
121

Capítulo tercero

LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA COMO 
CONSTITUTIVO FORMAL DEL PODER

I. Planteamiento de la cuestión

Cuando se habla de una bipolaridad constitutiva en la realidad y en el con-
cepto del poder se está aludiendo a que existe, ínsita en la esencia del poder, 
una relación entre quien manda y quien obedece. Sería mejor decir que el 
poder mismo consiste en una relación, la relación de mando y obediencia, la 
cual a su vez supone la mencionada relación entre quien manda (o el conte-
nido del acto de mando) y quien obedece. De allí se seguiría como corolario 
la distinción real, en el seno de esa relación en que el poder consiste, entre 
quien manda y quien obedece; o, para expresarlo en términos políticos, entre 
el gobernante y el (los) gobernado(s).

Si esto fuera así, sería esencial a la potestad política la distinción entre go-
bernantes y gobernados. Se trataría, claro está, de una distinción funcional, 
no ontológica, entre individuos racionales de una misma especie que a la 
sazón desempeñan papeles diversos dentro de uno de los múltiples respectos 
del orden social.

Comenzaremos el análisis de esta cuestión esencial abordando la tesis 
rousseauniana de la llamada “democracia de identidad”.

II. La tesis identitaria en Rousseau

1. El ejemplo rousseauniano

A. Presentación del tema: Schmitt introduce a Rousseau

Es clásica la definición de democracia de Carl Schmitt: “Democracia 
(como forma de Estado así como forma de gobierno y de legislación) es 
identidad de dominantes y dominados, gobernantes y gobernados, quienes 
mandan y quienes obedecen”.260 Enseguida se dedica Schmitt a explicar tal 

260   Verfassungslehre, Berlín, 1993, p. 234.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

http://www.juridicas.unam.mx
http://biblio.juridicas.unam.mx/


CAPÍTULO TERCERO122

definición. Lo hace a partir de la noción de igualdad substancial (substan-
tiellen) entre gobernantes y gobernados, presupuesto esencial de la demo-
cracia. Ella implica no sólo el rechazo de una diferencia cualitativa —en 
el sentido de superioridad de los dominadores sobre los dominados—, sino 
la permanencia de la homogeneidad y de la igualdad en el seno del pueblo 
políticamente organizado, de suerte que cabría hablar de un gobierno del 
pueblo sobre sí mismo.

Lo dicho por Schmitt se vincula con el planteamiento de Rousseau en el 
Contrato Social, según el cual debía hallarse una forma de asociación en que 
cada asociado, uniéndose a todos, no obedezca sin embargo más que así 
mismo, y permanezca tan libre como lo era antes de entrar en comunidad 
política (L. I, c. VI). Por ello, a la hora de sopesar la tesis identitaria con-
viene esbozar su formulación por el ginebrino tal como aparece en la más 
célebre de sus obras.261

B. El tema del Contrato Social

Pocos clásicos de la filosofía política han resultado tan polémicos como 
éste, y han generado tantas incertidumbres en lo que a su interpretación se 
refiere. No será entonces nuestra intención ofrecer un análisis completo de los 
grandes ejes de la obra. Sólo la espigaremos brevemente con el objeto de de-
linear el principio de identidad entre gobernantes y gobernados según el espíritu de 
su gran introductor en el orbe de los temas políticos.

El tema de fondo del Contrato Social es, según el autor mismo lo estampa 
al comienzo de la obra, el de la legitimidad política. El hombre ha nacido li-
bre y por doquier se halla encadenado. Rousseau dice ignorar cómo se ha 
producido tal cambio; pero cree poder resolver la cuestión de cómo podría 
volverse legítimo ese estado de cosas.262 La legitimidad, pues, aparece como 
el objetivo teórico primordial de la obra.263 

Ahora bien, surge de inmediato la pregunta de si lo que el autor busca es 
—en sentido estricto— el o los principios de legitimidad del poder político 
o la justificación de la vida política ut sic.264 Si bien no podemos detenernos en 

261   Se utilizará la edición de Du Contract Social; ou, Principes du Droit Politique, publi-
cado en Oeuvres Complètes, t. III (Du Contrat Social. Écrits Politiques), París, La Pléiade, 1964.

262   Du Contrat Social, I, I. 
263   Cfr. Moreau, Joseph, Rousseau y la fundamentación de la democracia, trad. de J. del 

Agua, Madrid, 1977, p. 166, 191 y 192.
264   Se distinguen tres planos, en efecto, en el tema genérico de la legitimidad 

político-jurídica. En primer término el del sentido de la vida política, o justificación del 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 123

este lugar en una amplia respuesta, cabe con todo consignar que Rousseau, 
ya en el Discurso sobre la desigualdad, había negado con una metáfora gráfica y 
brutal el sentido perfectivo de la vida política, es decir, había rechazado que 
la justificación de la política radicara en el imperativo de un bien amable por 
sí mismo, cuya necesidad no consistiera en la evitación de un perjuicio o la 
protección frente a un mal. En efecto, sostiene allí Rousseau que el hombre 
sacrifica una parte de su libertad para la conservación de la otra “como un 
herido se hace cortar el brazo para salvar el resto del cuerpo”.265 El editor, 
Jean Starobinski, agrega en nota que semejante juicio sobre el valor de la 
política sólo se refiere al hipotético origen histórico del Estado, cuyas estruc-
turas de desigualdad y sometimiento iría a corregir el modelo propugnado 
en el Contrato.266 Como veremos, el Contrato rectificará los males de la política 
por medio de la reducción ideal de la desigualdad ajena a las relaciones de 
subordinación a través del postulado de la identidad entre gobernantes y 
gobernados. El objetivo de la reforma democrática del Estado apuntará a 
recrear la libertad e igualdad del estado de naturaleza —lo cual equivaldrá 
a reducir a su mínima expresión todo aquello que Rousseau asocia con la 
vida política (sujeción y desigualdad)—. Ahora bien, sea cualquiera la trans-
formación que el contrato social opere en el individuo al exaltarlo a la con-
dición civil, no deja de ser cierto que en Rousseau la politicidad recuesta su 
necesidad sobre un defecto del hombre, tal como había sido afirmado por el 
“sabio Locke” y, antes, por Hobbes. 

Sea como fuere, al enfocar la cuestión de la identidad nos las habemos, 
ante todo, con un principio de legitimidad del poder político. Y conste, por lo plan-
teado supra, que decimos “ante todo”, habida cuenta de la dificultad que 
reviste distinguir la justificación del Estado de la legitimidad del poder allí 
donde la política es entendida primariamente como las relaciones organi-
zadas de subordinación (i. e., el poder). En palabras de Iring Fetscher, no se 
tratará “de la superación de las cadenas, sino de su legitimación”.267

Estado, que a nosotros nos ha ocupado en la parte I de esta tesis; el de la legitimidad del 
poder, o cuestión de la legitimidad sensu stricto —del que trata Rousseau— y por último 
el de la validez —que puede ser material o formal— del derecho.

265   Discours sur l’origine et les fondements de l’inégalité parmi les hommes, La Pléiade p. 178.
266   Ed. citada, p. 1351.
267   Rousseaus politische Philosophie, Berlín, 1960, p. 92.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO124

2. La identidad entre gobernantes y gobernados en el Contrato Social

A. Enunciación

Rousseau aduce la necesidad del contrato en el momento en que muestra 
la fuerza irresistible de los obstáculos que entorpecen la conservación de los 
hombres en estado de naturaleza.268 Inmediatamente después se plantea el 
principio de identidad. La dificultad del orden justo, dice Rousseau, reside 
en “encontrar una forma de asociación que defienda y proteja con toda la 
fuerza común a la persona y los bienes de cada asociado, y por la cual cada 
uno, uniéndose a todos, no obedezca sin embargo sino a sí mismo y per-
manezca libre como antes” (en estado de naturaleza).269 Y la solución de tal 
problema se halla en el contrato social. Las cláusulas del contrato se hallan 
determinadas por la naturaleza misma del acto, agrega Rousseau, y rigen 
con independencia de que el pacto haya sido estipulado en forma expresa 
o tácita. 

B. La paradoja de libertad y alienación

Cabe consignar que en Rousseau el lugar de la libertad es central. Preci-
samente en ella ancla el autor la marca distintiva y específica de la esencia 
humana.270 Y así como la preservación de la libertad constituye el fin del 
pacto de asociación, así también el fin de la ley no es sino la libertad y la 
igualdad. Ahora bien, la igualdad resulta ser el medio o condicio sine qua non 
de la libertad; sin igualdad aparecen inevitablemente diversas formas de 
sujeción entre las partes de la sociedad. Estas desigualdades, con la consi-
guiente pérdida de la libertad, conspiran contra el Estado, en la medida en 
que toda dependencia particular substrae vigor al cuerpo político.271

268   Du Contrat social, cit., p. 360. Estas afirmaciones vienen a hilvanarse teorética-
mente con los desarrollos del Ensayo sobre la desigualdad, que explicaban la necesidad de 
la política, según se ha dicho, como un remedio de males.

269   Du Contrat Social, p. 360.
270   Cfr. Fetscher, op. cit., p. 93 y 94.
271   Du Contrat Social, p. 391. Para la resolución de la legitimidad en la libertad y la 

igualdad en Rousseau cfr. Ronald Grimsley, La filosofía de Rousseau, trad. de J. Rubio, Ma-
drid, 1988, p. 120. Acotemos que desde la perspectiva del marxismo el problema de la 
libertad igualitaria descubierto por Rousseau continúa irresuelto después incluso de la 
“revolución burguesa”. “Lejos de ver en el principio [económico] del Estado la fuente 
de los males sociales, los héroes de la revolución francesa ven, por el contrario, en éstos 
la fuente de los inconvenientes políticos”, sostenía Marx a propósito de Robespierre 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 125

La esencia del contrato social se reduce a la enajenación sin reserva de 
cada individuo y de todos sus derechos en provecho del todo social, la comu-
nidad. La perfecta igualdad que de allí resulta se origina en el hecho de que 
al darse cada individuo por entero al todo, no se da a nadie en particular. Por 
otra parte, como nadie conserva nada suyo, luego ya nada le cabe reclamar, 
ni es necesario que nadie se ponga por encima del todo y del individuo en 
la función de juez de diferendo alguno.272 Así, por un lado, el individuo, al 
ponerse bajo el todo colectivo, no estaría sometiéndose en realidad sino a sí 
mismo; por otro, dentro del todo colectivo ningún individuo posee privile-
gios o superioridad sobre otros. El efecto de tal acto colectivo es sintetizado 
por Rousseau mediante la siguiente fórmula: cada uno de nosotros pone en 
común su persona y todo su poder (puissance) bajo la suprema dirección de la 
voluntad general y nosotros recibimos en cuerpo cada miembro como parte 
indivisible del todo.273

(Vorwärts, 7 de agosto de 1844, núm. 63, citado por Della Volpe, Gaetano, Rousseau y 
Marx, trad. de A. Méndez, Madrid, 1969, p. 38).

272   El hombre enajena en el pacto constitutivo de la asociación todos los derechos 
indispensables para la utilidad pública, pero es el soberano quien resulta último juez de 
los límites de esa enajenación (Du Contrat Social, p. 373). Las consecuencias de esta con-
cepción absoluta de la soberanía para la efectiva praxis política son valoradas diversa-
mente por Joseph Moreau (cfr. Rousseau, trad de J. del Agua, Espasa-Calpe, Madrid, pp. 
203 y 204) y por Jules Lemaître (Juan Jacobo Rousseau, trad. de J. Irazusta, Buenos Aires, 
1967, pp. 231 y 232).

273   Cfr. Du Contrat Social, p. 361. También la concepción subyacente a la idea de 
enajenación de la libertad y de los derechos de la persona es motivo de disputa entre 
los intérpretes. Así el caso del curador de la edición de La Pléiade, Robert Derathé, en 
contrapunto con el clásico editor británico de Rousseau, Vaugham (cfr. pp. 1446 de la 
ed. de La Pléiade). Para éste hay una concepción organicista de la sociedad que produ-
ce una infalible absorción de los miembros individuales en la vida colectiva. Derathé 
niega tal concepción sobre la base de que el pacto genera un único ser, pero moral. 
No podemos adentrarnos aquí, por una cuestión metódica —pues nuestro objeto es 
otro—, en el tema de la absorción del individuo por la sociedad. Sin embargo, no debe 
olvidarse que en un claro paradigma doctrinal de las concepciones que diluyen —in-
cluso ontológicamente— las partes individuales en el todo social, como el idealismo de 
Hegel, se encuentra igual la categoría de substancia ética (sittliche Substanz) en referencia 
al Estado. Por lo demás, ¿hay repercusiones de Rousseau en Hegel? Parece difícil ne-
garlo; en el Contrat el estado social altera la naturaleza del hombre, y el individuo por 
el pacto se convierte en parte de un todo mayor del que “de alguna manera recibe la 
vida y el ser” (Du Contrat Social, p. 381). Ahora bien, para Hegel el Estado es la realidad 
de la idea ética, en la cual el individuo tiene su libertad substancial en la medida en 
que lo reconoce como “su esencia y su fin”; por ello para el individuo el ser miembro 
del Estado es “su más alto deber” (cfr. pgf. 257 y 258 de las Grundlinien der Philosophie des 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO126

C. El individuo como súbdito y soberano

A partir de la conformación de la voluntad general a través del pacto 
aparecen ciertas dimensiones individuales y sociales que Rousseau distingue 
con precisión. El acto de asociación produce un ser moral colectivo y otorga 
unidad, vida y voluntad al yo común. Se trata de la República (en la anti-
güedad Ciudad), que existe en lugar de los individuos y posee tantos miem-
bros cuantos votos cuenta la asamblea. Este cuerpo político se llama Estado 
cuando es pasivo, y Soberano cuando es activo. Los asociados colectivamen-
te tomados son el pueblo, ciudadanos en tanto particulares que participan de 
la autoridad soberana y súbditos en tanto sujetos a las leyes del Estado.274 
Rousseau aclara que el status de ciudadano inviste sólo al miembro de la re-
pública, mas no al súbdito de un reino.275

En el capítulo subsiguiente el autor explica la génesis y fundamento de la 
soberanía.276 Cada individuo, asociándose consigo mismo, se compromete 
en un doble sentido: por un lado, como miembro del soberano hacia los 
particulares; por otro, como miembro del Estado hacia el soberano. Los 
individuos pactan con el yo común en el que su persona y sus derechos se 
vierten. Al hacerlo, surge la voluntad general, y el pueblo pasa a ser a la vez 
gobernante (soberano) y gobernado (Estado). En la Lettre a d’Alembert, Rous-
seau decía: “En una democracia, los súbditos y el soberano no son sino los 
mismos hombres considerados bajo diferentes respectos”.277

Rechts (Frankfurt, Suhrkamp, 1970). Sin perjuicio de todo ello, Raymond Polin lleva 
a cabo a lo largo del capítulo IV de su libro (“Communauté et totalité”) un ímprobo 
esfuerzo para alejar al ginebrino de lo que en el siglo XX se conocerá como totalitarismo; 
pero termina concluyendo que: “Rousseau ha escrito, hay que reconocerlo, las palabras 
y las fórmulas que han inspirado a los filósofos de la totalidad y que han servido de acta 
de bautismo del totalitarismo” (La politique de la solitude. Essai sur Jean-Jacques Rousseau, 
París, 1971, p. 170).

274   Fetscher pone en relación la doble condición social de soberano/súbdito con 
la dualidad de la naturaleza del hombre. El individuo, signado por la materialidad, 
se encuentra llamado al aislamiento, y en tanto tal sólo podría constituir una mera 
agregación con otros individuos. La componente material es la que lo suma en el Es-
tado como súbdito (subordinado). Pero su componente espiritual lo eleva por sobre la 
materia y el aislamiento individualista y lo convierte en miembro del soberano (cfr. op. 
cit., pp. 104 y 105).

275   Du Contrat Social, p. 361-2.
276   Ibidem, pp. 362-4.
277   Cfr. p. 1447 de las “Notas y variantes” de la edición citada.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 127

Ahora bien, si el súbdito en tanto tal se halla obligado frente a la volun-
tad del soberano, éste, sostiene Rousseau, no tiene obligación alguna hacia 
sí mismo. El soberano, agrega, sólo puede ser visto bajo un solo respecto; de 
suerte que se halla en el caso de un particular que contrata consigo mismo. 
La razón de esa afirmación debe buscarse en la naturaleza del contrato. En 
efecto, para la constitución del cuerpo político cada asociado enajenaba to-
dos sus derechos, de suerte que no le cabía reclamar ya nada. Esto significa 
que no quedan frente al soberano otros sujetos cuyos títulos puedan oponer-
se a la voluntad general. Por ello el soberano no tiene obligación alguna, y 
no hay ley que no pueda derogar. Pero el súbdito, por el contrario, no posee 
títulos que obliguen al soberano.278 Como consecuencia de tales premisas, 
Rousseau concluye que el soberano no puede tener un interés contrario al 
de los súbditos. Dado que el soberano no consiste sino en los individuos, 
entonces no es necesaria garantía alguna frente a la decisión soberana: “es 
imposible que el cuerpo quiera perjudicar a sus miembros”.279 En el seno 
del cuerpo político como voluntad decisoria activa el ser resulta idéntico al 
deber ser. Esto es, su voluntad es siempre justa. Los individuos pueden tener 
una voluntad particular disonante de la voluntad general. Pero tal posibi-
lidad, cuya manifestación y consolidación acarrearía la ruina del cuerpo 
político (porque tornaría vano el contrato) debe ser sofocada con la fuerza; 

278   La vida misma de los individuos no es para Rousseau sino “un don condicional 
del Estado” (cfr. Du Contrat Social, p. 376). Como se ha visto hasta aquí, la naturaleza 
absoluta de la soberanía se desprende con necesidad de los principios mismos de Rous-
seau. Sobre este punto cfr. Grimsley, op. cit., pp. 126 y ss. 

279   Así explica Juan M. Bargalló Cirio la afirmación de Rousseau: “Es en la ‘forma’, 
entendida al modo kantiano, donde reside la legitimidad de la vida social. Forma ori-
ginaria del contrato, que requiere siquiera sea por una vez y para la instauración de la 
ley de las mayorías, la unanimidad de las voluntades individuales. Sobre esta base de 
una sociedad constituida por contrato y gobernada por leyes impersonales y generales 
se entiende que Rousseau sostenga que ‘la soberanía no tiene necesidad de dar ninguna 
garantía a los súbditos’” (Rousseau. El estado de naturaleza y el romanticismo político, Buenos 
Aires, 1952, pp. 102 y 103). Cfr. en el mismo sentido Labrousse, Roger, Ensayo sobre 
el jacobinismo, Tucumán, 1946: “Hay un criterio, efectivamente, que permite hacer la 
discriminación entre la ley justa y la ley injusta, entre la voluntad general y la voluntad 
colectiva o particular: pero es un criterio formal, que se refiere al modo de emitir las 
leyes, no al contenido de ellas. Es el siguiente: para que la voluntad sea reputada como 
general y, por tanto, justa, basta con que respete la igualdad de todos ante la ley y se 
niegue a enajenar la soberanía popular”, p. 53.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO128

quien desobedezca a la voluntad general será constreñido al acatamiento: 
“se le forzará a ser libre”, termina Rousseau en célebre dictum.280

D. Libertad y autonomía

Por medio del contrato social se opera el paso de la libertad natural a la 
libertad civil. Para Rousseau esto equivale al tránsito de la condición de ani-
mal “estúpido y limitado” a la condición humana.281 No se trata sólo de que 
gane la propiedad —convalidada por un título positivo— de lo que antes 
meramente poseía. Es que además, afirma Rousseau, el instinto cede a la jus-
ticia, el apetito al derecho, el impulso al deber. El individuo abandona la li-
bertad del estado de naturaleza sin otros límites fuera de los señalados por la 
fuerza física y adquiere una libertad sólo limitada por la voluntad general. 
Es así como la esencia misma de la libertad civil implica la vigencia de la 
libertad moral. En efecto, la libertad moral consiste en no obedecer sino a la 
ley que uno se ha prescripto. Y en la voluntad general, como vimos, el indi-
viduo es parte del soberano que sanciona las leyes. Por ello Rousseau podrá 
afirmar que la libertad civil viene acompañada de la libertad moral (única 
capaz de hacer al hombre señor de sí mismo). 

En conclusión, la libertad civil se basa en la libertad moral, y ésta a su 
vez consiste en la autonomía del individuo. El ciudadano, al ser su propio 
legislador, se obedece a sí mismo. El ideal de la libertad rousseauniana se 

280   La continuidad y acentuación de la dinámica absolutista manifestada por la 
monarquía de su tiempo —con el solo cambio de titularidad del rey al pueblo— no ha 
pasado inadvertida a muchos estudiosos de la teoría política de Rousseau (a título de 
ejemplos de la coincidencia de ese arco interpretativo cfr. Jennings, Jeremy, “Rousseau, 
social contract and the modern Leviathan”, en David Boucher & Paul Kelly (eds.) The 
social contrac from Hobbes to Rawls, Londres, 1994, pp. 116-117, y Frédéric Atger, Essai sur 
l’histoire des doctrines du contrat social, París, 1906, p. 304).

281   En Rousseau, en efecto, el hombre en estado asocial se caracterizaba ante todo 
por la rusticidad, el aislamiento y las deficiencias intelectuales. En el Ensayo sobre la des-
igualdad se habla del hombre “torpe y estúpido”, “sin industria, sin habla, sin domicilio, 
sin guerra y sin vínculos [tampoco familiares o de pareja]”. Este hombre no era malva-
do, pero ello sólo en razón de no saber en qué consistían el bien y la virtud. Por su parte, 
el estado social perfecciona la inteligencia del individuo; pero, en la misma medida, 
deteriora la especie, tornando malvado al hombre (cfr. Discours, parte I, passim). En el 
Contrato se afirma idéntica teoría. En efecto, estampa Rousseau en este capítulo VIII, 
el perfeccionamiento anejo a la vida social y política va de la mano con los abusos de 
la nueva condición, que a menudo degradan al individuo a un nivel más bajo aun que 
aquél que poseía en estado de naturaleza.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 129

hace posible, pues, mediante la no heteronomía del mando político. Ella 
radica ante todo, precisamente, en la asunción por los individuos de la fun-
ción legisladora.

3. El acto de soberanía

El Estado exige una fuerza universal y compulsiva que mueva y disponga 
cada parte del modo más conveniente al todo, dice Rousseau. Así como la 
naturaleza otorga al hombre un poder absoluto sobre sus miembros, así el 
pacto da al cuerpo político un poder absoluto sobre los suyos. Y ese poder, 
dirigido por la voluntad general, lleva el nombre de soberanía (souveraineté).282

La voluntad general es siempre recta y sus estipulaciones resultan obli-
gatorias por el hecho de que generan compromisos recíprocos. De allí que 
al cumplir sus mandatos “no se puede trabajar por los demás sin hacerlo 
también por uno mismo”, afirma Rousseau. Ahora bien, para ser verda-
deramente tal, la voluntad general debe serlo tanto en su objeto cuanto en 
su esencia. Esto significa, por un lado, que debe originarse en todos (los ciuda-
danos); pero, por otro lado, implica también que debe aplicarse a todos. Ella 
no puede dirigirse a un objeto, hecho u hombre en particular, so pena de 
perder su rectitud. En efecto, todo acto de soberanía (como auténtico acto 
de la voluntad general) debe obligar o favorecer a todos los ciudadanos. Se 
trata de una convención del todo sobre cada uno de sus miembros, contra-
riamente al nombramiento de un jefe, el discernimiento de un honor o la 
imposición de una pena; éstos son los actos propios del magistrado, que mi-
ran un interés u obligación particular. A diferencia de los actos de gobierno, 
aquéllos de la voluntad general se refieren a los compromisos recíprocos 
que funden a las partes en el todo. Si los súbditos se hallan sujetos sólo a 
tales convenciones, concluye, entonces es que no obedecen sino a su propia 
voluntad.283

En el capítulo sobre la ley se amplía lo planteado supra. La igualitaria 
enajenación de derechos conforma un todo homogéneo autolegislador. En 
la ley, acto por excelencia de la voluntad general, el pueblo como un todo 
estatuye sobre el pueblo como un todo, aunque en uno y otro caso bajo 
diversos respectos (v. gr., como soberano y como Estado). Pero si la ley esta-

282   Soberanía es la voluntad que determina la forma y la existencia del Estado 
como tal. Y la soberanía sólo puede tener por titular al pueblo, entendido como la to-
talidad de los miembros del cuerpo político con derechos de ciudadanía plena, sintetiza 
Fetscher (cfr. op. cit., p. 146).

283   Du Contrat Social, pp. 372-375.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO130

tuyera sobre una parte, se crearía una dicotomía entre, dice Rousseau, “dos 
seres separados”: la parte por un lado, y el todo menos esa parte (es decir, 
otra parte) por el otro. En ese caso el pueblo ya no legislaría sobre sí mismo, 
y desaparecería la autonomía del individuo —que es integrante del sobe-
rano legislador—. Rousseau aclara enseguida que al hablar del objeto de 
la ley como general está entendiendo a los individuos colectivamente y las 
acciones como abstractas. En consecuencia, la ley puede otorgar privilegios 
o incluso determinar un régimen real con sucesión hereditaria, mas sin de-
signar a los individuos que ostentarán tales títulos. Y será llamado “Repúbli-
ca”, concluye Rousseau, todo Estado así regido por leyes.284 Ahora bien, es 
un principio del ginebrino el que la función soberana, abocada al ejercicio 
legislativo, no puede ser representada. La soberanía no admite la represen-
tación por el hecho de que no puede ser alienada.285 En efecto, ella consiste 
esencialmente en la voluntad general y ésta no se representa, puesto que si 
no es ella misma entonces ya es otra. De allí que los diputados del pueblo 
no sean representantes, sino comisarios (commissaires) sujetos a la ratificación 
del pueblo (su mandante). 

Pero si en el poder legislativo el pueblo no admitirá representantes (ex-
cepto como comisarios), por el contrario puede y debe ser representado en 
la función de gobierno, llamada “ejecutiva” por Rousseau (expresión ex-
plicable a partir de la idea del autor de que la función ejecutiva “sólo es la 
fuerza aplicada a la ley”).286 Los actos del gobierno se refieren a materias y 
circunstancias particulares, razón por la cual, por principio, no serían nun-
ca de resorte del soberano. Ahora bien, el gobierno no debe ser confundido 
con el soberano; en realidad, el gobierno es mero ministro de la voluntad 
general, a la manera de un cuerpo intermedio que vincula a los súbditos 

284   Ibidem, pp. 378 y 379. El pacto social exige que el pueblo sea reconocido como 
soberano. Para ser legítimo, el gobierno no debe confundirse con el soberano, sino que 
debe ser su ministro: entonces la monarquía misma es república (Du Contrat Social, p. 
380). Por el contrario, si el príncipe deja de administrar según las leyes emanadas de 
la voluntad general, quiebra el pacto social, deviene usurpador y se erige en déspota 
(y tirano) de unos súbditos ya no obligados sino sólo forzados a obedecer (Du Contrat 
Social, p. 422).

285   Cfr. el establecimiento de este principio en p. 368.
286   Du Contrat Social, pp. 429 y 430. El editor Derathé considera que el rechazo de 

la representación en Rousseau no es absoluto, habida cuenta de que en Consideraciones 
sobre el gobierno de Polonia se admite la figura del representante sujeto a mandato im-
perativo (ed. citada, pp. 1488 y 1489). Creemos que este texto del mismo Contrato Social 
manifiesta la admisión por Rousseau de esa forma (u otras cercanas) de representación 
política. 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 131

con el soberano. Los miembros de este cuerpo son llamados “magistrados” 
o “reyes”, y el cuerpo en tanto tal es llamado “príncipe”. Sus funciones de-
penden enteramente del soberano, que puede limitar o modificar su poder. 
Técnicamente hablando (Rousseau así lo hace), su empleo es una comisión, 
que ejercen en nombre del soberano.287

4. El soberano y sus funciones

El principio de la vida política se halla en la autoridad soberana. Ella es al 
cuerpo político lo que el corazón es al cuerpo orgánico. Un hombre puede 
sobrevivir sin el uso de su razón; pero tan pronto como el corazón cesa de 
latir, muere. Ese principio de continuidad del Estado no radica en los efectos 
propios de los actos del soberano, es decir en las leyes, sino en el poder legis-
lativo cuyo titular es el soberano. Si la ley de ayer obliga aún hoy es porque 
el soberano, al no derogarla, tácitamente la sigue poniendo en vigor.288

La fuerza del soberano radica en el Poder Legislativo, y la acción propia 
del soberano es la sanción de la ley. Éste, entonces, resulta ser el acto por 
antonomasia de la voluntad general. Pero para que comparezca la voluntad 
general es necesario que el pueblo entero se halle reunido en asamblea. A la 
dificultad de reunir semejante masa de ciudadanos Rousseau opone el ejem-
plo de Roma en tiempos del Imperio, así como el de los antiguos francos. 
Las asambleas no sólo deberán reunirse en circunstancias extraordinarias 
—para atender los casos imprevistos— sino también a tiempos regulares y 
de acuerdo con lo estipulado por ley por el mismo soberano. Ahora bien, 
cuando el pueblo así se reúne, “toda jurisdicción del gobierno cesa, el po-
der ejecutivo se suspende y la persona del último ciudadano es tan sagrada 
e inviolable como la del primer magistrado, porque donde se encuentra el 
representado ya no hay más representantes”.289

La relación del soberano con el Poder Ejecutivo constituye un tema com-
plejo en Rousseau. Ante todo, es un principio que el ejercicio del Ejecutivo, 
que opera a través de actos particulares, resulta intrínsecamente ajeno a la 
acción de la voluntad general, que opera a través de la ley. So pena de caer 
en el marasmo de confundir el derecho con el hecho y así desnaturalizar el 
cuerpo político, jamás el soberano debe tener en sus manos el ejecutivo.290 
Además, y de acuerdo con todas sus premisas, no hay (ni sería pensable) un 

287   Du Contrat Social, pp. 395 y 396.
288   Ibidem, pp. 424 y 425.
289   Ibidem, pp. 427 y 428.
290   Cfr. en el mismo sentido Du Contrat Social, p. 404.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO132

pactum subjectionis entre el pueblo (el soberano) y el príncipe (su comisario): 
“es absurdo que el soberano se dé un superior”.291

Pero, por otra parte, gracias a “una de esas sorprendentes propiedades de 
los cuerpos políticos, por las cuales él concilia operaciones contradictorias 
en apariencia”, el soberano ejecuta un acto de gobierno (con un objeto par-
ticular) y nombra a quienes ejercerán el Poder Ejecutivo.292 Se trata de una 
conversión súbita de la soberanía en democracia: que tras haber estatuido 
la ley según la cual se organizará el gobierno, en un segundo acto nombra a 
sus integrantes. Tal es, acota Rousseau, la ventaja de la forma democrática: 
puede ser instituida por un acto directo de la voluntad general.293 

Haciendo pie en el L. III, capítulo XV,294 pasaje en que Rousseau había 
agrupado las principales funciones desempeñadas por el soberano, estare-
mos en condiciones de hacer la síntesis respectiva. El acto soberano por 
excelencia es la ley. En efecto, la ley es expresión de la voluntad general y 
la legislación es la función propia y específica del soberano. En cuanto al 
proceso de su sanción, la elaboración de la ley puede correr por cuenta del 
soberano mismo, reunido en asamblea multitudinaria, o también puede ser 
debatida por representantes del pueblo (entendidos como representantes no 
libres), pero a condición de que la decisión final sobre la sanción legislativa 
la tome el soberano, en un acto de ratificación. Ahora bien, junto a las fun-
ciones legislativas (ejercidas por sí o comisarialmente), Rousseau, como se 
acaba de ver, atribuye al soberano la elección de los gobernantes. Y concede 
a esta elección o designación de los magistrados del ejecutivo la naturaleza 
de un acto de gobierno. Así pues, el soberano, en nuestro autor, ante todo le-
gisla; pero, asimismo, gobierna en el acto de designación del príncipe.

5. Identidad y subordinación

Así como el soberano gobierna al designar al ejecutivo y legisla al ratificar lo 
eventualmente dispuesto por sus representantes, también acata el papel de 
guía desempeñado por el legislador —sobre todo el constituyente—. Las ex-
presiones de Rousseau resultan muy gráficas respecto de la dependencia en 
que el soberano se halla de ese guía paradigmático. Los asociados mismos 
son quienes deben reglar las condiciones de la vida en común. Ahora bien, 

291   Ibidem, pp. 432.
292   En efecto, elegir a los jefes es siempre en Rousseau una función de gobierno 

(cfr. Du Contrat Social, p. 442)
293   Ibidem, pp. 433 y 434.
294   Ibidem, pp. 429 y 430.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 133

la posibilidad de una inspiración súbita que genere un acuerdo espontáneo 
parece ilusoria a Rousseau. Y pone en duda que la “multitud ciega” (la cual 
a menudo no sabe lo que quiere, ya que rara vez sabe lo que le conviene) 
esté preparada para una tarea tan delicada y compleja como la legislación. 
Es cierto, agrega, que el pueblo siempre quiere el bien; pero no siempre 
ve dónde éste se halla. La voluntad general debe ser, con todo, esclarecida 
por quien sabe guiarse por la razón y rechazar la seducción de los intereses 
particulares. He allí la necesidad del legislador. Éste no es ni magistrado ni 
soberano; ostenta una función constituyente que no entra en la Constitu-
ción. No posee facultades para gobernar; pero sí la misión de redactar las 
leyes que luego serán sometidas a la ratificación del pueblo soberano. Estos 
hombres iluminados invocan a los dioses a fin de que los ciudadanos obedez-
can dócilmente las disposiciones legales que llevan a la felicidad pública. La 
educación política del pueblo proviene de las leyes; luego, mal podría la pru-
dencia del pueblo constituirse en causa de las buenas leyes, siendo que en 
realidad su sabiduría cívica advendrá como efecto de la educación, remata 
Rousseau. Tal la pintura del “grande y poderoso genio”, guía persuasivo y 
paternal de un pueblo que no alcanza a comprenderlo.295

6. Identidad y gobierno democrático

La noción de democracia del Contrato Social, tanto en su posibilidad de 
realización efectiva cuanto en sus principios ideales, dista del tipo schmittia-
no que ha dirigido nuestra investigación hacia el ginebrino.

Ante todo, debe retenerse el principio ya afirmado por Rousseau sobre 
la ilicitud de que quien hace la ley sea quien la ejecute, esto es, el veto rous-
seauniano a la reunión en una misma mano del gobierno y la legislación. 
Ahora bien, tratando formalmente el tema de la democracia, tras reiterar el 
principio de marras, Rousseau reconoce la imposibilidad de que el pueblo 
pueda estar permanentemente reunido en asamblea, y señala que la crea-
ción de funciones comisariales desvirtuaría inevitablemente el régimen (es 
decir que una democracia conducida por comisarios dejaría de ser demo-
cracia). Por ello cabe afirmar, “tomando el término en el rigor de la acep-
ción, [que] jamás ha existido verdadera democracia, ni existirá nunca”. Las 
condiciones fácticas (pequeñez del Estado, igualdad socioeconómica) uni-
das a las exigencias morales requeridas (austeridad, constancia, patriotismo, 
coraje) hacen que Rousseau exclame en referencia a la auténtica democra-
cia: “un gobierno tan perfecto no conviene a hombres”. La razón de ellos 

295   Ibidem, pp. 381-384.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO134

estriba en que, como él mismo lo había afirmado poco antes, un pueblo que 
se gobernase a sí mismo con justicia no tendría necesidad de gobierno.296

Lo hasta aquí dicho sobre la democracia no impide que queden firmes en 
Rousseau algunas conclusiones sobre las ventajas del gobierno de muchos 
sobre el gobierno de uno. En efecto, el magistrado tiene tres voluntades: la 
suya individual, que atiende a su interés individual; la suya como parte del 
gobierno, que atiende a la ventaja de ese cuerpo, y por último la voluntad 
general, que mira al interés común.297 Ahora bien, si el gobernante es una 
sola persona, las dos primeras voluntades se funden en una y el gobierno 
adquiere la máxima intensidad, lo cual conspira contra la vigencia de los 
intereses comunes, es decir, contra la supremacía del soberano.298 Este juicio 
se confirma con el tratamiento que Rousseau hace de la monarquía. Se tra-
ta de la forma de gobierno que posee más vigor y ejecutividad; pero, asimis-
mo, de aquélla que no tiene por objetivo la felicidad pública y en la que “la 
fuerza de la administración se vuelve sin cesar en perjuicio del Estado”.299 
De acuerdo entonces con el principio de proporción al que el autor recurre 
a menudo, conviene que el número de los miembros del cuerpo de gobier-
no se acerque lo más posible al de los miembros del soberano. De tal suerte 
en los Estados libres, al contrario de lo que ocurre en las monarquías, las 
fuerzas públicas se propondrán la utilidad común. He allí la principal razón 
de conveniencia que, frente a la monarquía, hace preferible la democracia 
(entendida como una forma en que el número de los magistrados no se halla 
en una proporción ínfima respecto de los miembros del soberano).300

296   Cfr. L. III, capítulo IV, passim. En el último juicio citado se puede ver la explícita 
resolución de la necesidad del poder político (y, a fortiori, de la política misma) en la 
necesidad de conjurar daños o superar deficiencias (morales). Este juicio se correspon-
de con el ya citado del Ensayo sobre la desigualdad (p. 178 de la ed. utilizada).

297   En Rousseau aparece asimismo la vinculación amor propio/fin particular y 
amor de sí/fin general. El amor propio constituye el fundamento de la voluntad particu-
lar; a su vez, la multiplicación de voluntades particulares, tendiendo a fines también 
particulares, origina la voluntad de todos. Por el contrario, la intención del fin general 
movida por el amor de sí origina la voluntad general (sobre el tema cfr. Mondolfo, Rodolfo, 
Rousseau y la conciencia moderna, Buenos Aires, 1967, pp. 76-79).

298   Du Contrat Social, L. III, cap. II, passim.
299   Ibidem, p. 409.
300   Ibidem, pp. 409, 410 y 413-415. Tales formas con magistratura no autocrática 

no serán, pues, democracias (directas) sino tipos de aristocracia (sobre las preferencias 
de Rousseau respecto de las formas de gobierno, cfr. Grimsley, op. cit., pp. 139-141). 
Todo lo cual no obsta para que la monarquía convenga a los Estados grandes; y que 
una serie de circunstancias temperamentales y climáticas condicionen y expliquen la 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 135

7. El sentido de la identidad en Rousseau

A tenor de los desarrollos hasta aquí esbozados, surge la cuestión de la 
recta intelección de la doctrina rousseauniana de la identidad entre gober-
nantes y gobernados.

En primer lugar, debe descartarse tal identidad si se le entiende en senti-
do estricto. Es decir, en Rousseau (por lo menos en el texto del Contrato) no 
se reconoce ni la posibilidad ni la conveniencia (que sufre un veto deóntico) 
de que el pueblo, los ciudadanos, el soberano en suma, gobiernen. El gobierno 
debe ser ejercido por magistrados —si bien comisionados a tal efecto—. Así 
pues, el pueblo legisla. Conviene que lo haga por sí, aunque le es lícito hacerlo 
por comisarios —si bien sus decisiones deberán ser ratificadas por la asamblea 
in toto—. Con todo, y tal como reza el capítulo sobre el legislador, el sobera-
no, aunque por principio quiere el bien general, a menudo no sabe en qué 
consiste concretamente ese bien. Para esclarecerlo y guiarlo se hace necesa-
ria entonces la figura del legislador. Por último, el soberano elige a los miem-
bros del gobierno (acto que, para Rousseau, es de naturaleza gubernativa).

Bajo esa perspectiva creemos debe entenderse la afirmación de Rous-
seau de que “súbdito” (sujet) y “soberano” (souverain) son términos correlativos 
cuya significación se aúna en el de “ciudadano (citoyen)”.301 En cuanto a la vo-
luntad general, ella se manifiesta a través del sufragio libre del pueblo.302 Es 
en el voto mayoritario, eligiendo o ratificando (lo propuesto por comisarios, 
por ejemplo), donde aparece la voluntad general como primera fuente de la 
obligación política.303

conformación de diversas formas de régimen en diversas latitudes y pueblos, según 
afirma Rousseau a lo largo de esas mismas páginas. En cualquier caso, el ideal legiti-
mante del pacto social puede operar bajo diversas formas de régimen (cfr. Moreau, op. 
cit., p. 213).

301   Du Contrat Social, p. 427.
302   Ibidem, p. 383. Cfr., al respecto, Grimsley, op. cit., p. 135.
303   La regla de la mayoría supone el previo acuerdo unánime del pacto. Sobre tal 

base el sufragio opera cual método propio de concreción de la voluntad general (cfr. 
Moreau, op. cit., pp. 184 y 185). Respecto de los efectos prácticos de la identificación 
del dictamen la voluntad general con el pronunciamiento de la mayoría. Cfr. Lemaître, 
op. cit., pp. 237 y 238.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO136

III. Las objeciones de la teoría del estado liberal contemporánea 
a la pretensión identitaria: Martin Kriele

1. Introducción

En el texto anteriormente citado,304 Schmitt hacía ya una acotación que 
reviste en esta cuestión la mayor importancia. Más allá de las impostaciones 
ideológicas, se da en la democracia una inevitable diferencia efectiva (sachli-
che) entre gobernantes y gobernados. No podría ser de otra manera: tales 
diferencias permanecerán hasta que el Estado democrático sea un Estado, 
ya que (en la realidad política) no pueden suprimirse,305 concluye Schmitt. 
Como se ha visto al tratar de Rousseau, el propio introductor de la demo-
cracia de identidad no deja de columbrar a pesar de las exigencias ideales 
del principio que propugna la necesidad objetiva de la distinción entre go-
bernantes y gobernados.

Cabe hacerse entonces una pregunta fundamental, que admitiría dos for-
mulaciones posibles. La primera posibilidad de formulación consistiría en 
inquirir si la interpretación radical de la posición de Rousseau es teorética-
mente aceptable; es decir, si acaso no es conceptualmente contradictoria 
una forma de mando político en que quienes obedecen sean quienes man-
den, de suerte que cada miembro del Estado sólo siga su propia voluntad en 
todo momento. La segunda posibilidad consistiría en inquirir si es posible 
que existan sociedades políticas donde quienes manden se identifiquen con 
quienes obedecen. El contemporáneo teórico del Estado Martin Kriele nos 
ayudará a comenzar a dilucidar esta cuestión, sobre todo bajo su segunda 
formulación.

2. Las objeciones de Kriele

En Einführung in die Staatslehre306 Kriele se enfrenta con las posiciones de-
mocratistas inspiradas en Rousseau y analiza la idea de identidad que nos 
ocupa.

En primer término, Kriele clarifica la noción de autogobierno (Selbstbehe-
rrschung). Éste no significa ausencia de ley, ni de la imposición de la ley a los 
ciudadanos. En efecto, el autogobierno comporta la posibilidad de que la 
ley, que ha sido consensuada por la comunidad, se imponga efectivamente 

304   Verfassungslehre, Berlín, 1993, p. 234.
305   Ibidem, pp. 236 y 237.
306   Hamburg, 1975, pp. 244 y ss.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 137

a las voluntades que en un momento dado la nieguen. En tanto es gobierno, 
el autogobierno no significa prevalencia de toda voluntad actual de los in-
dividuos (la libertad del “estado de naturaleza”), sino que presupone la ley 
general que representa el acuerdo comunitario, remata Kriele. Con tal de 
que la imposición por otros (Fremddurchsetzung) haya sido aprobada previa-
mente, tal imposición no es contradictoria con la autodeterminación de los 
ciudadanos. 

Lo analizado hasta aquí permite a Kriele un juicio coincidente en lo esen-
cial con lo afirmado por Schmitt respecto de la potencial deriva dictatorial 
del democratismo: la democracia de identidad no es contradictoria con la 
ausencia de libertad; es más, ha estado unida a menudo a regímenes en que 
ella fue eliminada, como la Ginebra de Calvino o las colonias americanas 
calvinistas. De hecho, un poco más adelante Kriele estudiará la democracia 
de consejos, que él considera concreción histórica de la mayor identidad po-
sible fácticamente en un Estado, y su desemboque en la dictadura marxista 
del proletariado (nominalmente “soviética”, es decir, de consejos).307

Particular interés tienen para nosotros las objeciones enderezadas por 
Kriele contra la afirmación rousseauniana según la cual la democracia pre-
supone un Estado muy pequeño en el que el pueblo pueda reunirse fácil-
mente y los ciudadanos se conozcan entre sí. La cuestión radica precisa-
mente en si, en tales casos, toda la comunidad ejerce el mando.308 A esto responde 
nuestro autor:

a)	 Rara vez “todos” son todos: faltan los ancianos, los enfermos, los au-
sentes del país, los presos, los niños, etcétera, quienes son representa-
dos por los presentes en la asamblea.

b)	 Las alternativas en juego a menudo deben ser reducidas a opciones 
que admitan un “sí” o un “no”, un “esto” o un “aquello”, por toda 
respuesta, siendo que las problemáticas político-prudenciales poseen 
una naturaleza compleja y matizada. Ahora bien, quien formula la 
pregunta ejerce un incuestionable poder sobre los demás. Y no puede 
pensarse en eliminar sistemáticamente aquella función que en las deli-
beraciones establece los términos de la elección.

307   Ibidem, p. 247.
308   Cfr. Contrato social, l. III, cap. IV. Tantas —además de las citadas por Kriele— 

eran las condiciones exigidas por Rousseau para la existencia de una democracia que 
el propio Ginebrino termina reconociendo: “Si hubiera un pueblo de dioses, se gober-
naría democráticamente. Un gobierno tan perfecto no conviene a los hombres” (id.).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO138

c)	 El pueblo sólo puede reunirse en cierto tiempo y con ciertos intervalos; 
luego, los asuntos urgentes deberán necesariamente ser resueltos por 
representantes.

d)	 Dada la dificultad de conformar a todos los pareceres, a menudo de-
berá recurrirse a la regla de la mayoría, la cual supone una o más 
minorías con posiciones encontradas. Estaríamos ante una “identidad 
indirecta”.

e)	 La regla de la mayoría no es la única sobre la que descansa el funcio-
namiento de una asamblea. Resulta imperativo acordar también toda 
una serie de reglas procedimentales indispensables. Ahora bien, si el 
acuerdo sobre ellas supone el recurso a la identidad indirecta, nos ha-
llamos ya muy lejos de la democracia de identidad postulada.

f)	 Las leyes obligan a las generaciones futuras. La perfecta identidad exi-
giría que los jóvenes, al llegar a la adultez, sometieran todas las leyes 
a su arbitrio. Pero esto requeriría una serie de acuerdos previos acerca 
de las mayorías necesarias, y una serie de procedimientos que cabe 
llamar imposibles.

g)	 Las leyes deben ser interpretadas. Luego, la asamblea debería fungir 
de tribunal para todas las sentencias judiciales, so pena de hacer ilu-
soria la identidad.

h)	 Si todo esto es válido para comunidades pequeñísimas, tanto más lo 
será, a fortiori, para aquellas —la mayoría históricamente, y la totalidad 
hoy en día— que poseen dimensiones mayores.

Hasta aquí, Martin Kriele, buscando mostrar con un ejemplo extremo 
(“die idealtypische Kleindemokratie”) que la democracia no excluye la represen-
tación; antes al contrario, la exige, en tanto forma de gobierno político. En lo 
que a nosotros interesa, esto equivale a decir que también en la democracia 
ideal se dará la diferenciación entre gobernantes y gobernados.

Acudamos al aristotelismo tomista para echar una mirada esencial que 
complete tal conclusión desde el punto de vista de la naturaleza de la rela-
ción en que el poder consiste.

IV. El mando y la obediencia en la perspectiva de Tomás de Aquino

1. El poder como relación

A. Norma y acto de imperio

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 139

En la Suma Teológica, I-IIae., cuestión 90, artículo 1, Tomás de Aquino se 
pregunta si la ley es de la razón, y en qué sentido lo es. Resulta pertinente 
que nos ocupemos aquí de la norma, ya que ella consiste en un mandato, 
y las normas —como el conjunto del ordenamiento jurídico— constituyen 
el núcleo vertebral de las relaciones de subordinación que se dan en una 
comunidad política. 

En línea con lo últimamente dicho, el Aquinate sindica a ley como ra-
cional precisamente por el hecho de consistir en un acto de imperio, y el 
imperio, como ha establecido antes (I-IIae., cuestión 17), pertenece formal 
y principalmente a la razón práctica, cuya tarea es conducir (en el sentido 
de ordenar al fin) la praxis. Ahora bien, este mandato que es la norma tiene 
dos modos de existencia, aclara Santo Tomás en ese artículo al responder 
una objeción. Dado que ella es cierta regla y medida, se da de un modo en 
lo mensurante y regulante, y de otro modo en lo mensurado y regulado. 
En este último caso la norma existe no esencialmente —en el sentido de en 
sí misma considerada (per prius)— sino casi participadamente (per posterius). 
Enseguida, en respuesta a la siguiente objeción, el Aquinate señala que la 
norma no es el acto de la razón, es decir, no se identifica con la facultad de 
quien manda ni tampoco con el acto originado en esa facultad, sino que 
consiste en algo constitutido por un acto de la razón, es decir, en un “opus 
rationis”. Será, pues, una obra de la razón práctica, es decir, una proposición 
universal de la razón práctica ordenada a la dirección del obrar (como cau-
sa formal extrínseca o ejemplar).

A partir de este texto trataremos de explicar por qué cabe hablar de bi-
polaridad esencial en la realidad y en el concepto de poder, tal como esa 
bipolaridad fue afirmada por el aristotélico Tomás de Aquino.

Ante todo, una puntualización. Nuestra investigación busca echar luz so-
bre la noción de poder político según la doctrina que creemos mejor puede 
dar cuenta de los elementos o escorzos que otras han detectado de modo 
parcial, y que mejor puede dar cuenta de la realidad empírico-histórica mis-
ma. Esa doctrina es la filosofía política del Estagirita, tal como fue cultivada 
—sin desnaturalización alguna en sus grandes principios— por la escuela 
jusnaturalista clásica desde el siglo XIII hasta nuestros días. Ahora bien, 
la concepción del mando como participación del precepto regulador en la 
razón del regulado por él, tal como la plantea Santo Tomás, ¿es de raigam-
bre aristotélica?, ¿puede atribuirse lícitamente el núcleo de esta concepción 
tomista de Aristóteles? La respuesta, también en este caso, debe ser afirma-
tiva. En efecto, la pretensión de hablar de una filosofía práctica y política 
que se continúa en lo esencial en la tradición de la escolástica se comprueba 
en este punto como en otros. Hemos estudiado en otra parte la concepción 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO140

racional-participativa del mando en Aristóteles y su recepción y elaboración 
por Santo Tomás, y a ese trabajo remitimos.309 Vayamos pues a la cuestión 
misma que ahora nos ocupa.

B. Mando y obediencia como relación

El quicio de la naturaleza bipolar del poder se dirime tal vez en derredor 
de la determinación de los términos que entran en danza cuando se hace 
efectivo un acto de mando (es decir, cuando se obedece un mandato). Según 
ha apuntado Santo Tomás, el resultado del acto de imperio, en sí mismo 
considerado, existe como un opus rationis, como una proposición normativa 
emanada de la razón práctica. Considerada en sí misma, la norma, o el 
contenido preceptivo del acto de imperio, o el mando en su polo regulante, 
no es una substancia real sino un ente de razón, una verdad práctico-nor-
mativa que se irradia y participa como precepto obligatorio en el espíritu 
de sus destinatarios. 

Se verifica, entonces, una relación que es en parte de razón y en parte 
real.310 Es de razón mirada desde la norma, ya que ésta no se constituye ni 
modifica ni denomina como tal norma por el hecho de informar una con-
ducta.311 Pero la relación es real si se le considera desde la conducta norma-
da, ya que ésta sí se constituye, modifica y denomina a partir de su adecua-

309   Cfr. La racionalidad de la ley, Buenos Aires, 1995, esp. caps. I, II, III y V.
310   La relación real es uno de los diez predicamentos; la relación de razón se opone 

a ella precisamente por no constituir una realidad exterior al intelecto (“ens rationis 
dividitur contra ens divisum per decem predicamenta, ut patet V Metaphysicorum”, dice 
Tomás en De Potentia, cuestión 7 art. 9 cuerpo).

311   La apretada síntesis de Guido Soaje Ramos nos introduce en el tema de los 
elementos de la relación, con específica referencia a la llamada relación real: “los ‘ele-
mentos’ de la relación son: un sujeto, un término, el fundamento y la relación misma. 
El sujeto es común a todo accidente; en el caso de la relación, es aquello que es informa-
do y denominado por la relación. Por ejemplo, en la relación de paternidad el sujeto 
es el padre, el cual no sólo es sujeto por ser informado por la relación (todo accidente 
informa a su sujeto de inherencia), sino que además este hombre que es el padre es deno-
minado precisamente padre por ser el sujeto de la relación. El término es aquello a lo cual 
apunta y en lo cual se detiene, por así decir, el respecto en que consiste la relación —en 
la paternidad, el término es el hijo—. Del fundamento la relación tiene especificidad 
como de la causa y el principio especificante. Del término, como de lo que completa y 
termina la relación de especificación; por ejemplo, la relación de paternidad se especi-
fica por la generación que es el fundamento, en orden al hijo que es el término”. Por el 
contrario, “en el caso de la relación de razón, se da un ordo, habitudo, un respecto de uno 
a otro que es atribuido al sujeto de la relación de razón sólo por la consideración de la 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 141

ción al modelo o ejemplar que la regula. La relación de mando y obediencia 
es una especie del género de las relaciones mixtas (“non ex aequo”, para Santo 
Tomás), en las cuales la relación entre sujeto y término es real sólo en uno 
de lo sentidos, pero de razón en el otro.312 Tal es el caso de la relación entre 
el objeto y la sensación, o entre la realidad objetiva y la proposición que ex-
presa un juicio veritativo.313 La verdad del juicio depende de su adecuación 
a la realidad, y no a la inversa. De idéntica manera, la rectitud (el carácter 
de normado) del acto se dice en relación a la norma; ésta constituye (deter-
mina), modifica y denomina al acto como tal especie de acto. Pero no se ve-
rifica la relación contraria: la norma, considerada en sí misma, no se consti-
tuye porque un acto se conmensure a ella. Se trata de una subespecie de las 
relaciones llamadas por el Aquinate secundum mensurationem esse et veritatis.314

C. La relación de mando y la obediencia y la bipolaridad del poder

Esta concepción tomista seguramente esclarece desde el punto de vista 
de las ultimidades metafísicas el argumento f) de Kriele y, más en general, 
nuestra afirmación de la nota de esencial bipolaridad del poder político.

En primer lugar, resulta inverificable que todos los miembros de una co-
munidad política manden —al mismo tiempo—. El pensamiento realista de 
Aristóteles nos provee una indicación a este respecto que no debe desechar 
a la ligera. Cuando perfila la república ideal, tras sostener la imposibilidad 
de que algunos hombres sean tan evidentemente superiores a otros como 
los dioses lo son a los hombres, de suerte que se imponga la obligación de 
concederles el poder en forma permanente, y tras agregar que, entonces, la 
justicia exige otorgar la igualdad a los iguales —es decir, la participación en 
el poder político—; Aristóteles, con todo, no deja de aclarar: “Pero que los 

mente, sin que esa relación ponga algo real en el sujeto mismo” (El grupo social, Buenos 
Aires, mimeo, 1969, pp. 15 y 16)

312   Sobre las relaciones mixtas, cfr. Krempel, A., La doctrine de la relation chez Saint 
Thomas, París, 1952, capítulo XXII. Allí, el exégeta las caracteriza específicamente por 
la dependencia unilateral (scibile enim non dependet a scientia, sed e converso), y las subsume 
bajo las relaciones “dinámicas”.

313   “Sed scibile non refertur ad scientiam per relationem quae in ipso realiter sit, 
sed potius per relationem scientiae ad ipsum, ut patet per Philosophum, V Metaphysico-
rum”. (De Potentia, cuestión 7, artículo 10, sed contra 2; cfr. en el mismo sentido, artículo 
11, cuerpo).

314   In Metaphysicorum, V, 17, núm. 3. Sobe el tema de la relación en Santo Tomás 
cfr. los comentarios de Cornelio Fabro en su Compendio de metafísica, trad. de H. Aguer et 
al., Buenos Aires, s.f., pp. 163 y ss.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO142

gobernantes deban ser distintos de los gobernados, es incontestable. Cómo, 
pues, será eso (la alternancia) y cómo participarán, es necesario que lo estu-
die el legislador”.315

Ahora bien, existe una razón más profunda para afirmar la bipolaridad 
del poder. En efecto, aun cuando pudiese darse (¿por muy corto tiempo...?) 
que todos los miembros se sentasen en una asamblea legislativa, gubernati-
va y judicial y no hicieran más que ejercer el poder, con todo, las normas no 
dejarían de ser un alterum respecto de sus voluntades. Nunca desaparecería 
—incluso en el modelo ideal de imposible concreción duradera que acaba-
mos de imaginar— el carácter heterónomo del orden normativo respecto 
de las voluntades actuales de los miembros. No es necesario recurrir a la 
realidad normal —que muestran gobernantes y gobernados a lo largo de 
toda la Historia—; tampoco a la idea de un soberano absoluto, “que no pac-
ta” con el resto de la comunidad (Hobbes), a la que le impone desde fuera 
su voluntad. También en el caso de una comunidad cuyo poder sea amplí-
simamente participativo y consensuado nos hallaríamos frente a un entra-
mado jurídico que existe como orden normativo frente a la voluntad actual 
de los miembros de la comunidad. A propósito de esto, y como ejemplo de 
lo que se quiere significar, viene a cuento la afirmación tomista referida al 
rey en tanto árbitro supremo del poder coactivo. El príncipe, recuerda el 
Aquinate, se halla sujeto a la fuerza vinculante de la norma (vis directiva), la 
cual es obligatoria también para él. Y para ello no es óbice que nadie pueda 
forzarlo (por tratarse de quien justamente controla por entero los resortes 
coactivos), ya que el imperio de la norma alcanza a todos los miembros de 
la comunidad.316

Dada la naturaleza de los mandatos que rigen un Estado, y aún contando 
con la posibilidad ilusoria de erigir a todos sus habitantes en gobernantes, la 
bipolaridad del poder político resulta inadmisible, en tanto, precisamente, 
tal bipolaridad comporta una nota esencialmente constitutiva del poder po-
lítico. En efecto, “la exterioridad de la imposición” (para decirlo con Kriele) 
resulta inevitable, pues el orden de proposiciones normativas universales 
que estucturan las relaciones de subordinación social constituye un modelo 
de las conductas, que se erige como una medida vigente de la praxis, pero 
una medida en sí misma independiente de las voluntades actuales cuyos 
actos informa. Y la revisión y mutación total y constante de ese orden con-
tradiría las posibilidades mismas de existencia de cualquier sociedad —y, en 
particular, de la sociedad política—.

315   Política, 1332 b 33-35.
316   Summa Theologiae, I-II, q. 96, a. 5, ad 3m.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 143

D. Corolario: poder social y obediencia

La esencial bipolaridad de la realidad del poder social y político lleva, 
como corolario, a la afirmación de que no hay poder sin obediencia. Estu-
diemos, pues, la naturaleza de la obediencia al superior jerárquico dentro de 
un grupo social tal como la plantea Tomás de Aquino, quien sirve de guía 
en este punto.

2. La obediencia 

A. El tema de la obediencia. Introducción

a. La obediencia como parte de la justicia

La obediencia, para el Aquinate, constituye una parte potencial de la jus-
ticia. Son partes potenciales de una virtud las mismas adjuntas ordenadas 
a ciertos actos (o materias) secundarios, partes que no poseen la misma po-
tencia de la virtud principal.317 Las partes potenciales comparten cualidades 
con la virtud principal, pero, con todo, no responden a la perfecta definición 
de ésta. Tal inadecuación, en el caso de la justicia, se da o por defecto en el 
débito o por imposibilidad de igualar lo debido. En este segundo caso, si la 
ratio específica de la justicia establece la igualdad respecto del título de otro, 
habrá virtudes que no podrán equiparar lo dado con lo debido, ya que el 
débito no es igualable: tal es el caso de las deudas hacia Dios (virtud de re-
ligión); hacia los padres y la patria (piedad), y hacia los que superan al resto 
en dignidad y virtud (observancia).318 

La observancia se funda en el reconocimiento debido a la dignidad inhe-
rente al título de quien conduce a los demás. Tal dignidad participa de la fun-
ción paterna, en la medida en que ésta es principio de la vida, del desarrollo 
de las virtudes y, en general, de la perfección de la existencia. Análogamente, 
la persona investida de la resposabilidad del mando es principio del gobierno 
de los hombres hacia sus fines. Se trata, por ejemplo, del caso de los maes-
tros, jefes militares y príncipes políticos, quienes unen el poder de gobierno a 
su preeminencia social. En efecto, la dignidad de la función de mando radica 
no tanto en la excelencia de la persona particular (en su saber o virtud, por 

317   Cfr. Summa Theologiae, II-II, q. 48, a. 1 c.
318   Cfr. ibidem, II-II, q. 80.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO144

ejemplo) cuanto en el poder de dirigir a su fin a quienes debe conducir. Aho-
ra bien, parte de la virtud de observancia es, precisamente, la obediencia.319

b. Obediencia y acto de imperio

La obediencia constituye el correlato complementario, por parte del súb-
dito, del movimiento producido por la razón y la voluntad del superior al 
imperar un precepto. Por su parte, el mando consiste, precisamente, en un 
acto de imperio, elicitado por la razón práctica pero inviscerado en la vo-
luntad del fin. Es, pues, el precepto, producto propio del acto de imperio, 
el que mueve a la voluntad del subordinado. En otros términos, la norma 
(precepto) imperada por el superior es causa del obrar del subordinado.320 

El modo propio y específico de causación de la norma (como acto de 
imperio) sobre las conductas de los miembros del grupo corresponde al 
de la causa ejemplar, o formal extrínseca. En efecto, la causa ejemplar 
plasma un orden en las conductas de los dirigidos a partir del imperio 
vinculante de un modelo.321 Esta forma de causación autoritativa se com-
pone con otra, a la cual se ha denominado clásicamente “causa eficiente 
moral”. Como causa eficiente, el acto de imperio ejerce una moción sobre 
las conductas, moción que, por tratarse del ámbito de la libre disposición 
del albedrío humano, se llamará “moral”, para distinguirla de la moción 
física. Se trata, en este caso, de un movimiento causado por una obligación, 
obligación fundada a su vez en un débito.322 Pero, por su parte, todo débito 
respecto de alguien descansa en el título que éste ostenta.323 

En la tarea de causar las conductas de los miembros de la comunidad 
la acción específica de ambas causas, la ejemplar y la eficiente (“moral”), 
se efectúa según un orden de anterioridad y posterioridad —antes lógico 
que temporal—. En efecto, la causación de los títulos, a través de las obli-
gaciones que esos títulos generan, mueve las conductas de los miembros 
del grupo. Mas, al mover las conductas, lo hace de acuerdo con una cierta 
disposición. Este orden viene a responder, así, a los modelos o ejemplares 

319   Cfr. Summa Theologiae, II-II, q. 102, a. 1 c y ad 2m.
320   Cfr. Summa Theologiae, II-II, q. 104, a. 1 c; ibidem, I- II, q. 90 a. 1 c. y ad 2m.
321   Sobre la norma como causa formal extrínseca de la conducta, cfr. las elucida-

ciones de Soaje Ramos, Guido, El concepto de derecho, “La norma jurídica”, Buenos Aires, 
mimeo, 1977.

322   También respecto de la obligación como forma de necesidad (deóntica) cabe 
remitir al texto de Soaje Ramos apartado “La conducta jurídica debida”.

323   Sobre el título cfr. infra, 2.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 145

prefigurados ya en la norma (como causa formal extrínseca). Y el orden 
imperado, al inviscerarse en las conductas, configura la ordenación o forma 
intrínseca en que éstas se disponen. Es así como “[l]a causalidad eficiente 
[moral] sirve de soporte a la causalidad formal”.324

Pero, como subraya Lachance, la fuente primaria de toda obligación es 
el bien común, principio supremo del orden práctico y causa específica del 
grupo social, y, secundariamente, la conmensuración (racionalidad) de los 
medios a él ordenados.325 A estos fundamentos (“intrínsecos”, los llama La-
chance) de la obligación se añade la autoridad del superior. Es él quien, a 
través de su precepto, determina con precisión el exacto débito del subordi-
nado. Pero su imperio, dada la función de comando de que se halla investi-
do, añade ipso facto obligatoriedad a un medio que, aunque razonablemente 
ordenado al bien común, podría ser de suyo axiológicamente adiáforo. Es 
decir que su mandato, fundado en la finalidad de bien común y legitimado 
por la razonabilidad del concreto medio imperado, resulta vinculante en sí 
mismo por el hecho de originarse en quien inviste una función directiva en 
la sociedad. 

Ahora bien, la análoga estructura práctico-normativa responde el débito 
de la obediencia a la autoridad social misma. Se trata del débito no origina-
do por una ley positiva particular, sino por la obligación de obediencia hacia 
la inderogable potestad directiva que es fuente o custodia de todos los títulos 
positivos en la comunidad política. Por su parte, la obligación fundada en 
ese débito generará el correspondiente orden entre el superior y las conduc-
tas de los subordinados a su imperio.326 

c. El debitum oboedientiae

El objeto propio de la obediencia consiste en el precepto que procede de 
la voluntad del superior. Luego, la obediencia (como virtud) será aquella dis-
posición que volverá pronta a la voluntad del subordinado para cumplir con 
el precepto del superior; lo cual, afirma Tomás de Aquino en la Summa,327 
constituye un débito fundado en última instancia en el orden natural que-
rido por Dios.328 La obediencia es virtud especial, distinta de otras, ya que 

324   Lachance, Louis, El concepto de Derecho según Aristóteles y Sto. Tomás, trad. de F. 
Cuevillas, Buenos Aires, 1953, p. 191.

325   El concepto de derecho, pp. 185-187.
326   Aquino, Tomás de, In II Sententiarum, disp. 44, q. 1, a. 2 sc 2.
327   Summa Theologiae, II-II, q. 104, a. 2 c y ad 3m.
328   Cfr. Comentario a la Epístola a Tito, III.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO146

posee un objeto específico signado por una ratio o formalidad especial, a 
saber, el precepto, al que se debe consentir. En la medida en que consiste en 
dar lo suyo a un otro —a quien, además, ese reconocimiento le es debido—, 
la obediencia es parte de la justicia. Ahora bien, eso suyo que se debe no es 
ni más ni menos que el cumplimiento del mandato, y los acreedores de tal 
débito son los superiores.329

El específico débito al que el acto de obediencia se refiere genera una 
necesidad en la voluntad del subordinado. Tal necesidad se identifica con 
una obligación. Se trata de la obligación de obedecer, que vincula necesa-
riamente una conducta a la directiva contenida en un mandato. Respecto 
de ese acatamiento hay, pues, un débito, el cual obliga al subordinado para 
con el precepto del superior. He allí el “debitum oboedientiae”.330 

Ahora bien, el debitum oboedientiae, continúa Tomás de Aquino, es causa-
do por el orden de la prelación, es decir, por las obligaciones generadas a 
partir de la supraordenación del imperio directivo de alguien (el superior) 
respecto de la voluntad de otros (los subordinados). Pero a su vez el orden 
de la prelación se establece para un fin específico. Luego, el súbdito sólo se 
halla obligado respecto de aquello a lo que se ordena la prelación. De allí 
que, ejemplifica el Aquinate con cita de Aristóteles, en ciertas materias antes 
se deba obedecer al padre, en otras al general antes que al padre, y en otras 
al médico.331 La ratio de la supraordenación es la que funda la obligación 
de la obediencia, en el sentido de que la obediencia le es debida al superior 
en todo lo necesario para el cumplimiento del fin al que se ordena su pre-
lación.332

d. El débito de obediencia a la luz de la licitud de la desobediencia

La causa o fundamento que sustenta no ya la sola obligación del súbdito 
para con el superior, sino la estructura misma de la relación de mando y 
obediencia radica, pues, en el fin común a cuya consecución el “orden de la 
prelación” se encuentra abocado.

Conforme a tal fundamento deóntico, no todo acto de obediencia a un 
superior constituirá una conducta jurídica debida. Puede darse el caso de 
que un precepto contraríe el mandato originado en una potestad mayor. O 
puede también ocurrir que el precepto del superior se refiera a materias que 

329   In II Sententiarum, disp. 44, q. 2 a. 1 c.
330   In II Sententiarum, disp. 44, q. 2 a. 3 c.
331   In II Sententiarum, disp. 44, q. 2 a. 3 c y ad 1m..
332   Summa Theologiae, II-II, q. 105 a. 5 c.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 147

se hallan fuera del fin encomendado a su imperio.333 Desde el punto de vista 
de la perfección moral (en la caridad) es dable aceptar —y celebrar como 
perfecta— una obediencia que se extienda incluso a materias no sujetas a 
la prelación del superior, con tal que los mandatos de éste no ordenen nada 
ilícito. Con todo, desde el punto de vista de la justicia natural, no hay en 
esos casos débito alguno.334 

Pero si en ciertos casos puede no obedecer, en otros el subordinado debe no 
obedecer. En efecto, afirma Santo Tomás, quien obedece tiene obligación 
de juzgar si su acto se cuenta entre aquéllos que son debidos a quien manda, 
es decir, si están incluidos dentro del orden de la prelación. Ahora bien, si 
quien obedece lo hace contradiciendo el fin que funda el orden de la prela-
ción, entonces su obediencia es irracional (indiscreta) e ilícita.335

El Aquinate no deja de concretar todo lo dicho al plano de las potestades 
públicas. Éstas deben ser obedecidas en todo aquello que venga exigido por 
la justicia —cuya más peraltada forma, recordemos, es la justicia general, 
o del bien común—. Si se trata de un usurpador, o de mandatos injustos del 
príncipe legítimo, el ciudadano no está obligado a la obediencia, salvo que 
los males acarreados a la sociedad por el desacato volviesen aconsejable obe-
decer.336 Ahora bien, aun más que aquélla de la usurpación, es la cuestión del 
abuso del poder por parte del gobernante la que echa luz en particular sobre 
el tema del fundamento racional de la obediencia. En efecto, el abuso (abusus) 
se refiere al desorden en el ejercicio del mando, ejercicio que no se explica 
sino en función del fin al que el gobierno sirve. Si los mandatos del gober-
nante contrarían el orden mismo de la prelación (cabe entender aquí una 
contradicción formal con el bien común político y los preceptos primarios 
de la ley natural,337 así como afrentas a la ley de Dios), el ciudadano debe no 
obedecer. Pero también puede ocurrir que el gobernante preceptúe respecto 
de cuestiones ajenas al orden de la autoridad de que se halla investido (de-
fectus ex auctore); o no necesarias al bien común (defectus ex fine), u ordenables 
al bien común pero irracionalmente dispuestas (defectus ex forma). En tales 

333   Summa Theologiae, II-II,q. 105 a. 5 c.
334   “[...] perfectio obedientiae ex diminutione debiti non est quantum ad propriam rationem 

obedientiae, sed quantum ad propriam rationem caritatis [...]” (In II Sententiarum, disp. 44, q. 2 
a. 1 ad 4m).

335   Summa Theologiae, II-II, q. 105 a. 5 ad 3m; In II Sententiarum, disp. 44, q. 2 a. 3 
ad 4m.

336   Summa Theologiae, II-II, q. 105 a. 6 ad 3m.
337   Sobre la naturaleza, propiedades y contenido de la ley natural en Tomás de 

Aquino cfr. Summa Theologiae, I-II, q. 94, passim.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO148

casos, el súbdito no está obligado a obedecer, aunque, y a tenor de las con-
cretas circunstancias, la obediencia puede llegar a resultar prudencialmente 
más adecuada (sea al bien particular, sea sobre todo al bien común).338 

En síntesis, el fundamento primario del mando radica en el fin común 
al que el superior debe conducir. De allí que la desobediencia —ya como 
falta moral— resulte más grave si afecta mandatos directamente ordenados 
a la conservación del fin. Por su parte, la autoridad o fuerza vinculante del 
precepto (objeto, recordemos, del débito de obediencia del subordinado) se 
funda en el rango de la autoridad de quien manda.339

e. La obediencia como acto racional y libre

A partir de lo hasta aquí desarrollado, pareciera que no queda lugar a 
dudas respecto del carácter racional del acto de obediencia a la autoridad 
social y política. La racionalidad del acto supone la libertad de la voluntad. 
Pero el hombre es libre no sólo a la hora de aceptar la dirección de otro, sino 
también a la hora de sopesar la conmensuración entre los preceptos de la 
autoridad y el fin a ella encomendado. En efecto, la obligación ético-jurídi-
ca para con el título del superior implica la discreción de la razón práctica, 
además la recta intención del fin social.340

B. Obediencia y título de la potestad social y política. 
La secuencia fin-autoridad-título-obligación-débito (de obediencia)

a. Recapitulación: la obediencia como débito

El específico débito al que el acto de obediencia se refiere genera una 
necesidad en la voluntad del subordinado, nos decía el Aquinate.341 Tal ne-
cesidad se identifica en una obligación. Se trata de la obligación en que se 
halla el subordinado respecto de una determinada conducta. Como bien 
ha explicado Guido Soaje Ramos,342 la necesidad ético-jurídica radica, pre-
cisamente, en una necesidad de fin, o deóntica. En efecto, querido el fin, es 
necesario implementar cierto medio para la consecución de aquél. La con-

338   In II Sententiarum, disp. 44, q. 2 a. 2 c. ; Summa Theologiae, I-II, q. 96, a. 4.
339   Summa Theologiae, II-II, q. 105 a. 6 c.
340   In II Sententiarum, disp. 44, q. 2, a. 3 ad 4m.
341   In II Sententiarum, disp. 44, q. 2, a. 3 c.
342   Cfr. “La conducta jurídica debida”, en El concepto de derecho, cit.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 149

ciencia de esta necesidad “ob-liga”, es decir, “liga con” (el medio) al sujeto. 
El medio debe ser puesto en obra por el sujeto obligado.

Ahora bien, cabe inquirir cuál sea el origen de ese débito, o, en otros 
términos, cualquiera que sea la causa de la obligación en que se encuentra 
el subordinado. La respuesta de que tal causa radica en la voluntad del su-
perior, es decir, que alguien obedece porque otro lo manda no trasciende 
el plano empírico-fenoménico de la descripción. Nos hallaríamos ante una 
demostración “quia”, de tipo más bien descriptivo, que todavía exige una 
verdadera explicación (“propter quid”). Para hacerlo, nos serviremos de los 
desarrollos conceptuales espigados en la obra de Tomás de Aquino.

b. Fenomenología de la obediencia social

Quien ejerce una potestad de régimen (en particular, en las potestades 
políticas, aunque podría tratarse, mutatis mutandis, de otras instacias de di-
rección específicamente diversas, como la religioso-eclesial) se encuentra a 
cargo de un determinado grupo social. Por su parte, quienes lo obedezcan 
espontáneamente serán, sin duda, miembros integrados en ese grupo social. 
Pero la espontaneidad de la obediencia no se deberá a un puro capricho 
subjetivo, ni se reducirá a un simple reflejo irracional. Antes bien, el subor-
dinado a ese poder reconoce en éste al encargado de ordenar las conductas 
de los miembros del grupo en pos del fin común, y se reconoce a sí mismo 
como uno de los miembros de ese grupo. Quien acata el silbato del policía 
de tránsito reconoce en tal signo el pronunciamiento de la autoridad res-
pecto del buen orden de la vía pública, ámbito que, precisamente, se halla 
encomendado a la regulación imperativa del policía de tránsito. En el aca-
tamiento, el miembro del grupo descubre un medio para la consecución del 
fin comunitario; pero se trata de un medio necesario, insoslayable, es decir, 
obligatorio. Ello porque la intención del fin acarrea la aceptación del medio. 
La condición misma de miembro del grupo impone la obediencia a los pre-
ceptos imperativos de quien dirige el grupo a su fin. Nos las tenemos, como 
se ha dicho, con una imposición (necesidad) moral, que ata intrínsecamente 
la voluntad del subordinado con la fuerza vinculante de una verdad prácti-
ca, a saber, la verdad que liga el cumplimiento del medio con la realización 
del fin. Se trata de una ligazón que endereza a la voluntad libre del hombre 
hacia el cumplimiento de un fin que, además de previamente querido, resul-
ta plenificante de la persona que a él se ordena. Aquí, la obediencia consti-
tuye un bonum honestum, que vale por sí mismo antes que por su utilidad. Y la 
obediencia le es debida a alguien.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO150

Ahora bien, nótese que el automovilista o peatón de marras no recono-
cerá autoridad al policía para preceptuarle qué debería hacer al llegar a su 
casa, o para prohibirle asistir a un acto de culto. Podría el policía amenazar-
lo, y el ciudadano obedecer por temor, pero no se trataría ya de la concien-
cia de la ligazón entre la obediencia a un precepto y el cumplimiento de un 
fin cuyo custodio y ordenador es el policía. Pues, en efecto, el policía no está 
encargado de regular la vida familiar ni la vida espiritual de ese ciudadano. 
Se daría un acatamiento surgido de una motivación de raigambre violenta, es 
decir, fundada en el temor a la vez que extrínseca al orden que conduce al 
fin familiar o religioso. Se trataría de caso análogo al del acatamiento a un 
malhechor que fuerza a su víctima (con el temor) a aceptar su voluntad. La 
víctima no conforma un grupo social con el malhechor, de la consecución 
de cuyo fin el malhechor estuviese a cargo. Aquí, la obediencia constituye un 
bonum utile, que ante todo vale como intrumento para evitar una desventaja. 
Pero la obediencia no le es debida al malhechor. Análogamente, el ciudadano 
no reconoce en el policía al encargado de regular el buen orden de la familia 
o de la Iglesia. Pero sí reconoce en el policía a uno de aquéllos que merecen 
se les obedezca en lo tocante a la consecución del fin político (en este caso, 
en el específico ámbito del buen orden de la vía pública).

c. El título jurídico como causa del débito

El ejemplo que acaba de aducirse pone en la vía para determinar con 
mayor acuidad la razón o fundamento del débito en que se hallan los miem-
bros de un grupo respecto de quien los conduce a su fin común. En este 
caso, respecto del titular de la potestad pública (política).

El tema del título, si bien de suyo concierne al campo jurídico, reviste el 
mayor interés para la filosofía política. El término “título” puede referirse al 
signo jurídico, como cuando se habla de un título de propiedad o de un título 
de crédito.343 Pero también puede significar —ya en su sentido principal— 
el fundamento más inmediato por el cual una conducta jurídica es debida 
a otro.344 Este “otro” debe ser entendido en la integral comprehensión de 

343   Sobre las distinciones semánticas a propósito del término, cfr. en general Soaje 
Ramos, Guido, “La conducta jurídica debida” y “El título jurídico”, en El concepto de 
derecho, cit. supra.

344   Cfr. Hernández, Héctor H., Derecho subjetivo. Derechos humanos, Buenos Aires, 
2000, p. 92. Para atender a la posibilidad de un título de signo axiológicamente nega-
tivo (como el “título de demérito” que ostenta un delincuente y que lo hace merece-
dor de una pena), Soaje Ramos reformula la definición del siguiente modo: “Razón o 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 151

la alteridad constitutiva del derecho, alteridad que no se identifica con el 
“otro” individual. En efecto, existen conductas jurídicas debidas a indivi-
duos y a grupos, así como títulos pertenecientes a la órbita privada y a la 
pública. 

Todo título supone un hecho jurídico, entendiendo por tal, en sentido 
general, un acontecimiento que poseen la virtualidad de originar, modifi-
car o extinguir situaciones referidas a la condición del hombre en sociedad 
—y, por ende, posee también relevancia jurídica—. Los hechos jurídicos 
pueden ser naturales, como, por ejemplo, el nacimiento, o la posesión de 
determinada capacidad; o resultar de ciertas conductas, como, por ejemplo, 
una elección o una sentencia. Ahora bien, todo título es constituido formal-
mente como causa de un débito a partir del imperio de una norma jurídi-
ca.345 Habrá, entonces, títulos fundados por la ley natural (como aquél del 
inocente a no ser dañado), y títulos fundados por normas positivamente de-
terminadas, originadas ya en los poderes públicos (ley ordinaria, sentencia, 
etcétera), ya en la voluntad de los particulares (contrato). Con todo, también 
en los casos de los títulos no originados en la determinación de los poderes 
públicos será la autoridad política la encargada de reconocer y hacer res-
petar las obligaciones respectivas. Tal será el caso, por ejemplo, de la tutela 
judicial sobre las obligaciones surgidas de un contrato, o el reconocimiento 
del principio de neminem laedere y la correspondiente persecución penal de 
quienes lo transgredan. 

d. La titularidad de la potestad política

Se ha hablado del título como la causa de un débito. Así lo llamaba, 
precisamente, Tomás de Aquino. La conducta jurídica debida establece la 
igualdad no respecto del otro in genere, sino respecto de una cierta condición, 
propiedad o dignidad,346 investidura o cualidad,347 motivo o estatuto jurídico348 del su-
jeto al que se refiere la relación de justicia. Así pues, es una determinada y 
peculiar nota del sujeto la que lo hace acreedor a cierta clase de conducta. 

fundamento por el cual la conducta jurídica debida corresponde obligatoriamente con 
respecto a otro” (Soaje Ramos, op. cit., p. 8).

345   Lachance, Louis, El concepto de derecho según Aristóteles y Sto. Tomás, cit., p. 295.
346   “Causa (causa)” del débito de justicia la llama el Aquinate en Summa Theologiae, 

II-IIae. 63, 1. En ese mismo artículo aparecen también los términos “proprietas”, “condi-
tio” y “dignitas” en relación con la realidad y la noción de lo que contemporáneamente 
se denomina “título”.

347   Lamas, Félix, La experiencia jurídica, Buenos Aires, 1991, p. 344.
348   Lachance, op. cit., pp. 293-309.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO152

Ahora bien, si se trata del débito de obediencia política, el título corres-
pondiente lo constituirá la propiedad reconocida o conferida a algunos para 
dirigir a la comunidad política a su fin, por medio de preceptos que ordenen 
las conductas al bien común político, en todas aquellas materias relativas 
a la consecución de tal fin. Esa dignidad será la causa del débito de obe-
diencia de los ciudadanos. Por lo demás, podría desde ya agregarse que el 
estatuto jurídico del titular supondrá (tal vez) algunas condiciones naturales 
o adquiridas para el comando, y que se fundará (necesariamente) en alguna 
clase de norma de investidura —positivamente concretada—.

C. Mando, obediencia y bien común. Conclusión “ad mentem Sancti Thomae”

a. Obediencia y pluralismo social: la aporía 

El tema de los “órdenes de prelación”, tal como Tomás de Aquino los 
plantea en los ya citados pasajes de las Sentencias, ofrece una clave de com-
prensión y determinación objetiva acerca de los límites de la autoridad 
política, a partir de la naturaleza finalista de la autoridad como función 
directiva. Dada una sociedad convocada por un bien común, se impone 
necesariamente la acción directiva de una instancia que ordene las conduc-
tas de los miembros hacia el concreto fin que ha dado y da existencia a la 
comunidad. 

Pero la afirmación de la naturaleza finalista de la autoridad política no 
resuelve sin más el problema de los límites de la obediencia del ciudadano. 
En efecto, la comunidad política es sociedad de sociedades. Por tal razón 
encuéntrase en ella un entramado plural y abigarrado de grupos con fines 
específica o individualmente diversos. Ahora bien, los miembros de esos 
grupos no pertenecen exclusivamente a uno de ellos, sino a muchos. Esto 
significa que el mismo individuo que forma parte de la comunidad política, 
se integra en un orden plural de sociedades infrapolíticas. En la perspectiva 
de las causas de esos grupos: el individuo persigue un orden plural de fines, 
que se hallan al cuidadado de un orden plural de autoridades, o instancias 
de dirección. Luego, el mismo individuo (el ciudadano) se halla bajo los 
preceptos de un orden de autoridades, lo cual lo coloca bajo múltiples ins-
tancias de dirección. Y conste, para rematar esta brevísima consideración, 
que el hombre dada su vocación sobrenatural puede ser también miembro 
de la sociedad religiosa, encargada de la consecución del fin trascendente.

Así pues, la cuestión de la obediencia como deber plantea la concreta 
dificultad de qué autoridad deberá obedecer un individuo que, por sus múl-
tiples inserciones sociales, aparece situado bajo múltiples autoridades. La 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 153

aporía estriba precisamente, en que no siempre la autoridad más alta podrá 
reclamar un débito de obediencia respecto de cualquier materia a cualquier 
miembro.

b. El fin y la órbita de competencia de la autoridad política: 
supremacía y subsidiariedad de la autoridad política

i. La sociedad política como todo de orden

Todas las conductas referibles al fin común a cuya consecución se halla 
abocada una autoridad social son pasibles de ser materia de los preceptos 
obligatorios de tal autoridad.

Dada la peculiar manifestación de la naturaleza social del hombre, este 
principio adquiere un valor de primer orden a la hora de delimitar las es-
feras de disposición imperativa de cada autoridad. En efecto (como se dijo 
supra), existen instancias de dirección específicamente diversas, tales como 
la familiar, la académica, la empresarial, la gremial, la eclesial, etcétera. Y 
la obligación de obediencia respecto de cada una de ellas, para una misma 
persona, varía de acuerdo con los ámbitos (“órbitas de competencia”) de 
que se trate.

Ahora bien, el caso de la obediencia política resulta particularmente con-
flictivo en cuanto a la determinación de sus límites. Esto se da como conse-
cuencia de dos propiedades de la realidad política que aparecen como an-
titéticas. Para decirlo con Tomás de Aquino, se tiene que, por un lado, “el 
hombre no se ordena a la comunidad política totalmente y según todo lo 
suyo” (es decir, el hombre no es sólo ciudadano);349 pero, por otro lado, “por-
que todo hombre es parte de la multitud, luego cualquier hombre, lo que 
es y lo que tiene, es de la multitud” (es decir, el bien particular se ordena al 
bien común como la parte al todo).350

Como ha mostrado magistralmente Julio Meinvielle,351 si bien hay rela-
ción entre el ciudadano y el Estado, la comunidad política no consiste en 
un todo continuo (como lo sería una substancia), en el cual cada operación 
de la parte debe atribuirse al todo: no es el ojo el que ve, sino Pedro. Por el 
contrario, la comunidad política es un todo práctico de orden, cuya forma 
no es la de una substancia (como el alma racional es forma substancial del 

349   Summa Theologiae, I-II, q. 21, a. 4 ad 3m.
350   Ibidem, I-II, q. 96, a. 4 c.
351   “El problema de la persona y la ciudad”, en Actas del Ier. Congreso Nacional de 

Filosofía, Mendoza, 1950, t. III. pp. 1898-1907.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO154

compuesto humano), sino el orden teleológico que vincula a las partes. Lue-
go, habrá operaciones de la parte que no se atribuirán al todo (pasear con 
los hijos no constituye, de suyo, una acción formalmente política). Ahora 
bien, ese todo de orden, en el peculiar caso del Estado, es sociedad de socie-
dades. De suerte que el individuo (sujeto radical de los actos humanos, pues 
“actiones sunt suppositorum”) cumplirá ciertas acciones en tanto padre de fami-
lia, otras en tanto empleado de la empresa, unas más como miembro de la 
Universidad, otras en tanto asociado a un club. Pero la autonomía operativa 
y causal de cada grupo social integrado en la polis no niega la subordina-
ción del fin de cada grupo infrapolítico al fin de la polis, al cual se ordena y 
del cual participa. Ocurre que, con todo, la ordenación de la parte al todo 
no se da de acuerdo con una relación instrumental, en la que la acción de 
la parte no existe sino como acción del todo, ya que el instrumento obra 
por virtud ajena (la de la causa principal). Por el contrario —de resultar 
de la peculiar estructura ontológica de la comunidad política en tanto rea-
lidad accidental—, la operación y el fin de la parte constituyen verdaderas 
causas (es decir, causas totales en su orden), pero causas subordinadas. Por 
ello esta especie de causa produce su efecto propio como verdadera causa 
principal, y sólo se subordina a la causa supraordenada en cuanto su órbita 
de competencia se halla bajo la órbita de la superior. Así pues, en el caso de 
la instrumentalidad se tiene una única órbita de operaciones con una única 
eficiencia y un único fin. Por el contrario, en el caso de la subordinación se 
dan dos órbitas de operaciones con otras tantas eficiencias y otros tantos fi-
nes, no homogéneamente disueltos pero sí jerárquicamente ordenados. En-
tre la familia, por un lado, y la comunidad política, por otro, hay distinción 
entre diversas especies de causas totales: particular la una, universal —en 
el plano mundanal— la otra. Se trata de una subordinación total, ya que 
la órbita de la familia gira dentro de la polis, pero sin que ello implique la 
resolución de la específica naturaleza de la familia, de su acción y de su fin 
en la formalidad política. Y lo mismo vale para la empresa, el gremio y la 
Universidad: no se trata de dependencias administrativas del Estado, sino 
de grupos sociales integrados en una sociedad superior (supraordenada por 
la completitud de su fin).

ii. El principio de subsidiariedad

Es en este contexto donde cobra cabal sentido el denominado principio 
de subsidiariedad. En la sociedad política, los fines particulares, por sí mis-
mos —y aunque su rectitud no sea cuestionable—, no revisten un carác-
ter cohesivo respecto de la integridad del todo. Sin embargo, eso no los 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LA BIPOLARIDAD MANDO-OBEDIENCIA 155

constituye en una suerte de lastre de la vida política. Por el contrario, en 
la categoría de fin particular entran los (verdaderos) bienes individuales 
y sociales de las sociedades intermedias. Cada sociedad posee una esfera 
propia de competencia señalada por el fin al que tiende. Así pues, toda 
sociedad está investida de una potestad conmensurada al bien común res-
pectivo, lo cual supone su capacidad para alcanzarlo y funda su derecho a 
no ser avasallada ni suplantada en su función por una sociedad superior. 
Pero es deber de la sociedad superior el promover el desenvolvimiento de 
la inferior y, en la eventualidad de que ésta no pueda alcanzar por sí sola 
su fin, suplirla adecuadamente a ese efecto. Por ello el Estado, promotor 
del bien común perfecto a nivel natural, debe preservar, alentar y, llegado 
el caso, tomar a su cargo, la consecución de los bienes comunes de las so-
ciedades intermedias —familia, gremio, sociedad comercial, Universidad, 
etcétera—, ordenándolos arquitectónicamente al bien común político, pero 
respetando siempre la actividad específica de esas sociedades subordinadas 
y la autonomía relativa de sus fines propios. La sociedad política es socie-
dad de sociedades, en la que se armonizan y reclaman recíprocamente la 
primacía del bien común y la existencia y pleno desarrollo de los cuerpos 
intermedios. Lo cual no es sino el contenido nuclear del llamado “prin-
cipio de subsidiariedad”. Resulta imprescindible comprender que la ver-
dad expresada por el principio de subsidiariedad se desprende de la verdad 
más fundamental de la primacía del bien común político. Sin este anclaje, 
el principio queda grotescamente tergiversado. El fin que cada grupo está 
llamado a alcanzar es legítimo (y, por ende, también lo es su autonomía 
para buscarlo) porque no sólo es perfectivo de ese cuerpo intermedio, sino  
—aunque sea mediatamente, o en ínfima medida— de todos los otros indi-
viduos y grupos, y del todo político.352 

352   Cfr. nuestro El Estado como realidad permanente, Buenos Aires, 2003, cap. II, in 
fine, donde desarrollamos y fundamentamos según la concepción aristotélica clásica la 
cuestión del principio de subsidiariedad. Este principio tuvo que ser enfáticamente re-
cordado por Pío XI en la encíclica Quadragesimo Anno, núm. 79 (1931), ante la desnatu-
ralización de la función del Estado producida por las concepciones sociales atomísticas 
que, latentes en sede teórica desde el siglo XIV, terminaron incidiendo en las prácticas 
políticas y jurídicas a partir de fines del siglo XVIII. Pero debe remarcarse que se trata 
de un principio plenamente asequible a la razón natural; como tal, constituye un prin-
cipio de racionalidad política universal y objetivo.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAPÍTULO TERCERO156

c. Recapitulación sintética final: autoridad política 
y fundamentos de la obediencia

El objeto de la obediencia es el precepto del superior; mientras que su cau-
sa inmediata la constituye el título de quien impera el precepto. Por su parte, 
la causa mediata —y fundamental— reside per prius en el bien común políti-
co, y per posterius en la racionalidad del acto imperado, es decir, en la racional 
ordenación (como conmensuración) del medio preceptuado respecto del bien 
común. Esta diversa profundidad de los niveles de causas de la obediencia 
explica la diversa fuerza vinculante (obligatoriedad) de cada uno de los ele-
mentos que configuran ese orden causal, si se les considera abstractamente.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




