
1

INTRODUCCIÓN1

I. La opción teorética por la tradición aristotélica 

1. Permanencia del aristotelismo en la filosofía política

Las principales tesis del pensamiento filosófico-político de Aristóteles, así 
como la tradición informada por tales tesis, han conocido una larga trayec-
toria teórica. Bajo la forma de una teoría política explícitamente asociada al 
núcleo de los principios de un autor particular tal vez se trate de la más per-
durable y lozana tradición que se haya desarrollado en el mundo Occidental. 
Aristóteles escribe en el siglo IV a. C., y su influjo en la antigüedad no se limi-
ta a Grecia, sino que trasciende a Roma.2 Pero las coordenadas de su filosofía 
política no agotan su vigencia en la antigüedad. El siglo XIII d. C. reasume el 
pensamiento del “Estagirita” en todos los campos del saber filosófico, inclui-
do el político.3 Sin perder presencia en la edad media tardía, el aristotelismo 
se manifiesta con peculiar vigor en la Modernidad en muchos de los grandes 
filósofos políticos de los siglos XVI y XVII, cubriendo un arco supraconfe-
sional (católicos y protestantes) y supracultural (latino y germánico).4 Hasta 
nuestros días ha permanecido como una filosofía viva, que es redescubierta 
una y otra vez como venero fértil para el abordaje de la realidad social y 
política. Los ejemplos de la ciencia política alemana de la segunda mitad del 
siglo XX (Helmut Kuhn,5 Wilhelm Hennis,6 Dolf  Sternberger,7 entre otros), 

1   Se hace constar que los datos completos de las obras citadas en todos los capítu-
los aparecerán en Bibliografía.

2   Cfr. como ejemplo, el eco de las tesis aristotélicas en Cicerón, De legibus, I, 25.
3   Cfr. Bertelloni, Francisco, “El surgimiento de la scientia politica en el s. XIII”, en 

AA VV, El hilo de Ariadna: del tardo antiguo al tardo medioevo, Rosario, 1996.
4   Véase infra, Parte I, cap. I.
5   Cfr. Der Staat, Munich, 1967.
6   Cfr. Politik und praktische Philosophie, Neuwied a. Rh. und Berlin, 1963.
7   Cfr. Herrschaft und Vereinbarung, Frankfurt a. Main, 1986.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

http://www.juridicas.unam.mx
http://biblio.juridicas.unam.mx/


LECTURAS CRÍTICAS SOBRE EL PODER POLÍTICO2

así como el de Marcel de Corte en Bélgica,8 el de Danilo Castellano en Italia,9 
y el de Julio Meinvielle en Argentina,10 dan testimonio de ello.

2. El aristotelismo como punto de referencia polémico

Las grandes tesis de la filosofía aristotélica del Estado fundan una pe-
culiar visión de la vida política, que ha resultado un verdadero paradigma 
transhistórico. En efecto, los principios del aristotelismo dan respuesta a las 
cuestiones claves y radicales en las que se dirime la naturaleza y el sentido 
de la política. En muchos casos se trata de cuestiones que no admiten más 
que dos respuestas. O, si se quisiera restringir la afirmación, se trata de cues-
tiones que a partir de Aristóteles no han recibido sino dos respuestas, y, ade-
más, de cuestiones cuyo planteamiento se debe en buena medida a Aristó-
teles. Entre ellas se cuentan, por ejemplo, las opciones aristotélicas respecto 
de naturalidad de la polis, primacía del bien común, función directiva de la 
autoridad, convencionalidad de las formas de gobierno —las cuales niegan, 
claro está, a sus correspondientes contradictorias—.

Ahora bien, el carácter definitorio de tales opciones, y la envergadura 
de quien las formuló, tornaron a la teoría política de Aristóteles el lugar de 
disputas decisivas. No ha sido raro que corrientes señeras —las cuales han 
dado respuestas diversas, en esos y otros grandes temas de la filosofía políti-
ca— hayan polemizado implícita o explícitamente con las ideas de Aristó-
teles. Es decir, que hayan definido sus principios en oposición a la filosofía 
política de Aristóteles.

Aducimos a favor de lo últimamente dicho tres ejemplos relevantes de la 
historia del pensamiento político.

—— En el capítulo XVII de la parte II del Leviatán, Thomas Hobbes se 
ocupa de demostrar que sólo la existencia de un poder superior a 
las partes es capaz de preservar la seguridad. En su argumentación, 
basada en las inclinaciones que atribuye a la naturaleza del hombre, 
Hobbes atiende la objeción fundada en la natural sociabilidad y poli-
ticidad, y lo hace citando explícitamente a Aristóteles. De inmediato, 
claro está, el autor se aplicará a refutar tal objeción, distinguiendo 
la sociabilidad animal de la insociabilidad humana. De tal manera, 
Hobbes hace aparecer como razonable el eje mismo de su posición re-

8   Philosophie des moeurs contemporaines, París, 1944.
9   L’ordine della politica, Nápoles, 1997.
10   Crítica de la concepción de Maritain sobre la persona humana, Buenos Aires, 1948.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN 3

cién, tras haber negado la tesis aristotélica de natural politicidad. Este 
texto no constituye un trecho aislado. En efecto, en la parte IV del 
Leviatán, dedicada a las causas del “reino de las tinieblas”, Hobbes se 
dedica a tratar las causas filosóficas de los errores humanos. Y allí pue-
de constatarse con claridad cómo, según el autor, la “vana” teoría de 
Aristóteles ha sido el principal obstáculo a una recta comprensión de la 
cosa política.11

—— También en el agitado siglo XVII británico, tan fértil en sucesos polí-
ticos y en jalones doctrinales que resultarían decisivos para la historia 
de Occidente, Sir Robert Filmer escribe Patriarca o el poder natural de los 
reyes (circa 1640, publicado póstumamente en 1680).12 Aunque esca-
pa a nuestro objeto plantear sus ideas, sí cabe consignar que la obra 
sostiene una concepción absolutista y antipactista del poder político, 
arraigada a su vez en las convicciones de corte fideísta que animaban 
al autor. Fundamental en el planteamiento de Filmer será afirmar la 
legitimidad exclusiva de la forma de gobierno monárquica. Para ello 
deberá primero interpretar la naturalidad del poder político como una 
extensión cuantitativa, aunque específicamente idéntica, del poder pa-
terno. En su camino polémico aparecerá a menudo Roberto Bellarmi-
no, en cuya obra De laicis, sive saecularibus, afirma al pueblo como sujeto 
originario de la potestad, funda mediante tal recurso la licitud de toda 
forma de gobierno que apunte al bien común.13 Pero Aristóteles apa-
rece en un lugar aún más decisivo de la argumentación monarquista 
de Filmer: precisamente a la hora de rechazar la distinción específica 
entre gobierno familiar y gobierno político. Es decir, cuando el autor 
inglés plantea que así como el gobierno paterno resulta el único legíti-
mo en la familia, de la misma manera la monarquía representa la sola 
forma legítima de gobierno.14 Filmer, adversario teórico de Aristóteles, 
le reconoce una ingente autoridad en materia política a lo largo de su 
opúsculo. Ahora bien, lo relevante consiste en que la refutación de la 

11   Cfr. Hobbes, Thomas, Leviatán, cap. LXVI.
12   Utilízase la edición bilingüe de Patriarcha de Rafael y Carmela G. de Gambra en 

La Polémica Filmer-Locke sobre la obediencia política, Madrid, 1966.
13   Cabe señalar que la tesis de Bellarmino sobre la radicación originaria del poder 

político en el pueblo preexistía a la obra del cardenal, y pervivió como teoría escolástica 
aceptada en forma prácticamente unánime hasta muy entrado el siglo XIX. Por otra 
parte, el recurso a la soberanía popular originaria no constituye la única —ni la mejor— ex-
plicación de la legitimidad plural de las formas de gobierno. Sobre esta cuestión véase 
infra, especialmente Parte II, cap. IV.

14   Patriarcha, cit., pp. 33 y ss.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LECTURAS CRÍTICAS SOBRE EL PODER POLÍTICO4

especificidad de la sociedad política y de su potestad de régimen se 
hace en cabeza del propio Aristóteles y de los principales exponentes 
contemporáneos de su escuela (el mencionado Bellarmino y Suárez).15

—— Por último, es ilustrativo reparar en la teoría sociológica de Weber; en 
particular, en su afirmación axial, en la cual expone que resulta posible 
definir a una asociación de dominación por su fin (Zwek).16 Este punto 
será objeto de una amplia discusión en el capítulo I de la parte II. Sólo 
queremos señalar en este lugar, que la afirmación de Weber dentro de 
los Grundbegriffe que fundan su concepción sociológica, se plantea en 
franca contradicción con todas aquellas posiciones que radican en el 
fin común el principio específico determinante de los grupos sociales. 
Ahora bien, el principal jalón histórico y doctrinal de tales posiciones 
es Aristóteles: por ello cabría afirmar que, aunque no se le nombra, la 
premisa weberiana aparece como una declaración de principios ante 
todo y formalmente antiaristotélica.

3. Corolario

Así pues, el carácter esencial de la filosofía política de Aristóteles —in-
tegrado en una visión metafísica del mundo y del hombre— se une a su 
vigencia bimilenaria y al papel paradigmático (como punto de referencia, 
asumido o rechazado) que le ha tocado a menudo jugar a lo largo de la his-
toria del pensamiento político. 

Creemos que tales razones tornan teoréticamente estimulante acudir a la 
tradición aristotélica para abordar algunas de las principales cuestiones en 
torno de las cuales se dirime la noción de poder político.

II. La opción metodológica por un esquema triádico. Descripción

Según lo dicho anteriormente, la presente obra sigue las coordenadas 
teoréticas de lo que puede lícitamente llamarse “tradición aristotélica” (en 
el sentido de “aristotelismo clásico”) en filosofía política. A los efectos de 
precisar la perspectiva filosófica asumida, en la primera parte se muestra 
qué entendemos por la locución “aristotelismo clásico” y a qué autores (fun-
damentales) adscribimos a tal posición. Posteriormente se hace una breve 
puntualización terminológica sobre los nombres del poder político.

15   Ibidem, pp. 21 y ss.
16   Cfr. Weber, Max, Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen, 1955, t. I, p. 28.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN 5

En el núcleo de la obra (la segunda parte —resolutiva—) se determina las 
notas fundamentales de la noción de poder político según un esquema triá-
dico. Los respectivos capítulos presentan la siguiente estructura: se toma una 
posición filosófica señera o paradigmática referida al tema del capítulo y se 
analiza críticamente. En el segundo punto se formula a esa posición o autor 
una objeción tomada de la propia filosofía política o bien de otros saberes 
que versan sobre la política. Por último, se cierra el capítulo con la respuesta 
de un filósofo medieval, moderno o contemporáneo perteneciente a la escue-
la que denominamos “aristotelismo clásico”, cuya visión parece dar cuenta 
del tema discutido en el capítulo de una manera realista e integradora. 

Cabe aquí la advertencia de que la respuesta dada por el representan-
te de la escuela, elegido con respecto al problema particular abordado en 
cada capítulo, no debe ser necesariamente idéntica a la ofrecida por otros 
autores de su misma tradición. Pero se pretende ofrecer una solución que, 
no obstante las irrenunciables singularidades del filósofo que la propone, no 
deja de guardar el espíritu y la esencia de la visión del aristotelismo clásico.

De alguna manera, se ha tratado de reproducir con este esquema un 
camino inductivo. En efecto, se parte del análisis de una posición teórica 
acreditada o relevante; luego se formula a ésta una objeción fundada en las 
aporías que intrínsecamente tal posición encierra; para, finalmente, inten-
tar una respuesta desde los principios del aristotelismo clásico.

Por último, en las conclusiones se enumeran los resultados obtenidos en 
la parte II.

III. Indicación sobre los criterios de selección 
de los autores estudiados

1. La tradición aristotélica

A. Características comunes

Todos los autores que comparecen como representantes de lo que llama-
mos “tradición aristotélica” comparten algunas adhesiones teoréticas fun-
damentales, que se ordenan en torno al eje de la afirmación de la politicidad 
natural y de sus principales presupuestos y propiedades. Al respecto remiti-
mos al capítulo primero de la primera parte: “La tradición del iusnaturalis-
mo aristotélico clásico y su tesis axial: la politicidad natural”.

Asimismo, se han elegido autores pertenecientes a todas las edades histó-
ricas: Medioevo, Modernidad y Época contemporánea. Con ello se busca 
mostrar la pervivencia de la tradición aristotélica, a la vez que su coheren-

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LECTURAS CRÍTICAS SOBRE EL PODER POLÍTICO6

cia esencial en la afirmación de los mismos principios. Esto último permite 
aquilatar, en línea con lo dicho supra, la permanente y renovada lozanía de 
las respuestas de la política aristotélica acerca de todos los escenarios his-
tóricos, es decir, su universalidad, y por ende, su no anacronicidad para los 
tiempos presentes.

Por otra parte, los autores escogidos, aunque de manera desigual o arbi-
traria, revisten una objetiva importancia para la historia del pensamiento 
político. Así, por ejemplo, incluso los epígonos doctrinales del siglo XX ana-
lizados en los capítulos primero y cuarto de la segunda parte se han señala-
do por significativas aportaciones en aspectos clave de la filosofía política, y 
muchas de sus obras constituyen clásicos en su ámbito doctrinal o temático.

Finalmente, cada uno de los autores seleccionados —y esto vale asimis-
mo para los autores cuya doctrina se confronta con la tradición aristotéli-
ca— se eligió por haber destacado en particular un aspecto de la realidad 
del poder político.

B. Peculiar aspecto de la realidad del poder puesto de manifiesto 
por cada uno de los autores

Haremos a continuación una sintética indicación en que se cifra el funda-
mento que tornó apropiada la inclusión de los autores escogidos. Va de suyo 
que la pertinencia de su estudio se hará más clara en cuanto se sopesen con 
algún detenimiento sus respectivas aportaciones y modulaciones teoréticas 
—en el cuerpo mismo de este libro—.

a. Yves Simon

Este filósofo francés, cuya carrera universitaria transcurrió en buena par-
te en los Estados Unidos, se ha destacado precisamente por resaltar de un 
modo explícito el anclaje de la necesidad del poder en la consecución del 
bien común. Lo cual lo ha llevado a insistir en la función directiva del poder, 
en tanto unificación ordenadora de las conductas comunitarias, sin la cual 
el fin mismo de tales hombres congregados no podría ser alcanzado. Aho-
ra bien, es sobre todo paradigmática la vinculación que hace Simon entre 
poder social y político, y excelencia humana, es decir, la demostración de 
que el poder existe a causa de bienes, y no a causa de deficiencias (de la na-
turaleza que fueren). De allí la presencia de este filósofo al poner en tela de 
juicio que el poder político consista primaria o esencialmente en coacción y 
represión (capítulo primero).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN 7

b. Suárez

El doctor eximio, como ha sido llamado, constituye un impulso funda-
mental en la historia de la filosofía. Y esto vale asimismo para el pensamien-
to político.

La razón por la cual comparece por primera vez como interlocutor en 
nuestro análisis dialógico estriba en el carácter proverbialmente represen-
tativo de la doctrina suarista a la hora de sostener la mediación de la exis-
tencia del poder político por una instancia ontológica y etiológica previa, 
la cual es realidad del corpus mysticum de la comunidad política. En Suárez 
se plantea con claridad, cómo hay poder político por el hecho de que existe la 
sociedad política (capítulo segundo).

En segundo término, la inclusión de Suárez —como interlocutor aristo-
télico— en la discusión sobre el consenso y la voluntariedad que se hallan 
a la base del poder se justifica por una de las notas más significativas de la 
doctrina suarista de la potestad política. En efecto, Suárez, sin dejar de ser 
aristotélico en política, es recipiendario, relevante cultivador y luego trans-
misor de una tradición teorética recostada en la primacía ético-psicológica 
de la voluntad y en la consiguiente acentuación de los factores etiológicos 
volitivos en el ámbito de la praxis. Suárez ofrecerá, por lo tanto, una suge-
rente perspectiva aristotélica sobre el consenso en la conformación y confi-
guración concreta del poder político, en la cual se resaltará la incidencia del 
concurso de la adhesión de la voluntad de los subordinados (capítulo sexto).

c. Tomás de Aquino

Propuesta la esencia relacional, bipolar, de la realidad del mando, el aqui-
nate sobresale precisamente en el específico tema de la demostración del 
fundamento de la obediencia. En efecto, se conocen pocos lugares como el 
texto de las Sentencias que se analiza en el texto —complementado coherente-
mente por otros pasos de su obra— en los que, con tan meridiana claridad, 
se haya delineado el sentido finalista de la obligación de obediencia, de sus 
alcances y sus límites. Por esto —y si todo mando encierra intrínsecamente la 
obediencia— Tomás de Aquino corporiza una idónea guía aristotélica para 
descubrir la esencia del correlato obediencial del mando (capítulo tercero).

d. Un teórico del Estado contemporáneo: Dabin

Pocos temas presenta la filosofía política que se hallen tan expuestos a 
los vaivenes de las tomas de posición ideológica como aquél de quién es el 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LECTURAS CRÍTICAS SOBRE EL PODER POLÍTICO8

soberano “en el Estado”. En efecto, el principio ha sido una de las más con-
flictivas banderas de lucha política en la modernidad. En esa línea, una de 
las respuestas posibles ha sido asumida contemporáneamente como objeto 
de una decisión política. Por esa razón el contenido veritativo mismo de la 
opción dista de constituir el resultado de un análisis teorético, sino que se 
obscurece bajo las rigideces de la toma de posición ideológica.

En este contexto, y en un tema en el que el aristotelismo ha mantenido en 
alto la positividad constitutiva de todo régimen legítimo (es decir, su rechazo 
a todo esquema a priori sobre las formas de régimen válidas), se ha elegido a 
un autor aristotélico que esquivó con seriedad teorética la Escila de la reac-
ción monarquista y la Caribdis del plegamiento acrítico a las corrientes do-
minantes. Se trata del teórico del Estado Jean Dabin. Y es precisamente por 
su reluctancia a confundir la opción de la praxis política con la visión espe-
culativa de los problemas por lo que se ha elegido como punto de referencia 
doctrinal de la tradición aristotélica respecto de la negación de la titularidad 
colectiva del poder (capítulo cuarto).

e. Vitoria

Al extraordinario valor histórico-filosófico de Vitoria, precursor —o fun-
dador— del derecho internacional público en la Modernidad, se une la 
atención que prestó al concreto tema del poder social. De hecho, una parte 
substantiva de la producción de Vitoria consiste en discusiones monográfi-
cas sobre el poder. Ahora bien, Vitoria no sólo sobresale por su tratamiento 
de la etiología del poder político, de su valor y de su función; sino que, asi-
mismo, se destaca por la fundamentación de la necesidad e inadmisibilidad 
del poder político en la realidad de la comunidad política. En Vitoria se 
halla la demostración formal de la necesidad absoluta del poder. Y además 
aparece en él, de un modo ejemplar, la afirmación explícita de su inderoga-
bilidad. Ésta es explicada por Vitoria a partir del valor intrínseco del poder 
y del fin que está llamado a realizar. Era, por ende, el interlocutor ideal para 
ser confrontado con las posiciones que anatematizan moralmente al poder 
político en sí mismo, y proponen su erradicación de la sociedad humana 
(capítulo quinto).

2. Las corrientes no aristotélicas

Las escuelas y autores discutidos en la primera sección de los capítulos de 
la segunda parte serán objeto de una brevísima consideración justificatoria. 

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN 9

Ante todo, se puede observar que la confrontación doctrinal no se plan-
tea respecto de una corriente filosófica particular. En efecto, comparecen 
desde el marxismo y el anarquismo hasta la contrarrevolución monárquica, 
pasando por lo más granado del arco liberal. Pasemos entonces a cada es-
cuela o autor escogidos.

—— Max Weber y el marxismo representan grandes paradigmas (tal vez 
los dos mayores) de la identificación del poder político con la violencia 
organizada, la coacción y la represión —o por lo menos, de su resolu-
ción en ellas— (capítulo primero). 

—— Jean Bodin es el canónicamente reconocido introductor de la teoría 
de la soberanía moderna. Su posición es un impulso fundacional de 
doctrinas y prácticas políticas signadas por la dinámica absolutista del 
poder del Estado. Frente al vértice del poder, así desligado de toda 
norma y casi de todo presupuesto, la sociedad no podrá menos que ver 
menoscabados sus fueros y su estructura misma. Por ello la doctrina de 
Bodin constituye un punto de partida idóneo para poner en tela de jui-
cio la prioridad ontológica de la sociedad sobre el poder del régimen 
(capítulo segundo). 

—— Si de analizar la distinción entre gobernantes y gobernados se trata, es 
Rousseau un clásico filosófico que sin duda cumple con los requisitos 
como para plantear una posición negatoria de tal distinción —por lo 
menos en algunos sentidos— (capítulo tercero).

—— A la hora de proponer un acabado representante de la tesis de la titula-
ridad colectiva de la potestad política surge el nombre y el pensamien-
to de Siéyès, fundador doctrinal del Estado democrático-constitucio-
nal contemporáneo, uno de cuyos principios ciliares es, precisamente, 
el del pueblo como titular de la soberanía (capítulo cuarto).

—— El problema de la inderogabilidad del poder señala sin lugar a dudas 
al pensamiento ácrata como el mejor interlocutor para su discusión. 
Este pensamiento comparece en la filosofía de su gran representante, 
Bakunin (capítulo quinto).

—— Por último, se estima que las teorías de la contrarrevolución ofrecen 
la posibilidad de debatir con una posición que ha extraído de premi-
sas antidemocráticas los más fuertes reparos a aceptar el concurso del 
consenso comunitario en la constitución del orden político y del poder 
de régimen. De allí la opción por de Maistre (capítulo sexto).

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



LECTURAS CRÍTICAS SOBRE EL PODER POLÍTICO10

3. Las objeciones

Dos palabras sobre los autores y argumentos que aparecen en la segunda 
sección de los capítulos de la segunda parte. 

Aparecen allí utilizados como contradictores y motores de la discusión 
una serie de posiciones teoréticamente relevantes y de específica atingencia 
para cada cuestión analizada. Por otro lado, y esto lo subrayamos, tales po-
siciones provienen de variadas formalidades (i. e., planos teóricos de abor-
daje) de la realidad política: no sólo la filosofía (Gramsci), sino asimismo la 
teoría del Estado y de la Constitución (Kriele, Isensee); la sociología política 
(Hauriou, Gurvitch); la etnología (Dahrendorf) y el derecho positivo (Tri-
bunal Constitucional alemán). Dada la riqueza de la realidad política —y 
la consiguiente potencial multiplicidad de niveles de análisis de que ella es 
pasible— esta variedad de abordajes teóricos contribuye, creemos, a per-
filar una investigación más comprehensiva del tema del poder político. Y, 
por ende, más realista, en el sentido husserliano de intentar ir “a las cosas 
mismas”.

IV. Objeto de este libro

La presente obra se propone demostrar desde el punto de vista de los 
principios aristotélicos que la noción de poder político en tanto tal posee 
ciertas notas que la definen y configuran. Se trata de una función de natu-
raleza bipolar de dirección racional hacia el fin común, necesaria e inde-
rogable, presupuesta la existencia de una comunidad política, ejercida por 
titulares particulares y consensualmente establecida.

V. La aportación de este libro

Lo primero que debe recordarse en este acápite es que el pensamiento 
de cada uno de los grandes representantes de la tradición aristotélica, como 
pensadores políticos, ha sido objeto a lo largo de siglos de numerosos y señe-
ros estudios. Y muchos de esos estudios (algunos de los cuales pueden verse 
en nuestra bibliografía) han tenido como objeto, exclusivo o parcial, la con-
cepción de esos autores sobre el poder político. Esta investigación, huelga 
decirlo, no pretende originalidad en ese sentido.

Ahora bien, no existe, hasta donde sabemos, una investigación que se 
haya propuesto:

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN 11

1)	 Integrar en una visión de conjunto los principios fundamentales de la 
tradición aristotélica sobre el poder político, a partir del estudio de al-
gunos de los más connotados representantes de ésta a lo largo de dos 
mil quinientos años.

2)	 Hacerlo con base en una estructura dialéctica, que confronte los prin-
cipios aristotélicos con otras posiciones capitales de la historia de la 
filosofía política.

3)	 Plantear una discusión entre autores y escuelas que coadyuve a la re-
flexión sobre las grandes cuestiones teóricas que hacen a la realidad 
del poder. Es decir, proponer una investigación que, además de escla-
recer el objeto específico que la guía (la respectiva concepción de la 
tradición aristotélica), eche luz sobre los problemas mismos que suscita 
el tema del poder político.

El resultado de esta investigación es lo que aquí se presenta como trabajo 
de conjunto.

 www.juridicas.unam.mx 
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx/

DR © 2012, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




