
581

¿KELSEN Y EL PLURALISMO JURÍDICO?

Óscar Correas*

Sumario: I. Imposible. II. La teoría general del derecho. III. El pluralismo 
jurídico. IV. El concepto de norma. V. El concepto de sistema jurídico. La nor-
ma fundante y las ficciones. VI. La juricidad. VII. El derecho indígena ame-
ricano y la teoría general del derecho. VIII. Lo que la teoría permite observar.

I. Imposible

Imposible que un profesor europeo nacido en el siglo XIX y formado en el 
pensamiento clásico —griego y alemán— pudiera visualizar el mundo plural 
latinoamericano. Incluso si visitó Argentina y México, en cuyos medios filo-
sóficos y jurídicos tampoco existía cosa semejante a tal reconocimiento de la 
pluralidad. En ambos países la percepción del derecho en las escuelas era —y 
sigue siendo— la de la Europa ombligo del mundo. La misma de Kelsen, que 
por eso era tan bien recibido —como poco leído— en una América Latina 
que se conoce todavía poco a sí misma.

Lo único que se alzaba como respuesta y rebelión era, y es, la antropo-
logía. Una ciencia que sigue llevando el pecado de haber sigo inaugurada 
por juristas también educados en la miopía europea. Pecado que tampoco 
ha sido purgado con una respuesta al eurocentrismo que se basa en una 
mirada que parece, más bien que autóctona, conducida por el pensamiento 
estadounidense, el cual, por lo demás, es dominante en la ciencia políti-
ca contemporánea. Y, por supuesto, la mirada norteamericana reniega —y 
descarta— de esa parte del pensamiento clásico que es el marxismo. El 
imperialismo cultural no es un perro muerto. En su negación de la primera 
antropología, la actual reniega de la teoría del derecho fundada en el pen-
samiento clásico, tanto como de las propuestas marxistas.

  *		 Universidad Nacional Autónoma de México, Centro de Investigaciones Interdiscipli-
narias y Revista Crítica Jurídica.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2013, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

http://www.juridicas.unam.mx
http://biblio.juridicas.unam.mx/


582 Óscar Correas

Por mi parte creo que es necesario desatar el nudo, recuperar el marxis-
mo y rescatar lo rescatable de la teoría clásica del derecho, cuyo fundador, 
ni dudarlo, es Kelsen —quien, bien lo dijo—, por lo demás era un continua-
dor de la filosofía clásica del Estado y el derecho.

El objeto de estas líneas es ése: mostrar cómo el pensamiento clásico, 
demasiado racista, puede ofrecer, si logramos quitarle su vanidad eurocén-
trica, las pistas para pensar el pluralismo jurídico. También mostrar que el 
marxismo sigue siendo la única teoría social plausible para nosotros, si tam-
bién logramos quitarle sus rejas burguesas eurocéntricas.

II. La teoría general del derecho

¿Qué es una teoría? ¿Y una teoría del derecho? ¿Cuál es su pretensión?
Una teoría, como la jurídica, es un discurso que construye conceptos 

que serán usados por alguna ciencia. Así, la teoría de la Biología construye 
el concepto de célula que luego será usado por el biólogo para observar, con 
sentido, algún pedazo de la realidad donde descubrirá la existencia de célu-
las. No podría “verlas” si no tuviera el concepto preparado por la teoría. 
Esto lo comprende fácilmente quien haya mirado el hueco de un microsco-
pio por donde se “ven” moverse unas “figuras” que no se puede saber qué 
son, por falta de una teoría. Y lo mismo le pasaría a algún audaz ciudadano 
que quisiera saber qué puede hacer para que le paguen una deuda, y tuvie-
ra la peregrina idea de abrir el Código Civil en busca de respuesta. Lo más 
seguro es que terminaría en el despacho de un abogado, prestando debida 
atención a un discurso que tampoco entenderá. Cosas de la ciencia.

Respecto de la antropología, la pretensión de la teoría del derecho es 
la misma: si quiere hacerse antropología jurídica se precisa un concepto de 
“jurídico” —o derecho—. Y debe disponerse de él previamente al trabajo antro-
pológico. Pensar en una antropología jurídica que no disponga del concepto 
de derecho es un disparate. La teoría del derecho produce esos conceptos 
que requiere el antropólogo, y es una teoría muy sólida, muy probada, de 
bibliografía inmensa. Despreciarla por el hecho de que ha sido producida 
por juristas y no por sociólogos o antropólogos es otro disparate, ya que 
dispone de los conceptos básicos necesarios para que se pueda hablar de 
sociología o antropología jurídicas.

Claro, los juristas han debido retocar la teoría, desarrollarla, hacerla 
avanzar, para ofrecer nuevos conceptos, como el de pluralismo jurídico, sufi-
cientes para que puedan ser usados por las ciencias sociales.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2013, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



583¿KELSEN Y EL PLURALISMO JURÍDICO?

La teoría del derecho ha podido desarrollarse sólo a partir de despren-
derse de la clásica filosofía del derecho, dedicada a la importante pregunta 
por la justicia. Tradicionalmente el derecho era visto como objeto propio de 
la justicia, con todo lo que de apologético tiene un discurso destinado a jus-
tificar el Estado, reino o república. Pero la teoría del derecho actual, positi-
vista, se pregunta qué es el derecho, y no cómo debe ser. Y este deslinde le ha 
valido su éxito: a principios del siglo XXI nadie en su sano juicio confunde 
esos dos géneros de problemas: los de la justicia y los del derecho positivo —el 
que existe—, porque se obedece por las buenas o se impone por la violencia. 
Dicho de otra manera: la teoría del derecho dejó para la filosofía el proble-
ma más importante, que es el de la justicia, y se quedó con el más rupestre 
que es el del derecho tal cual es. Con ello, el positivismo jurídico, el auténtico, 
dejó de asegurar que el derecho busca la justicia, y se dedicó a pensar cómo 
es; incluso a pensar cómo es que consigue hacer creer que busca la justicia.

Habría que dejar bien advertido que los teóricos actuales del derecho 
raramente dejan de pensar en la justicia. Lo único que hay que tener en 
cuenta, es que son dos preguntas distintas: cómo el derecho es, y cómo el 
derecho debe ser. Es la diferencia entre lo dicho y cómo se dice. Y, finalmente, 
también es cierto que ambas preguntas se condicionan mutuamente. Así, es 
posible observar que la respuesta a cómo el derecho es se relaciona con las 
ideas que el jurista tenga de cómo debe ser. Pero ése es otro tema. Lo que hay 
que rescatar es que la teoría general del derecho se ocupa de crear concep-
tos que permiten “ver” cómo es el derecho de un país.

“De un país”, no es del todo correcto, pues esta teoría debe también 
permitir observar el derecho de las comunidades indígenas, de las que no 
solemos decir que son “un país”. A eso nos dedicaremos más adelante.

La teoría general del derecho, por lo demás, es muy pretenciosa. Pro-
mete servir para observar cualquier derecho que exista o haya existido. Y si 
en Marte hay inteligentes, tendrán derecho y podremos enseñarles cómo se 
hace para describir sus normas. La pretensión no es menor. Y hay que per-
der unos minutos en calibrar su grado, pero luego de ello hay que reparar en 
que si es así tiene que servir para explicar todo fenómeno normativo, inclui-
do el del pluralismo jurídico. El asunto es si lo puede hacer. Si no, no es “ge-
neral” del derecho. Y habría que arrojarla al canasto de las cosas intrigantes 
pero inútiles. Lo que propongo es que sí sirve, pero debe ser mejorada.

III. El pluralismo jurídico

Pero ¿a qué le llamaremos pluralismo jurídico? Y más penoso aún: ¿aca-
so no necesitaremos la teoría del derecho para definirlo? Si decimos, como 

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2013, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



584 Óscar Correas

venimos haciendo, que consiste en la coexistencia de dos o más sistemas jurídicos 
que reclaman obediencia —o efectividad— a los mismos individuos, ¿no acaso esta-
mos usando conceptos que aún no hemos definido, como sistema, jurídico, 
efectividad e individuos? Esto es precisamente en lo que consiste el aporte que 
la teoría general del derecho puede hacer a la antropología jurídica. Y, ha-
ciéndolo, veremos constantemente la sombra de Kelsen, el fundador de la 
teoría. Intentar, como algunos antropólogos,1 hacer antropología jurídica sin 
el auxilio de una teoría de lo jurídico es poco científico.

Si no podemos hablar de pluralismo jurídico sin definir antes los con-
ceptos incluidos en la misma denominación del objeto no queda otra vía 
que ingresar a la teoría del derecho para preguntar cuáles conceptos teóri-
cos pueden usarse para “mirar” el objeto que ha llamado nuestra atención.

IV. El concepto de norma

Por raro que parezca, los juristas han prestado sus servicios durante si-
glos sin disponer de un buen concepto de norma. Debió llegar la época de la 
lógica deóntica —datada en 1951— para que las cosas se aclararan y ade-
más se hicieran sencillas. Kelsen intentó, con éxito a medias pues era una 
persona de mucha edad, una teoría general de las normas,2 no de las jurídi-
cas, sino de todas las normas. Advirtió que, consideradas desde el punto de 
vista del lenguaje, todas presentaban un “substratum modal indiferente”.3 
Pero hoy se puede decir, más simplemente, que las normas contienen la des-
cripción de alguna conducta. Una descripción que aparece como no moda-
lizada. Por ejemplo, “robar” es la descripción de una conducta.

Además, las normas contienen un modalizador deóntico, alguno de los tres 
más simples: obligatorio, prohibido o permitido. De modo que las normas 
son enunciados que dicen que alguna conducta, la descrita, está permitida, 
es obligatoria o queda prohibida. Por ejemplo, “prohibido robar” es una 
norma, y como tal un enunciado compuesto de dos partes, la descripción 
de una conducta —“robar”— más un modalizador deóntico, “prohibido” 
en este caso. Todas las normas tienen esa estructura lingüística. Y la teoría 
del derecho da por supuesto que en todos los idiomas y en todas las cultu-
ras esto es así. No importa la forma gramatical, todo lo que sea norma dice 
“Op” —es obligatorio producir la conducta “p”—. Y si no tiene gramati-

1		 ¿Quiénes? Todos los que no se han interesado por la teoría del derecho como conoci-
miento teórico prioritario para hacer antropología jurídica.

2		 Kelsen, Hans, Teoría general de las normas, México, Trillas, 1994.
3		 Ibidem, p. 72.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2013, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



585¿KELSEN Y EL PLURALISMO JURÍDICO?

calmente esa forma puede interpretarse de manera que, si es norma, adquiera 
la forma Op.

La mejor teoría dice, además, que las normas jurídicas se presentan siem-
pre en la forma de un condicional: “si alguien produce la conducta q, es, 
para el juez, Op”, donde p es una sanción violenta. Y los teóricos quieren 
verlo como un silogismo —o tal vez quasi silogismo—:

—— Si alguien produce q, es —para el juez— Op (siendo p una sanción 
violenta).

—— Es el caso que el actor A produce q.
—— Entonces —para el juez— es Op (obligatorio imponer p a A).

Esto significa que si los antropólogos han de estudiar el derecho de una 
comunidad indígena deberán buscar, en ese idioma, las expresiones que 
puedan interpretarse como tal estructura lingüística. Y la pregunta debe 
ser: las comunidades indígenas ¿disponen de normas jurídicas, esto es, ana-
lizables con la estructura silogística apuntada? ¿O tal vez no disponen de 
sanciones violentas? ¿O tal vez nosotros no las vemos como violentas? Por 
ejemplo, la sanción que consiste en el escarnio público, pero que no pone 
mano sobre el cuerpo del sujeto a juicio, ¿es una sanción “violenta”? Posi-
blemente el estudio antropológico obligue a la teoría del derecho a revisar la 
idea de violencia propia de los sistemas europeos o europeizados. Se trataría 
de un diálogo fecundo entre antropología y derecho.

V. El concepto de sistema jurídico. La norma 
fundante y las ficciones

La teoría del derecho ha llegado a la conclusión de que las normas ju-
rídicas se organizan —o son organizadas— en “sistemas”. El derecho, dice, 
es un conjunto o sistema de normas jurídicas, claro. O tal vez: el sistema 
jurídico está compuesto por normas jurídicas. Lo cual requiere muchas ex-
plicaciones, bastante complejas. Por ejemplo, las normas del sistema, ¿lo 
son por el solo hecho de haber sido producidas por un órgano autorizado? 
¿O se requiere que sean, además, “efectivas”, es decir, que se cumplan. En 
el ejemplo dado más arriba, ¿basta con que alguien con autoridad —¿y 
qué es “autoridad”? — haya dicho que en caso de que suceda “q” es para 
el juez Op? ¿O se requiere que efectivamente los jueces produzcan sentencias 
que cumplen con el Op? Esta cuestión divide a los profesores de teoría del 
derecho, aunque percibo que lentamente se va imponiendo la segunda res-
puesta: para que una norma pueda ser considerada existente es necesario 

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2013, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



586 Óscar Correas

que alguien la haya producido y además que se cumpla —¿por los jueces o 
por los ciudadanos, asunto también en controversia todavía? —.

Bien; pero ¿qué es un sistema de normas? El asunto es uno de los más 
delicados. En primer lugar, los sistemas ¿existen realiter o son creación de la 
mente humana? El derecho, ese grupo de normas, ¿es sistema porque es 
sistema, o es sistema porque lo vemos como un sistema? Esto depende de 
la filosofía que adoptemos. Como yo adopto la de Hume, creo lo segundo: 
los sistemas no existen en las cosas —o bien: no sabemos, ni tiene sentido 
preguntarlo—, sino en los discursos con que hablamos de las cosas —y aquí 
hay que asumir que las normas no son “cosas”—.

Aceptando la idea de que los sistemas son producto del análisis, del 
conocimiento —a veces de la intuición—, de la costumbre tal vez, vale la 
pregunta: ¿qué es lo que hace que un grupo de normas pueda ser visto 
como un “sistema” —u “orden”— normativo? La respuesta muestra lo in-
acabado de la teoría jurídica contemporánea, a pesar de sus éxitos, de su 
seriedad y de su enorme bibliografía. Kelsen, durante su larga vida, ensayó 
varias respuestas,4 pero algo mantuvo siempre: el sistema jurídico lo es por-
que usamos una “norma fundante”. Lo que varió fue la naturaleza de esa 
famosa norma.

Está claro que los juristas hablan en términos de “pertenencia”. Las 
normas “pertenecen” —o no— a un sistema jurídico. Esta idea es impre-
cisa, pues las normas no “pertenecen” sino que “alguien” las hace pertenecer, 
los jueces por ejemplo. Ellos son los que hacen, al usarla, que una norma 
“pertenezca” al sistema. Esto suele ser dicho también con la palabra “cons-
titucionalidad”: las normas existen o no, o también “las normas son consti-
tucionales o inconstitucionales”. Y eso lo deciden los jueces (¿también en las 
comunidades indígenas?).

Es decir, todo “sistema jurídico” está coronado por una Constitución, 
oral o escrita, eso no importa: toda sociedad que dispone de un orden nor-
mativo dispone de una Constitución escrita u oral —esto es indiferente—. 
Las normas, por tanto, pertenecen al sistema y son reconocidas como per-
tenecientes al mismo, porque los juristas —pero también los ciudadanos no 
juristas— usan otras normas, las de la Constitución, para pensar que ciertas 
normas son que “deben” ser obedecidas. La Constitución dice, entre otras 
cosas, quiénes producirán las futuras normas, cómo procederán para esta-
blecerlas, y qué contenido pueden o no pueden expresar. Cuando el juez usa 
la Constitución para decir que una norma es norma —jurídica”—, “hace” 
que la misma pertenezca al sistema.

4		 Véase Correas, Óscar, “… y la norma fundante se hizo ficción”, Crítica Jurídica, Méxi-
co, núm. 18, junio de 2001.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2013, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



587¿KELSEN Y EL PLURALISMO JURÍDICO?

Pero he aquí que Kelsen se saca de la manga una ulterior pregunta: ¿y 
por qué los jueces y los ciudadanos usan esa Constitución para realizar su 
cálculo de pertenencia de las normas al sistema? Y responde: porque hay 
aún otra norma que sostiene todo el edificio laboriosamente construido, es 
la “norma fundante”, la que todos tenemos en la conciencia —pero no si so-
mos subversivos insurgentes—, y que dice: “es obligatorio conducirse como 
lo dijo el primer constituyente”.

Esta norma “fundante” ¿quién la produjo?, pues no hay normas veni-
das del cielo. Kelsen nunca fue claro sobre esto. Nadie la produjo. Es una 
creación de la ciencia jurídica, pero, ¿no acaso esta norma “fundante” es 
una que debe ser presupuesta “por todo el mundo”, por todos los que quie-
ran decir que cierta norma “debe” obedecerse por ser constitucional? La 
teoría del derecho no ha ido más allá de Kelsen. Pero también se ha ocupado 
poco de que este pensador, formidable, dijo, al final de su vida, que la norma 
fundante es una ficción en la que se finge que hay otro poder que le dio poder al 
primer constituyente. Y eso nos acerca mucho más al fondo de la cuestión: 
el problema de la legitimidad del poder. ¿Por qué ha de obedecerse? Y esta 
pregunta no tiene respuesta clara, lo cierto es que se obedece. Pero ¿cómo 
el que se hace obedecer consigue que se le obedezca, o sea que el “pueblo”, 
mayoritariamente, obedezca? (aunque podría hacerse obedecer por servi-
cio del ejército). La respuesta tiene que enfilarse hacia las ideologías de la 
obediencia. La más importante es la jurídica; la que “finge” que algún ser 
superior autorizó al primer constituyente a decir cómo serían las cosas en 
lo sucesivo. Y en verdad que no es un disparate. Porque la más simple de 
las indagaciones sociológicas muestra que la gente, en efecto, así piensa: la 
Constitución debe ser obedecida porque es producto “de la razón”, por-
que un Rómulo la creó, porque un Moisés la recibió de Dios, porque unos 
héroes independentistas o revolucionarios la impusieron, y con ello “se li-
beraron” de España, o porque un barquito Myflower trajo a los primeros, 
o porque una revolución destruyó el Estado anterior e impuso éste mucho 
más justo. O porque los dioses le dijeron al pueblo que su destino estaba 
en una laguna donde verían algo imposible: una planta de tunas, nopal —es 
más que improbable que alguien haya visto alguna vez un nopal dentro de 
un lago—, que sostendría a un águila devorando una serpiente. Muy invero-
símil para que sea muy bien aceptado.

Respecto a los sistemas formados por normas no escritas —consuetudi-
narias”—, que es el caso de las sociedades indígenas en —lo que nosotros 
llamamos— América, Kelsen dijo que, en estos casos, la norma fundante 
dice: “hay que conducirse como siempre se ha hecho”. Es decir, se debe 
obedecer la Constitución porque siempre se ha obedecido. Y tampoco es un 

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2013, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



588 Óscar Correas

disparate: cuando se les pregunta a los miembros de una comunidad indí-
gena por qué hay que obedecer esas normas, contestan: porque siempre ha 
sido así, desde los más primeros.5

Como se comprende fácilmente, lo que la teoría está diciendo es que las 
normas jurídicas son obedecidas por causas ideológicas. Es la bien urdida 
ideología del poder la que hace pensar que el derecho debe ser obedecido. 
La norma fundante es, finalmente, una urdimbre ideológica, un discurso del 
poder. Pero su efecto buscado se cumple siempre, o no se tiene el poder: obe-
decemos o alguien “autorizado” —por el mismo sistema— nos hará obede-
cer a la fuerza.

Esto es lo que tiene para decir la teoría del derecho: las normas jurídicas 
valen, deben ser obedecidas porque existe una ideología de reconocimiento. 
¿Vale esto para las comunidades indígenas? Sí. La teoría del derecho es apta 
para conducir la tarea de describir los órdenes normativos indígenas. Las 
normas de estas comunidades constituyen sistemas jurídicos de la misma clase 
que los usados por el mundo capitalista. Lo que varía es el contenido de las 
normas, no la calidad de “sistemas”. Con lo que rueda por tierra la idea de 
que los indígenas tienen solamente “usos y costumbres”, expresión peyora-
tiva que no termina de caer en desuso.

VI. La juricidad

La teoría del derecho fue formulada, y puesta a punto, por juristas ideo-
lógicamente formados en el monismo jurídico: en un país existe el sistema 
jurídico y cualquier otra norma es “no” jurídica –moral, de trato social, uso, 
costumbre, el Estado es único y su derecho también.

Esta idea ha caído por tierra para lo más avanzado de la teoría jurídica, 
pero sigue siendo mayoritaria: los juristas no en vano son funcionarios de un 
sistema jurídico. Siguen prisioneros del monismo jurídico, y esto les impide 
ser los conductores de avanzada de la teoría. Y es muy fácil avanzar: sólo es 
necesario advertir que en una sociedad compleja, como la latinoamericana, 
hay más de un sistema jurídico. Basta con observar y aplicar la teoría a lo 
observado. No existe ningún sector de la teoría jurídica que impida “ver” la 
coexistencia de varios sistemas. La teoría no autoriza a los juristas a negar 
la existencia de sistemas jurídicos indígenas que coexisten con el sistema al 
que ellos están acostumbrados —o para la eficacia del cual han sido cuida-
dosamente ideologizados—.

5		  Kelsen, Hans, Teoría pura del derecho, trad. de Roberto Vernengo, México, UNAM, 
1982, pp. 205 y ss. (este libro fue después adoptado por la editorial mexicana Porrúa).

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2013, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



589¿KELSEN Y EL PLURALISMO JURÍDICO?

Y hay un detalle: si hay varios sistemas, ¿por qué uno ha de ser “jurí-
dico” —u “oficial” o “estatal”— y los otros no? La teoría del derecho no 
dispone de ninguna respuesta a esta pregunta. Plenamente ajena a la teoría, 
por cierto. Lo que corresponde es excluir la pregunta y aceptar que ningún 
sistema es jurídico. Son, todos, sistemas normativos. A menos que se consiga una 
respuesta plausible a la pregunta: ¿por qué el nuestro sí es jurídico y los de 
los pueblos indios no?

No hay respuesta, ni puede haberla. Todos los sistemas normativos, si lo 
son, son formalmente iguales y no existe algún poder jurídico que autorice a 
nadie a suponer la superioridad de unos sobre otros. Hay, sí, poder de hecho: 
el poder colonial crea la superioridad, primero de hecho y después de dere-
cho, del sistema colonial sobre el (los) colonizado(s). Y cuando esto sucede 
y está bien asentado ideológicamente, hasta el colonizado puede llegar a 
aceptar el hecho colonial. Y, equipado con una mala teoría jurídica, incluso 
el antropólogo puede terminar hablando de sistemas estatales y sistemas 
consuetudinarios —o cualquier otra forma de otorgar supremacía ideológi-
ca al sistema colonial— como la dupla derecho-usos y costumbres.

Y aquí acaba de aparecer otro detalle. Según la teoría de Kelsen, Es-
tado y derecho son dos palabras para la misma “cosa”. No hay algo como 
“Estado” más allá del sistema jurídico. Dicho de otra manera, no hay sis-
tema jurídico sin Estado, Siendo así, la existencia de cada sistema jurídico 
implica la existencia de un Estado, lo cual choca violentamente con toda la 
parafernalia de las ideologías apologéticas del Estado. En primer lugar, con 
la de la soberanía, según la cual no hay otro poder o “fuente” del derecho 
que el único Estado posible. ¿Cómo puede haber entonces pluralismo jurí-
dico? Claro que no. Si se toma esta ideología por alguna especie de teoría, 
sólo puede haber un Estado. Pero lo que descubre la teoría kelseniana es que 
no hay un solo Estado, por más que la propia teoría no se había puesto el 
problema del coloniaje. O mejor: lo que la teoría permite observar es que, 
de hecho, existen muchos sistemas normativos para el mismo territorio, los 
mismos individuos y/o las mismas materias —matrimonios, delitos, inter-
cambios, funcionarios—.

Es decir, el famoso Estado no es otra cosa que un Leviathán armado 
hasta los dientes, que no tiene ningún fundamento moral. Su fundamento es 
él mismo, o sea que no dispone de tal excelsa nota. Su único pretexto sería 
el beneficio común. Si no hay tal, el Estado-derecho existe, sin duda, como 
discurso, pero no tiene fundamento más allá de sí mismo. Y esto es lo que 
hace que el derecho de las comunidades indígenas sea moralmente superior 
al derecho del mundo capitalista, es decir, siendo todos los sistemas norma-
tivos formalmente iguales, no existe derecho-Estado alguno que permita de-

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2013, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



590 Óscar Correas

cir que uno es jurídicamente superior a otro. La única superioridad posible 
es la superioridad moral. Y en tal caso el inferior es el nuestro.

Claro que esta última afirmación no es aportada por la teoría del dere-
cho. Ésta se limita a ofrecer conceptos para estudiar cualquier sistema nor-
mativo. La calificación ética, la moralidad de los sistemas indígenas frente a 
la inmoralidad del nuestro no se hace como parte de la descripción de algún 
sistema en concreto, sino sobre la base de ideas éticas al margen de la teo-
ría jurídica. La inmoralidad de nuestro sistema jurídico sólo puede jugarse 
a partir de concebir la inmoralidad de la propiedad privada de los medios 
de producción, señaladamente la de la tierra, y advirtiendo que hablamos de 
sociedades donde la mayoría de la población es pobre, está enferma o es ig-
norante. Esto es importante porque el jusnaturalismo piensa que el derecho 
es moral porque tiende al bien común, y si no tiende no es derecho. Por el 
contrario, la teoría jurídica contemporánea es plenamente positivista: existe 
el derecho que existe, el cual sirve para ejercer el poder. Su moralidad o in-
moralidad no impide que sea derecho positivo. Y hasta aquí la teoría. Más 
allá, la teoría es inservible, no tiene nada qué decir en términos morales, 
cuando mucho, restándole todo fundamento extralegal al derecho, deja al 
descubierto las entrañas sangrientas del Estado, lo cual genera simpatía o 
antipatía que se traduce en juicios éticos: a algunos les encanta el Estado sea 
cual fuera su contenido, y a otros les repugna la esencia de su función social.

VII. El derecho indígena americano y la teoría 
general del derecho

Luego de todo lo anterior, cabe la pregunta ¿qué ha aportado la teoría 
jurídica de molde kelseniano al estudio del derecho indígena americano? 
Todo y nada. Nada porque no ha tenido significación alguna para la vida 
de las comunidades. Y todo porque devuelve las cosas a su lugar: todos son 
sistemas jurídicos —normativos, mejor— con el mismo rango de existencia. 
Ninguno es superior a otro. No jurídicamente hablando, aunque el nuestro 
es inferior en términos morales.

La teoría, hasta ahora, final de la primera década del siglo XXI no les 
ha servido de nada a las comunidades porque es teoría formulada al margen 
de la práctica de los abogados. Y lo que pasa, extrañamente, es que la teo-
ría jurídica no ha triunfado sobre las ideologías al uso entre los juristas y en 
las escuelas de leyes. No sé si hay otros ejemplos tan lamentables en que las 
ideologías superen a las teorías en los propios ambientes universitarios, y lo 
más grave es que muchos antropólogos y sociólogos recurren a las ideologías 

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2013, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



591¿KELSEN Y EL PLURALISMO JURÍDICO?

jurídicas para intentar sus ciencias, lo cual no puede conducir sino a desen-
cuentros, disparates o ingenuidades. Tan fuertes son las ideologías jurídicas.

VIII. Lo que la teoría permite observar

Interesa, entre otras muchas cosas, reflexionar sobre una de las con-
secuencias más grávidas de la teoría. Si los sistemas normativos son todos 
iguales formalmente, ¿cómo es que uno pretende “reconocer” a otros? 
¿Quién le habría dado el derecho a reconocer? Nadie. No hay tal actor so-
cial tan moral o jurídicamente prestigiado.

En su lucha, los indígenas han recurrido al derecho internacional, pero 
todos sabemos que la ONU es prisionera de los cinco grandes —aunque 
ahora hay los siete, los veinte y más—. Y sabemos que los Estados están 
bien pertrechados en la ideología de la soberanía que impide una eficacia 
auténtica del derecho internacional. Y sus agentes, también pertrechados 
con el “reconocimiento oficial”, ocupan los puestos claves. Piénsese en la 
OIT, donde, si la voz cantante la tienen los sindicatos —que no los trabaja-
dores—, el voto decisivo es el del representante del estado —que general-
mente vota con los patrones—.

Es decir, no hay un actor social que tenga el derecho de acordar a algún 
sistema normativo, derecho a reconocer la existencia de otro. Y mucho me-
nos en América, donde los sistemas indígenas son anteriores a los sistemas 
“patrios”, es decir, los herederos de España, Portugal y algún otro pirata 
menor. Y si no existe tal derecho a reconocer, ¿cómo se ha llegado a creer 
que la “solución” es el re-conocimiento de las autonomías? Jamás habrá 
solución si ésta es imaginada como una relación en la cual un superior reco-
noce al inferior su derecho a existir, y con cortapisas además. La teoría ju-
rídica muestra que si de solución política y de justicia también se trata, hay 
que pensar en la idea originaria del pacto. El Estado hegemónico tiene que 
aceptar al otro como igual, y pactar, punto por punto, derecho por derecho, 
y un pacto con cada sistema normativo que tenga al frente. Tarea larga y 
costosa, pero la única que puede deshacer el nudo colonial.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2013, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




