
11

Una de las cuestiones que se encuentran 
en el centro de la reflexión acerca del 
multiculturalismo es el tipo de recono-
cimiento público que debe de acordarse 
a las diferencias culturales, de identidad, 
religiosas y de estilos de vida, dentro de 
una sociedad determinada. 

Esta reflexión, que había sido privile-
giada por la filosofía política, se convirtió 
desde hace poco más de 30 años, tanto en 
países en procesos de transición democrá-
tica como en aquellos con democracias 
bien consolidadas, en motivo de análisis, 
movilizaciones, diseño de políticas públi-
cas, exenciones legales y disposiciones 
constitucionales para una mejor forma de 
ordenamiento e integración política. ¿En 
qué momento las diferencias se convir-
tieron en fundadoras de un nuevo orden 
político, al grado de preguntarse, como 
lo hace Alain Touraine, acerca de la ne-
cesidad de poder vivir juntos con nuestras 
diferencias?1 

Sin duda, el fin del modelo de Estado 
providencia, el resurgimiento de los nacio-
nalismos en Europa del Este tras la caída 
del comunismo en 1989, los acelerados 
flujos poblacionales, los efectos de la 
modernización con la adopción del co-
mercio sin fronteras, las transformaciones 
políticas de países que han optado por la 
democracia como la mejor vía para elegir 
a sus representantes y, sobre todo, las 
crecientes desigualdades socioeconómicas 
propiciaron que diversos grupos se orga-
nizaran y se hicieran visibles para buscar 
algún tipo de reconocimiento. Las cifras 
actuales hablan por sí mismas: se calcula 
que en el mundo cerca de 300 millones 
de individuos forman parte de algún 
pueblo indígena,2 que alrededor de 15 
millones de personas han sido desplaza-
das de sus países de origen por conflictos 
políticos y étnicos, y que cerca de 98 mi-

I. La política de la diferencia: origen y concepciones

1	 Alain Touraine, Pourrons-nous vivre ensemble? Égaux 
et différents, Fayard, París, 1997.

2	 Cifras del Grupo de Trabajo sobre Poblaciones Indíge-
nas. Ver www.un.org

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

http://www.juridicas.unam.mx
http://biblio.juridicas.unam.mx/


MULTICULTURALISMO Y DEMOCRACIA

12

llones de individuos forman parte del flujo 
migratorio en Europa y América.3  

La multiplicación de las demandas de 
reconocimiento está vinculada a estos 
cambios históricos, pero principalmente a 
los pobres resultados que las democracias 
modernas han brindado en la mejoría de 
las condiciones de vida de la mayoría 
de los habitantes (trabajo precario, desem-
pleo, pobreza, crisis urbana). Aunque la 
adopción de la democracia, principalmen-
te la electoral, cuenta con una infinidad de 
connotaciones positivas (pocos gobiernos 
se consideran antidemocráticos), la univer-
salidad de los derechos fundamentales y el 
respeto a la dignidad de la persona aún no 
han podido ser plenamente garantizados. 

La exigencia de una democratización 
más profunda de los sistemas políticos más 
allá de aspectos mecánicos o electorales, 
ha hecho que la diversidad cultural y la 
multiplicidad de identidades que tradicio-
nalmente eran absorbidas y vehiculadas 
por el modelo de Estado-nación, sean tra- 
tadas de otra manera. 

En este intento por “democratizar la de-
mocracia”4 se valora el contexto en el cual 
se desarrollan los diferentes regímenes 
políticos, eliminando viejos paradigmas, 
como el del supuesto vínculo estrecho en-
tre democracia y desarrollo, o la creencia 
de que la democracia es un valor principal-
mente occidental.5 Experiencias de países 
del sur o provenientes de democracias no 
occidentales (como India, Senegal o Sri 
Lanka) muestran la posibilidad de crear 
formas de participación contrahegemó- 
nicas que no surgen en países desarrolla-
dos.6 Es en esta concepción de la demo-

3	 La fuente principal para medir la migración en el mun-
do son los censos realizados por cada país. Sin embar-
go, dado que no existen cifras exactas para medir la 
migración ilegal, el Banco Mundial utiliza estudios de 
diversos centros especializados en migración (Hispa-
nic Center, de la Organización Internacional del Traba-
jo (oit), y el Centro de Migración, Política y Sociedad 
de Oxford). Ali Mansur y Bryce Quillin, Migration 
and Remitances. Eastern Europe and the Former So-
viet Union, Banco Mundial, Washington, 2007, pp. 3-
7; Barbara Harff y Ted Robert Gurr, Ethnic Conflict in 
World Politics, Dilemmas in World Politics, Westview 
Press, Boulder, Colorado, 2004, p. 1.

4	 Boaventura De Sousa Santos, Democratizing Demo-
cracy. Beyond the Liberal Canon, Verso, Nueva York, 
2005, pp. xvii-xxiv.

5	 Amartya Sen, La démocratie des autres. Pourquoi la 
liberté n’est pas une invention de l’Occident, Manuels 
Payot, París, 1999.

6	 Para un análisis de casos, ver Christophe Jaffrelot, Dé-
mocraties d’ailleurs, Démocraties et démocratisations 
hors Occident, Ed. Karthala, ceri, París, 2000.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx



13

cracia, como un proceso histórico y como 
una forma de relación entre el Estado y 
la sociedad, que se asienta el multicultu-
ralismo. Éste no es más que una política 
inscrita en las instituciones, el derecho y 
la acción gubernamental nacional o local, 
para dar a las diferencias culturales cierto 
reconocimiento en el espacio público.7  

Visto así, la política multicultural pre-
tende entonces responder a la vez a la 
reivindicación de la identidad cultural, 
a las aspiraciones de un mejor nivel de 
vida y al libre ejercicio de derechos políti-
cos. Más que segregar, se trata de reforzar 
el espíritu democrático teniendo un amplio 
sentido de la solidaridad.

En general, podemos identificar tres 
escenarios en los cuales grupos o movi-
mientos sociales utilizan reivindicaciones 
para lograr algún tipo de reconocimiento 
de derechos:8

a)	Pueblos indígenas: se trata de pueblos 
que hacen referencia a un pasado glo-
rioso del cual todavía quedan vestigios, 
que preexistían antes de la formación 
del Estado-nación y que sufrieron la 
traumática experiencia de la coloni-
zación (América Latina), que fueron 
víctimas del exterminio (Norteamérica, 
Australia, Nueva Zelanda) o de la escla-
vitud (África, Irak, Indonesia) y que se 
encuentran en situación de desventaja 
social, económica y política frente a 
una élite dominante. Estos abanderan una 
identidad colectiva para cuestionar los 
efectos perversos de la asimilación/in-
tegración forzada (también sería el caso 
de los catalanes o vascos en España), 
reclamando que les sea saldada esta 
deuda histórica vía una compensación. 
En la legislación internacional, estos 
grupos son reconocidos jurídicamente 
como pueblos autóctonos.

b)	Inmigración: producto de los flujos 
poblacionales, del cambio de modelo 
económico y de la circulación del ca-
pital, otro tipo de demandas se originan 
por parte de grupos provenientes de 
la inmigración. A pesar de que estos 
tienden a reproducir características de 

7	 Michel Wieviorka, “Diferencias culturales, racismo y 
democracia”, en Daniel Matto (coord.), Políticas de 
identidades y diferencias sociales en tiempos de glo-
balización, faces-ucv, Caracas, 2003, p. 28.

8	 Andrea Semprini, Le multiculturalisme, Col. Que sais-
je?, puf, París, 1997.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx



MULTICULTURALISMO Y DEMOCRACIA

14

su cultura de origen dentro del nuevo 
territorio habitado, en la mayoría de 
los casos se trata de la lucha por dere-
chos de ciudadanía. Desde la década de 
los años setenta del siglo xx, en diversas 
regiones del mundo la inmigración se 
ha vuelto un tema central tanto en la 
elaboración de políticas públicas como 
en las plataformas electorales; aun así, 
no existe todavía un consenso en lo que 
se refiere a un equilibrio entre el respeto 
de los derechos fundamentales y la le-
galidad, el número de inmigrantes que 
se deben admitir dentro de un mismo 
espacio nacional y el tipo de derechos y 
de servicios que se les puede otorgar.

c)	Minorías nacionales: finalmente, des-
de la perspectiva de los movimientos 
sociales, existen grupos estructura- 
dos en torno a valores compartidos, 
que desarrollan un sentimiento de per-
tenencia, que no forzosamente cuentan 
con raíces históricas y que, frecuente-
mente, establecen lazos de solidaridad 
a partir de la exclusión o de la situación 
de desventaja en la que se encuentran 
(homosexuales, ecologistas).

Desde el punto de vista normativo, los 
problemas que implican el reconocimien-
to de ciertos derechos son radicalmente 
diferentes cuando se trata de pueblos 
autóctonos, de grupos minoritarios o de 
poblaciones inmigrantes. 

Los pueblos originarios suelen aspirar 
a ser reconocidos jurídicamente como 
poblaciones con derecho a preservar o 
reconstituir sus instituciones sociales y 
políticas. Dado que son portadores de una 
cultura particular, solicitan que el Estado 
otorgue derechos específicos que garanti-
cen su reproducción.

En el caso de los grupos minoritarios 
o de movimientos sociales basados en 
la identidad, se cuestionan las formas de 
incorporación del Estado, y por lo tanto se 
requiere del diseño de políticas destinadas 
a revertir la exclusión en la que viven estos 
grupos. El objetivo es generar una mayor 
igualdad. Es bajo este criterio que se crea 
la discriminación positiva (affirmative 
action) en Estados Unidos en la década de 
1960. Como una forma de reparar los efec-
tos de la discriminación racial hacia los 
estudiantes negros y como resultado del 
movimiento pro derechos cívicos, algunas 

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx



15

de las universidades más prestigiosas de 
ese país deciden establecer cuotas y favo-
recer la admisión de estos estudiantes. Con 
el paso del tiempo, la discriminación posi-
tiva se extiende a varias universidades; sin 
embargo, estudios a largo plazo muestran 
que los resultados en términos de justicia 
social son limitados. Aun así, la discrimi-
nación positiva muestra la compatibilidad 
de este tipo de medidas con los princi- 
pios de la democracia liberal.9

Finalmente, en el caso de los inmigran-
tes sus demandas no son un intento por 
reconstituir su cultura de origen dentro 
de otro Estado-nación creando culturas 
paralelas. El carácter voluntario u obli-
gado de su desplazamiento implica un 
deber de adhesión y de aculturación a los 
valores fundamentales y a las normas de 

las instituciones del país que los alberga. 
En la mayoría de los casos, los inmigrantes 
se esfuerzan por conocer el idioma, las 
normas y los códigos de conducta de la 
nación adoptiva. Sin embargo, dado que el 
proceso de integración a una nueva cultura 
es un paso complejo, las demandas están 
orientadas hacia medidas que favorezcan 
su incorporación protegiendo su identidad. 
El mejor ejemplo de este tipo de movi-
mientos es el lanzado por los inmigrantes 
en Estados Unidos el 1 de mayo de 2006. 
Las demandas de los manifestantes for-
maron parte de una lucha por el ejercicio 
pleno de los derechos de ciudadanía.10

Ahora bien, desde el punto de vista 
sociopolítico, las demandas de recono-
cimiento pueden también ser formuladas 
como parte de una estrategia que instru-

9	 Una de las características principales de la affirmati-
ve action es su carácter temporal, ya que se trata de 
regularizar una situación de desigualdad. En Estados 
Unidos se favoreció la entrada de estudiantes negros, 
hispánicos y asiáticos a las universidades, sin embargo, 
no se cumplió cabalmente con la igualdad de condicio-
nes y la equidad deseada puesto que a diferencia de la 
primera generación, las segundas y terceras generacio-
nes provinieron de sectores sociales privilegiados. J. 
Thermes, “L’affirmative action et les étudiantes noirs 
à Harvard, Yale et Princeton”, en Michel Wieviorka y 
Jocelyne Ohana, La différence culturelle. Une refor-
mulation des débats, Coloquio de Cerisy, Col. Voix et 
Regards, Ed. Balland, París, 2001, pp. 393-401.

10	 El 1 de mayo de 2006, millones de inmigrantes, en su 
mayoría latinos, realizaron paros y salieron a las calles 
de manera simultánea en varias ciudades de Estados 
Unidos con las siguientes demandas: el bloqueo de la 
Ley antiinmigrante HR4437, el rechazo a la milita-
rización de la frontera con México, la amnistía a los 
trabajadores indocumentados que laboran en ese país, 
la adquisición de derechos de ciudadanía, el recono-
cimiento de derechos laborales y salarios justos para 
los trabajadores inmigrantes. Como una muestra de 
su deseo de integración, los manifestantes marcharon 
ondeando simultáneamente la bandera estadounidense 
junto a aquella de sus países de origen.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx



MULTICULTURALISMO Y DEMOCRACIA

16

mentaliza la identidad, creando y recrean-
do comunidades, con la finalidad de acce-
der al poder. Este tipo de multiculturalismo 
suele generar resistencias, principalmente 
cuando es utilizado como una forma de 
canalizar la emancipación social. 

En una tipología que resulta bastante 
útil, Jacob Levy11 clasifica el reconoci-
miento jurídico de los derechos basados 
en la cultura como: a) exenciones a leyes 
que penalizan o dificultan las prácti- 
cas culturales (por ejemplo, la utilización 
del peyote en rituales y ceremonias), 
b) asistencia para llevar a cabo acciones 
que la mayoría puede realizar sin ayuda 
(subvenciones), c) derechos de autono-
mía y de autogobierno, d) restricción 
de libertades para los miembros ajenos 
a la comunidad (propiedad de la tierra), 
e) reconocimiento del pluralismo jurídico 
y del derecho consuetudinario, f) deman-
das simbólicas (festividades, prácticas 
culturales), y g) derechos especiales de 
representación. 

Mientras algunos de estos derechos han 
sido reconocidos tanto en la legislación 
internacional como en constituciones 
nacionales y en legislaciones específicas, 
otros han sido rechazados tras severos des-
acuerdos de orden político y normativo. 
¿En qué consisten estos debates?

11	 Jacob Levy, “Classifying Cultural Rights”, en Ian Sha-
piro y Will Kymlicka (coords.), Ethnicity and Group 
Rights, New York University Press, Nueva York, 1997, 
pp. 22-23.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx




