
25

A lo largo de las distintas etapas del debate 
sobre el multiculturalismo se han generado 
cambios significativos tanto en las legisla-
ciones como en la forma de hacer política. 
Sin duda, la aportación más significativa 
ha sido la nueva concepción en la relación 
Estado-sociedad, según la cual adscribir 
ventajas o derechos con base en la iden-
tidad cultural o en la pertenencia no es 
algo arbitrario ni tampoco es sinónimo de 
fragmentación social. Por el contrario, en 
ciertos contextos, el no otorgar derechos 
específicos (identidad, pertenencia cultu-
ral, lengua) puede ser fuente de discrimi-
nación y de injusticia.

En esta línea de pensamiento, autores 
como Will Kymlicka, Charles Taylor 
e Iris Young sostienen que el respeto y 
promoción de los derechos culturales de 
ciertos grupos pueden coexistir con los 
valores democráticos, ya que un modelo 
de ciudadanía multicultural es posible. La 
teoría en torno al reconocimiento de una 
sociedad multicultural tiende a conciliar 
la igualdad de todos los ciudadanos con 

el reconocimiento público de sus especi-
ficidades culturales. 

La base de este reconocimiento es que 
las políticas de asimilación son insuficien-
tes para garantizar una auténtica democra-
cia puesto que se ignora la necesidad de 
las personas de ver reconocida su digni-
dad, no solamente como ciudadanos sino 
también como portadores de una cultura, 
misma que por la historia de dominación 
es minimizada o devaluada. Aun así, toda 
protección de particularismos no se hace 
de manera incondicional, ésta cuenta 
con ciertos límites que buscan evitar la 
oficialización o promoción de prácticas 
autoritarias o violaciones a los derechos 
fundamentales. Sin embargo, el ejercicio 
de este tipo de ciudadanía abre un nuevo 
frente que ya no tiene que ver con la jus-
ticia de las demandas de reconocimiento, 
sino con el ejercicio de derechos políticos 
concretos. Es decir, en este intento por 
alcanzar niveles de igualdad se busca que 
el reconocimiento no sea únicamente retó- 
rico sino que existan resultados concretos.

III. Ciudadanía multicultural y derechos político-electorales

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx

http://www.juridicas.unam.mx
http://biblio.juridicas.unam.mx/


MULTICULTURALISMO Y DEMOCRACIA

26

En lo que ha sido identificada como la 
cuarta etapa de los debates multicultura-
les, el reconocimiento de los derechos de 
las minorías o grupos subordinados, está 
vinculado a la estabilidad social a largo 
plazo. Las demandas de estos grupos están 
centradas en la participación política y en 
la creación de mecanismos institucionales 
que favorezcan la toma de decisiones por 
parte de grupos culturalmente diferencia-
dos. Se trata de derechos político-electo-
rales como la participación, la consulta, la 
representación política étnica, el ejercicio 
de derechos de autonomía y de autogobier-
no (self-government) que en algunos casos 
son formulados en términos colectivos y 
buscan ampliar el ejercicio de la ciudada-
nía responsable. El planteamiento es no 
solamente que las instituciones dejen de 
ser “ciegas a la diferencia”, para retomar 
una expresión de Charles Taylor, sino que 
se propone la instauración de mecanismos 
especiales dentro de ellas. En términos de 
Kymlicka, esto significa “dar una voz a 
las minorías”.28 ¿De qué tipo de derechos 
estamos hablando?

En general, los derechos políticos son 
aquellos que conforman el cuerpo de obli-
gaciones y derechos fundamentales, que 
inspirados en la Ilustración son atribuidos 
a toda la humanidad. La Declaración Uni-
versal de los Derechos Humanos establece 
como principio que la “voluntad del pue-
blo es el fundamento de la autoridad de 
los poderes públicos”.29 Así, los derechos 
destinados a la integración de instancias 
de representación política son: el voto y la 
elegibilidad, el acceso a cargos públicos 
de autoridad, la libertad de asociación, de 
expresión política y de reunión. Todos 
ellos están vinculados a la participación 
en los asuntos públicos. En la actualidad, 
la aceptación del universalismo de estos 
derechos es incuestionable; sin embargo, 
cuando se habla de la creación de meca-
nismos destinados al ejercicio de estos 
derechos a partir de una categoría cultural 
específica, no existe la misma aceptación 
universalista.

Esto es, en gran parte, porque la reivin-
dicación del autogobierno con el ejercicio 
de cierta autonomía política y territorial o 

28	 Will Kymlicka, “Donner une voix aux minorités”, en 
La citoyenneté multiculturelle. Une théorie libérale du 
droit des minorités, Ed. La Découverte, Politique et 
Société, París, 2001, pp. 194-216.

29	 Declaración Universal de los Derechos Humanos, 
artículo 21, www.unesco.org/general/fre/legal/droits-
hommes.shtml

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx



27

los derechos especiales de representación, 
requieren de un diseño institucional espe-
cífico y de una redistribución del poder. 
El Estado se ve entonces confrontado a 
la tensión entre el mantenimiento de la 
unidad política y la garantía de equidad 
en la acción representativa. La preocu-
pación frente a este tipo de demandas es, 
entonces, si la virtud cívica y la estabilidad 
política se ven o no amenazadas al otorgar 
derechos políticos basados en la pertenen-
cia “cediendo” espacios de poder. 

Fenómenos como el ejercicio del au-
togobierno conllevan a la adaptación de 
las instituciones a sistemas normativos 
internos, o al reforzamiento de una doble 
identidad: la nacional y la étnica o cultural, 
lo cual plantea la disyuntiva entre atender 
demandas justas a costa de la fragmenta-
ción política, o bien arriesgar la estabili-
dad política y generar conflictos al no dar 
cabida a demandas legítimas.

La “politización de la etnicidad” reavi-
va temores y críticas por las prácticas que 
se pueden engendrar. Por ello, no todos 
los países con poblaciones pluriculturales 
reconocen con facilidad espacios de poder 
basados en la diferencia cultural, y más si 

estos son formulados en términos colecti-
vos. Sin embargo, en diversas sociedades 
la participación ciudadana ha sido limitada 
al acto electoral y la representación se ha 
convertido en monopolio de una élite bu-
rocrática. En estos contextos, la desafec-
ción política y el abstencionismo, la falta 
de identificación entre representantes y 
representados, la crisis de legitimidad y la 
subrepresentación de fuerzas políticas son 
fuertemente cuestionados. La exigencia 
de una participación y una representación 
política en términos culturales toma fuerza 
a través de luchas, movilizaciones y nue-
vos liderazgos, generando adaptaciones y 
respuestas institucionales. 

Entre estas adaptaciones, Kymlicka 
identifica dos formas de reconocimiento 
de derechos políticos: aquellos basados 
en los derechos de “protección externa” y 
los de “restricción interna”.30 Las medidas 
de protección externa son aquellas que el 
Estado introduce para proteger y defender 
un grupo subordinado o minoritario con 
respecto a las presiones de un grupo ma-
yoritario o dominante. Se trata de derechos 
que buscan reforzar la libertad individual y 

30	 Will Kymlicka, “Droits individuels et droits collectifs”, 
en La citoyenneté multiculturelle..., op. cit., pp. 59-72.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx



MULTICULTURALISMO Y DEMOCRACIA

28

la igualdad política en el seno de un Estado 
que no es etnoculturalmente neutro.31

En el terreno político-electoral estas 
medidas se traducen en mecanismos 
que incorporan a grupos subordinados o 
minoritarios a los procesos de formación 
de la voluntad jurídica y política del Es-
tado nacional.32 Se trata de la puesta en 
marcha de mecanismos compensatorios 
como la creación de circunscripciones 
especiales, la distritación con criterios 
culturales o “gerrymandering afirmati-
vo”,33 la representación por regiones, las 
curules reservadas (cuotas) y la técnica 
del “mejor perdedor”.34 Asimismo, los es-
tatutos partidistas que tienden a favorecer 
las candidaturas indígenas o la formación 

de partidos indígenas en sus diversas mo-
dalidades (monoétnico, de base étnica y 
exclusivamente indígenas) forman parte 
de estos derechos.

En contraparte, los derechos etno-
políticos de “restricción interna” son 
aquellos que permiten la cohesión y la 
sobrevivencia de un grupo específico. Su 
finalidad es la reproducción cultural por 
la vía de la protección de sus miembros 
contra las presiones externas y el impacto 
desestabilizador de la disidencia interna 
(por ejemplo, no seguir la costumbre). 
En palabras de Kymlicka, se trata de 
“derechos de un grupo contra sus propios 
miembros”.35 En el plano político-electoral 
estos derechos son aquellos que la ciuda-
danía étnica construye y la ciudadanía en 
general tolera, reconoce, pero también 
delimita. La expresión más frecuente es el 
autogobierno y el desarrollo de sistemas 
normativos internos.

31	 Ibíd., p. 31.
32	 Raúl Ávila Ortiz, “Representación de minorías étni-

cas”, en Dieter Nohlen, Sonia Picado, Daniel Zovatto 
y José de Jesús Orozco (comps.), Tratado de derecho 
electoral comparado de América Latina, ife/iidh/Uni-
versidad de Heidelberg/tepjf/fce, México, 2007, pp. 
693-705.

33	 Se trata del diseño administrativo de un distrito elec-
toral destinado a favorecer los derechos de un grupo 
minoritario, vulnerable o subordinado. En realidad, 
fuera de algunos casos contados (Estados Unidos), el 
aspecto cultural es uno más dentro de toda una serie 
de criterios, como el tamaño del distrito y el número de 
votantes que ahí residen.

34	 Este sistema es utilizado en las Islas Mauricio y atribu-
ye curules parlamentarias a los candidatos que, a pesar 

de haber perdido, obtienen un número considerable de 
votos. Esto se hace con la finalidad de mantener un 
equilibrio en la representación política. Arthur Rey-
nolds y Bob Reilly (coords.), Manual para el diseño 
de sistemas electorales del Institute for Democracy 
and Electoral Assistance (idea) Internacional, idea/te-
pjf/ife, Serie Manuales, México, 2000, pp. 106-108. 

35	 Will Kymlicka, “Droits individuels et droits collectifs”, 
op. cit., p. 32.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx



29

La noción de autogobierno está vincu- 
lada al ejercicio de la autonomía y la 
autodeterminación. En su definición más 
simple, el autogobierno es la “capacidad 
de gobernarse bajo sus propias normas”. 
Sin embargo, este derecho ha sido recono-
cido dentro de los límites de los principios 
establecidos por la Constitución de cada 
país. La proposición de la Declaración 
Americana sobre los Derechos de los 
Pueblos Indígenas elaborada en 1997 por 
la Comisión Interamericana de Derechos 
Humanos (cidh), establece que el auto-
gobierno es el derecho de un pueblo a 
“determinar libremente su estatus político 
y promover libremente su desarrollo eco-
nómico, social, espiritual y cultural”.36

La demanda de ejercicio de este tipo de 
autonomía adquiere un sentido distinto al 
que se le había otorgado en la legislación 
internacional. Durante muchos años la 
autodeterminación fue percibida como 
un derecho exclusivo de países en vías de 
descolonización (autodeterminación ex-
terna), cuya finalidad era la formación de 

Estados independientes. Aun así, en los 
movimientos articulados en torno a un 
proyecto de identidad, cultural y de demo-
cratización, la autodeterminación revindi-
cada no es sinónimo de separatismo. Ésta 
implica la capacidad de influir sobre el 
orden político de una región con el único 
fin de preservar una identidad cultural, 
histórica o territorial.37

Aun así y a partir de la clasificación de 
derechos antes mencionada, la mayoría 
de los derechos reconocidos en las legis-
laciones corresponden a la categoría de 
“protección externa” (derechos territoria-
les, lingüísticos, programas compensato-
rios). Esto no sucede cuando se trata de 
derechos de “restricción interna”, cuyo 
reconocimiento depende del contexto 
político y del impacto que este tipo de 
derechos puede provocar en el conjunto 
de los diversos sistemas políticos.

En el terreno político-electoral ambas 
categorías de derechos (“protección ex-
terna” y “restricción interna”) presentan 

37	 E. I. Daes, nota explicativa referente al Proyecto de 
Declaración de los Derechos de los Pueblos Autócto-
nos, Doc E/CN.4/Sub.2/1993/26/Add.1, 19 de julio de 
1993, pp. 19, 21.

36	 Proyecto sobre la Declaración Americana sobre los 
Derechos de los Pueblos Indígenas (aprobado por la Co-
misión Interamericana de Derechos Humanos el  27 de 
febrero de 1997, sesión 1333, 95 periodo ordinario 
de sesiones), artículo 15 d.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx



MULTICULTURALISMO Y DEMOCRACIA

30

rasgos en común: están basados en la 
diferencia cultural. Ambos tipos de de-
rechos implican el reconocimiento y el 
ejercicio de prácticas culturales y políti-
cas diferentes a las que prevalecen en el 
sistema dominante. En este sentido, las 
formas de participación local en ámbitos 
no exclusivamente electorales (asam- 
bleas comunitarias, consultas, regionaliza-
ción) se vuelven particularmente atractivas 
para vincular a la democracia representati-
va con la democracia participativa.

Desde esta perspectiva, la política mul-
ticultural fomenta, en primera instancia, la 
evaluación de mecanismos convencionales 
de la democracia representativa, como la 
representación proporcional, cuya práctica 
ignora los particularismos y por lo mismo 
puede ser excluyente de una parte de la 
población que se siente cada vez menos 
representada en las esferas de decisión. En 
segundo lugar, no se puede perder de vista 
la naturaleza de estos derechos. Cuando la 
lucha por conquistar mayores derechos po-
líticos proviene de pueblos originarios que 
han sufrido una situación de dominación 
política y económica, las reivindicacio-
nes adquieren la legitimidad de quienes 
necesitan participar y formar parte de las 

decisiones políticas, económicas y terri-
toriales que les competen. Finalmente, el 
ejercicio de estos derechos político-elec-
torales implica una nueva organización 
del Estado. Esto es particularmente visible 
en América Latina, donde la participación 
política de los pueblos indígenas pasa por 
las instituciones formales, pero también 
por la identidad, la autonomía, la defensa 
del territorio y la movilización social, ge-
nerando nuevas formas de participación y 
de desarrollo local.

                    www.juridicas.unam.mx
Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 

http://biblio.juridicas.unam.mx




