Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796

CAPITULO 45
IGUALDAD

Marcelo ALEGRE
Julio MONTERO"™
Ezequiel MONTI™™

SUMARIO. L. Introduccion. 11. Igualdad e igualitarismo en la filosofia polit-
ca contempordnea. 1. La wgualdad en el plano global. IV . La igualdad entre
generaciones. V. Bibliografia seleccionada.

I. INTRODUCCION

Desde la antigiiedad, el concepto de igualdad ocupa un lugar importante
en las discusiones sobre filosofica politica. Sin embargo, en las Gltimas
décadas, en especial tras la publicacion de Una Teoria de la Justicia de John
Rawls, las referencias a la igualdad se han vuelto ubicuas en la bibliografia
académica. A los debates ya clasicos sobre el contenido, el alcance, la
métrica o el valor de la igualdad, se han sumado nuevas discusiones que
indagan las demandas de la igualdad en territorios conceptuales novedosos.
Luego de repasar algunos de los debates clasicos en materia de igualdad,
abordamos dos campos relativamente novedosos: la igualdad en el plano
global y la igualdad entre generaciones.

II. IGUALDAD E IGUALITARISMO EN LA FILOSOFIA
POLITICA CONTEMPORANEA

La igualdad es el valor dominante del pensamiento politico contempora-
neo. Esto ha llevado a algunos autores a afirmar que hoy “todos somos

* Universidad de Buenos Aires.
™ CONICET — Universidad de Buenos Aires.
** Universidad de Buenos Aires.

Enciclopedia de Filosofia y Teoria del Derecho, vol. 2, pp. 1595- 1637.
1595

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1596 IGUALDAD

igualitarios” o que la igualdad constituye el escenario compartido por todas
las teorias filosofico-politicas de la época.! La igualdad es el estandarte de
un sinnimero de luchas, como las que se llevan a cabo contra la discrimi-
nacién racial y de género, o contra la brecha entre los ingresos de ricos y
pobres, o contra las desventajas que padecen los inmigrantes o las personas
con capacidades especiales, etcétera.

1. Toualdad: concepto y concepciones

En ocasiones la igualdad es el estandarte de ambos bandos en ciertas discu-
siones. Por ejemplo, dos personas que adhieren al ideal de la igualdad
podrian afirmar que ese ideal requiere arreglos institucionales diametral-
mente opuestos en el plano econémico. Una puede tener la conviccion de
que el ideal anti-discriminatorio que expresa la idea de la igualdad requiere
una estructura econémica redistributiva que limite la operacion del merca-
do y garantice la mayor dispersion posible de la riqueza y los ingresos. Otra
persona igualmente comprometida con el ideal abstracto de la igualdad
podria abominar de esas instituciones redistributivas y creer, por el contra-
rio, que la igualdad requiere que cada uno se apropie en forma exclusiva
de los frutos de su talento y esfuerzo. Esta tltima persona tenderd a pensar
que los impuestos redistributivos, por caso, discriminan contra los que pro-
ducen y se esfuerzan, es decir violentan su igualdad.?

En otras palabras, podriamos considerar a la igualdad como un concep-
to respecto del cual existen diversas concepciones.’ Para explicar esta no-
cibén, tengamos presente que la nocién de igualdad opera en distintos pla-
nos. Asi, se suele hablar de igualdad politica, igualdad social, econémica,
educativa, etcétera. El punto de coincidencia de las distintas interpretacio-
nes (el concepto) podria ser la idea de igualdad basica, como la llama Jere-
my Waldron en un importante estudio.* La igualdad basica rechaza que
dentro del conjunto de los seres humanos pueda trazarse una distinciéon

I Kymlicka, Will, Contemporary Political Philosophy. 2a. ed., New York, Oxford University
Press, 2002, pp. 3-5.

2 Kymlicka, Contemporary Political Philosophy, op. cit.

3 Sobre la distincién entre concepto y concepcion, véase Gallie, W. B., “Essentially Con-
tested Concepts.” Proceedings of the Aristotelian Society, vol. 56, 1955-1956, pp. 167-198-167;
Dworkin, Ronald, Law's Empire, Cambridge, MA, Harvard University Press, 1986; Rawls,
John, A Theory of Fustice. Cambridge, MA, Belknap Press, 1972.

+Waldron, Jeremy, “Basic Equality,” NYU School of Law, Public Law Research Paper, nam.
08-6, en http://ssm.com/abstract=1311816.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1597

que asigne un mayor valor a algunos que a otros, al contrario de lo que
afirman corrientes extremas como el racismo o el sexismo, al asignar un
valor mayor a los blancos que a las personas de color, o un valor mayor a
los varones que a las mujeres. Esta idea de igualdad basica esta presupuesta
en la formulacion clasica que afirma el deber estatal de mostrar igual res-
peto y consideracion por todas las personas sometidas a su poder.

Personas que adhieren al valor de la igualdad moral basica pueden
afirmar interpretaciones divergentes acerca de lo que la igualdad basica
requiere en el plano social, politico o econémico. De esta manera, la igual-
dad basica delimita el espacio comun que postbilita lecturas discrepantes de
lo que la igualdad requiere en diversos dominios (la politica, la economia,
la salud, etcétera). Por lo tanto, la idea de que hoy todos somos igualitarios
significa que todos reconocemos el valor de la igualdad basica, y que nues-
tras discrepancias mas importantes en el plano econémico, social o politico,
se manifiestan a través de diferentes respuestas, pero todas orientadas a
honrar la idea de que los seres humanos son moralmente iguales.

2. La idea de igualdad bdsica

Antes de brindar algunos ejemplos de discusiones sobre las demandas de la
igualdad, detengamonos en la idea de la igualdad moral basica. Como
explica Waldron en el trabajo referido, autores como Joseph Raz® ponen
en duda la utilidad o relevancia de esta nociéon de igualdad basica. Raz, de
manera similar a Carlos Nino,5 ha propuesto que son los principios morales
per se los que fijan su propio alcance, sin necesidad de una clausula igualita-
ria. (Asi, por ejemplo, la libertad de expresion se aplicaria también, aunque
de manera vacua, a las rocas).” Otros autores afirman que la igualdad basi-
ca no requiere una fundamentacién porque la conviccién sobre la igualdad
debe considerarse como una toma de posicion irreducible, fundamental.8
Por otra parte, la fundamentaciéon de la igualdad basica puede o no estar
centrada en la posesion de ciertos rasgos comunes por parte de todos los
humanos. Hannah Arendt, por ejemplo, afirma que la igualdad en la polis
griega, su isonomia, era un atributo de la polis mas que de las personas,
quienes adquirian su igualdad en virtud de la ciudadania, no del nacimien-

5 Raz, Joseph, The Morality of Freedom. Oxford Clarendon Press, Oxford, 1986, pp. 221 vy ss.

6 Nino, Carlos, “The Concept of Moral Person”, Critica, vol. XIX, nam. 56, 1987, pp.
47-75.

7 Rawls, 4 Theory of Justice, op. cit., pp. 505-6.

8 Macdonal, Margaret, “Natural Rights” (1947) en Waldron, Jeremy (ed.), Theories of
Rights, Oxtord, Oxford University Press, 1984, p. 35.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1598 IGUALDAD

to.? Otra variante de fundamentacién es la religiosa. Por ejemplo, la afir-
maciéon de que el haber sido creados a imagen y semejanza de Dios nos
hace iguales. Dejaremos de lado en este texto los abordajes no seculares.

La estrategia de basar la idea de igualdad en una caracteristica o con-
junto de caracteristicas naturales enfrenta el problema de que muchas de
las caracteristicas a las que podriamos apuntar (capacidad de experimentar
dolor o placer, sensibilidad moral, inteligencia, etc.) estan presentes en gra-
dos distintos en las diferentes personas. Por lo tanto, si lo que nos hace
iguales fuera nuestra inteligencia, un adversario de la igualdad podria hacer
notar que las personas son inteligentes en distinto grado, lo que conllevaria
a asignarle mayor valor a algunas personas que a otras. John Rawls elude
este problema al referirse a una propiedad de rango [range properly], consis-
tente en la capacidad de la personalidad moral, que es relevante con inde-
pendencia del grado de desarrollo de esta capacidad. La capacidad de la
personalidad moral es, segin Rawls, “la capacidad de formar una concep-
cion del bien, y la de tener un sentido de la justicia (un deseo efectivo de
aplicar y actuar de acuerdo con, principios de justicia)”’10...“[A]tn cuando
las personas tengan capacidades distintas respecto de un sentido de la justi-
cia, esto no es razén para privar a quienes tienen una capacidad menor de
la plena proteccion de la justicia.... Satisfecho el minimo de personalidad
moral, se le debe a la persona todas las garantias de la justicia”.!!

3. El wualitarismo: jigualdad de qué?

Como dijimos, esta nociéon de igualdad basica es compartida por la gran
mayoria de teorias politicas contemporaneas, y solo es negada por corrien-
tes abiertamente discriminatorias de tipo racistas o sexistas. El igualitarismo
es un conjunto de teorias que afirman que la igualdad basica requiere re-
distribuir medios, recursos, y oportunidades en otras dimensiones, y en
particular en la economia. Sin embargo, los igualitarios no estan de acuer-
do en qué instituciones o acciones son necesarias para alcanzar la igualdad
econdmica.

9 Arendt, Hannah, On Revolution, New York, Viking Press, 1963.

10 Rawls, 4 Theory of Justice, op. cit., p. 505.

11 Rawls, A4 Theory of Justice, op. cit., p. 505. Waldron rastrea los antecedentes Kantianos de
esta nocién de la personalidad moral como una propiedad de rango. Waldron, op. cit.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1599

Un primer desacuerdo gira en torno a qué se debe igualar, si el bienes-
tar!2 o los recursos.!3 A primera vista, la igualdad de bienestar parece la
opcion razonable, ya que nadie valora los recursos per se (lo que seria una
pulsién fetichista) si no como un medio para alcanzar bienestar. Ronald
Dworkin, en trabajos ya clasicos escritos tres décadas atras, desarroll6 una
detallada critica de la idea de igualdad de bienestar (la nocién de que la
igualdad requiere hacer a las personas iguales en el bienestar que derivan
de los recursos, antes que igualar directamente los recursos). Segin Dwor-
kin, la igualdad de bienestar implica subsidiar los gustos caros, diftuminando el
peso de la responsabilidad individual. Como alternativa, ¢l defiende la igual-
dad de recursos. Si bien esta vision acomoda mejor las exigencias de la RES-
PONSABILIDAD ya que de acuerdo a esta teoria las personas asumen la res-
ponsabilidad por el uso de su porcion justa de recursos y, por tanto, del
bienestar derivado por ese uso, tiene como punto débil el de los handicaps
o necesidades congénitas especiales. Asignar una porcién igual de recursos
a las personas puede resultar muy desigual respecto de quienes precisan
recursos extra para compensar necesidades congénitas (problemas ambula-
torios, disfuncionalidades organicas, etcétera) que les permitan funcionar
de manera similar al resto. Dworkin resuelve este problema expandiendo la
nocién de recursos de manera que abarque a lo necesario para compensar
estos handicaps.

Una propuesta alternativa es la de Amartya Sen,!* quien afirma que lo
que la justicia requiere igualar son las capacidades basicas de los indivi-
duos. Esta sugerencia ha sido muy influyente en el diseno de indices de
desarrollo alternativos al indicador del crecimiento del producto bruto
interno, aunque también ha sido cuestionada, ya sea por colapsar en la
igualdad de bienestar o por no agregar nada nuevo a la teoria de la igual-
dad de recursos.!>

12 Arneson, Richard, “Equality and Equal Opportunity for Welfare”, Philosophical Studies,
vol. 56, nam. 1, pp. 1989, 77-93.

13 Dworkin, Ronald, Sovereign Virtue: The Theory and Practice of Equality. Cambridge, MA,
Harvard University Press, 2000.

14 Sen, Amartya, “Equality of What?”: The Tanner Lectures on Human Values [1979]
en Rawls, John, y McMurrin, Sterling M. (ed.) Liberty, Equality, and Law: Selected Tanner Lec-
tures on Moral Philosophy, University of Utah Press, Salt Lake City, 1987.

15> Dworkin, Sovereign Virtue, op. cit., y Fustice for Hedgehogs. Cambridge, MA, Belknap Press,
2011, pp. 351-363. Véase Pogge, Thomas, “Can the Capability Approach Be Justified?,
Phulosophical Topics, vol. 30, nam. 2, 2010, pp. 167-228.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1600 IGUALDAD

4. Igualdad y suerle

Otra discrepancia se refiere a la relacion entre las politicas de igualdad y la
suerte. Se ha propuesto como reconstruccion del ideal igualitario de auto-
res como Rawls o Dworkin la idea de que la igualdad exige atenuar o com-
pensar los efectos negativos de la suerte, por ejemplo, el haber nacido en un
hogar empobrecido (la “loteria social” en términos de Rawls) o la carencia
de habilidades para atraer recursos en el mercado, o el padecimiento de
desventajas fisicas o enfermedades (lo que Rawls llama “loteria natural”).
Existe desacuerdo, sin embargo, acerca de la centralidad de estas conside-
raciones en la teoria de Rawls. Elizabeth Anderson!$ afirma que en la teor-
ia de Rawls esta idea de compensar la mala suerte ocupa un rol secundario,
como réplica a la vision libertarista que defiende un derecho de los indivi-
duos a la apropiaciéon exclusiva de los frutos de su talento. Anderson ha
criticado al igualitarismo “de la suerte” (con el que identifica a autores co-
mo Dworkin, Nagel, Van Parijs, Ackerman y Rakowski) por favorecer dis-
tinciones odiosas (por ejemplo, entre personas talentosas y otras que no lo
son), por respaldar politicas paternalistas, y por falta de humanidad o com-
pasion al proponer el abandono de quienes tomaron decisiones riesgosas
(como fumar o practicar deportes peligrosos). Anderson sostiene, en con-
traste, que el igualitarismo no debe enfocarse en el objetivo de compensar o
atenuar desigualdades no elegidas, sino en evitar relaciones sociales opresi-
vas. En sus palabras: “La igualdad democratica concibe a la igualdad como
una relacién entre personas antes que como un patrén en la distribucion de
bienes divisibles”.17

5. Las criticas al wualitarismo

Toda propuesta centrada en el valor de la igualdad debe responder, al me-
nos, a tres criticas fundamentales: la de nivelar para abajo, la de la envidia y
la de la tensién con la libertad. La critica de la igualacion hacia abajo sostie-

16 Anderson, Elizabeth S., “What Is the Point of Equality?”, Ethics, vol. 109, nam. 2,
1999, pp. 287-337.

17 Anderson, “What Is the Point of Equality?,” op. cit., Colén-Rios y Hevia describen
una discusion paralela a la de Anderson y los igualitarios de la suerte, a saber, la de Iris
Marion Young y Nancy Fraser sobre las oposiciones y coincidencias de las politicas de
redistribucién y de reconocimiento. Véase Colon-Rios, Joel y Hevia, Martin, “De la Redis-
tribucién al Reconocimiento” en Alegre, Marcelo y Gargarella, Roberto (eds.), Il derecho a la
wualdad. Aportes para un constitucionalismo igualitario, Buenos Aires, Lexis Nexis, 2012.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1601

ne que los partidarios de la igualdad estan comprometidos a afirmar que es
positivo lograr una situacion de igualdad aun cuando no se alcanzara mejo-
rando la posicion mas desaventajada, sino empeorando la posicién mas
favorecida. Un curso de accion que empeorase la posicion de alguien sin
mejorar la posicion de nadie, parece ser, en efecto, danoso e injustificado.!8
La critica basada en la envidia afirma que la preferencia por la igualdad
es una manifestacion del sentimiento de envidia,' y no de ninguna razoéon
legitima. En efecto, parece que, como afirma Rawls,? sélo la envidia puede
llevar a alguien a preferir que los mas afortunados vean empeorada su situa-
cion sin que los que mas sufren vean aumentado en un apice su bienestar.
La tercera objecion afirma que la igualdad esta en conflicto, o al menos
en tension, con el valor de la libertad. Desde este perspectiva, se afirma que
las politicas de igualdad apuntan a un tipo de uniformidad propia de un sis-
tema totalitario,! o requieren de un Estado tan poderoso que se torna en
una amenaza creciente contra la democracia,?? o bien dependen de inter-
venciones inaceptables que frustran intercambios voluntarios entre adultos.??
Frente a la objecién de igualar hacia abajo, el igualitarismo responde
que su compromiso es, en el plano mas fundamental, con una idea de
igualdad moral: las personas son iguales moralmente, y deben recibir igual
respeto y consideracion por parte del Estado. Esa igualdad moral es com-
patible con un estado de cosas en que las personas tuvieran ingresos o pa-
trimonios diferentes. Por ejemplo, esa diferencia puede reflejar legitima-
mente diferentes grados de empeno (como el que trabaja a tiempo parcial y
el que lo hace a tiempo completo). De este modo, no resulta cierto que el
igualitarismo favorezca politicas de nivelar para abajo, ya que los igualita-
rios no descalifican toda disparidad de ingresos o riquezas.
La objecién de la envidia, a su vez, es replicada a través de negar lo que
el argumento presupone, esto es, en primer lugar, que el igualitarismo

18 Si la posicién peor mejorase por alguna razoéon de tipo relacional ya no estariamos fren-
te a una instancia de igualacién para abajo. Por ejemplo, una politica de desarme iguala
para abajo a las personas con armas dejandolas, respecto a la posesion de armas, al nivel de
las desarmadas, pero esto beneficia al grupo de los desarmados originales, por lo que cae
fuera del objeto de la critica.

19 Schoeck, Helmut, Envy: a theory of social behavior, New York, Harcourt, Brace & World,
1969.

20 Rawls, A Theory of Justice, op. cit., p. 131.

21 Para una vision pesadillesca de las politicas igualitarias, véase Vonnegut, Kurt, “Harri-
son Bergeron” en Orwell, George, Kort, Michael, Dorfman, Ariel Vonnegut, Kurt y Du
Maurier, Daphne, Animal Farm: And Related Readings. Evanston, Ill, McDougal Littell, 1997.

22 Hayek, Friedrich A. Von, The Road to Serfdom. Chicago, IL, University of Chicago
Press, 1944.

23 Nozick, Robert, Anarchy, State, and Utopia. New York, Basic Books, 1974.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1602 IGUALDAD

acepta o favorece cursos de acciéon que empeoran la situacion de algunos
sin beneficiar a nadie y, en segundo lugar, que no existen razones legitimas
para las politicas que el igualitarismo propugna (por oposicion a las que le
adjudican sus adversarios). Estas politicas (ciertas garantias de ingresos
minimos, impuestos progresivos, acciones afirmativas, minimizacién de la
influencia del dinero en la politica, cobertura universal de salud y de jubila-
ciones, etcétera) estan fundamentadas por argumentos independientes de
toda motivacién envidiosa, y en Gltima instancia, se basan en la idea de que
estas instituciones y politicas publicas se corresponden con la idea funda-
mental de igual respeto y consideracion.

Frente a la objecion de que la igualdad estd en tension con la libertad u
otros valores fundamentales, Will Kymlicka?* ha opuesto una refutacién
practica, haciendo notar que las sociedades mas igualitarias son también
sociedades con un altisimo respeto a los derechos clasicos, como la libertad
de expresion, de conciencia y de asociacion. Por su parte Ronald Dworkin
ha cuestionado la plausibilidad del concepto de libertad presupuesto por
este tipo de criticas, y también ha atacado la perspectiva pluralista de los
valores defendida por algunos teéricos del conflicto entre igualdad y liber-
tad (como Isaiah Berlin).%

6. El liberalismo igualitario de John Rawls

Resulta util repasar brevemente las posiciones de Rawls respecto a la igual-
dad, tanto por su influencia en el pensamiento igualitario actual, como por
constituir un tipo de igualitarismo que en principio se muestra inmune a las
criticas de la nivelacién hacia abajo y de la envidia. Segin ha sugerido
Thomas Nagel, todos los principios de justicia de Rawls son igualitarios.26
Recordemos que el primero establece que “cada persona tiene un derecho
igual al esquema mas extenso de libertades basicas iguales, compatible con
un esquema similar de libertades para el resto”.2” Por su parte, el segundo
afirma que:

las desigualdades sociales y econémicas deben encararse de modo que al mismo
tiempo: a. resulten en el mayor beneficio esperado para los menos aventajados (el

24 Kymlicka, Contemporary Political Philosophy, op. cit.

25 Dworkin, Fustice for Hedgehogs, op. cit., cap. 17, pp. 364-78.

26 Nagel, Thomas, Equality and Partiality, New York, Oxford University Press, 1991.
27 Rawls, A Theory of Fustice, op. cit., p. 76.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1603

principio de la diferencia); y b. estén vinculadas a cargos y roles abiertos a todos bajo
condiciones de una justa igualdad de oportunidades.2

Resulta un error frecuente etiquetar al primer principio de justicia como
el principio de la libertad, y pretender contrastarlo con el segundo prin-
cipio, al que se menciona como principio de la igualdad. En realidad, el
primer principio es ain mas igualitario, si cabe, que el segundo. En
efecto, en el ambito del primer principio de justicia no se admite ningu-
na desviaciéon de la igualdad, mientras que el segundo principio admite
ciertas desigualdades (aun bajo severas restricciones).

Tanto el primer principio como las dos partes del segundo principio
pueden ser leidos, entonces, en clave igualitaria. El primer principio
impone una barrera incondicional a las practicas discriminatorias y
represivas mas patentes, en otras palabras, a las desigualdades civiles y
politicas, como las involucradas en las persecuciones étnicas, religiosas y
raciales, en las desigualdades de género, en la imposicion de ideas poli-
ticas o en la censura de las ideas. Las concepciones libertaristas, en ge-
neral, son igualitarias en tanto aceptan este primer principio, es decir,
en tanto condenan estas desigualdades politicas y civiles. Estas concep-
ciones afirman que este principio es todo lo que la justicia requiere.
Después de todo, una sociedad sin discriminacién ni persecuciones poli-
ticas, ¢no estd comprometida con la igualdad? ;Qué mas faltaria? La
respuesta de Rawls es que hay dos tipos de desigualdades que el primer
principio no enfrenta, desigualdades que plagan a casi todas las socie-
dades modernas, volviéndolas profundamente injustas. Por un lado,
existen profundas desigualdades de clase (que condicionan de manera
muy diferente, por ejemplo, a quienes nacen en hogares ricos y en
hogares pobres). Por otro lado, existen desigualdades debido a la forma
en que las instituciones premian o castigan (en general de modo harto
caprichoso) ciertas capacidades innatas de las personas. Ambas des-
igualdades (las de las loterias “social” y “natural”) debilitan la idea libe-
ral de que las personas deben ser artifices de su propia vida, ya que estas
desigualdades no son producto de la voluntad de quienes las padecen.
Para atenuar estas desigualdades se precisa, segiun Rawls, a) un princi-
pio de justa igualdad de oportunidades que nivele el terreno de juego y
b) el principio de diferencia, que admita solamente aquellas desigualda-
des derivadas de las diferencias de habilidades que beneficien a los mas
desaventajados.

28 Rawls, A Theory of Fustice, op. cit., p. 72.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1604 IGUALDAD

La nocién rawlsiana de igualdad contenida en el principio de dife-
rencia ha sido explicada por Thomas Nagel como implicando un reque-
rimiento de prioridad, de tal modo que la igualdad afirma la prioridad
de los mas desfavorecidos (las y los trabajadoras/es no calificados y sus
familias, segin Rawls). De esta manera, un beneficio menor para al-
guien peor situado es moralmente mas importante que un beneficio
mayor para una persona mejor situada.? Esta interpretacion de la
igualdad no aparece como un blanco de las objeciones de “nivelar para
abajo”, o de “la envidia”, ya que afirma el valor de mejorar la posicién
mas desaventajada, no de empeorar la del resto. Sin embargo, autores
como Parfit®® o Temkin,?! han cuestionado que el “prioritarismo” cuen-
te como una genuina concepcién igualitaria.

7. Las dimensiones de la igualdad

El valor de la igualdad guia las reflexiones filoséficas en una amplia
gama de dimensiones. En la politica, por ejemplo, si bien no existe ma-
yor acuerdo respecto de aquello que se debe igualar (en palabras de
Dworkin, si la influencia o el impacto), si existe acuerdo en la necesidad
de limitar obvias desigualdades como las que acarrea la ilimitada in-
fluencia del dinero en las campanas politicas. En el terreno educativo,
por su parte, se discute si la igualdad es compatible con la existencia de
instituciones educativas privadas, y si la igualdad requiere un gasto edu-
cativo parejo respecto de todos los sectores socio-econémicos o si, por el
contrario, como lo ha defendido John Roemer, exige un gasto mucho
mas alto en las escuelas de los estratos mas desaventajados.3? (El topico
de la igualdad de género, por su trascendencia, recibe un tratamiento
por separado. Véase, IGUALDAD Y NO DISCRIMINACION POR RAZON DE
GENERO).

A fin de ilustrar la riqueza del concepto de igualdad y su potenciali-
dad para iluminar las discusiones mas actuales de la filosofia politica
contemporanea, en lo que sigue abordaremos dos areas en las que las
reflexiones igualitarias vienen echando luz en los afios recientes: el tema
de la igualdad global y el de la igualdad entre generaciones.

29 Nagel, Equality and Partiality, op. cit.

30 Parfit, Derek, Equality or Priority? Kansas, University of Kansas Press, 1995.

31 Temkin, Larry, Inequality, New York, Oxford University Press, 1993.

32 Roemer, John, “Egalitarian Strategies”, Dussent, vol. 46, num. 3, 1999, pp. 64-74.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1605

III. LA IGUALDAD EN EL PLANO GLOBAL

Hasta hace relativamente poco, la igualdad en el plano global era una
preocupaciéon marginal para la teoria politica. Como acabamos de ver,
los debates sobre igualdad se concentraban en el plano doméstico, pres-
tando atencién casi exclusivamente a la distribucién de derechos, opor-
tunidades y recursos entre los ciudadanos de una misma sociedad. En la
actualidad, las discusiones sobre igualdad global se han instalado en el
centro del debate académico. Se calcula que mas de 1.200 millones de
personas viven con menos de un dolar al dia; cerca de 850 millones
padecen desnutriciéon croénica; 1.000 millones carecen de agua potable;
alrededor de 2.000 millones no tienen acceso a servicios basicos de sa-
lud; unas 50.000 personas, incluyendo 34.000 nifios y nifias menores de
cinco aflos, mueren todos los dias a causa de la pobreza. La persistencia
de semejantes privaciones no es solamente aberrante sino también irra-
cional: lejos de ser costosa, la erradicacion de la pobreza global podria
generar grandes ganancias para las economias centrales al incorporar
unos 1.000 millones de personas al mercado de consumo.3? El cuadro de
la pobreza se combina, a su vez, con una pronunciada desigualdad. El
ingreso promedio de los ciudadanos de los paises mas ricos equivale a
50 veces el ingreso promedio de los pobres globales; mientras que 2.800
millones de personas viven con el 1,2% del producto bruto mundial,
otros 903 millones disponen de casi el 80% de los recursos; el ingreso
promedio del quintil mas rico de la poblacién mundial multiplica varios
cientos de veces el ingreso promedio del quintil mas pobre.3* Este deso-
lador panorama seguramente basta para explicar la preeminencia que
los debates sobre justicia global cobraron en las décadas recientes. Estos
debates cubren tres grandes areas tematicas:

1. ¢Qué principio de igualdad debe aplicarse en el plano global?

2. ¢Cual es la justificacién moral para aplicar dicho principio?

3. ¢Cual es la naturaleza de los deberes generados por la igualdad

en el plano global?

La gama de principios de igualdad propuestos es amplia. Por e¢jem-

plo, para algunos autores tratar a las personas como iguales requeriria

33 Alegre, Marcelo, “Extreme Poverty in a Wealthy World: What Justice Demands To-
day” en Pogge, Thomas (ed.), Freedom from Poverty as a Human Right, Oxford, Oxford Universi-
ty Press, 2007, p. 239.

3% Datos tomados de Pogge, Thomas, World Poverty and Human Rights, Cambridge, Polity,
2002, p. 2.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1606 IGUALDAD

aplicar mundialmente el principio de la diferencia propuesto por John
Rawls para las sociedades liberales. Otros autores optan por un principio
global de igualdad de oportunidades que asegure a todo el mundo las mis-
mas perspectivas de vida con independencia del pais que habitan. Una
opcion menos ambiciosa consiste en demandar que todo el mundo dispon-
ga de las condiciones minimas para vivir una vida humana decente sin
importar que las perspectivas de vida de las personas sean marcadamente
desiguales en distintas regiones del planeta.

Por su parte, en materia de justificacion hay dos grandes opciones dis-
ponibles. La primera opcioén consiste en adoptar un enfoque humanista. De
acuerdo con este enfoque, los principios de igualdad se aplican a las perso-
nas por el mero hecho de ser personas, es decir, con independencia de sus
relaciones con los demas o de su pertenencia institucional. La otra opcion
consiste en adoptar una perspectiva relacionista. De acuerdo con esta pers-
pectiva, los principios de igualdad no son universales sino que se aplican a
las personas dependiendo de las relaciones que mantienen con los demas.3

Finalmente, los deberes derivados de la igualdad pueden ser deberes
negativos, deberes positivos, deberes de justicia o deberes humanitarios.
Los deberes negativos son deberes de abstenerse de realizar ciertas acciones
(e.g. abstenerse de matar). En cambio, los deberes positivos requieren la
realizaciéon de determinadas acciones (e.g. proveer de alimento). Por su
parte, los deberes de justicia son deberes de alta prioridad que se corres-
ponden con derechos de los otros. Por el contrario, los deberes humanita-
rios son deberes de menor prioridad, no relacionados con derechos que no
se nos puede obligar a respetar de modo coercitivo.

Como veremos, estas tres cuestiones se combinan de diversas maneras
en el debate real, generando una amplia variedad de posturas. Si bien or-
denaremos esta exposicion en base a los principios de igualdad propuestos,
procuraremos mostrar las variantes que cada principio admite en materia
de justificacion y deberes correspondientes.

1. El principio de la diferencia

Comencemos con los autores que sostienen que tratar a las personas como
iguales en el plano global requeriria globalizar el principio de la diferencia.

35 El panorama completo de concepciones relacionistas puede encontrarse en Cohen,
Joshua y Sabel, Charles, “Extra Republicam Nulla Justicia?”, Philosophy and Public Affairs vol.
36, 2006, pp. 147-175.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1607

Muchos autores piensan que este mismo criterio deberia aplicarse a escala
mundial. Es decir, o bien las desigualdades sociales optimizan la situacion de
los peor situados globales, o bien debemos optar por una distribuciéon com-
pletamente igualitaria. Si bien el principio de diferencia global se concentra
en la situaciéon de las personas, en la practica probablemente demandaria
disminuir considerablemente las desigualdades entre sociedades mediante
una transferencia de recursos de los paises mas ricos a los mas pobres.

Dado que el principio de la diferencia fue originalmente concebido co-
mo un estandar para regular la cooperaciéon social doméstica, los autores
que proponen su globalizaciéon normalmente adoptan una estrategia argu-
mentativa de naturaleza relacionista. Dicha estrategia se centra en demos-
trar que el régimen global actual constituye un verdadero sistema de co-
operacién social compuesto por una amplia variedad de interacciones
econémicas, culturales y comerciales de alcance transnacional que tienden
a incrementar los recursos disponibles.6 Otros autores sefialan incluso que
la creciente red de regulaciones que opera en la arena internacional es en
muchos aspectos comparable a la red institucional propia de las sociedades
domésticas.” En vista de toda esta evidencia, estos autores concluyen que
restringir la aplicacién del principio de la diferencia al ambito doméstico
seria una movida completamente arbitraria.

Los problemas de esta propuesta han sido ampliamente senalados en la
bibliografia especializada. En primer lugar, muchos autores insisten en que
criterios igualitaristas demandantes como el principio de la diferencia so-
lamente deberian regir para personas que comparten un sistema de coope-
racién que presenta ciertas caracteristicas especiales. Por ejemplo, sistemas
de cooperacion no voluntarios que pretenden hablar en nuestro nombre;38
o sistemas de cooperacion regulados por instituciones que ejercen una co-
ercion directa sobre nuestra autonomia por medio, entre otras cosas, de la
administracion del derecho penal;?” o sistemas de cooperacion orientados a
producir y distribuir bienes sociales primarios.*’ Dado que, de acuerdo con

36 Beitz, Charles, Political Theory and International Relations, Princeton, Princeton University
Press, 1979; Pogge, Thomas, Realizing Rawls. Ithaca, Cornell University Press, 1989, tercera
parte.

37 Buchanan, Allen, Fustice, Legitimacy and Self Determination, Oxford, Oxford University
Press, 2004, pp. 212-215.

38 Nagel, Thomas, “The Problem of Global Justice”, Philosophy and Public Affairs, vol. 33,
2005, pp. 113-147.

39 Blake, Michael, “Distributive Justice, State Coercion and Autonomy”, Philosophy and
Public Affairs, vol. 30, 2001, pp. 257-296.

40 Sangiovanni, Andrea, “Global Justice, Reciprocity and the State”, Philosophy and Public
Affairs, vol. 35, 2007, pp. 3-39.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1608 IGUALDAD

estos autores, el régimen global no presenta las caracteristicas menciona-
das, deberiamos descartar el principio de diferencia global, adoptando
alguin criterio de igualdad alternativo para el terreno global (e.g. criterios
suficientistas).

Charles Beitz ha intentando eludir objeciones como éstas proponiendo
una justificacion humanista para el principio de diferencia global. Segtin
esta justificacion, el principio de la diferencia no se aplica a las personas en
virtud su participaciéon en practicas cooperativas concretas, sino, en cam-
bio, en virtud de su mera capacidad para cooperar.#! Pero esta propuesta
conduce a consecuencias poderosamente anti-intuitivas. Por ejemplo: si
descubriéramos mundos remotos mas pobres que el nuestro, habitados por
seres capaces de cooperar con los que, sin embargo, no mantenemos rela-
ciones relevantes de ninguna clase, deberiamos transferirles como una cues-
tion de justicia inmensas sumas de recursos para mejorar su situacion, in-
cluso al costo de deteriorar considerablemente las condiciones de vida en el
planeta Tierra.

En segundo lugar, muchos autores argumentan que el principio de dife-
rencia global conduciria a resultados injustos. Esto se debe a que requeriria
una permanente redistribucién de recursos desde sociedades que imple-
mentaron politicas de industrializaciéon o ahorro destinadas a incrementar
las perspectivas de vida de las generaciones futuras hacia sociedades proba-
blemente mas ricas en términos de recursos naturales que voluntariamente
optaron por modelos de desarrollo pastoriles menos costosos en el corto
plazo.#? Esto no solamente generaria incentivos negativos para el desarro-
llo, sino que socavaria ademas el valor de la autodeterminaciéon ya que los
pueblos no serian plenamente responsables de sus propias decisiones.

Finalmente, otros autores sefialan que el principio de diferencia seria
imposible de implementar a nivel global. De acuerdo con estos autores, este
principio solamente puede ser implementado por un agente con capacidad
para tomar decisiones autoritativas sobre el funcionamiento de las principa-
les instituciones politicas (e.g. sobre el régimen de propiedad, el régimen
tributario, las diversas regulaciones econémicas, los programas de asisten-
cia social, etc.). Segiin estos autores no existe actualmente en el plano glo-
bal ningin agente con semejante capacidad ya que la autoridad de los di-

41 Beitz, Charles, “Cosmopolitan Ideals and National Sentiment”, Journal of Philosophy vol.
80, 1983, pp. 591-600.

42 Rawls, John, The Law of Peoples with “The Idea of Public Reason Revisited”, Cambridge,
MA, Harvard University Press, 1999, p. 117; Miller, David, National Responsibility and Global
Justice, Oxford, Oxford University Press, 2007, p. 71.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1609

versos organismos internacionales, incluyendo la ONU, depende de la co-
operacion de los estados. Por consiguiente, concluyen que un principio de
diferencia global no podria ser aplicado mientras no dispongamos de un
estado global.#?

2. Igualdad global de oportunidades

Para otros autores, la igualdad en el plano global debe comprenderse como
igualdad de oportunidades. No como una igualdad de oportunidades me-
ramente formal, sino como igualdad real de oportunidades. El principio de
igualdad de oportunidades se cumple cuando las chances que las personas
tienen de alcanzar las posiciones sociales que se proponen no dependen de
variables como su grupo social de origen, su etnia, su religion, o su orienta-
cién sexual. Es decir, una sociedad respeta el principio de igualdad de
oportunidades cuando dos personas con talentos similares que trabajan
igualmente duro tienen las mismas chances de alcanzar la posiciéon que se
propongan. Por ejemplo: el hijo de un rico abogado y el hijo de su chofer
deberian tener las mismas posibilidades de trabajar para un prestigioso
buffet si son igualmente talentosos y se esfuerzan en la misma medida.

El argumento que respalda el principio de igualdad de oportunidades es
relativamente simple. Puede reconstruirse de la siguiente manera:

(1) Es injusto que algunas personas tengan menos oportunidades
que otras debido a factores moralmente arbitrarios.

(if) Un factor es moralmente arbitrario respecto de una persona
cuando no esta bajo su control o no depende de sus decisiones.

(1) La religion, el género, la etnia, la clase social de origen, son fac-
tores moralmente arbitrarios.

(iv) Por consiguiente, ninguna persona debe tener menos oportuni-
dades que otras debido a estos factores.

Este argumento puede extenderse rapidamente al plano global. Factores
como la nacionalidad, la sociedad de nacimiento, o la ciudadania no de-
penden de decisiones de las personas. Son moralmente tan arbitrarios co-
mo la raza, el género o la posicion social de origen. Por consiguiente, no

# Freeman, Samuel, Rawls, Oxon, Routledge, 2007, p. 442; Meckled-Garcia, Saladin,
“On the Very Idea of Cosmopolitan Justice”, Journal of Political Philosophy, vol. 16, 2008, pp.
245-271; Montero, Julio, “Do Affluent Countries Violate the Human Rights of the Global
Poor?”, Global Justice: Theory, Practice, Rhetoric, vol. 3, 2010, pp. 22-41.

# Caney, Simon, “Cosmopolitan Justice and Equalizing Opportunities” en Pogge,
Thomas (ed.), Global fustice. Malden, Blackwell Publishing, 2003, pp. 124 y 125.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1610 IGUALDAD

deberian incidir sobre las perspectivas de vida.*> Esto es precisamente lo
que demanda el principio de igualdad global de oportunidades. Como
explica Darrell Moellendorf, segin este principio, un nino criado en una
zona rural de Mozambique deberia tener las mismas chances estadisticas
de convertirse en el gerente ejecutivo de un banco suizo que el hijo del
actual gerente de ese banco.* De lo contrario habriamos creado un orden
global comparable a las sociedades de castas o, como dice Simon Caney,
un régimen global de apartheid liberal.

El principio de igualdad de oportunidades tiene importantes implican-
cias politicas pues exige que las instituciones procuren neutralizar las des-
ventajas que podrian derivarse de las variables mencionadas. En el plano
doméstico, esto puede conseguirse mediante politicas publicas que compen-
sen las desigualdades de origen, incluyendo medidas de discriminacion
positiva. El principio de igualdad global de oportunidades es todavia mas
ambicioso. Segin Moellendorf; la realizacion de dicho principio requeriria
que se adoptaran programas de alcance mundial para que las desigualda-
des de origen no incidieran sobre las oportunidades de las personas de ac-
ceder a bienes como salud, ingreso, ocupacion, tiempo libre, posiciones de
poder o estatus, seguridad, vivienda, educacion y libertades basicas.*

Vale la pena notar que el principio de igualdad global de oportunidades
puede defenderse sobre bases humanistas o relacionistas. Por ejemplo, para
Moellendorf, la razén por la que todas las personas tienen derecho a go-
zar de oportunidades iguales es que mantienen ciertos vinculos de coopera-
cién con el resto de la humanidad en la arena internacional (e.g relaciones
de interaccion econdmica).*® En cambio, Pablo Gilabert, siguiendo una
estrategia argumentativa contractualista, deriva el principio de igualdad
global de oportunidades de consideraciones humanistas, en particular, de la
idea de que todas las personas son moralmente iguales en virtud su sentido
de la justicia y de su capacidad para formar, revisar y perseguir una con-
cepcion del bien.#

En la bibliografia actual se han presentado diversas objeciones contra el
principio de igualdad global de oportunidades. Las objeciones principales

4 (Caney, “Cosmopolitan Justice and Equalizing Opportunities”, op. cit., p. 124.

46 Moellendorf, Darrell, Cosmopolitan Justice. Boulder, Westview Press, 2002, p. 4, y Global
Inequality Matters. Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2009, p. 79.

47 Moellendorf, Global Inequality Matters, op. cit., p. 75.

48 Mollendorf, Cosmopolitan Justice, op. cit.

49 Gilabert, Pablo, From Global Poverty to Global Equality, Oxford, Oxford University Press,
2012, pp. 195 y ss.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1611

sefialan que no disponemos de ninguna métrica adecuada para determinar
si el principio se cumple. ;Cuando podriamos decir, por ejemplo, que el
nifio nacido en Mozambique tiene las mismas oportunidades que el nifio
nacido en Suiza? Una opcion seria responder que ambos ninos tienen las
mismas oportunidades cuando disponen de sets de oportunidades idénticos.
Pero el problema con esta interpretacion es que parece volver al principio
de igualdad de oportunidades irrealizable en el mundo que conocemos.
Pues para que se cumpla, el nino de Mozambique deberia tener exacta-
mente las mismas chances de convertirse en director del Banco suizo que el
hijo del banquero suizo, cosa que solamente seria posible en un mundo de
fronteras completamente abiertas en el que se hablara una tnica lengua
mundial.>

Otra opcioén seria responder que los dos nifios tienen las mismas opor-
tunidades cuando disponen de sets de oportunidades no idénticos sino
equivalentes. Bajo esta interpretacion, no seria necesario que el nifio de
Mozambique tuviera las mismas chances que el nifio suizo de convertirse
en director de ese banco. Bastaria con que tuviera las mismas chances de
alcanzar una posicion socialmente respetada, tal vez incluso en Mozambi-
que. Pero ahora el problema es que no disponemos de presupuestos valora-
tivos globalmente compartidos que nos permitan comparar dos sets de
oportunidades alternativos. Supongamos que el nifio de Mozambique
tuviera las mismas chances de convertirse en curandero de su tribu que el
nifo suizo de convertirse en director del banco. ;Podriamos decir que las
oportunidades de ambos son equivalentes basandonos en que el puesto de
curandero es sumamente valorado en Mozambique? Si respondemos que
no, el principio de igualdad global de oportunidades corre el riesgo de vol-
verse insensible a las diferencias culturales, y si respondemos que si podria
volverse peligrosamente vacio ya que seria compatible con una considera-
ble desigualdad. Para muchos autores no hay salida de este dilema.>!

3. Suficientismo

El dltimo principio de igualdad para el plano global que queremos conside-
rar es el principio suficientista. Para el suficientismo, tratar a las personas
como iguales requiere que todo el mundo disponga de lo necesario para
vivir una vida humana digna o decente. Este criterio es menos ambicioso

50 Miller, National Responsibility and Global Fustice, op. cit., p. 63.
51 Boxill, Bernard, “Global Equality of Opportunity and National Integrity”, Social Philos-
ophy and Policy, vol. 5, 1987, pp. 143-168.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1612 IGUALDAD

que los anteriores. De acuerdo con el suficientismo, las personas son trata-
das como iguales si pueden cubrir sus necesidades basicas aunque su dota-
ci6n de recursos o sus oportunidades sean ampliamente desiguales. Sin
embargo, no deja de ser un criterio relativamente exigente, en especial
cuando lo aplicamos al plano global. Pues cumplir con este canon re-
queriria cuantiosas transferencias de recursos destinados a brindar a la
poblaciéon mundial acceso a comida, vivienda digna y servicios basicos
de salud y educacion.

A. Suficientismo humanista

Si bien las concepciones suficientistas generalmente se articulan en tor-
no a la idea de derechos humanos, hay distintas versiones del suficien-
tismo. Un argumento interesante es desarrollado por Henry Shue en su
célebre obra Basic Rights. De acuerdo con Shue, el derecho a la seguri-
dad, el derecho a la libertad y el derecho a la subsistencia son derechos
basicos. Los derechos basicos tienen cuatro caracteristicas:

(i) son derechos que resultan indispensables para gozar de cual-

quier otro derecho;

(ii) no dependen de ninguna relacién especial con otros;

(ii1) su satisfaccion tiene prioridad sobre otros derechos;

(iv) generan demandas sobre el resto de la humanidad.>52

Estos derechos se corresponden, a su vez, con tres clases de deberes:

(1) deberes de no privar a las personas del goce del derecho; (ii) deberes
de proteger a las personas contra quienes pretenden privarlas del goce
del derecho; y (iii) deberes de asistir a los que se ven privados de gozar
del derecho.” Por su parte, estos deberes se aplican a distintos tipos de
agentes. Los deberes de clase (1) son de alcance universal: todo el mundo
tiene un deber negativo de no privar a otros del goce de sus derechos
basicos.’* Los deberes de clase (ii) recaen, para Shue, principalmente
sobre las instituciones politicas domésticas, las cuales deben proveer de
proteccién a las personas contra ciertas amenazas estandar.% Finalmen-
te, los deberes de clase (ii1) recaen potencialmente sobre cualquier agen-
te. Concretamente, esto quiere decir que todo el mundo tiene un deber

52 Shue, Henry, Basic Rights: Subsistence, Affluence and US Foreign Policy, Princeton, Princeton
University Press, 1996, p. 18.

53 El cuadro completo de deberes correspondientes a los derechos bésicos puede verse en
Shue, Basic Rights, op. cit., p. 60.

5% Shue, Basic Rights, op. cit., p. 112.

55 Shue, Basic Rights, op. cit., p. 113.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1613

de alcance transnacional de hacer su justa contribucién para satisfacer
los derechos basicos de los desposeidos, resignando la satisfaccion de sus
preferencias, su enriquecimiento cultural o el goce de sus derechos no
basicos cuando sea necesario. Shue no concibe este deber como un deber
meramente humanitario sino, por el contrario, como un deber de justicia, es
decir, un deber que otros pueden obligarnos a cumplir coercitivamente si no
lo cumplimos de modo voluntario.*¢

Otra variante humanista de suficientismo puede encontrarse en los tra-
bajos de Osvaldo Guariglia. De acuerdo con Guariglia todas las personas
tienen un derecho moral a ver satisfechas sus necesidades basicas sin im-
portar el pais en que viven o las relaciones que mantienen con los demas. Si
bien este derecho impone obligaciones inmediatas de caracter tanto negati-
vo como positivo a las comunidades politicas domésticas, tiene, para Gua-
riglia, claras implicancias normativas en el plano transnacional. Mas con-
cretamente, la tesis de Guariglia es que los paises ricos deben contribuir a
desarrollar la capacidad de los paises pobres de satisfacer los derechos
humanos basicos de su poblacién. En su opinién, esto puede conseguirse
principalmente adoptando regulaciones justas para el comercio internacio-
nal. Por regulaciones justas Guariglia no se refiere a reglas de intercambio
completamente simétricas sino a reglas que tiendan a compensar las debili-
dades comparativas de los paises mas pobres mediante medidas especiales
(e.g. permitiéndoles proteger temporariamente sus incipientes industrias).
Cuando esto no baste para generar el desarrollo deseado, el comercio justo
debe combinarse con un deber por parte de los paises ricos de brindar asis-
tencia econémica, politica y tecnologica a las sociedades mas pobres.57

Estas propuestas han generado criticas variadas. Por un lado, podriamos
preguntarnos st el goce del derecho a la subsistencia basta para que las
personas puedan vivir vidas humanas decentes. Esto depende, por supues-
to, de lo que entendamos por una vida decente. Pero no seria descabellado
pensar que se requiere bastante mas que un derecho a la subsistencia para
alcanzar ese estandar. Por el otro lado, podria pensarse que la demanda de
brindar asistencia a cualquier ser humano con independencia de los vincu-
los que mantenga con nosotros, renunciando, de ser necesario, a la satisfac-
ci6n de derechos no basicos, podria resultar demasiado demandante. Des-
pués de todo, los supuestos detentadores de los deberes de asistencia tienen

56 Shue, Basic Rights, op. cit., pp. 114-119.

57 Guariglia, Osvaldo, En camino de una justicia global, Madrid, Marcial Pons, 2010, pp.
105-129 y “Enforcing Economic and Social Human Rights”, Pogge, Thomas (ed). Freedom
JSrom Poverty as a Human Right. Oxford, Oxford University Press, 2007, pp. 345-358.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1614 IGUALDAD

derecho a vivir una vida distintivamente humana que les permita perseguir
metas, planes y proyectos propios.’®

B. Suficientismo relacionista

Otra variante de suficientismo es la que propone Thomas Pogge en
algunos de sus trabajos mas recientes. La propuesta de Pogge es en cier-
to sentido mas ambiciosa que las anteriores ya que no se restringe a
derechos basicos sino que cubre todos los derechos humanos. Pero, en
otro sentido, es mas modesta ya que correlaciona a los derechos huma-
nos con deberes negativos de naturaleza relacionista. De acuerdo con
Pogge, los derechos humanos imponen deberes principalmente a quie-
nes comparten con nosotros un mismo régimen institucional. Se trata
del deber negativo de no contribuir a sostener un ordenamiento de esas
instituciones (e.g. mediante el pago de impuestos) que previsiblemente
generara déficits de derechos humanos que podrian evitarse mediante
ordenamientos alternativos. Cuando incumplimos este deber negativo,
adquirimos deberes positivos de compensar a las victimas que podemos
satisfacer mediante retribuciones directas o, preferentemente, empren-
diendo acciones orientadas a reformar el régimen institucional. >

Es importante notar que, a pesar de su naturaleza relacionista, el su-
ficientismo de Pogge no es estatista ni nacionalista. Esto se debe a que,
para Pogge, los DERECHOS HUMANOS imponen obligaciones no sola-
mente a los que comparten con nosotros un régimen institucional
doméstico sino también el régimen institucional global. De hecho, Pog-
ge considera que los paises ricos y sus ciudadanos violan los derechos
humanos de la gente al imponer un régimen global como el actual que
genera pobreza extrema de varias maneras. Por ejemplo, permitiendo a
gobiernos autoritarios vender recursos naturales para mantenerse en el
poder; adoptando un régimen de patentes para medicamentos que vuel-
ve las drogas bésicas inaccesibles para los pobres globales; sancionando
reglas asimétricas de comercio internacional que obligan a los paises
pobres a abrir sus mercados al tiempo que permiten a los paises ricos
proteger a sus productores agropecuarios, generando costos descomuna-
les para los mas pobres.5 Desde la perspectiva de Pogge, usted, nosotros
y todos los que de una u otra manera contribuimos a sostener el orden

58 Miller, National Responsibility and Global Justice, op. cit., pp. 234 y 235.
59 Pogge, World Poverly and Human Rights, op. cit., p. 65.
60 Pogge, World Poverty and Human Rights, op. cit.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1615

actual participariamos de una violacidon masiva de derechos humanos a
menos que emprendiéramos acciones inmediatas para conseguir su re-
forma.

La propuesta de Pogge es probablemente uno de los aportes recien-
tes mas importantes en materia de filosofia politica. Si bien ha generado
una gran cantidad de adherentes, no esta exenta de problemas. En pri-
mer lugar, como sefiala Eduardo Rivera Lopez en un penetrante estu-
dio, esta propuesta no se basa en un analisis riguroso de la literatura
técnica de caracter econémico sobre las causas de la pobreza y los me-
dios para erradicarla, sino que presupone como verdadera una serie de
tesis empiricas controvertidas que apuntalan sus tesis normativas.f! En
segundo lugar, la tesis de que los paises ricos violan los derechos huma-
nos de los pobres del mundo parece apresurada. El hecho de que un
agente contribuya mediante sus acciones a generar un estado de cosas
que redunda en un déficit de derechos humanos, no basta para decir
que ese agente ha violado derechos humanos. Por ejemplo, el hecho de
que un medio de prensa difunda informacién que se puede prever que
desencadenard una ola de represion contra la prensa libre no seria una
razoén suficiente para decir que ha violado los derechos humanos de las
victimas.®? En tercer lugar, podria dudarse de que la propuesta de Pogge
pueda garantizar que todo el mundo disponga de lo necesario para vivir
una vida decente. Incluso si aceptamos que el régimen global actual
contribuye activamente a la generacién de pobreza, las privaciones de
algunos seres humanos podrian derivarse de otros factores centralmente
domésticos (e.g. recursos naturales escasos, corrupcion, decisiones ma-
croeconOémicas desacertadas, catastrofes naturales, mala suerte, etcéte-
ra). Por consiguiente, aun cuando el régimen global actual fuera drasti-
camente reformado en el sentido propuesto por Pogge, franjas
importantes de la poblaciéon global seguirian probablemente privadas de
las condiciones para vivir una vida humana decente a menos que reci-
bieran asistencia de los paises ricos.53

61 Rivera Lopez, Eduardo, “Pobreza global y conocimiento empirico”, Revista Latinoameri-
cana de Filosofia, vol. XXXIII, 2007, pp. 315-332.

62 Miller, National Responsibility and Global Justice, op. cit.; Montero, ap. cit.; Meckled-Garcia,
op. cul.

63 Patten, Allan, “Should We Stop Thinking about Poverty in Terms of Helping the
Poor?”, Ethics and International Affairs, vol. 19, 2005, pp. 19-21; Gilabert, From Global Poverty to
Global Equality, op. cit.; Montero, “Do Affluent Countries Violate the Human Rights of the
Global Poor?”, op. cit.; Alegre, “Extreme Poverty in a Wealthy World: What Justice De-
mands Today”, op. cit., p. 247.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1616 IGUALDAD

4. Suficientismo humanitarista

Debemos considerar, por Gltimo, la variante humanitarista del suficien-
tismo. Tal vez la versién mas conocida de esta variedad de suficientismo
sea la provista por Thomas Nagel.%* De acuerdo con Nagel, todos tene-
mos deberes hacia las personas que, por vivir en condiciones de pobreza
extrema, corren riesgo de morir prematuramente de desnutriciéon o en-
fermedades facilmente curables. Sin embargo, Nagel considera que no
se trata de deberes de justicia. Esto se debe a que, desde su perspectiva,
los deberes positivos de justicia existen exclusivamente entre personas
que comparten un régimen institucional no voluntario, que les demanda
el cumplimiento de sus directivas, y que pretende actuar en su nombre.
Es decir, un estado. Dado que no hay un estado global ni ninguna otra
instituciéon comprable, los deberes positivos que nos impone la pobreza
mas alla de las fronteras solamente podrian ser de naturaleza humanita-
ria: deberes de prioridad secundaria, que nadie podria obligarnos a
cumplir y que no se corresponden con derechos por parte de los demas.

Los problemas de la propuesta humanitarista de Nagel han sido am-
pliamente seflalados en la bibliografia sobre el tema. En primer lugar,
si, como Nagel reconoce, la pobreza global representa un “desastre mo-
ral” que debemos atender de manera urgente, los deberes hacia los po-
bres del mundo podrian ser algo mas demandantes que los deberes de
asistencia humanitaria. En segundo lugar, del hecho de que los deberes
hacia personas que no habitan nuestro mismo estado no sean compara-
bles con los deberes hacia nuestros conciudadanos, no se sigue que
nuestros deberes hacia los pobres globales solamente puedan ser de na-
turaleza humanitaria.®> Finalmente, si bien no hay en el plano global
ninguna entidad comparable al estado, el régimen global actual esta
compuesto por instituciones con capacidad para imponer regulaciones
de diversa indole con una incidencia considerable sobre las perspectivas
de vida de las personas de las que muchos estados no pueden retirarse
sin altos costos. Para muchos autores, esto bien podria bastar para gene-
rar deberes de justicia respecto de los pobres del mundo.66

64 Nagel, “The problem of global justice”, op. cit.
65 Gilabert, From Global Poverly to Global Equality, op. cit., p. 50.
66 Ciohen, Joshua y Sabel, Charles, “Extra Republicam Nulla Justicia?”, op. cit.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1617

IV. IGUALDAD ENTRE GENERACIONES

Hasta aqui hemos considerado las exigencias que el ideal de igualdad im-
pone a los individuos en las relaciones con sus contemporaneos, sea que
pertenezcan a una misma unidad politica (justicia doméstica) o a unidades
politicas distintas (justicia global). Sin embargo, nuestras decisiones no sélo
afectan a nuestros contemporaneos sino también a personas que viviran en
el futuro (incluso a individuos que naceran cuando todos los que actual-
mente vivimos hayamos muerto). Consideremos, por e¢jemplo, la explota-
cién de recursos naturales no renovables. Si decidimos utilizar menos re-
cursos naturales no renovables (lo que implicaria disminuir nuestros niveles
actuales de consumo) ello, presumiblemente, beneficiara a las generaciones
futuras. Si, por el contrario, no los conservamos, resultaran perjudicadas.5

El hecho de que nuestras acciones pueden alterar las cargas y beneficios
de las generaciones futuras parece constituir una razon prima facie para sos-
tener que las consideraciones de justicia distributiva deben aplicarse no solo
a las relaciones entre contemporaneos sino también a las relaciones entre
generaciones. Especificamente, parece brindar apoyo a la tesis de que las
cargas y beneficios deben ser distribuidos equitativamente a través de las
generaciones.

Sin embargo, las relaciones entre quienes vivimos actualmente y quienes
viviran en el futuro presentan ciertos caracteres distintivos que dan lugar a
una serie de dificultades filos6ficas atin no del todo exploradas. No se trata
de extender sin mas el ambito de validez de las teorias tradicionales; por el
contrario, los problemas especificos de la justicia intergeneracional pueden
llevarnos a repensar viejos problemas desde nuevas perspectivas y a modifi-
car las tesis que sosteniamos en el marco intrageneracional. En este senti-
do, Rawls afirma que el problema de la justicia entre generaciones “hace
sufrir a cualquier teoria ética un severo, si no imposible, examen”.68

A continuacién examinaremos una serie de problemas que se derivan
de las caracteristicas especificas de las relaciones intergeneracionales y que
ponen en cuestion la posibilidad misma de que existan de relaciones de
justicia entre generaciones.

67 Véase, sin embargo, ifra: C. El problema de la no-identidad.
68 Rawls, A Theory of Justice, op. cit., p. 251.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1618 IGUALDAD

1. Los problemas de la justicia intergeneracional

A. El problema de la no-existencia

Una diferencia evidente pero no por eso menos problematica a nivel filos6-
fico es el hecho de que las generaciones futuras, por definiciéon, no existen
actualmente. Esta circunstancia plantea una serie de desafios para una
teoria general de los derechos y las obligaciones. En primer lugar, la no-
existencia parece excluir la posibilidad de atribuir derechos presentes a las
personas futuras; en principio, tanto las teorias basadas en la voluntad co-
mo las basadas en el interés, acuerdan en que los derechos s6lo pueden
adscribirse a entidades actualmente existentes. Consecuentemente, si quie-
re mantenerse la idea de que tenemos obligaciones hacia las generaciones
futuras, debe, o bien admitirse la posibilidad de adscribir derechos a enti-
dades meramente posibles, o bien sostenerse la tesis de que existen obliga-
ciones sin derechos correlativos. Podemos llamar a este problema, el pro-
blema de la no-existencia. Gosseries® sugiere una respuesta distinta a las
anteriores, a saber, adscribir derechos futuros a las personas futuras. A su enten-
der, esta idea puede hacer buena parte del trabajo que se espera de los
derechos presentes y es una solucion atractiva tanto para los teéricos del
interés como para los teoricos de la voluntad. Sin embargo, no estd exenta
de problemas. Por lo pronto, implica renunciar al requisito de contempo-
raneidad entre el derecho y su correlativa obligacion.

B. El problema de la imposibilidad de la cooperacion

Una segunda caracteristica distintiva de las relaciones intergeneracionales
es la existencia de una asimetria de poder entre las generaciones presentes
y las generaciones futuras. Nuestras acciones, como hemos visto, pueden
beneficiar asi como perjudicar a las generaciones futuras. Sin embargo, las
acciones de las generaciones futuras no pueden ni perjudicar ni beneficiar a
las generaciones pasadas. Esto implica que las generaciones presentes no
pueden mejorar su situacion cooperando con las generaciones futuras.
Como sefiala Barry la asimetria de poder parece ser una caracteristica mo-
ralmente irrelevante y, sin embargo, una variedad de tesis acerca de los
fundamentos de la moral parecen implicar que la ausencia de relaciones de
poder reciproco elimina la posibilidad de que existan obligaciones de justi-

69 Gosseries, Axel, “On Future Generation’s Future Rights”, The Journal of Political Philos-
ophy, vol. 16, ntim. 4, 2008, pp. 446-474.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1619

cia.”? En este sentido, la imposibilidad de que ambas “partes” (quienes vi-
ven actualmente y quienes viviran en el futuro) se beneficien de la mutua
cooperacion parece excluir la posibilidad de un contrato —al menos, si se
asume el mutuo desinterés. Esta circunstancia, entonces, genera serias difi-
cultades para la tradicion contractualista y, en particular, para la teoria de
Rawls. En efecto, la idea de una cooperaciéon mutuamente ventajosa sub-
yace a toda la empresa de la justicia como imparcialidad al punto de que la
existencia de obligaciones de justicia estd sujeta a la satisfaccion de lo que
Rawls denomina “circunstancias de la justicia” que no son sino “las condi-
ciones normales bajo las cuales la cooperaciéon humana es tanto posible
como necesaria”’! y entre las que se encuentra, precisamente, la mutua
vulnerabilidad. Sin embargo, como hemos sefialado, esta circunstancia no
se satisface entre generaciones. La conclusion que parece seguirse, enton-
ces, es que no tenemos obligaciones de justicia para con las generaciones
futuras.

Frente a este problema, que podemos denominar “el problema de la
imposibilidad de la cooperaciéon”, pueden seguirse diversas estrategias. Una
primera alternativa es aceptar la conclusién y sostener que, aunque tene-
mos deberes morales para con las generaciones futuras, no constituyen, en
sentido estricto, obligaciones de justicia.”? Una segunda alternativa es re-
chazar la doctrina humeana de las circunstancias de la justicia, negando
que la cooperaciéon mutuamente ventajosa (y sus precondiciones) constitu-
yan una condicién necesaria para la existencia de obligaciones de justicia.”
Una tercera alternativa consiste en escapar al dilema introduciendo tesis o
presupuestos adicionales que permitan fundar obligaciones intergeneracio-
nales de justicia sin rechazar i fotum la doctrina de la circunstancias de la
justicia. Esta es la alternativa que sigue el propio Rawls. Como hemos visto,
la principal estrategia argumentativa de Rawls es la de la posicion original.
Una aclaracion relevante para el problema de la justicia entre generaciones
es que Rawls rechaza la idea de interpretar a la posicién original como una

70 Barry, Brian, Liberty and Justice, Oxford, Clarendon Press, 1991, p. 244. Barry se refiere
explicitamente a Hobbes, Hume y Warnock, entre otros.

7V Rawls, A Theory of Fustice, op. cit., p. 152. Rawls afirma que, en este punto, sigue a
Hume, aclarando que su exposiciéon “no anade nada esencial a los andlisis mas completos
hechos por é1”. Idem, p. 153.

72 Heyd, David, “A Value or an Obligation? Rawls on Justice to Future Generations” en
Gosseries, Axel y Meyer, Lukas H. (eds.), Intergenerational Justice. Oxtord, Oxford University
Press, 2009, pp. 167-188.

73 Barry, Brian, “Circumstances of Justice and FFuture Generations” en Sikora, Richard y
Barry, Brian (eds.), Obligations to Future Generations, Temple University Press, Philadelphia,
1978, pp. 204-248.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1620 IGUALDAD

asamblea general en la que participan todos los individuos que existen y
existiran, pues ello implicaria “llevar demasiado lejos los limites de la ima-
ginacién” vy, consecuentemente, la posicion original “dejaria de ser una
guia natural de la intuicién y careceria de sentido claro”.’# Resulta enton-
ces que Rawls no justifica las obligaciones de justicia entre generaciones
(resumidas en la idea en un principio de ahorro justo) apelando a la idea de
un contrato que aquéllas celebran entre si sino en funciéon de un acuerdo
intrageneracional. Esta idea parece ofrecer una via atractiva para sortear la
objecién de las circunstancias de la justicia pero, a primera vista, parece
inviable: ¢cémo es posible que de un acuerdo mtrageneracional se deriven
obligaciones intergeneracionales? ;Por qué acordarian los individuos de una
generacion asumir obligaciones con las subsiguientes siendo que no pueden
obtener ningun beneficio de ellas? (este era, después de todo, nuestro pro-
blema inicial).

El velo de la ignorancia, que impide a las partes conocer a qué genera-
ci6n pertenecen, es, por si solo, insuficiente para resolver esta dificultad.
Como sefiala el propio Rawls, “dado que las personas en la posicién origi-
nal saben que son contemporaneas... pueden favorecer a su generacién
rehusandose a hacer cualquier tipo de ahorro por sus sucesores”.’> La solu-
ci6n que Rawls da a este problema ha variado con el tiempo. En su Zeoria
de la Justicia se centra en una modificacion de la motivacion de las partes en
la Posicion Original. En particular, supone que éstas son “cabezas de fami-
lia y que por lo tanto tienen un deseo de promover el bienestar al menos de
sus descendientes mas inmediatos”.’6 Esta suposicion es altamente pro-
blematica por varias razones. En primer lugar, parece tratarse de una esti-
pulacién ad hoe cuya Unica justificacién es que, a su vez, permite justificar
obligaciones con las generaciones futuras (con lo que se cae en una argu-
mentaciéon circular).”7 En segundo lugar, la introduccién de motivaciones
adicionales en la PO resta fuerza a la argumentacion. El propio Rawls,
observa que “Una concepcion de la justicia no deberia suponer extensos
vinculos de sentimientos naturales. Se trata de hacer la menor cantidad
posible de suposiciones en la base de la teoria”.’s En tercer lugar, como

7+ Rawls, A Theory of Fustice, op. cit., p. 165
75 Rawls, A Theory of Justice, op. cit., p. 327.
76 Rawls, A Theory of Justice, op. cit., p. 154.
77 Cfr. Barry, Liberty and Justice, op. cit., p. 253.
78 Rawls, A Theory of Fustice, op. cit., p. 155.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1621

sefiala English,” los argumentos que Rawls utiliza en contra de la asuncion
de cierto grado de benevolencia en la PO se aplican igualmente en este
caso. En particular, resulta problematico determinar cudl es la fuerza rela-
tiva que ha de otorgarse a la preocupacion de los partes en la PO por sus
descendientes.

Posteriormente, en Liberalismo Politico, Rawls abandona la estipulacion
motivacional. Aunque se trata de una “estipulacion razonable” es, sostiene
ahora, innecesaria. Es suficiente con establecer la condiciéon adicional de
que las partes deben querer que el principio que eljan sea seguido por
todas las generaciones precedentes. Esta estipulacion, aclara, “es congruen-
te con el requisito de estricto cumplimiento y con la teoria ideal en gene-
ral”.89 Attas critica esta posicion ya que el “estricto cumplimiento” solo se
aplica a las partes en la posicion original y no a todas las generaciones.
Sugiere que el problema puede solucionarse introduciendo la restricciéon
formal de universalidad. Esta restriccion, arguye, garantiza en la posicién
original la mutualidad que esta ausente en el mundo real 8!

C. El problema de la no-identidad

Una tercera caracteristica relevante que diferencia a las relaciones entre
contemporaneos de las relaciones intergeneracionales es el hecho de que la
existencia, nimero ¢ identidad de las generaciones futuras depende de
nuestras acciones. Esto es, nuestras acciones determinan no sélo cudntas
personas viviran en el futuro sino también quiénes seran esas personas. En
efecto, es plausible suponer que nuestra identidad personal depende, entre
otras cosas, de hechos relativos a nuestra concepciéon (cuando y quiénes nos
concibieron) que determinan nuestra estructura genética.?? El hecho que la
identidad de las personas futuras dependa de nuestras acciones genera una
serie de complejos problemas teéricos y éticos. Uno de ellos, que ha domi-

79 English, Jane, “Justice between Generations”, Philosophical Studies, vol. 31, 1977, pp. 91-
104.

80 Rawls, John, Liberalismo politico, México, Fondo de Cultura Econémica, 1995, p. 257.
Véase Rawls, John, La justicia como equidad: una reformulacion, Erin Kelly (ed.), Buenos Aires,
Paidoés, 2004, p. 2138.

81 Attas, Daniel, “A Transgenerational Difference Principle” en Gosseries, Axel y Meyer,
Lukas H. (eds.), Intergenerational Justice, Oxford, Oxford University Press, 2009, pp. 189-218.

82 Kavka, asume que “la igualdad (sameness) de estructura genética es, a efectos practicos,
una condicién necesaria de la identidad personal”. Kavka, Gregory, “The Paradox of Fu-
ture Individuals”, Philosophy & Public Affairs, vol. 11, nim. 2, 1982, pp. 93-94. Parfit, por su
parte, sostiene la tesis de la dependencia temporal: “Si una persona particular no hubiera
sido concebida cuando de hecho fue concebida, es de hecho verdad que nunca habria exis-
tido” (Parfit, Derek, Razones y Personas, Madrid, Antonio Machado Libros, 2004).

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1622 IGUALDAD

nado en la reflexion sobre las generaciones futuras, es el llamado “proble-
ma de la no-identidad”. El problema puede plantearse en los siguientes
términos. Supongamos que debemos decidir entre dos politicas, una de las
cuales, A, tendrda un impacto negativo considerable sobre el bienestar o
nivel de vida de personas futuras (aunque sus vidas seran, de todos modos,
dignas de ser vividas). Sin embargo, la adopcion de A también modificara
las condiciones de concepcion vy, por lo tanto, distintas personas viviran en
el futuro a las que hubieran existido de haberse optado por la politica al-
ternativa, B, la que, aunque supone costos ligeramente mayores para quie-
nes vivimos actualmente, no afectara negativamente el nivel de vida de las
personas futuras. Ahora bien, enfrentados con esta decision, y otras cosas
siendo iguales, tenderiamos a creer que tenemos una razén moral para
elegir B, a saber, que si eligiésemos A estariamos causando un dafio a las
personas futuras. Sin embargo, esta creencia es problematica. Si adopta-
mos B, las personas que existen en A nunca hubiesen existido. Por lo tanto,
nuestra eleccion no es peor para ellas. Ahora bien, si nuestra elecciéon no es
perjudicial para nadie ;por qué es objetable moralmente?

Existen distintas alternativas frente a este problema. La primera es, sim-
plemente, aceptar la conclusiéon: no tenemos obligaciones morales hacia las
personas futuras.s?

Una segunda alternativa consiste en cuestionar la relevancia practica del
problema, procurando limitar sus alcances. Asi, por ejemplo, Roberts8
sostiene que a) varios cursos de acciéon pueden llevar a la concepciéon de
una determinada persona y que, por tanto, b) deberiamos restringir el al-
cance del problema de la no-identidad a los casos en que habria sido impo-
sible que concibiéramos a las mismas personas en los dos cursos de accién
considerados.

Gosseries,® por su parte, sefiala otras dos vias para reducir el ambito del
problema. Por un lado, observa que el problema no surge en los supuestos
en que las vidas de las personas futuras no son dignas de ser vividas pues
entonces si podria sostenerse que han sido perjudicadas. Por otro lado,
construye un interesante argumento a partir del hecho de que las genera-
ciones se superponen y de la idea de que hay ciertas obligaciones cuyo

83 Schwartz, Thomas, “Obligations to Posterity” en Obligations to Future Generations, Sikora,
Richard y Barry, Brian (eds.), Temple University Press, Philadelphia, 1978, pp. 3-13.

84 Roberts, Melinda, Child versus Childmaker: Future Persons and Present Duties in Ethics and the
Law. Lanham, MD, Rowman & Littlefield, 1998.

85 Gosseries, Axel, “Intergenerational Justice” en LaFollete. Hugh (ed.), The Oxford Hand-
book of Practical Ethics, Oxford, Oxford University Press, 2003, pp. 459-483.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1623

cumplimento debe ser evaluado al final de nuestras vidas (complete-life 0bliga-
tions). En este sentido, sostiene que aunque sea cierto que, dadas las circuns-
tancias de la no-identidad, nuestras acciones anteriores a la concepcién no
perjudican a las personas futuras, ello no puede utilizarse como excusa para
no realizar acciones después de la concepcion que tiendan al cumplimiento de
nuestras complete-life obligations. Si esto es asi, entonces nuestras complete-life
obligations respecto a la siguiente generaciéon escapan al problema de la no-
identidad. Pero esto no es todo. Si somos capaces de fundar nuestras obli-
gaciones respecto a las generaciones mas remotas en las obligaciones que
tenemos hacia la siguiente generacion (por ejemplo, en base a la idea de
que no deberiamos actuar de modo tal que la siguiente generacién no sea
capaz de cumplir sus propias obligaciones), entonces aquéllas también es-
caparian al problema de la no-identidad.

Una tercera estrategia consiste en desarrollar una nocién alternativa de
dafio que permita eludir el problema de la no-identidad. En efecto, el pro-
blema surge porque nuestro concepto tradicional de dano presupone que la
identidad es constante. Implica una comparacién entre el estado actual de
una persona y el estado contrafactico en que esa misma persona se encontra-
ria de no haber ocurrido la accién danosa. En esta linea, Meyer y Roser®
proponen una concepciéon de dano alternativa a la que denominan “nocion
umbral de dano”. De acuerdo con ella, una accién (u omisiéon) en el mo-
mento tl dana a otra persona solo si el agente causa (o permite) mediante
ella que exista una persona por debajo de un umbral de bienestar normati-
vamente definido o que una persona existente caiga debajo de tal umbral;
atun mas, solo si esta persona no hubiese caido en el estado dafioso si el
agente no hubiera interactuado con ella; y atin mas, solo si el agente, no
pudiendo evitar causar un dafio en este sentido, no lo minimiza.

Una cuarta estrategia frente al problema de la no-identidad consiste en
rechazar la tesis de que una accién es moralmente objetable solo si es per-
judicial para alguien. Esta es la estrategia que persigue Parfit. Sostiene que
para resolver el problema de la no-identidad debe recurrirse a un principio
“que verse sobre la calidad y la cantidad de las vidas que se viven, pero que
no verse sobre lo que es bueno o malo para las personas a las que afectan
nuestros actos”.8’ Tentativamente propone el siguiente principio:

86 Meyer, Lukas H. y Roser, Dominic, “Enough for the Future” en Gosseries, Axel y
Meyer, Lukas H. (eds.), Intergenerational Justice, Oxtord, Oxford University Press, 2009, pp.
219-248; Meyer, Lukas H, “Intergenerational Justice”, The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
(Spring 2010 Edition), Edward N. Zalta (ed.), en http://plato.stanford.edu/archives/spr2010
/entries/justice-intergenerational/.

87 Parfit, Razones y Personas, op. cit., p. 755.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1624 IGUALDAD

Tesis de la Calidad del Mismo Nimero, o C: Si en cada uno de dos resultados posibles vi-
vieran siempre el mismo nimero de personas, seria peor st los que viven resultan menos
favorecidos, o tienen una calidad de vida mas baja, que los que hubieran vivido.88

Parfit reconoce que este principio es insuficiente en la medida que soélo
abarca casos en los que el nimero de personas no varia. Sin embargo, sos-
tiene que necesitamos un principio o conjunto de principios de este tipo
que incluyan decisiones de diferente namero y que impliquen a C.

Sin embargo, rechazar la tesis de que una acciéon es moralmente objeta-
ble solo st es perjudicial para alguien no nos compromete necesariamente
con la ética impersonal®® que propugna Parfit. Puede, por ejemplo, soste-
nerse la siguiente tesis: una accién es moralmente objetable solo si a) es
perjudicial para alguien o b) no satisface las expectativas legitimas de al-
guien o vulnera los derechos de alguien. El desafio de esta estrategia es
mostrar el modo en que una accién puede fracasar en satisfacer las expec-
tativas de alguien o vulnerar los derechos de alguien sin ser perjudicial para
ese alguien y, ademads, hacerlo de un modo que responda a los casos del
problema de la no-identidad.?® Esta es la via que siguen, entre otros, Kav-
ka,"" Woodward,?? Smolkin,? Kumar% y Reiman.%

2. Principios de justicia intergeneracional

En el apartado anterior, discutimos algunos problemas que ponen en cues-
tion la posibilidad misma de una teoria de la justicia intergeneracional y
analizamos algunas de las formas en que puede hacerse frente a tales desaf-

88 Parfit, Razones y Personas, op. cit., p. 623.

89 Una teoria impersonal rechaza lo que se conoce como “person-affecting view” o “person-
affecting restriction”. La idea basica de este enfoque es que una accién o estado de cosas no
puede ser malo si no es malo para alguien.

9 Parfit no niega esta posibilidad. Sin embargo, argumenta que el problema de la no-
identidad no puede resolverse apelando tnicamente a los derechos de las personas y que,
por lo tanto, necesitamos un principio tipo C. Parfit, Razones y Personas, op. cit., pp. 628-633.

91 Kavka, “The Paradox of Future Individuals”, op. cit.

92 Woodward, James, “The Non-identity Problem”, Ethics, vol. 96, nam. 4, 1986, pp.
804-831.

9 Smolkin, Doran, “Toward A Rights-Based Solution to the Non-identity Problem”,
Journal of Social Philosophy, vol. 30, nam. 1, 1999, pp. 194-208.

94 Kumar, Rahul, “Who Can Be Wronged?”, Philosophy and Public Affairs, vol. 31, ntm. 2,
2003, pp. 99-118.

9 Reiman, Jeffrey, “Being Fair to Future People: The Non-Identity Problem in the Orig-
inal Position”, Philosophy and Public Affairs, vol. 35, ntim. 1, 2007, pp. 69-92.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1625

ios. En este apartado, asumiremos que tenemos obligaciones de justicia
para con las generaciones futuras y nos centraremos en la cuestion de cual
es el contenido de tales obligaciones. Por supuesto, ambos conjuntos de
problemas no son independientes: el modo en que respondamos a los desaf-
ios escépticos presumiblemente afectard el contenido de los principios de
justicia que defendamos. Asi, por ejemplo, algunos autores sostienen que
tales problemas tienen su raiz en los presupuestos basicos del marco liberal
y que el comunitarismo estd en mejores condiciones para dar cuenta de
nuestras obligaciones con las generaciones futuras.’

Enlo que sigue, intentaremos analizar brevemente el modo en que dife-
rentes teorias de la justicia abordan el problema de la justicia intergenera-
cional, aunque nuestra atencién estara centrada principalmente en el libe-
ralismo igualitario y, en particular, en la teoria de la justicia de Rawls.

A. El enfoque utilitarista

El UTILITARISMO enfrenta serios problemas en el ambito intergeneracio-
nal. Por un lado, parece imponer severos sacrificios a la generacién actual.
En efecto, dada la naturaleza productiva del capital, si renunciamos al con-
sumo de cierto capital ahora y, en lugar de ello, lo invertimos, es posible
que arroje mayores beneficios en el futuro. Asi, como sefiala Rawls, “la
doctrina utilitarista nos lleva a exigir grandes sacrificios a las generaciones
mas pobres, en favor de las mayores ventajas de las generaciones posterio-
res que estan mejor situadas”.?” Una de las formas en que puede evitarse
esta conclusion es apelando a una tasa de descuento social. La idea basica
es que la importancia moral de los sucesos futuros, especialmente beneficios
y pérdidas, disminuye a una tasa de n por ciento por ailo. Esta es una con-
cepcién comun entre los economistas. Sin embargo, es una idea altamente
controvertida, tanto por su justificaciéon desde el punto de vista filoséfico
como por sus implicancias practicas.? Ya Sidgwick arguy6 en su contra,

96 Para una defensa del comunitarismo en el contexto intergeneracional: De-Shalit, y
Thompson, Janna, “Identity and Obligation in a Transgenerational Polity” en Gosseries,
Axel y Meyer, Lukas H. (eds.), Intergenerational jJustice, Oxford, Oxford University Press, 2009,
pp- 167-188.

97 Rawls, A Theory of Justice, op. cit., p. 325

98 Hay una vasta bibliografia sobre la tasa de descuento social. Véase, entre otros: Cow-
en, T. y Parfit, Derek, “Against the Social Discount Rate” en Laslett, P. y Fishkin, J. (eds.),
Justice Between Age Groups and Generations, New Haven/London, Yale University Press, 1992,
pp- 144-161; Portney, Paul R. y Weyant, John P., Discounting and Intergenerational Equity. Re-
sources for the Future, Washington, 1999; Revesz, Richard L. “Environmental Regulation,
Cost-Benefit Analysis, and the Discounting of Human Lives”, Columbia Law Review, vol. 99,
1999, pp. 941-1017; Weisbach, David y Sunstein, Cass R. “Climate Change and Discount-

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1626 IGUALDAD

sosteniendo que “el momento en que un hombre existe no puede afectar el
valor de su felicidad desde un punto de vista universal; los intereses de la
posteridad deben concernir a un utilitarista tanto como los intereses de sus
contemporaneos”.? Por otro lado, esta idea lleva a una serie de consecuen-
clas contraintuitivas que pueden agruparse bajo el rotulo comtn de “dicta-
dura del presente”.1% Un ejemplo clasico es el de Parfit.!9! Supongamos
que estamos considerando cémo deshacernos de un modo seguro de ciertos
desechos nucleares. Si creemos en la tasa de descuento social, nos preocu-
paremos por la seguridad s6lo en el futuro mas préoximo. No nos afectara el
hecho de que haya desechos nucleares que permaneceran radioactivos
durante miles de afios. A una tasa de descuento del cinco por ciento, una
muerte el ano proximo cuenta como mas de mil millones de muertes de-
ntro de 500 afios. Segin este modo de pensar, entonces, las catastrofes en
el futuro mas lejano pueden considerarse ahora moralmente insignificantes.

Un segundo modo en que puede evitarse la conclusion de que la genera-
cion presente debe realizar grandes sacrificios por las generaciones futuras
consiste en apelar al principio de utilidad marginal decreciente.!2 En este
sentido, puede argtirse que, dado que, presumiblemente, las generaciones
futuras seran mas ricas, la utilidad marginal de la conservacion de recursos es
menor. La idea de la utilidad marginal decreciente es frecuentemente utiliza-
da para introducir preocupaciones por la distribucion de recursos en térmi-
nos agregativos. Sin embargo, no esta claro que esta idea puede evitar la
exigencia de graves sacrificios para las generaciones presentes, especialmente
teniendo en cuenta el caracter indefinido del nimero de generaciones futu-
ras, ni que pueda dar cuenta de la razén por la que esta exigencia nos parece
injusta -creencia vinculada directamente con la distribucion.

ing the Future: A Guide for the Perplexed”, Reg-Markets Ctr. WorkingPaper, ntm. 08-19,
2008), en Ahttp://ssrn.com/abstract=1223448.

99 Sidgwick, Henry, The Methods of Ethics, London, Macmillan, 1907, p. 414.

100 Alvarez-Cuadrado y Van Long ofrecen la siguiente definicién informal de dictadura
del presente: “La dictadura del presente significa que cualquier modificacién en los niveles de
utilidad de las generaciones del futuro remoto es incapaz de revertir el ranking de bienestar
de dos lineas temporales de utilidad” Alvarez-Cuadrado, Francisco y Van Long, Ngo, “A
Mixed Bentham-Rawls Criterion for Intergenerational Equity: Theory and Implications”,
Journal of Environmental Economics and Management, vol. 58, niim. 2, 2009, pp. 154—168.

101 Parfit, Reasons and Persons, op. cit., p. 618.

102 F] principio de utilidad marginal decreciente ha sido utilizado como justificacion de la
tasa de descuento social. Sin embargo, como sefiala Parfit, esto es un error. “La razén para
descontar estos beneficios futuros no es que vayan mas lejos en el futuro, sino que iran a
personas mas favorecidas. Aqui como en todas partes deberiamos decir lo que queremos
decir. Y la correlacion es otra vez imperfecta” Parfit, Reasons and Persons, op. cit., p. 817.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas


http://ssrn.com/abstract=1223448

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1627

B. El enfoque libertario

El libertarismo también enfrenta serias dificultades para dar cuenta de
nuestras obligaciones con las generaciones futuras. En este sentido, Barry
observa que si “cualquier intento por redistribuir recursos entre contem-
poraneos a efectos de obtener un estado de cosas deseado es ilegitimo, en-
tonces, presumiblemente, y por las mismas razones, cualquier accién colec-
tiva que pretenda distribuir recursos a través del tiempo ha de caer bajo la
misma prohibicién”.103

Sin embargo, varios autores han intentado desarrollar una teoria liber-
taria de la justicia intergeneracional. Se pueden distinguir aqui dos enfo-
ques generales. Un primer enfoque procura defender la idea de que el sis-
tema de mercado y propiedad privada, sin interferencia gubernamental,
defendera mejor los intereses de las generaciones futuras que sistemas al-
ternativos. El argumento,!%* expuesto sintéticamente, es que el valor de la
propiedad incluye a sus valores futuros descontados. Un recurso es mas
valioso hoy si tendra mayor valor para las generaciones futuras. Por lo tan-
to, existe un incentivo para que los propietarios preserven su valor. El go-
bierno, por su parte, puede no tener tales incentivos: las generaciones futu-
ras no votan y, por ende, los politicos pueden no considerar sus intereses.
Siguiendo estas lineas, los defensores del “ambientalismo de libre mercado”
han argumentado que el sistema de propiedad privada es la mejor manera
de proteger los recursos para las futuras generaciones.!%

Un segundo enfoque consiste en recurrir a la condicién lockeana para
justificar limites a los derechos de propiedad contemporaneos en beneficio
de las generaciones futuras. En su Segundo Tratado sobre el Gobierno Civil, Loc-
ke establece como restriccion a la apropiacion de recursos, que “suficiente y

103 Barry, Liberty and Justice, op. cit., p. 246.

104 Fsta es una breve reconstrucciéon que realiza Solum, Lawrence B., “To Our Chil-
dren's Children: The Problems of Intergenerational Ethics”, Loyola of Los Angeles Law Review,
vol. 35, 2001, pp. 163-223.

105 Véase, por ejemplo, Epstein, Richard, “Justice Across Generations” en Laslett, P. y
Fishkin, J. (eds.), Justice Between Age Groups and Generations, New Haven/London,Yale Univer-
sity Press, 1992, pp. 144-161; Anderson, Terry L. y Leal, Donald R., Free Market Environmen-
talism, New York, Palgrave, 2001. Para una evaluacién critica, Daly, Herman.
“Free- market environmentalism: Turning a good servant into a bad master”, Critical Review:
A FJournal of Politics and Society, vol. 6, nim. 2-3, 1992, pp. 171-183; Menell, Peter
S., “Institutional Fantasylands: From Scientific Management to Free Market Environmen-
talism” en Haward Journal of Law and Public Policy, vol. 15, 1992; Wolf, Clark, “ Markets,
Justice, and the Interests of Future Generations”, Ethics and the Environment, vol. 1, ndm. 2,

1996, pp. 153-175 .

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1628 IGUALDAD

de tan buena calidad” sea dejado para los demas.!06 Si este “los demas”
incluye a las generaciones futuras, entonces se abre la posibilidad de que
existan restricciones a los derechos de propiedad contemporaneos para
dejar “suficiente y de tan buena calidad para las generaciones futuras”. Asi,
por ejemplo, Arneson, aplicando la proviso al contexto intergeneracional,
sostiene que “La legitimidad continuada de la propiedad privada desde el
punto de vista de la propiedad de uno mismo depende de que cada genera-
cién sucesiva obtenga el equivalente a su parte per capita de tierra no me-
jorada ni degradada”.!07 Esta es la linea que siguen, entre otros, Elliot,108
Arneson,!% Wolf,!10 Steiner y Vallentyne .11

C. La aproximacion rawlsiana: el principio de ahorro justo

Como hemos visto, el problema de la justicia entre generaciones lleva a
Rawls a introducir ciertas modificaciones en la posicion original con el
objeto de salvar el problema de la imposibilidad de la cooperacién, dotan-
do a las partes de motivos para el ahorro. Ahora bien, supuesto que las
partes tienen motivos para el ahorro, ;cudl es el principio de ahorro que
elegirian en la posicion original? O, en otros términos, jcual es el principio
de ahorro justo? En Teoria de la Justicia, Rawls defiende un modelo de “dos
etapas”. En una primera etapa, se exige una tasa de ahorro positiva. Sin
embargo, la tasa no es necesariamente constante a lo largo del tiempo. Por
el contrario, “cuando la situacién es de pobreza y el ahorro dificil, se pen-

106 “Aunque la tierra y todas las criaturas inferiores sean comunales a todos los hombres,
sin embargo cada hombre una tiene 'propiedad' en su propia 'persona’. La 'labor' de su
cuerpo vy el 'trabajo' de sus manos, podriamos decir que son suyos por propiedad. Cualquier
cosa, entonces, que saque del estado en que la naturaleza la ha producido y dejado, modi-
ficandola por su labor y anadiéndole algo que le es propio, de tal forma se ha convertido en
su propiedad [...] Por ser este 'trabajo' propiedad incuestionable del trabajador, ningan
hombre excepto ¢l tiene derecho a lo que una vez le agrego6 a la cosa, al menos cuando queden
bienes comunales suficientes, y de tan buena calidad, para los demds”. Locke, John, Segundo Ensayo sobre
Gobierno Civil, Buenos Aires, Losada, 2003, p. 23.

107 Arneson, Richard, “Lockean Self-Ownership: Towards a Demolition”, Political Studies,
vol. 39, 1991, pp. 53.

108 Flliot, R., “Future Generations, Locke's Proviso and Libertarian Justice”, Founal of Ap-
plied Philosophy, vol. 3, 1986, pp. 217-227.

109 Arneson, “Lockean Self-Ownership”, op. cit.

110 Wolf, Clark, “Contemporary Rights, Lockean Provisos and the Interests of Future
Generations”, Ethics, vol. 105, 1995, pp. 791-818.

1 Steiner, H. y Vallentyne, P., “Libertarian Theories of Intergenerational Justice” en
Gosseries, Axel y Meyer, Lukas H. (eds.), Intergenerational jJustice, Oxford, Oxford University
Press, 2009, pp. 50-76.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1629

sard en una tasa de ahorro mas bien baja, mientras que en una sociedad
opulenta pueden especificarse mayores porcentajes de ahorro, dado que
entraflan un sacrificio menor”.!'2 En una segunda etapa, una vez que han
sido establecidas instituciones justas y que las libertades basicas han sido
efectivamente alcanzadas, la acumulacion neta exigida cae a cero. En cual-
quier caso, debe tenerse en cuenta que “los principios justos de ahorro se
aplican a lo que una sociedad debe ahorrar como principio de justicia: si
sus miembros desean ahorrar por otras razones, esto ya es otro asunto”.!13
Esto es, los principios de justicia establecen niveles minimos de ahorro pero
permiten un ahorro mayor.

Este enfoque suscita una serie de interrogantes. Un primer conjunto de
problemas se refieren al argumento a partir de la posicion original. Paden
sostiene, en este sentido, que existe una cierta “inconsistencia interna” en-
tre el argumento y su conclusion (el principio de ahorro justo). En efecto, st
las partes ahorran motivadas por su propio interés o por el de sus descen-
dientes, entonces ¢por qué el objetivo del ahorro es el establecimiento de
Instituciones justas? ipor qué no exigir ahorrar mas alla de este objetivo?
La soluciéon de Paden se basa en dos tesis: a) el principio de ahorro justo es,
como senala el propio Rawls, “una interpretacion, obtenida en la posicién
original, del deber natural, previamente aceptado, de sostener y fomentar
las instituciones justas”, y b) las partes en la PO poseen un sentido de la
justicia que constituye una fuente independiente de motivaciéon que los
llevard a adoptar el deber natural de justicia. Wall, por su parte, nota una
inconsistencia similar. Sin embargo, su solucién es radicalmente distinta:
debemos rechazar el principio de ahorro justo de dos-niveles y sustituirlo
por un principio que exija un proceso de acumulacion indefinido.

Un segundo conjunto de problemas se refieren a las relaciones entre el
principio de la diferencia y el principio de ahorro justo. Rawls sostiene, al
comienzo de su exposicién sobre el tema, que el principio de la diferencia
no resulta aplicable en el marco de la justicia entre generaciones. En este
sentido, argumenta que

No existe forma alguna para las generaciones posteriores de mejorar la situacién me-
nos afortunada de la primera generacién. Por ello, el principio de la diferencia no es
aplicable al problema de la justicia entre generaciones y pareceria implicar, si algo,
que no debe ahorrarse en absoluto. Por lo tanto, el problema del ahorro debe abor-
darse de otro modo.!1*

112 Rawls, A Theory of Justice, op. cit., p. 327.
113 Rawls, A4 Theory of Justice, op. cit., p. 328.
114 Rawls, A Theory of Justice, op. cit., p. 291.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1630 IGUALDAD

En este pasaje, Rawls esboza dos lineas argumentales. Por un lado, afirma
que la situacion de la primera generaciéon, que presumiblemente serd la
menos aventajada, no puede mejorarse. Una forma de interpretar este
argumento es que, dada la imposibilidad de cooperaciéon, no corresponde
la aplicacion de principios de justicia (ver ut supra). Sin embargo, esta inter-
pretacion debe rechazarse pues entonces el argumento no funcionaria so-
lamente contra el principio de la diferencia sino contra cualquier principio
de justicia y esta no es la intenciéon de Rawls. Una segunda forma de inter-
pretarlo es la siguiente: si la situacién de quienes estan peor no puede mejo-
rarse, entonces el razonamiento maximin no puede aplicarse. Sin embargo,
esto es manifiestamente falso pues, aunque no puede mejorarse, la situacién
de la primera generacion puede empeorarse ain mas. Este es el caso si se le
exige una tasa de ahorro positiva. La segunda linea argumental parte, pre-
cisamente, de este hecho: dado que la primera generacion es la mas des-
aventajada y que ahorrar la perjudicaria, el principio de la diferencia con-
duce a que no se ahorre en absoluto. Aunque la afirmacién sea correcta,!1?
este argumento no esta exento de problemas. En efecto, no parece racional
que, otras cosas siendo iguales, las partes utilicen un principio de toma de
decisiones en el ambito intrageneracional (i.e, el principio maximin) y otro
distinto en el ambito intergeneracional.

Las tensiones a nivel del razonamiento de las partes en la posicion origi-
nal parecen replicarse en los principios que adoptan en consecuencia. En
efecto, el principio de ahorro justo obliga a ahorrar hasta tanto se establez-
can las instituciones justas y se garanticen las libertades basicas. Pero, pre-
sumiblemente, esto perjudicara a quienes estan peor. Rawls sostiene expli-
citamente que “En cualquier generacién las expectativas de los menos
aventajados han de ser maximizadas, sujetandolas a la condicién de dejar
de lado los ahorros que fuesen reconocidos. Asi, la institucién del principio
de la diferencia viene limitada por el principio del ahorro”.!6 :Qué justifi-
ca esta prioridad? Wall considera que se trata de una consecuencia directa
del abandono del razonamiento maximin. En este sentido, sostiene que,
una vez que se rechaza aquél, dos consideraciones entran en juego en la
posicion original: 1) Las partes saben que cuanto menor el nivel de desarro-
llo ahorrar mas dificil es ahorrar 2) Las partes acordarian un programa de

115 Murrell argumenta que, con los presupuestos de Teoria de la Fusticia (i.e., interés por el
bienestar de nuestros descendientes inmediatos) las partes en la PO decidirian ahorrar.
Murrell, Peter S., “The Use of Maximin Principle As a Criterion for Just Saving”, The Scan-
dinavian Journal of Economics, vol. 82, 1980, pp. 15-24.

116 Rawls, A Theory of Fustice, op. cit., 331.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1631

ahorros que impusiera pequefios costos a una generacion si ha de resultar
en grandes beneficios para una generacién adyacente. Sin embargo, nada
hay en estas consideraciones que conduzca al principio de dos-etapas que
defiende Rawls. Por lo tanto, sostiene que la tesis de que la justicia nunca
requiere ahorros mas alla del nivel basico (esto es, en la segunda etapa) es
falsa. Las partes en la posicion original acordaran, en cambio, un principio
que exige a las generaciones en niveles mas bajos de desarrollo ahorrar
menos y a tasas mas bajas; pero que no prohibe, y de hecho requiere, algo
de ahorro por parte de las generaciones anteriores y menos aventajadas
para el beneficio de generaciones posteriores y mas aventajadas. Se trata de
un principio de justicia distributiva que otorga mayor peso a las “deman-
das” de los miembros de las generaciones mas desaventajadas; pero que, no
obstante, requiere de ellas que ahorren para el beneficio de generaciones
posteriores y mas aventajadas. A este principio lo llama “principio de aho-
rro prioritarista”.!’

Meyer sostiene que puede interpretarse la teoria de Rawls como una te-
oria suficientista de justicia intergeneracional.!!® Como senalamos mas
arriba, Meyer sostiene que para solucionar el problema de la no-identidad
debe recurrirse a una nocién alternativa de dafio, que denomina “nocién
umbral de dafio”. Argumenta, ademas, que existen buenas razones para
fijar el umbral en términos suficientistas. En este orden de cosas, sugiere
que puede leerse a Rawls desde esta optica (lo que, entre otra cosas, expli-
caria el apartamiento del razonamiento maximin). En particular, Rawls
estableceria el umbral relevante para juzgar las obligaciones de quienes
actualmente vivimos con las generaciones futuras en funcion de “las condi-
clones necesarias para establecer y preservar una estructura basica justa a
lo largo del tiempo™.

Gosseries adopta un enfoque totalmente distinto para justificar la prio-
ridad del principio de ahorro justo sobre el principio de la diferencia.!!¥ En

117 Para una descripcién general del priotarismo: Parfit, Derek, “Equality and Prioriy”,
Ratio, vol. 10, pp. 202—21. Para una defensa del priotarismo entre generaciones: Adler,
Matthew D., “Future Generations: A Prioritarian View”, Scholarship at Penn Law. Paper 293,
2009, en http://Isr.nellco.org/upenn_wps/293.

118 Meyer, Lukas H., “Intergenerational Justice”. op. ¢cit. Para una aproximacion a la no-
ciéon de suficientismo. Casal, Paula, “Why Sufficiency Is Not Enough”, Ethics, vol. 117,
2007, pp. 296-326. Para una defensa del suficientismo en el contexto intergeneracional:
Meyer, Lukas H. “Intergenerational Justice”. op. ¢it.; Meyer, Lukas H. y Roser, Dominic.
“Enough for the Future”,. op. cit.; Rendall, M., “Non-Identity, Sufficiency and Exploita-
tion”, Journal of Political Philosophy, vol. 19, 2011, pp. 229-247.

119 Para la posicion de Gosseries sobre el tema, véase Gosseries, Axel, “What Do We
Owe to Next Generation(s), Loyola of Los Angeles Law Review, vol. 35, 2001, pp. 293-354;

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas


http://lsr.nellco.org/upenn_wps/293

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1632 IGUALDAD

primer lugar, considera que el argumento que Rawls esgrime explicitamen-
te para abandonar el criterio maximin en el contexto intergeneracional
“esta lejos de ser robusto”. El desafio, entonces, consiste en ofrecer una
justificacion plausible de la etapa de acumulacién a pesar de que perjudica
a quienes estan peor (tanto intra como intergeneracionalmente). En este
orden de ideas, Gosseries sostiene que la etapa de acumulacion esta justifi-
cada en virtud de la prioridad de la libertad; argumenta que “la razén por
la que una violaciéon del principio igualitario es permisible en la fase de
acumulacién tiene que ver con el objetivo de establecer tan pronto como
sea posible las instituciones capaces de proteger las libertades personales
basicas y con la prioridad de este objetivo”3.120 La interpretacion de Gosse-
ries tiene dos ventajas. En primer lugar, justifica el punto en el que Rawls
fija el paso de una etapa a la otra. En segundo lugar, parece eliminar las
tensiones entre el plano intra e intergeneracional, ya que las partes son
conducidas al principio de ahorro justo y a los dos principios de justicia
razonando del mismo modo. Sin embargo, Gosseries considera que, dada
esta justificacién, es necesaria una reforma del principio de ahorro justo
rawlsiano. Como vimos, en la segunda etapa el principio rawlsiano no exi-
ge pero tampoco prohibe el ahorro. Para Gosseries, en cambio, tanto el
ahorro como el desahorro deben prohibirse una vez que se garantizaron
efectivamente las libertades basicas. En efecto, satisfecho el objetivo de
defender las libertades basicas, no parece haber ninguna justificacién para
apartarse del igualitarismo maximin.

V. BIBLIOGRAFIA

1. Bibliografia Seleccionada

ADLER, Matthew D., “Future Generations: A Prioritarian View”, Scholar-
ship at Penn Law. Paper 293, 2009, en: hitp://Isr.nellco.org/
upenn_wps/293.

Gosseries, Axel, “Theories of Intergenerational Justice”, S.4.P.LEN.S (Online), vol. 1, nim.
1, 2008, en http://sapiens.revues.org/165; y, Gaspart, I'. & Gosseries, Axel, “Are Generational
Savings Unjust?”, Politics, Philosophy & Economics, vol. 6, nim. 2, 2007, pp. 193-217.

120 Gosseries, “Theories of Intergenerational Justice”, op. cit., p. 68.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1633

ALEGRE, Marcelo, “Extreme Poverty in a Wealthy World: What Justice
Demands”, Pogge, Thomas (ed.), Freedom from Poverty as a Human
Right. Oxford, Oxford University Press, 2007.

, lgualdad, Derecho y Politica, México, Fontamara, 2010.

ANDERSON, Elizabeth S., “What Is the Point of Equality?”, Ethucs, vol. 109,
nam. 2, 1999.

ARNESON, Richard, “Equality and Equal Opportunity for Welfare”, Philo-
sophical Studies, vol. 56, num. 1, 1989.

ATTAS, Daniel, “A Transgenerational Difference Principle” en Gosseries,
Axel y Meyer, Lukas H. (eds.), Intergenerational Justice, Oxford Uni-
versity Press, Oxford, 2009.

BARRY, Brian, “Circumstances of Justice and Future Generations”, Obliga-
tions lo Future Generations, Sikora, Richard y Barry, Brian (eds.),
Temple University Press, Philadelphia, 1978.

, Liberty and Justice, Clarendon Press, Oxford, 1991.

BEITZ, Charles, “Cosmopolitan Ideals and National Sentiment”, Fournal of
Philosphy, vol. 80, 1983.

, Political Theory and International Relations, Princeton, Princeton Uni-
versity Press, 1979

BLAKE, Michael, “Distributive Justice, State Coercion and Autonomy”,
Philosophy and Public Affairs, vol. 30, 2001.

BOXILL, Bernard, “Global Equality of Opportunity and National Integri-
ty”, Social Philosophy and Policy, vol. 5, 1987.

BUCHANAN, Allen, Fustice, Legitimacy and Self Determination, Oxford, Oxford
University Press, 2004.

CANEY, Simon, “Cosmopolitan Justice and Equalizing Opportunities” en
Pogge, Thomas (ed.), Global Justice, Malden, Blackwell Publishing,
2003.

CASAL, Paula, “Why Sufficiency Is Not Enough”, Ethics, vol. 117, 2007.

COHEN, Joshua y SABEL, Charles, “Extra Republicam Nulla Justicia?”,
Philosophy and Public Affairs, vol. 36, 2006.

DE-SHALIT, y THOMPSON, Janna, “Identity and Obligation in a
Transgenerational Polity” en Gosseries, Axel y Meyer, Lukas H.
(eds.), Intergenerational Justice. Oxtord University Press, Oxford, 2009.

DWORKIN, Ronald, Justice for Hedgehogs. Cambridge, Massachusetts, Belk-
nap Press of Harvard University Press, 2011.

, Sovereign Virtue: The Theory and Practice of Equality. Cambridge, Mas-
sachusetts, Harvard University Press, 2000.
ELLIOT, R., “Future Generations, Locke's Proviso and Libertarian Justice”,

Founal of Applied Philosophy, vol. 3, 1986.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1634 IGUALDAD

EPSTEIN, Richard, “Justice Across Generations” en Laslett, P. y Fishkin, J.
(eds.), FJustice Between Age Groups and Generations, Yale University Press,
New Haven/London, 1992.

FREEMAN, Samuel, Rawls. Oxon, Routledge, 2007.

GASPART, F. & GOSSERIES, Axel, “Are Generational Savings Unjust?”,
Politics, Philosophy & Economics, vol. 6, nam. 2, 2007.

GILABERT, Pablo, From Global Poverly to Global Equality, Oxford,Oxford Uni-
versity Press, 2012.

GOSSERIES, Axel, “Intergenerational Justice” en LaFollete, Hugh (ed.), The
Oxford Handbook of Practical Ethics. Oxford University Press, Oxford,
2003.

, “On Future Generation’s Future Rights” en The Journal of Political
Philosophy, vol. 16, nam. 4, 2008.

, “Theories of Intergenerational Justice” en S.A.P.LEN.S (Online),
vol. 1, ntm. 1, 2008. URL: http://sapiens.revues.org/ 165.

, “What Do We Owe to Next Generation(s)”, Loyola of Los Angeles
Law Review, vol. 35, 2001.

GUARIGLIA, Osvaldo, “Enforcing Economic and Social Human Rights” en
Pogge, Thomas (ed). Freedom from Poverty as a Human Right, Oxford,
Oxford University Press, 2007.

, En camino de una justicia global, Madrid, Marcial Pons, 2010.

HEYD, David. “A Value or an Obligation? Rawls on Justice to Future
Generations” en Gosseries, Axel y Meyer, Lukas H. (eds.), Intergen-
erational Justice. Oxford University Press, Oxford, 2009.

KAVKA, Gregory, “The Paradox of Future Individuals”, Philosophy & Public
Affairs, vol. 11, nam. 2, 1982.

KUMAR, Rahul, “Who Can Be Wronged?”, Philosophy and Public Affairs, vol.
31, num. 2, 2003.

KYMLICKA, Will, Contemporary Political Philosophy, 2a. Ed., Oxford Universi-
ty Press, USA, 2002.

MECKLED-GARCIA, Saladin, “On the Very Idea of Cosmopolitan Justice”,
Journal of Political Philosophy, vol. 16, 2008, pp. 245-271.

MEYER, Lukas H, “Intergenerational Justice” en The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, 2010. En hitp://plato.stanford.edu/archives/spr2010/entries
/justiceintergenerational/'.

MEYER, Lukas H. y ROSER, Dominic, “Enough for the Future” en
Gosseries, Axel y MEYER, Lukas H. (eds.), Intergenerational JJustice,
Oxford University Press, Oxford, 2009.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas


http://sapiens.revues.org/165

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1635

MILLER, David, National Responsibility and Global Justice, Oxford University
Press, 2007.

MOELLENDOREF, Darrell, Cosmopolitan Jfustice, Boulder, Westview Press,
2002.

, Global Inequality Matters, Basingstoke, Palgrave Macmillan, 2009.
MONTERO, Julio, “Do Affluent Countries Violate the Human Rights of the

Global Poor?”, Global Justice: Theory, Practice, Rhetoric, vol. 3, 2010.
NAGEL, Thomas, “The Problem of Global Justice”, Philosophy and Public

Affairs, vol. 33, 2005.

, Equality and Partiality, Oxford University Press, New York, 1991.
NOZICK, Robert, Anarchy, State, and Utopia. Basic Books, New York, 1974.
PARFIT, Derek, Equality or Priority?, Kansas, University of Kansas, 1995.

, Razones y Personas, Madrid, Antonio Machado Libros, 2004.
PATTEN, Allan, “Should We Stop Thinking about Poverty in Terms of

Helping the Poor?”, Ethics and International Affairs, vol. 19, 2005.
POGGE, Thomas, “Can the Capability Approach Be Justified?”, Philosophi-

cal Topics, vol. 30, nam. 2, 2002.

, Realizing Rawls. Ithaca, Cornell University Press, 1989, tercera

parte.

RAWLS, John, 4 Theory of Justice, Revised Edition. Cambridge, Massachu-
setts, Harvard University Press, 1999.

, The Law of Peoples with “The Idea of Public Reason Revisited”, Cam-

bridge, Mass., Harvard University Press, 1999.

REIMAN, Jeffrey, “Being Fair to Future People: The Non-Identity Problem
in the Original Position”, Philosophy and Public Affairs, vol. 35, nim.
1, 2007.

RIVERA LOPEZ, Eduardo, “Pobreza global y conocimiento empirico”,
Revista Latinoamericana de Filosofia, vol. XXXIII, 2007.

SANGIOVANNI, Andrea, “Global Justice, Reciprocity and the State”, Philos-
ophy and Public Affairs, vol. 35, 2007.

SCHWARTZ, Thomas, “Obligations to Posterity” en Sikora, Richard y Barry,
Brian (eds.), Obligations to Future Generations, Temple University Press,
Philadelphia, 1978.

SEN, Amartya, “Equality of What?”. The Tanner Lectures on Human
Values, 1979 en Rawls, John, y McMurrin, Sterling M., Liberty,
Equality, and Law: Selected Tanner Lectures on Moral Philosophy. Universi-
ty of Utah Press, Salt Lake City, 1987.

SHUE, Henry, Basic Rights: Subsistence, Affluence and US Foreign Policy, Prince-
ton, Princeton University Press, 1996.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
1636 IGUALDAD

SMOLKIN, Doran, “Toward A Rights-Based Solution to the Non-identity
Problem”, Journal of Social Philosophy, vol. 30, nam. 1, 1999.
SOLUM, Lawrence B. “To Our Children's Children: The Problems of In-
tergenerational Ethics”, Loyola of Los Angeles Law Review, vol. 35,

2001.

STEINER, H. y VALLENTYNE, P., “Libertarian Theories of Intergenera-
tional Justice” en Gosseries, Axel y Meyer, Lukas H. (eds.), Intergen-
erational Justice. Oxtord University Press, Oxford, 2009.

TEMKIN, Larry, Inequality, Oxford University Press, New York, 1993.

WALDRON, Jeremy, “Basic Equality” (December 5, 2008) en NYU School of
Law, Public Law Research Paper, ndm. 08-61, en SSRN: http://ssrn.com
/abstract=1311816.

WOLF, Clark, “ Markets, Justice, and the Interests of Future Generations”,
Ethics and the Environment, vol. 1, nam. 2, 1996.

, “Contemporary Rights, Lockean Provisos and the Interests of
Future Generations”, Ethics, vol. 105, 1995.

WOODWARD, James, “The Non-identity Problem”, Ethics, vol. 96, ntm. 4,

1986.

2. Lecturas de Apoyo

ABIZADEH, Arash, “Cooperation, Pervasive Impact and Coercion: On the
Scope (not Site) of Distributive Justice”, Philosophy and Public Affairs,
vol. 35, 2007.

BARRY, Christian, VALENTINI, Laura, -Egalitarian Challenges to Global
Egalitarianism: A Critique”, Review of International Studies, vol. 35,
20009.

BEITZ, Charles, “International Liberalism and Distributive Justice: A Sur-
vey of Recent Thought”, World Politics, vol. 51, 1999.

BLAKE, Michael, “International Justice”, Stanford Encyclpedia of Philosophy.
2005, en http://plato.stanford.edu/entries /international-justice/.

BUCHANAN, Allan, Fustice, Legitimacy and Self-Determination: Moral Foundations
Jor International Law, Oxford, Oxford University Press, 2004.

CANEY, Simon, Fustice Beyond Borders, Oxford, Oxford University Press,
2005 (especialmente, capitulo 4).

GARGARELLA, Roberto, Las teorias de la Justicia después de Rawls, Paidos,
1999.

GILABERT, Pablo, From Global Poverty to Global Equality, Oxford, Oxford
University Press, 2012.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=3796
ALEGRE / MONTERO / MONTI 1637

GOSSERIES, Axel y MEYER, Lukas H. (eds.), Intergenerational Justice, Oxford
University Press, Oxford, 2009.

GOSSERIES, Axel, “Theories of Intergenerational Justice”, S.A.P.LEN.S
(Online), Vol. 1,ntm. 1, 2008, en Attp://sapiens.revues.org/165 .

GUARIGLIA, Osvaldo, En camino de una justicia global, Madrid, Marcial Pons,
2010.

KYMLICKA, Will, Contemporary Political Philosophy, 2a. Ed., Oxford, Oxford
University Press, 2002.

MEYER, Lukas H., “Intergenerational Justice”, The Stanford Encyclopedia of
Philosophy, 2010, en http://plato.stanford.edu/archives/spr2010/entries/
Justiceintergenerational/.

MILLER, David, National Responsibility and Global Justice. Oxford, Oxford
University Press, 2007.

MOELLENDORF, Darrell, Global Inequality Maiters, Basingstock, Palgrave
Macmillan, 2009.

NINO, Carlos, Etica y derechos humanos, 2a. ed., Astrea, Buenos Aires, 1989,

POGGE, Thomas (ed.), Freedom from Poverty as a Human Right. Oxford, Oxford
University Press, 2007.

POGGE, Thomas (ed.), Global Fustice. Oxford, Blackwell Publishing, 2003.

, Human Rights and World Poverty, Cambridge, Polity Press, 2002.

SANGIOVANNI, Andrea, “Global Justice, Reciprocity and the State”, Philos-
ophy and Public Affairs, vol. 35, 2007.

SOLUM, Lawrence B., “To Our Children's Children: The Problems of
Intergenerational Ethics”, Loyola of Los Angeles Law Review, vol. 35,
2001.

TAN, Kok-Chor, Fustice Without Borders: Cosmopolitanism, Nationalism and Patri-
otism. Cambridge, Cambridge University Press, 2004.

WoLF, Clark, “Intergenerational Justice” en Frey, R. G. y Welmann,
Christopher H. (eds.), A Companion to Applied Ethics, Blackwell Pub-
lishing, Malden, MA, 2003.

DR © 2015. Universidad Nacional Autdénoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas





