
733

LA REFORMA AL ARTÍCULO 40 CONSTITUCIONAL DE 2012

José Luis Soberanes Fernández

Sumario: I. Introducción. II. La reforma constitucional de 2012. 
III. La cuestión de fondo. IV. Conclusión. 

I. Introducción

El 30 de noviembre de 2012 apareció publicado en el Diario Oficial de la 
Federación el Decreto mediante el cual se reformó el artículo 40 de la Cons-
titución Política de los Estados Unidos Mexicanos para quedar redactado 
así: 

Artículo 40. Es voluntad del pueblo mexicano constituirse en una república 
representativa, democrática, laica, federal, compuesta de estados libres y so-
beranos en todo lo concerniente a su régimen interior; pero unidos en una 
federación establecida según los principios de esta ley fundamental.

O sea que se le agregó el adjetivo calificativo “laica” al texto, que prác-
ticamente permanecía inalterado desde el 31 de enero de 1824, cuando 
el Acta Constitutiva de la Federación Mexicana estableció en su artículo 
quinto: “La nacion adopta para su gobierno la forma de republica repre-
sentativa federal”.1 La pregunta obvia que nos hacemos hoy es: ¿para qué 
se le agregó dicho adjetivo? Más aún, puesto que el artículo 130 de nuestra 
Constitución vigente señala: “El principio histórico de la separación del 
Estado de las Iglesias orienta las normas contenidas en el presente artícu-
lo”, y, por tanto, los demás artículos de la ley fundamental. Trataremos de 
descifrar ello en los siguientes párrafos. 

1  Cfr. nuestro libro Y fuimos una federación. Los primeros avatares constitucionales de México 
1821-1824, México, Porrúa, 2013, pp. 83-85.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



734 JOSÉ LUIS SOBERANES FERNÁNDEZ

Pensamos, no obstante, que la adición de dicho término no responde 
a una necesidad social o jurídica actual de nuestro país, ni tampoco, por 
otro lado, representa una ocurrencia de un puñado de iluminados jaco-
binos, como pudiera parecer; pensamos que responde más bien a una 
corriente que ha venido tomando auge recientemente en el mundo occi-
dental y en un sector muy localizado de la sociedad mexicana.

Las relaciones entre el poder religioso y el poder político en el mun-
do entero y a lo largo de toda la historia de la humanidad siempre han 
existido, de diferente forma y con diferente intensidad; así, por ejemplo, 
en la Antigüedad el poder político y el poder religioso se confundían, en 
un monismo, y eran una sola cosa, donde el Estado absorbía incluso las 
funciones sacerdotales y las de culto, como en el caso del emperador ro-
mano, que era, a su vez, el pontifex maximus.

Cuando el cristianismo adquirió su libertad mediante el Edicto de Mi-
lán de 313 de Constantino, en Occidente, y Licinio, en Oriente, y, más 
adelante, gracias al edicto Cunctos populos dado por Teodosio I en 380, se 
dio a dicha religión el carácter de oficial del Imperio Romano, lo cual 
planteó una nueva realidad: el cesaropapismo. Esta unidad político-reli-
giosa que, sin embargo, reunió a dos cuerpos claramente diferenciados 
(la estructura burocrático-militar del Imperio y la organización jerárqui-
co-doctrinal de la Iglesia), precisó la consecuente necesidad de dejar per-
fectamente separadas ambas potestades, la política y la religiosa, lo cual 
llevó al papa Gelasio I, en 494, al plantear la teoría del dualismo o sepa-
ración de dichas potestades: un solo poder, proveniente de Dios, pero dos 
formas para lograr dos fines distintos, el sacerdotium y el imperium.2

La teoría gelasiana, por las particulares circunstancias de la Europa 
medieval, va a desembocar en el hierocratismo, según el cual la autoridad 
eclesiástica se sitúa por encima de la autoridad política. La última expre-
sión de ese hierocratismo va a ser la llamada “teocracia pontifical”, que 
tanta importancia va a tener en el siglo XVI para justificar la presencia 
española en el Nuevo Mundo y que tiene su máxima expresión en la 
bula de Bonifacio VIII Unam Sanctam, que aduce la potestad de la Iglesia 
sobre las “dos espadas”, la espiritual y la temporal, que “delega” en los 
príncipes.

El final de la Edad Media es testigo de una fuerte crisis para la Iglesia 
católica, que desemboca en la Reforma protestante, la cual, en principio, 
se vio como un grito de libertad e independencia respecto a la jerarquía 

2  Cfr. Canning, Joseph, A History of  Medieval Political Thought 300-1450, Londres & 
Nueva York, Routledge, 1996, pp. 25-29.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



735REFORMA AL ARTÍCULO 40 CONSTITUCIONAL DE 2012

(sola fe, sola Escritura, libre examen). Sin embargo, las terribles guerras 
de religión que la misma Reforma trajo consigo provocarán la adopción 
del principio cuis regio eius religio, según el cual los príncipes podían impo-
ner su propia religión a los súbditos, dando lugar con ello al advenimien-
to del Estado confesional, tanto en las naciones protestantes como en las 
católicas, la asunción del principio del derecho divino de los reyes —fun-
damento del absolutismo— y, posteriormente, del regalismo y todas sus 
diversas formas en los países europeos (galicanismo, jurisdiccionalismo, 
febronianismo, josefinismo, etcétera). Pero, como suele suceder, ahí mis-
mo va a florecer la semilla que el secularismo había plantado: la libertad 
religiosa y el Estado laico), que florecerá con el triunfo de la Revolución 
liberal burguesa, cuyo arquetipo fue la Revolución francesa, y el conse-
cuente advenimiento del Estado liberal y democrático de derecho. Esto 
constituyó, a la larga, el parteaguas más importante dentro de la relación 
Iglesia-Estado, al consagrarse el reconocimiento del derecho fundamen-
tal de libertad religiosa y su principal corolario: el Estado laico.

Tradicionalmente se ha considerado como el padre de la teoría del 
Estado laico al pensador inglés Jonh Locke, quien afirmó en su clásico 
trabajo Carta sobre la tolerancia:3

Ahora bien, toda la jurisdicción del magistrado se extiende únicamente a es-
tos intereses civiles... y no puede ni debe, en manera alguna, extenderse hasta 
la salvación de las almas... porque el cuidado de las almas no está encomen-
dado al magistrado civil... no es verosímil que Dios hayanunca dado autori-
dad a ningún hombre sobre otros como para obligarlo a profesar su religión.

Habiendo finalmente liberado así a los hombres de todo dominio de uno 
sobre otro en materia de religión, consideramos ahora lo que debe hacer. To-
dos los hombres saben y reconocen que Dios debe ser adorado públicamente; 
¿por qué, si no, se obligan unos a otros a reunirse en asambleas públicas? Por 
lo tanto, los hombres constituidos sobre esa libertad, formarán alguna socie-
dad religiosa donde puedan reunirse, no solamente para edificación mutua, 
sino para mostrar al mundo que adoran a Dios y que ofrecen a su Divina 
Majestad un servicio del cual ellos no se avergüenzan.

Pensábamos que con el reconocimiento del derecho fundamental de li-
bertad religiosa y, por ende, el Estado laico, arribábamos a un estado de 
convivencia pacífica donde todos nos respetaríamos, coexistiríamos pací-
ficamente y serían reconocidos por todos y para todos los derechos de 

3  6a. ed., Madrid, Tecnos, 2008, pp. 9-34.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



736 JOSÉ LUIS SOBERANES FERNÁNDEZ

libertad de pensamiento, conciencia y religión, al tenor de lo proclamado 
por el artículo 18 de la Declaración Universal de los Derechos Humanos; 
pero no, las cosas han cambiado en los últimos tiempos.

Desafortunadamente, a partir del siglo XXI, ha aparecido en el mundo 
occidental un laicismo más combativo, menos contemporizante, que pre-
tende excluir cualquier expresión religiosa de la vida pública, no solo políti-
ca, y particularmente en aquellas cuestiones con una especial carga moral, 
alegando que los creyentes no pueden imponer sus convicciones morales a 
quienes no las comparten, para lo cual postulan una “ética laica”, pasan-
do de lo que se conoce como “laicidad” al “laicismo”. Entendemos aquí 
al primero como algo positivo, concorde con los derechos fundamentales 
del ser humano, en el que ambas esferas —política y religiosa— actúan 
con independencia la una de la otra, e inclusive se considera al fenómeno 
religioso como algo bueno y existe colaboración entre ambos, en la medi-
da que se comparten valores y propósitos —en la medida en que toda re-
ligión pública tiene dimensiones políticas y en que el poder, la legislación 
y el Estado no son impermeables a las creencias religiosas—. En cambio, 
el segundo, el laicismo, según pensamos, se refiere más a una actitud ne-
gativa en que el ámbito político trata de impedir al religioso cualquier 
intervención en la vida pública.

No existen “recetas universales” que nos indiquen la frontera entre 
lo estatal y lo religioso y hasta dónde una sana laicidad permite esa in-
teracción sin que represente una vuelta al Estado confesional, aunque 
sea parcial; ello depende de las tradiciones, usos y costumbres de cada 
nación, y así el derecho comparado nos puede dar infinidad de ejemplos. 
En Estados Unidos, todo juramento para un cargo público o una depo-
sición judicial se realiza sobre una Biblia e incluso, en la pasada elección 
presidencial de 2012, el cardenal arzobispo de Nueva York fue invitado a 
decir una oración en las sendas convenciones de los partidos republicano 
y demócrata. Por no hablar del Reino Unido, donde, a pesar de tratar-
se de una monarquía confesional, bien puede hablarse de una tradición 
de tolerancia religiosa que se remonta tres siglos atrás. Mientras que en 
México el solo hecho de que un funcionario público o un candidato se 
confiese públicamente como creyente le saca urticaria a más de uno. De 
esta forma, lo que para un país entra en la normalidad democrática, para 
otro, no. Y así, el problema se suscita cuando el laicismo militante e in-
tolerante pretende modificar esas tradiciones, usos y costumbre en aras 
de un Estado laico absoluto, sin ninguna manifestación religiosa pública, 
por decirlo de alguna manera.

En nuestra modesta opinión, el problema surge cuando ese laicismo 
militante e intolerante atenta contra el derecho fundamental de libertad 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



737REFORMA AL ARTÍCULO 40 CONSTITUCIONAL DE 2012

de pensamiento, religión y convicciones personales.4 De esta suerte, hoy 
día, el conflicto laicista ya no es la confrontación entre el poder político y 
el poder religioso, como en el siglo XIX; no, ahora es una colisión entre 
los que se dicen defensores del Estado laico y un conjunto de los ciuda-
danos creyentes cuyos derechos fundamentales no solo están reconocidos 
por el texto fundamental, sino que son la base de todo el sistema políti-
co democrático. Esto significa, en el fondo, que no es una pugna entre 
el Estado y la(s) Iglesia(s), sino entre dos grupos de ciudadanos, con dos 
ideologías diferentes, pero ambos en un plano de igualdad; lo malo es 
que los laicistas se consideran los legítimos y exclusivos representantes 
del Estado, negando ese mismo carácter a los de la acera de enfrente. 
Veamos por qué.

En la actualidad ha surgido la necesidad de tomar decisiones políticas 
trascendentales con un hondo sentido ético, donde la opinión pública 
está dividida; por un lado, vemos que la ciencia ha ingresado en terrenos 
inexplorados que acarrean enormes implicaciones morales —y muchas, 
sin precedentes—, particularmente en la biotecnología, dando lugar a un 
notable desarrollo de aquella disciplina conocida como bioética; junto a 
ello, el reciente auge del evolucionismo radical —que no acepta la parti-
cipación de un Ser Superior en las transformaciones naturales del Uni-
verso—; si a ello le agregamos la aceptación de conductas que antes eran 
consideradas como inadecuadas, también, en gran medida, por razones 
de naturaleza ética, como sería el caso de la legalización del aborto, de 
la eutanasia y el matrimonio entre personas del mismo sexo, podremos 
observar lo que apuntábamos al principio del párrafo.

Aquí, la piedra de toque es que hay personas que sostienen puntos 
de vista coincidentes con la moral religiosa y personas que sostienen lo 
contrario, de tal suerte que el diferendo entre ambas posturas, la ética 
religiosa y la llamada ética laica, se ve a la primera como una intromisión 
de la religión en la política, con la consecuente afectación al Estado laico. 
Pensamos que es una dicotomía falsa planteada por ese laicismo militante 
a que hicimos referencia antes.

En efecto, la moral religiosa y la llamada ética laica no son dos reali-
dades ajenas una de la otra, puesto que se han formulado o reformulado 
mutuamente, de cara una frente de la otra. Igualmente, hay que rehusar 

4  Aquí está el verdadero “nudo gordiano” de la aplicación de dicho derecho fun-
damental, el determinar su extensión y límites. Cfr. nuestro trabajo: “El contenido de 
la libertad religiosa”, en Memoria del Primer Congreso Internacional sobre Iglesias. Estado laico y 
sociedad, México, Comisión Nacional de los Derechos Humanos, 2006, pp. 138-145.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



738 JOSÉ LUIS SOBERANES FERNÁNDEZ

los extremos que pretenden, de un lado, negar toda moralidad a quien 
no profesa ninguna religión (la imposibilidad de una ética sin Dios), y cir-
cunscribir la razón al puro discurso ateo o irreligioso (la concepción de la 
creencia religiosa como llana irracionalidad). Y aun podríamos conside-
rar si las éticas laicas o ateas son del todo posibles o se explican sin refe-
rencia a/o influencia del contexto judeocristiano del mundo occidental.

Por otro lado, tenemos que reconocer una realidad incuestionable: en 
la actualidad, ninguna institución religiosa, ni aún en los pocos Estados 
confesionales que quedan,5 pretende arrogarse los derechos soberanos de 
las naciones, ni competir con los gobiernos en las materias que le son pro-
pias a estos últimos. Vaya, y sería rara la Iglesia que se atreviese a preten-
der monopolizar algún debate público, sin reparar en las consecuencias 
mediáticas, ecuménicas y de opinión pública que eso conllevaría, sin em-
prender alguna clase de diálogo —aunque sea hacia fuera, partiendo de 
una doctrina incuestionable hacia dentro—. Es algo impensable en nues-
tro siglo: en Occidente vivimos una sociedad altamente secularizada.

Sigamos adelante: ¿cuáles son los argumentos esgrimidos por esta nue-
va corriente laicista en el mundo occidental? Para los fines del presente 
trabajo, pensamos, resulta útil la síntesis que hace Francisco Santamaría,6 
en cuatro rubros fundamentales:

1)	Partiendo de la idea que el espacio público es común a todos, aunque 
suene a perogrullada, el mismo solo podrá acoger lo que es común 
a todos; por ende, lo religioso, que por definición no puede ser com-
partido por todos, no puede ser acogido en el espacio público y, por 
ello, dicho espacio público tendrá que ser laico, es decir, carente de 
referencias y elementos religiosos compartidos solo por quienes tie-
nen una misma fe y no por el conjunto de los ciudadanos.

2)	El Estado debe ser religiosamente neutral, ya que, si éste se manifies-
ta a favor de una determinada confesión religiosa, la ciudadanía que 
no participe de esa preferencia religiosa se vería disminuida puesto 
que no podría identificarse con un Estado que ha realizado una ac-
ción religiosa que no comparte.

3)	La contaminación religiosa de lo estatal o de lo público representaría 
una suerte de imposición de un credo determinado a los ciudadanos 

5  En el mundo occidental, los pocos Estados confesionales que quedan —de orien-
tación protestante, ya que en nuestros días no existe ninguno con confesionalidad católi-
ca— representan un recuerdo del pasado y no un privilegio estatal. 

6  Cfr. ¿Un mundo sin Dios? La religión bajo sospecha, Madrid, Rialp, 2012, pp. 22-23.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



739REFORMA AL ARTÍCULO 40 CONSTITUCIONAL DE 2012

de otras confesiones religiosas, a los agnósticos, a los ateos o a los 
indiferentes, y, por ello, constituiría un atentado contra la libertad 
religiosa.

4)	El Estado y los poderes públicos han de abstenerse de colaborar en 
actividades inspiradas religiosamente o relacionadas, ya que, de lo 
contario, representaría un ejercicio de confesionalidad religiosa.

Pensamos que la solución a esa falsa dicotomía planteada por el laicismo 
está precisamente en las luces que nos brinda el derecho fundamental de 
libertad de pensamiento, religión y convicciones, que no se constriñe solo 
a una libertad a creer; eso sería un grave error. Se trata de un derecho 
público y, por lo tanto, externo —no olvidemos que una de las notas ca-
racterísticas de la norma jurídica, a diferencia de la norma moral, es que 
es externa: no regula la vida interior de las personas—; así, podemos ob-
servar que tanto el derecho internacional de los derechos humanos como 
el derecho comparado, nos dan ejemplos más que de sobra de lo que de-
bemos entender ahora por tal derecho fundamental.7

Efectivamente, tanto documentos internacionales como constitucio-
nales de los países con estatuto democrático, contemplan la libertad reli-
giosa como una forma externa y comunitaria de expresar las conviccio-
nes personales en esta materia, desde el culto público hasta tópicos tan 
aparentemente insulsos como la forma de comer, de vestir, de ejercer el 
derecho al descanso y el derecho que se tiene al respeto, por parte de la 
sociedad, tanto en su conjunto como de cada uno de sus miembros, de 
todas esas formas de expresión religiosa. Formas que no representan un 
derecho absoluto, ni mucho menos, sino, según la formulación tradicio-
nal, que están restringidas por aquellas medidas necesarias, en una so-
ciedad democrática, para la seguridad pública, la protección del orden, 
de la salud o de la moral públicas, o la protección de los derechos o las 
libertades de los terceros.8 Por lo tanto, la libertad religiosa no es la liber-
tad de creer, sino de actuar en la vida social conforme a esas creencias. El 

7  Cfr. Nuestro trabajo “Mexico and the 1981 United Nations Declaration on the 
Elimination of  All Forms of  Intolerance and of  Discrimination Based on Religion or 
Belief ”, Law Review, núm. 2, Provo, Utah, Brigham Young University, 2002, v. 2002.

8  Así, por ejemplo, la Convención Europea para la Protección de Derechos Huma-
nos y Libertades Fundamentales, señala en el artículo noveno, párrafo segundo: 2 La 
libertad de manifestar su religión o sus convicciones no puede ser objeto de más restric-
ciones que las que, previstas por la ley, constituyan medidas necesarias, en una sociedad 
democrática, para la seguridad pública, la protección del orden, de la salud o de la moral 
públicas, o la protección de los derechos o las libertades de los terceros.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



740 JOSÉ LUIS SOBERANES FERNÁNDEZ

problema estriba, por supuesto, en las fuentes que inspiran las nociones 
de “orden” o “moral pública” consagrados en las legislaciones y los cri-
terios jurídicos —y políticos— para resolver los conflictos entre derechos 
enfrentados, así como la jerarquía y preferencia que se ha de dar a los 
valores de una sociedad, dependiendo si se está en una mayoritariamente 
demócrata liberal y secular o una casi del todo homogénea y religiosa, 
como las islámicas. Pero esa es harina de otro costal.

Por otro lado, no tenemos que perder de vista que el laicismo es una 
ideología, no solo con presupuestos tan indemostrables como los de cual-
quier religión, sino también, muchas veces, con actitudes excluyentes y 
“fundamentalistas”, ya que ellos, los “sin Dios”, pretenden apropiarse 
del espacio público y no permitir a los creyentes que manifiesten su fe. 
El laicismo no es “aséptico” y, por lo tanto, quien milita en él, trata de 
imponer, a menudo de manera facciosa y con modos poco corteses e in-
cluso violentos, su particular forma de ver el mundo y la vida. Muchas de 
las fuentes laicistas consultadas para la preparación de este trabajo, por 
ejemplo, muestran un odium fidei muy lamentable y poco académico. Por 
ello, cuando quieren incapacitar a los creyentes para opinar en cuestiones 
éticas, aduciendo que estos últimos quieren imponer “su moral” a toda la 
comunidad, ellos proceden de la misma manera. La llamada ética laica 
es subjetiva, es lo que cada quien cree o piensa, como lo demuestran los 
trascendentes cambios que esa moral pública ha tenido en los últimos 
años, antes apuntados, como en el caso del aborto, los matrimonios entre 
personas del mismo sexo o la noción de pornografía; por ello, los laicistas 
suelen volverse dogmáticos e intolerantes y pretenden imponer “su” mo-
ral a los demás, rechazan cualquier idea que pueda parecer religiosa sin 
considerar que la religión también es parte de la cultura e idiosincrasia 
de un pueblo.

Como se habrá podido observar, la pugna no se presenta entre dos po-
deres: el político y el eclesiástico, sino entre dos grupos de personas, todas 
iguales ante la ley y poseedoras de derechos fundamentales, que luchan 
por dos visiones diferentes de la vida.

II. La reforma constitucional de 2012

La reforma constitucional del 30 de noviembre de 2012, antes menciona-
da, tuvo el siguiente iter legislativo: el 11 de febrero de 2010, se presentó 
en la Cámara de Diputados del Congreso de la Unión el Dictamen de la 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



741REFORMA AL ARTÍCULO 40 CONSTITUCIONAL DE 2012

Comisión de Puntos Constitucionales, con proyecto de decreto, para reformar el artículo 
40 de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, en el cual se des-
criben las 14 iniciativas que se presentaron con dicho propósito desde el 
4 de enero de 2006; todas ellas, básicamente, venían a decir lo mismo: la 
conveniencia de definir al Estado mexicano como una “república laica” 
para garantizar el pluralismo y la democracia en nuestro país. En síntesis, 
la citada Comisión, opinó:

Es de ineludible responsabilidad republicana elevar a rango constitucional 
el artículo 40, el carácter laico de nuestro Estado mexicano. La asunción 
expresa del principio de laicidad del Estado en el artículo 40 constitucional, 
implicaría el reconocimiento de que todos los seres humanos tienen derecho 
a la libertad de conciencia, el de adherirse a cualquier religión o a cualquier 
corriente filosófica y su práctica individual o colectiva. El Estado debe ser 
garante de los derechos de libre elección de religión o de convicciones y es a 
través del carácter laico del mismo, la mejor forma de cristalizarlos. Se evita-
ría con ello, que los valores o intereses religiosos se erijan en parámetros para 
medir la legitimidad o justicia de las normas y actos de los poderes públicos, 
lo cual veda cualquier tipo de confusión entre funciones religiosas y funciones 
estatales, de aquí que en los debates que se susciten en los órganos del Estado 
deba prevalecer como guía de las discusiones, el principio de laicidad.

Ese mismo día, la Cámara de Diputados aprobó el dictamen mencionado 
y se remitió a la Cámara de Senadores, la cual también lo aprobó, el 28 de 
marzo de 2012, y lo mandó a las legislaturas de los estados. Finalmente, el 
8 de noviembre del mismo año se concluyó el procedimiento de reforma 
constitucional y se emitió la declaratoria correspondiente, la cual, como 
ya dijimos, fue publicada en el Diario Oficial de la Federación el último día de 
ese mes, coincidente con el último día de la administración del presidente 
Felipe Calderón. 

De todo lo señalado, nos quedamos con la última parte del Dictamen 
de los diputados, donde dice: “En los debates que se susciten en los órga-
nos del Estado deba prevalecer como guía de las discusiones, el principio 
de laicidad”. ¿Por qué? 

Recordemos que, desde el 12 de julio de 1859, México ha sido un 
Estado laico, ya que en el artículo tercero de la Ley de Nacionalización 
de los Bienes Eclesiásticos, entonces promulgada, se señalaba: “Habrá 
perfecta independencia entre los negocios del Estado y los negocios pura-
mente eclesiásticos. El gobierno se limitará á proteger con su autoridad el 
culto público de la religion católica, así como el de cualquiera otra”. En-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



742 JOSÉ LUIS SOBERANES FERNÁNDEZ

tonces, ¿qué necesidad de la reforma de 2012 que estamos comentando? 
Más aún, que el artículo 130 constitucional, antes citado, ya lo apuntaba.

III. La cuestión de fondo

Nos dice Jean Meyer en su estupendo libro Historia de los cristianos en América 
Latina. Siglos XIX y XX,9 que, entre 1750 y 1930, se desarrolla una ofensiva 
del Estado contra la Iglesia católica en América Latina en tres tiempos: el 
primero referido al regalismo borbónico; el segundo, a la ofensiva de un 
deísmo racionalista entre 1840 y 1880, aliado del protestantismo (nosotros 
agregaríamos la masonería), y el tercero, a partir de la década 1870-1880, 
al positivismo y el cientificismo. Ofensiva que va a desembocar en una de 
dos actitudes: o bien un agnosticismo tolerante o bien, en un anticlericalis-
mo sectario. Sin duda, México se sitúa en el segundo, como lo demuestran 
los postulados antirreligiosos de la Constitución de 1917, la persecución 
religiosa encabezada por Plutarco Elías Calles y continuada durante la 
época de Lázaro Cárdenas. Pero, más allá de las posturas oficiales, lo que 
ahora nos interesa es la actitud que surge en nuestra patria a partir de la 
adopción del positivismo compteano como ideología oficial de la educa-
ción que logró imponer Gabino Barreda. 

Se ha querido ver en el liberalismo el origen del laicismo (entendién-
dolo como esa ideología intolerante que quiere excluir el factor religio-
so de cualquier expresión de la vida pública), pero, en nuestra modesta 
opinión, pensamos que dicho origen se da, más bien, en el positivismo. 
Veamos por qué.

El liberalismo no se mete con las creencias de las personas, es profun-
damente respetuoso de ellas; el liberalismo pugna por la libertad de cul-
tos, no por su aniquilamiento, y por ello postula el Estado laico, que no 
el laicismo beligerante, como vimos antes, pues éste va más allá de aquél 
al combatir, abierta o soterradamente, el ejercicio de la libertad religiosa, 
intentando reducirla a las cuatro paredes del templo o del hogar. La liber-
tad religiosa, como ya apuntamos, no comprende únicamente la libertad 
de creencias, puesto que ellas no necesitan ser protegidas o garantizadas 
por el Estado, toda vez que se insertan en el ámbito de la conciencia de 
los individuos, fundo ajeno a la acción del Estado. Así, la libertad religio-
sa reclama la expresión pública de esas convicciones.

9  Trad. de Tomás Segovia, México, Vuelta, 1989, pp. 18 y 19.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



743REFORMA AL ARTÍCULO 40 CONSTITUCIONAL DE 2012

Pero regresemos al positivismo y al porqué lo consideramos el origen 
del laicismo. El padre del positivismo, como todos sabemos, fue el pen-
sador francés Auguste Comte (1798-1857), cuya obra más importante, 
entre otras, es el Cours de philosophi positive (1830-1842). La base de esta 
doctrina se encuentra en la teoría de los tres estadios de la humanidad: 
teológico, metafísico y positivo. Según aquella, el primero encuentra las 
causas de los fenómenos naturales en la voluntad de seres personales so-
brehumanos, los dioses. En este primer estadio, que, dentro de la historia 
política abarca el lapso que va desde la Antigüedad hasta la caída del 
Antiguo Régimen, distingue tres etapas: fetichismo, politeísmo y mono-
teísmo. En el segundo estadio, el metafísico, se sustituye la voluntad de 
esos seres sobrenaturales por entidades abstractas de la metafísica, y es 
allí donde surgen las ideas de los derechos humanos, soberanía popular 
y legalidad, pilares del liberalismo. Finalmente, el científico o positivo, 
donde el único conocimiento válido es el que resulta de la experimenta-
ción, es real, cierto y útil, puede prever el futuro y controlar el Universo; 
políticamente corresponde a la sociedad industrial, gobernada por cien-
tíficos —recordemos que Comte fue el fundador de la sociología, como 
ciencia de lo social—, con esquemas racionales, reunidos en el apotegma 
de “orden y progreso”.

Hasta aquí puede sonar razonable el pensamiento comteano, el pro-
blema se suscita con la propuesta de una “religión de la humanidad” o 
religión positivista, que suena más a una psicopatía; pero fue la solución 
que nuestro autor encontró para sustituir a las religiones teístas y para 
satisfacer las inquietudes espirituales de los individuos, ya que el progre-
so de las ciencias, según él, nos guiarán a esa religión de la humanidad, 
donde el amor y la solidaridad serán los valores supremos; es más, no 
quedó ahí la propuesta, ya que Comte pretendía que la misma religión 
tuviera institucionalidad, con liturgia, templos y santoral propio, en el 
que los grandes benefactores del género humano ocupasen el lugar de los 
santos católicos.

Leopoldo Zea, que es quien más y mejor ha estudiado el positivismo 
en México,10 nos relata el impacto de dicha doctrina en nuestro país, par-
ticularmente en la administración del general Porfirio Díaz (1876-1911), 
el llamado Porfiriato. Pues bien, nos señala Zea que, en la Oración cívica 
que pronunció el doctor Gabino Barreda11 en la ciudad de Guanajuato el 
16 de septiembre de 1867, se puede encontrar el origen del positivismo 

10  Cfr. El positivismo en México: nacimiento, apogeo y decadencia, México, FCE, 1990.
11  Médico mexicano que fue alumno directo, en 1849, de Auguste Comte.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



744 JOSÉ LUIS SOBERANES FERNÁNDEZ

mexicano. Curiosamente, ese año va ser cuando, pocos meses antes, el 
gobierno republicano de México derrotó definitivamente al ejército con-
servador y, con ello, al II Imperio, el de Maximiliano de Habsburgo, con 
lo cual se marcó el triunfo del liberalismo mexicano sobre el conserva-
durismo, como dice el propio Zea:12 “La metafísica de la libertad triunfa 
sobre el espíritu teológico implantado por la Colonia para dar lugar a un 
nuevo orden”.

Poco más adelante, el 2 de diciembre del mismo año, el gobierno de 
Benito Juárez expidió la Ley Orgánica de la Instrucción Pública en el Distrito Fe-
deral que regulaba esa función pública, en todos sus niveles, desde prima-
ria hasta profesional, incluyendo la llamada “escuela de estudios prepara-
torios”, la cual fue encomendada a Gabino Barreda, quien, obviamente, 
le dio esta orientación positivista comteana. 

Pero ahí no quedó la cuestión. Años después, en 1876, como seña-
lamos antes, llega al poder Porfirio Díaz, quien adoptará como filoso-
fía de su larguísimo mandato presidencial precisamente el positivismo 
comteano, siendo auxiliado por una camarilla de positivistas, los llama-
dos “científicos”. De ahí, pues, el éxito en nuestra patria de las enseñan-
zas de Auguste Comte.

No es raro que muchas de las tradiciones políticas que han pervivi-
do en México a través del siglo XX se hayan forjado en el Porfiriato: el 
presidencialismo, el culto a los héroes y la actitud del político mexicano 
frente al fenómeno religioso, que fue más bien negativa, desde un indife-
rentismo inofensivo hasta un anticlericalismo furibundo: siempre ha sido 
políticamente incorrecto en México que los hombres de Estado manifies-
ten en público preferencias religiosas, inclusive hubo épocas en que se 
abstenían de cualquier práctica religiosa a la luz del día, hasta ser vistos 
en un templo;13 la idea del político “comecuras”, “anticatólico” o, al me-
nos “descreído”, es muy propio de nuestra patria, no solo en la primera 
mitad del siglo XX, sino también, por lo visto, en el XXI.

Si bien la revolución tecnológica del último tercio del siglo XIX pare-
cía dar la razón al positivismo, la Primera Guerra Mundial se encargó de 
dar al traste con ese optimismo, el cual va a tener un resurgimiento en la 
segunda mitad del XX, pero ahora más como un cientismo que se mani-

12  Cfr. “El positivismo” en Varios, Estudios de historia de la filosofía en México, 3a. ed., Mé-
xico, UNAM, 1985, p. 228.

13  Ello nos explica lo complicado que fue el sacar adelante la reforma religiosa de 
1992.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



745REFORMA AL ARTÍCULO 40 CONSTITUCIONAL DE 2012

fiesta como un nuevo naturalismo tecnológico sin límites éticos;14 es decir, 
no propiamente una escuela, sino un modo de ver la vida, una cultura, 
una mentalidad, algo parecido a lo que fue la Ilustración dieciochesca.

La manifestación más contundente de esa actitud antirreligiosa en la 
vida política mexicana van a ser las normas contenidas en la Consti-
tución de 1917 y las leyes reglamentarias, materia que, evidentemente, 
rebasa los límites de este trabajo. Sin embargo, junto con ello, debemos 
destacar, en los hechos, la actitud pragmática que generalmente han te-
nido nuestros políticos respecto al fenómeno religioso, en especial a partir 
de la administración del general Manuel Ávila Camacho (1940-1946). 

Dicho en otras palabras: en México tenemos una larga historia de 
conflictos religiosos, que nos han llevado por lo menos a tres guerras in-
testinas (Reforma, Intervención y Cristiada) y que, luego de la reforma 
constitucional religiosa de 1992 —que, sin alcanzar los parámetros in-
ternacionales en la materia, representó un avance sustancial en materia 
de libertad religiosa en nuestra patria—, se ha alcanzado un modus vivendi 
aceptable por ambas potestades. Hoy ya nadie medianamente razonable 
está interesado en abrir viejas heridas cicatrizadas, pues a nadie convie-
ne; también, vivimos en una sociedad altamente secularizada y las insti-
tuciones eclesiásticas ya no representan ningún peligro a la supremacía 
del Estado en la vida social, por lo que la pregunta que nos hacemos, en 
consecuencia, es: ¿qué necesidad de reformar el artículo 40 constitucio-
nal en 2012 para definirnos como la “república laica”?

Encontramos dos posibles respuestas a esa interrogante: la corriente 
laicista, mencionada párrafos atrás, que se ha dado en el mundo occiden-
tal a partir del nuevo milenio, o sea el año 2000, y los grandes proble-
mas éticos que han planteado los recientes y espectaculares avances de 
la biotecnología, como la fecundación in vitro la manipulación genética, 
por mencionar dos ejemplos, y el renacer del evolucionismo absoluto;15 
ambas situaciones, relacionadas estrechamente. 

El ser humano no es una cosa, es una persona dotada de dignidad y, 
por lo tanto, no se le puede manipular a placer sin ningún límite; de lo 

14  Cfr. Fazio, Mariano, Historia de las ideas contemporáneas. Una lectura del proceso de secula-
rización, Madrid, Rialp, 2006, p. 265.

15  Entendemos por tal a aquel que no reconoce en el proceso evolutivo la existencia 
o participación de un Ser Superior, conocido generalmente como Dios; que la evolución 
ha sido el producto del azar o la casualidad, nunca un proceso dispuesto y ordenado por 
la Divinidad. Recordemos que la doctrina católica no rechaza per se la evolución y que el 
papa Juan Pablo II afirmó, el 22 de octubre de 1996 ante los miembros de la Academia 
Pontificia de Ciencias, que la teoría de la evolución era más que una hipótesis, pero insis-
tía en que no se podía obviar la participación divina en el proceso evolutivo.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



746 JOSÉ LUIS SOBERANES FERNÁNDEZ

contrario, retrocederíamos a la barbarie más absoluta, donde los mani-
puladores terminarían siendo las propias víctimas de sus excesos; de ahí 
la necesidad vital de fortalecer la bioética, disciplina que estudia, entre 
otras cosas, los límites morales a la experimentación biológica en huma-
nos y las técnicas que de ello resulten.

 A ello tenemos que agregar, como apuntamos antes, algunos otros 
temas de reciente factura que también representan conflictos de orden 
ético, como lo es la legalización del aborto, el matrimonio entre personas 
del mismo sexo y la eutanasia.

Como es lógico y natural, las religiones y las instituciones eclesiásticas 
tienen su punto de vista en estas arduas cuestiones morales, como tam-
bién resulta explicable que los laicistas preferían descalificarlas ab initio en 
vez de confrontar las ideas; siempre es más cómodo decir que esos puntos 
de vista son un atentado contra el Estado laico en vez de rebatirlos racio-
nalmente. De ahí que nosotros nos expliquemos el renacer de este furor 
laicista en el mundo entero y en nuestra patria. 

En síntesis: puede haber personas que sostengan puntos de vista éticos 
coincidentes con la moral religiosa, independientemente de su personal 
postura religiosa. Sostener un punto de vista ético coincidente con la mo-
ral religiosa en lo absoluto es un atentado al Estado laico: sostener lo con-
trario sería, eso sí, una violación a las libertades de expresión y religiosa.

Pero vayamos al fondo de todo este asunto: realmente estamos en 
nuestro país ante una polémica más académica que real, pues hay algo 
que no podemos cambiar a voluntad: si un pueblo es religioso, lo seguirá 
siendo con legislación persecutoria o sin ella. He ahí, si no, el ejemplo de 
los llamados países de la “Cortina de Hierro”, cuya antirreligiosidad es-
tatal y ateísmo oficial, después de la caída del Muro de Berlín, quedaron 
en una simple anécdota histórica; por no mencionar ejemplos más re-
cientes, como la de los cristianos en Myanmar o Vietnam, donde forman 
comunidades vivaces y boyantes, aun en las catacumbas. Más todavía, 
en naciones como México, donde la disociación entre el mundo legal y 
el mundo real es enorme, donde el catolicismo, al menos formalmente, 
alcanza en números redondos el 90% de la población, pensar que por-
que el artículo 40 de nuestra carta magna diga que somos una “república 
laica” puedan cambiar las cosas, es una ilusión. No nos engañemos, las 
cosas no van a cambiar en este tema y seguiremos igual que hasta ahora. 
Puede ser que las religiones tradicionales e institucionalizadas decaigan y 
hasta desaparezcan, pero la historia muestra que nunca lo han hecho por 
mero decreto gubernamental.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845



747REFORMA AL ARTÍCULO 40 CONSTITUCIONAL DE 2012

Reiteramos, y perdón por ser tan insistente, que no vemos en esta re-
forma constitucional otra cosa que un argumento de los laicistas para des-
calificar a su adversarios ab initio, tildando sus argumentos de “religiosos” 
y, por consiguiente, ilegítimos en el debate público; se pretende, tal como 
dice el Dictamen de la Cámara de Diputados del 11 de febrero de 2010, 
antes citado, que “en los debates que se susciten en los órganos del Estado 
debe prevalecer como guía de las discusiones, el principio de laicidad”.

En una sociedad plural, multicultural, como afortunadamente es la 
mexicana, el debate de los diversos problemas nacionales y sus posibles 
soluciones, debe ser incluyente; no se justifica la exclusión, ni siquiera de 
los puntos de vista religiosos. Lo trágico es que, aun si en la actualidad es 
impensable que el poder religioso pueda, o todavía pretenda, subsumir 
o imponerse a lo político, por el contrario, si permitimos la intolerancia, 
aunque sea laicista, nos llevará al totalitarismo.

IV. Conclusión

No queremos terminar con una visión negativa; más bien, queremos fina-
lizar con cuatro puntos a manera de colofón:

1)	En cualquier régimen liberal y democrático de derecho, rechazar el 
Estado laico carecería de todo sentido, por lo que nadie en su sano 
juicio lo puede impugnar en la actualidad, sería un absurdo.

2)	La Iglesia católica, particularmente a partir del Concilio Vaticano II, 
es totalmente partidaria del Estado laico; es más, hoy en día no existe 
ningún Estado confesional católico, ya que el mismo es una garantía 
de la libertad de la propia Iglesia. Así, pues, negar esta afirmación, 
que la Iglesia católica apuesta por el Estado laico, representaría una 
gran ignorancia o una notable mala fe.

3)	La finalidad primera del Estado laico es la vigencia real de la libertad 
religiosa. Pretender un Estado laico que no garantice plenamente la 
libertad religiosa es un contrasentido.

4)	Es una realidad innegable que resulta muy difícil determinar los lími-
tes y alcances del Estado laico, así como señalar con toda precisión 
el contenido material del derecho fundamental de libertad religiosa; 
en ambos casos, aparecen muy ilustrativos el derecho internacional 
de los derechos humanos y el derecho comparado junto con las tra-
diciones, usos y costumbres de cada país.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3845




