
Enciclopedia de Filosofía y Teoría del Derecho, vol. 3, pp. 1720-1734. 
1720 

CAPÍTULO 48 

 EL UTILITARISMO EN LA FILOSOFÍA 

DEL DERECHO  

Martín D. FARRELL
 

SUMARIO. I. Un comienzo poco promisorio. II. La crítica al derecho 

natural. III. El concepto de derecho. IV. La justificación del castigo. 

V. Las consecuencias como medio para decidir entre derechos en con-

flicto. VI. Las consecuencias como justificación para desplazar hechos . 

                                     V. Bibliografía. 

I.    UN COMIENZO POCO PROMISORIO 

El consecuencialismo en general, y la teoría utilitarista en particular, tienen 

serias dificultades para dar cuenta de la idea de los DERECHOS. Si la co-

rrección moral de una acción depende de las consecuencias que ella pro-

duzca, los derechos son –a lo sumo– instrumentos eventualmente aptos 

para producir lo bueno, pero si las consecuencias son mejores en caso de 

que el algún derecho sea vulnerado, entonces el derecho debe ser dejado de 

lado. A modo de ejemplo, el prometido tiene un derecho a que el promi-

tente cumpla su promesa sólo en el caso de que ese cumplimiento produzca 

mejores consecuencias que el incumplimiento de esa promesa, y este razo-

namiento respecto de las promesas se reproduce en el caso de los contratos 

y de todos los demás derechos.  

Pero los derechos no se conciben para funcionar de esta manera. Ro-

nald Dworkin ha expresado la concepción usual de los derechos de un mo-

do impecable:  

Los ciudadanos tienen ciertos derechos fundamentales contra su gobierno, ciertos 

derechos morales convertidos en derechos legales por la Constitución. Si esta idea tie-

ne sentido, y vale la pena proclamarla, entonces estos derechos deben ser derechos en 

el sentido fuerte… La pretensión de que los ciudadanos tienen un derecho a la liber-

tad de expresión debe implicar que sería incorrecto para el gobierno impedirles 

 
 Profesor Emérito de Derecho, Universidad de Buenos Aires.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 MARTÍN D. FARRELL 1721 

 

hablar, incluso cuando el gobierno cree que lo que ellos dirán causará más daño que 

bien.1 

En otras palabras, Dworkin afirma que los derechos prevalecen sobre con-

sideraciones de utilidad; los derechos son, según él, “cartas de triunfo” fren-

te a cálculos utilitarios. Esto significa que para dejar de lado un derecho no 

basta con mostrar que este desplazamiento del derecho produce un estado 

de cosas tal que dicho estado de cosas contenga más felicidad. 

Este argumento, entonces, parece despojar al utilitarismo de toda capa-

cidad para dar cuenta de los derechos dentro de su teoría, de donde dicha 

teoría carecería de interés en la filosofía del derecho. Pero no olvidemos 

que el utilitarismo es sólo una especie dentro del género de las teorías con-

secuencialistas: el consecuencialismo sostiene que lo bueno tiene prioridad 

sobre lo correcto, y que lo correcto consiste –simplemente– en maximizar 

lo bueno. El utilitarismo sostiene –además– que lo bueno es la felicidad, 

pero, ¿por qué no podemos adoptar otra variante del consecuencialismo, 

una que sostenga, por ejemplo, que lo bueno es el respeto de los derechos? 

El respeto de los derechos, en este caso, no estaría sujeto a restricción algu-

na dentro de la teoría consecuencialista. 

Desgraciadamente, esta variante tampoco es aceptable, como lo ha 

mostrado Robert Nozick. Él recuerda que una teoría puede incluir en un 

lugar importante el tema de la no violación de los derechos, pero incluirlo 

en el lugar incorrecto y de la manera incorrecta. Porque el consecuencia-

lismo de derechos incorpora la no violación de los derechos como un fin, y 

en este caso bien puede ocurrir que violar algunos derechos pueda disuadir 

a otros individuos de violar grave y masivamente otros derechos, o puede 

eliminar el motivo para que lo hagan, o puede distraer su atención, y así 

sucesivamente. Pero los derechos no se incorporan a una teoría como un 

fin a ser alcanzado, dice Nozick, sino como restricciones respecto de las 

acciones que pueden ser realizadas: los derechos implican restricciones 

sobre nuestras acciones.2 

Resulta claro, entonces, que ni el consecuencialismo –como género- ni 

el utilitarismo –como especie de ese género– son aptos para dar cuenta del 

papel que cumplen los derechos. Es cierto que algunos autores han preten-

dido reconciliar al utilitarismo con una teoría de los derechos,3 pero me 

temo que la reconciliación se alcance al precio de deformar los postulados 

utilitaristas ortodoxos. Pese a este comienzo poco promisorio, creo que el 

 
1 Dworkin, Ronald, Taking Rights Seriously, London, Duckworth, 1977, p. 190. 
2 Nozick, Robert, Anarchy, State, and Utopia, Oxford, Basil Blackwell, 1974, pp. 28-29. 
3 Frey, R. G., Utility and Rights, Minneapolis, University of Minnesota Press, 1984. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



1722 UTILITARISMO EN FILOSOFÍA DEL DERECHO 

 

utilitarismo puede ofrecer al menos cinco contribuciones importantes a la 

filosofía del derecho, y paso a mencionarlas. 

II.    LA CRÍTICA AL DERECHO NATURAL  

Jeremy Bentham, el creador del utilitarismo, ofrece una vigorosa crítica al 

derecho natural, doctrina dominante en su la tradición inglesa especial-

mente a través de la influencia de Blackstone (véase IUSNATURALISMO). 

Desde su juventud Bentham se opuso a la doctrina iusnaturalista, como 

puede apreciarse en su obra A Fragment on Government. Enuncia allí un prin-

cipio que inmediatamente trae a la memoria la idea de la norma básica 

kelseniana: “Cualquier persona que efectivamente ejerza el poder supre-

mo…esa persona tiene el derecho de ejercerlo”. 4  Veinte años después, 

encontramos a un Bentham de aún mayor vehemencia en Anarchical Falla-

cies, tomando ahora como blanco la declaración de derechos de la Revolu-

ción Francesa: “Miren el texto, encontrarán una estupidez – miren más allá 

del texto, no encontrarán nada”.5 

Bentham cuestiona la existencia de derechos naturales anteriores a la 

existencia del gobierno, sosteniendo que perderían su razón de ser en los 

países en lo que ya hay un gobierno.6 Serían, por otra parte, derechos que 

conducen al fanatismo, lo que lleva a Bentham a distinguir entre el crítico 

racional y el anarquista, entre el hombre moderado y el hombre violento: 

mientras el crítico racional reconoce la existencia del derecho, aunque se 

oponga a él, y sólo propone su reforma, el anarquista niega validez al dere-

cho en cuestión.7 Puesto que el partidario del derecho natural niega validez 

al derecho positivo que se opone al derecho natural, Bentham no encuen-

tra dificultades en equipararlo al anarquista. 

Para Bentham, el único derecho, como enseguida veremos, es el dere-

cho positivo: que existan razones para desear que hubiera tales cosas como 

derechos no significa que haya derechos, puesto que el hambre no equivale 

al pan. Por eso dice con énfasis: “Derechos naturales es simplemente una 

 
4 Bentham, Jeremy, A Fragment on Government, Oxford, Basil Blackwell, 1967, p. 87. 
5 Bentham, Jeremy, “Anarchical Fallacies”, en Waldron, Jeremy (ed.), Nonsense upon Stilts, 

London, Methuen, 1987, p. 49. 
6 Ibidem, pp. 49 y 50. 
7 Ibidem, p. 50.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 MARTÍN D. FARRELL 1723 

 

estupidez: derechos naturales e imprescriptibles, una estupidez retórica, - 

una estupidez sobre zancos”.8 

La objeción central de Bentham a la imprescriptibilidad residía en el 

hecho de que los autores del texto francés declaraban imprescriptibles a los 

derechos sin proporcionar de ellos ejemplo alguno, o proporcionando 

ejemplos equivocados. Cuando se menciona la libertad, por caso, Bentham 

recuerda que todos los derechos se conceden a expensas de alguna libertad: 

no puede otorgarse libertad a ningún hombre si no es en proporción a la 

que se le quita a otro, y lo mismo ocurre con la propiedad: la propiedad se 

otorga restringiendo la libertad.9 

La única forma que Bentham acepta para obtener principios generales 

del derecho, entonces, es deducirlos de las proposiciones menos generales 

que constituyen el derecho positivo.10 De ahí su fuerte conclusión: “El re-

conocimiento de la vacuidad de las leyes de la naturaleza y de los derechos 

del hombre que han sido fundados en ellas, es una rama del conocimiento 

de tanta importancia para un inglés…como la más perfecta familiaridad 

que pudiera obtener de las leyes que existen en Inglaterra.”11 

Existe otro trabajo de Bentham en el que también aparecen referencias 

críticas al derecho natural: “Supply Without Burthen”.12 Repite allí la idea 

de que el derecho natural es una “estupidez inconsistente”: “¿Quién tiene 

alguna idea de un derecho natural? Yo, por mi parte, no tengo ninguna: un 

derecho natural es un cuadrado redondo, - un cuerpo incorpóreo”.13  

La posición benthamita es clara:  

Yo no conozco derechos naturales excepto los que son creados por la utilidad ge-

neral: e incluso en ese sentido sería mucho mejor si la palabra nunca fuera usada. Ese 

tipo de lenguaje es en todo caso falso: ese tipo de lenguaje o es pernicioso, o, como 

mucho, es un modo inadecuado y falaz de indicar lo que es verdadero.14 

Como un argumento adicional, Bentham sugiere también que un motivo 

para desconfiar de la existencia de los supuestos derechos naturales reside 

en la circunstancia de que ellos varían de país en país, y pone como ejem-

plo los derechos sucesorios.15 

 
8 Ibidem, p. 53.  
9 Ibidem, pp. 54 y 57.  
10 Ibidem, p. 67.  
11 Ibidem, p. 69.  
12 Bentham, Jeremy, “Supply Without Burthen or Escheat Vice Taxation”, en Waldron, 

Jeremy (ed.), op. cit., nota 5.  
13 Ibidem, pp. 72 y 73.  
14 Ibidem, p. 72.  
15 Ibidem, p. 70.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



1724 UTILITARISMO EN FILOSOFÍA DEL DERECHO 

 

La posición de Mill acerca del derecho natural, en cambio, no refleja 

exactamente la de Bentham, puesto que él acepta la existencia de derechos 

morales. Pero estos derechos, como ahora veremos, no dependen de la 

naturaleza, ni de la voluntad de Dios, sino que se sustentan en su capacidad 

para producir felicidad. Mill se ocupa de ellos en el capítulo de Utilitarianism 

que trata de la justicia, en el cual señala que un caso de injusticia consiste 

en privar a cualquier persona de aquello a lo cual tiene un derecho moral.16 

Por una parte, entonces, Mill reconoce que la idea de justicia parece abar-

car generalmente la idea de un derecho moral, cuando dice que “…la justi-

cia implica algo que no sólo es correcto hacer, e incorrecto no hacer, sino 

algo que alguna persona individual pueda reclamarnos como su derecho 

moral”.17  

Pero, ¿cuál es el origen y el alcance de ese derecho moral? Mill piensa 

que la justicia requiere primariamente tratar a todos igualmente bien, pero 

que este gran deber moral es una emanación directa del principal principio 

de la moral, que “está abarcado en el significado mismo de la utilidad, o 

principio de la mayor felicidad”.18 

De modo que Mill está diciendo únicamente que es posible interpretar 

el principio supremo utilitarista como un principio que otorga derechos 

morales, pero no está diciendo que existan derechos morales que proven-

gan de alguna fuente independiente al principio de la mayor felicidad. 

Creo que esta contribución del utilitarismo a la filosofía del derecho en 

términos de crítica a la concepción clásica del derecho natural ha perdido 

actualidad, puesto que ha perdido actualidad la polémica misma entre el 

derecho natural y el positivismo jurídico. El derecho natural se rehúsa a 

reconocer como derecho a una norma si ésta no cumple con los recaudos 

de la moral, mientras que el test del positivismo para reconocer a una nor-

ma como derecho prescinde la toda referencia a la moral. Pero una vez que 

se advierte que el positivismo no sostiene que existe una obligación moral 

de obedecer a todo aquello que se ha identificado como derecho, sino que 

para ello es necesario un examen moral, el punto central que parecía sepa-

rar a los positivistas de los iusnaturalistas ha desaparecido. 

III.    EL CONCEPTO DE DERECHO 

 
16 Mill, John Stuart, Utilitarianism, Indianapolis, The Bobbs-Merrill Co., 1971, p. 44. 
17 Ibidem, pp. 47 y 48.  
18 Ibidem, p. 55.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 MARTÍN D. FARRELL 1725 

 

Acorde con su posición crítica respecto del derecho natural, Bentham ofre-

ce una concepción POSITIVISTA del derecho. Ya en “Anarchical Fallacies” 

había arribado a la conclusión de que no existían derechos naturales opues-

tos a, o en contradicción con, los derechos jurídicos,19 y expuso con énfasis 

el contraste entre ambos:  

El derecho, el derecho sustantivo, es el hijo de la ley: de leyes reales provienen de-

rechos reales; pero de leyes imaginarias, de leyes de la naturaleza, fantasiosas e inven-

tadas por los poetas, retóricos y traficantes en venenos morales e intelectuales, provie-

nen derechos imaginarios, una cría bastarda de monstruos…20 

Y en “Supply without Burthen” arriba al resultado que cabía esperar: 

Para mí un derecho y un derecho jurídico son la misma cosa, porque no conozco 

otra. El derecho y la ley son términos correlativos: tanto como lo son hijo y padre… El 

derecho natural es un hijo que nunca tuvo padre. Por derecho natural se entiende un 

tipo de cosa que debe tener el efecto de una ley…, pero que subsiste no sólo sin ley si-

no en contra de la ley.21 

Es en On Laws in General, sin embargo, donde la posición de Bentham 

aparece expuesta en su forma más completa. Dice allí lo siguiente:  

Una ley puede ser definida como una reunión de signos declarativos de una volun-

tad concebida o adoptada por el soberano en un estado, concerniente a la conducta 

que debe ser observada en un cierto caso por una cierta persona o clase de personas, 

que en el caso en cuestión están o se supone que están sujetas a su poder: esta volun-

tad confía para su cumplimiento en la expectativa de ciertos hechos…la perspectiva 

de los cuales se pretende que deberían actuar como motivos respecto de aquellos cuya 

conducta está en consideración.22 

Las leyes son órdenes del soberano, entonces, órdenes respaldadas por 

ciertos hechos que obran como motivos. ¿Cuáles son esos hechos? Bentham 

señala que existen dos alternativas disponibles: castigos o recompensas, y 

no vacila en su elección, puesto que piensa que… 

para el caso usual, el castigo es sin comparación el más eficaz. Mediante el castigo 

solo no parece imposible que toda la tarea de gobierno pudiera ser llevada a ca-

 
19 Bentham, Jeremy, op. cit., nota 5, p. 52.  
20 Ibidem, p. 69.  
21 Bentham, Jeremy, op. cit., nota 12, p. 73. 
22 Bentham, Jeremy, Of Laws in General, London, The Athlone Press, 1970, p. 1. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



1726 UTILITARISMO EN FILOSOFÍA DEL DERECHO 

 

bo…Pero mediante la recompensa sola, es muy cierto que ninguna parte material de 

esa tarea podría ser sostenida por media hora.23 

Las normas jurídicas en la teoría de Bentham pueden ser entendidas, así, 

como órdenes24 del soberano respaldadas por amenazas de castigo.25 John 

Austin siguió las enseñanzas de Bentham y popularizó una teoría similar, 

puesto que, aunque escribió después que Bentham, publicó antes que él (el 

manuscrito de Bentham sólo fue descubierto en 1939 y publicado en 1945, 

mientras que la primera edición del libro de Austin apareció en 1861). 

Austin enuncia enfáticamente que “las leyes, adecuadamente así llama-

das, son órdenes; las leyes que no son órdenes son leyes impropiamente 

llamadas así”.26 

Por otra parte, Austin distingue con toda claridad entre leyes divinas 

(expresión que considera más adecuada que derecho natural) y leyes positi-

vas, sosteniendo que el objeto adecuado de la teoría general del derecho 

son las segundas y no las primeras, leyes dictadas por superiores políticos a 

inferiores políticos.27 Porque de las leyes establecidas por los hombres… 

algunas son establecidas por superiores políticos, soberano y súbdito: por personas 

ejerciendo un gobierno supremo y subordinado, en naciones independientes, o socie-

dades políticas independientes. El agregado de estas reglas así establecidas…es el tema 

adecuado de la teoría del derecho, general o particular. Es respecto del agregado de 

las reglas así establecidas, o de algún agregado que constituya una porción de ese 

agregado, que el término derecho, usado simple y estrictamente, es aplicado.28 

Una orden se distingue de otras expresiones de deseos  

…no por el estilo en el cual el deseo es manifestado, sino por el poder y el propósito 

de la parte que ordena de infligir un dolor o un daño en caso de que el deseo no sea 

cumplido…Estar sujeto a un daño de parte suya si yo no cumplo con un deseo que us-

 
23 Ibidem, p. 135.  
24 La aplicación de las órdenes genera complicaciones, que Bentham describe bajo la 

forma de “aspectos de la ley”, de los que identifica cuatro”. Ibidem, p. 94. 
25 Esto no significa negar que Bentham reconocía la importancia de las sanciones mora-

les y religiosas. Ibidem, p. 70. Tampoco significa negar que Bentham reconocía la existencia 

de  leyes que otorgaban premios. Ibidem, p. 136. Pero en ambos casos, se trata de aspectos 

marginales de su concepción de la ley. 
26 Austin, John, Lectures on Jurisprudence or the Philosophy of Positive Law, London, John Mur-

ray, Albemarle Street, 1911, p.79. 
27 Ibidem, pp. 79 y 86.  
28 Ibidem, pp. 86 y 87.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 MARTÍN D. FARRELL 1727 

 

ted manifiesta, indica que yo estoy obligado por su orden, que tengo un deber de obe-

decerla.29 

El daño en el que probablemente incurra si no cumplo con mi deber es 

lo que se denomina sanción, o castigo, de donde “orden, deber y sanción son 

términos inseparablemente conectados: cada uno de ellos se refiere a las 

mismas ideas que los otros, aunque cada uno denota esas ideas en un orden 

peculiar”.30 

El derecho, tanto para Bentham cuanto para Austin, consiste básica-

mente en órdenes respaldadas por amenazas: es un criterio afín al positi-

vismo jurídico, ya que el derecho se describe sin referencia alguna a la mo-

ral. Pero no puede decirse que ambas teorías son idénticas. La teoría de 

Austin es claramente imperativa, y sólo imperativa, mientras que el caso de 

Bentham es más complicado. Por una parte, Bentham parece estar defen-

diendo un imperativismo estricto, que sólo acepta órdenes y prohibiciones. 

Esto ocurre, por ejemplo, cuando sostiene que no puede existir ninguna ley 

mediante la cual ninguno esté obligado, o coercionado, o con su libertad 

restringida.31 Por la otra, Bentham acepta explícitamente32 la existencia de 

leyes permisivas, de donde su teoría del derecho es menos estricta que la de 

Austin.33 

De toda forma, la concepción de Bentham-Austin fue la teoría domi-

nante en la filosofía legal anglosajona hasta el año 1945, en que Kelsen la 

criticó duramente en General Theory of Law and State.34 En 1961 fue nueva-

mente criticada por Hart en The Concept of Law,35 de modo que no puede 

decirse que tenga influencia en la actualidad.36 

Pero debe quedar en claro que, si bien los utilitaristas defendían una va-

riante del positivismo jurídico, estaban muy lejos de ser positivistas ideoló-

gicos. Basta recordar que Bentham decía: “bajo un gobierno de Leyes, 

¿cuál es el lema del buen ciudadano? Obedecer puntualmente; censurar 

 
29 Ibidem, p. 89.  
30 Ibidem, pp. 91 y 92.  
31 Bentham, Jeremy, op. cit., nota 22, p. 54.   
32 Ibidem, pp. 95-97.  
33 Lyons, David, “Logic and Coercion in Bentham´s Theory of Law”, Cornell Law Review, 

año 1972, vol.  57, núm. 3, pp 335-362 . 
34 Kelsen, Hans, General Theory of Law and State, trad. de Wedberg, Andres, Cambridge, 

Mass., Harvard University Press, 1945.   
35 Hart, H.L.A., The Concept of Law, Oxford, Clarendon Press, 1961.  
36 He descripto la teoría de Bentham sólo para enfatizar sus rasgos positivistas, los que se 

siguen de su rechazo al derecho natural. Para una descripción completa de la teoría, James, 

M. H., “Bentham on the Individuation of Laws”, Northern Ireland Legal Quarterly, vol.  24, 

núm. 3, 1973, pp. 357-382.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



1728 UTILITARISMO EN FILOSOFÍA DEL DERECHO 

 

libremente”.37 Y que Mill decía: “Parece universalmente admitido que hay 

leyes injustas, y que el derecho, consecuentemente, no es el criterio último 

de justicia”.38 

IV.    LA JUSTIFICACIÓN DEL CASTIGO  

Nuevamente es Bentham el más fructífero de los utilitaristas en el área del 

derecho, quien enriqueció la teoría jurídica proporcionando la justificación 

utilitarista del castigo, aunque no fue el primer utilitarista en proponer la 

idea, pues William Paley se le anticipó en hacerlo. Él pensaba que la finali-

dad adecuada del CASTIGO no es la satisfacción de la justicia sino la pre-

vención del delito: “El temor de que si el delincuente escapa esto alienta a 

él o a otros, debido a su ejemplo, a cometer el mismo delito, es la única 

consideración que autoriza el castigo por medio de leyes humanas…Pero 

esta causa no está fundada en la culpa del ofensor sino en la necesidad de 

impedir la repetición de la ofensa.”39  

Cuatro años después que Paley, Bentham enunció la teoría utilitarista 

del castigo en su versión más célebre; todo castigo es un mal, un mal en sí 

mismo, y el principio de utilidad lo admite únicamente en la medida en 

que promete excluir un mal mayor.40 

Hay cuatro situaciones en las que el castigo no debe ser aplicado: a) 

cuando carece de fundamento, esto es, cuando el acto no era maligno; b) 

cuando es ineficaz, esto es, cuando no puede impedir el mal que se busca 

evitar; c) cuando es demasiado caro, esto es, cuando el mal que produce es 

mayor que el que previene, y d) cuando es innecesario, esto es, cuando el 

mal puede impedirse sin él.41 

En las situaciones en las cuales el castigo puede aplicarse, a su vez, éste 

debe cumplir con algunas metas que están subordinadas al principio de 

utilidad: a) su principal objetivo debe ser el de impedir todo tipo de delitos; 

b) si un hombre necesita cometer un delito, de un tipo u otro, el siguiente 

objetivo es el de inducirlo a cometer el delito menos maligno; c) el tercer 

 
37 Bentham, Jeremy, op. cit., nota 4, p. 10.  
38 Mill, John Stuart, op. cit., nota 16, p. 44.  
39 Paley, William, The Principles of Moral and Political Philosophy, Indianapolis, Liberty Fund, 

2002, p. 373. 
40 Bentham, Jeremy, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, Oxford, Basil 

Blackwell, 1967, p. 281. 
41 Ibidem, p. 282.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 MARTÍN D. FARRELL 1729 

 

objetivo es incitar al delincuente a que no cause más daño que el necesario 

para su propósito, y d) finalmente, el último objetivo es impedir al mal al 

menor costo posible.42 

En palabras de Bentham, entonces: “El objeto principal de las penas es 

prevenir delitos semejantes. El negocio pasado no es más que un punto, 

pero lo futuro es infinito. El delito pasado no afecta más que a un indivi-

duo, pero los delitos semejantes pueden afectarlos a todos”.43 

Hay dos puntos débiles en la teoría benthamita del castigo. El primero 

de ellos es el castigo al inocente, y el segundo el empleo de la tortura. Res-

pecto del castigo al inocente, Bentham parecería rechazarlo en alguno de 

sus escritos, cuando dice, por ejemplo, que “la idea de la coerción está para 

los individuos inseparablemente conectada a la idea de derecho”,44 lo que 

apunta a la necesidad de principios públicos de castigo, consagrados en 

normas jurídicas. 

Pero este no es realmente el caso, porque cuando aborda el tema de 

manera específica rechaza sin vacilar esa limitación definicional y dice que 

la situación más común es aquella donde “el acto es cometido por la misma 

persona que sufre el mal. Pero el mal puede recaer sobre otra persona y 

todavía llevar el nombre de castigo”.45 

 Resulta claro que Bentham no está pensando aquí en el caso de los re-

henes, sino en los casos más cuestionables de castigo al inocente. Él carac-

teriza primero lo que llama castigos desubicados, que son aquellos en los 

que existe un delito pero en donde el castigo se aplica a la persona inco-

rrecta. Divide luego este tipo de castigo en evitable e inevitable y sostiene 

que “cuando es inevitable, de acuerdo a los principios de utilidad, no im-

porta cuán desubicado sea el castigo pero éste no sólo puede, sino que de-

be, ser aplicado… Decir que un castigo tal no debería aplicarse sería una 

contradicción en los términos”.46 

Y Bentham tiene razón, sin duda: desde el punto de vista de la consis-

tencia, adherir a la teoría utilitarista conlleva aceptar ciertos casos de casti-

go al inocente sobre la base de consideraciones de utilidad. 

En cuanto a la tortura, Bentham sostiene en uno de sus manuscritos que 

existen algunos pocos casos en los cuales, para un propósito particular, 

 
42 Ibidem, p. 289.  
43 Bentham, Jeremy, Tratados de legislación civil y penal, Madrid, Editora Nacional, 1981, 

p. 252. 
44 Bentham, Jeremy, op. cit., nota 22, p.136.  
45 Bentham, Jeremy, “Principles of Penal Law”, en Bowring, John (ed.), The Works of Jer-

emy Bentham, Edinburgh, William Tait, 1843, p. 391. 
46 Ibidem, pp. 475 y 476.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



1730 UTILITARISMO EN FILOSOFÍA DEL DERECHO 

 

podría emplearse ventajosamente la tortura, ya que la misma podría pro-

ducir en ellos menos dolor que otros medios que podrían emplearse para 

lograr los mismos propósitos. Uno de sus ejemplos es el del individuo en-

carcelado durante uno o dos meses para que responda a una pregunta, que 

él hubiera contestado de inmediato de haber sido azotado. 

Bentham va incluso más allá y piensa que si se condena la tortura, con 

más razón debería condenarse el castigo:  

El propósito para el cual se aplica la tortura es tal que cuando es alcanzado se per-

cibe claramente que lo fue; y en cuanto se percibe que lo fue cesa inmediatamente la 

tortura. Con el castigo ocurre necesariamente algo distinto. En el castigo, para estar 

seguro de que se aplique tanto como es necesario, comúnmente se corre el riesgo de 

aplicar considerablemente más: en la tortura nunca se aplica un gramo más de lo que 

necesario. 

Bentham establece también reglas para la aplicación de la tortura, de las 

que sólo voy a mencionar tres: a) ella no debe aplicarse sin una prueba 

convincente de que está en poder del prisionero hacer lo que le pide; b) ella 

no debe aplicarse salvo en casos que no admiten demora, y c) ella no debe 

aplicarse salvo en los casos donde está garantizado el beneficio de emplear 

un remedio tan extremo.47 

Este aspecto del utilitarismo benthamita obviamente sería rechazado 

por cualquier legislación occidental contemporánea, pero, otra vez, él cons-

tituye un buen ejemplo de la rigurosa aplicación lógica que Bentham hacía 

de la teoría. También consistente con la teoría, y mucho menos cuestiona-

ble, es la idea de Bentham de castigar sólo en apariencia al culpable, cuan-

do es posible hacerlo: “Si colgar la silueta de un hombre produjera la mis-

ma impresión saludable de terror en la mente de los individuos, sería tonto 

o cruel colgar al hombre”.48  

 Porque el castigo produce dolor y el dolor es malo, el castigo sólo se jus-

tifica porque minimiza el dolor futuro. A diferencia de lo que ocurre con 

los dos aportes anteriores, la teoría disuasoria del castigo que propone 

Bentham conserva plena actualidad. Es una de las dos teorías dominantes 

en el área, compitiendo allí con la teoría retributiva de Immanuel Kant. 

 
47 Los manuscritos de Bentham sobre la tortura se encuentran en Rosen, W.L. y Rosen, 

P.E., “Bentham on Torture”, en James, M.H. (ed.), Bentham and Legal Theory, Northern Ire-

land Legal Quarterly, 1973, pp. 42, 43 y 45-47. 
48 Bentham, Jeremy, op. cit., nota 43, p. 398.   

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 MARTÍN D. FARRELL 1731 

 

Además de la contribución de Bentham a la justificación moral del cas-

tigo, no debe olvidarse que Mill estableció los límites admisibles del castigo 

para un derecho penal liberal. En efecto, él dijo en su obra On Liberty que…  

el único fin por el cual la humanidad tiene permitido, individual o colectiva-

mente, interferir con la libertad de acción de cualquiera de sus miembros, es la au-

toprotección. El único propósito por el cual el poder puede ser correctamente ejer-

cido sobre cualquier miembro de una comunidad civilizada, en contra de su 

voluntad, es prevenir el daño a otros. Su propio bien, sea físico o moral, no es justi-

ficación suficiente.49 

El derecho penal liberal se basa en la autonomía individual, y rechaza, 

entonces, todo tipo de legislación paternalista. Es discutible, sin embargo, 

que este aporte de Mill a la teoría del castigo pueda encuadrarse dentro de 

la ortodoxia utilitarista. 

V.    LAS CONSECUENCIAS COMO MEDIO PARA DECIDIR 

ENTRE DERECHOS EN CONFLICTO 

Todos los sistemas jurídicos otorgan más de un derecho a sus ciudadanos, 

esto es, todos los sistemas jurídicos son pluralistas. En algunos casos los 

derechos están ordenados de manera jerárquica: derechos constitucionales 

por una parte, por ejemplo, y derechos jurídicos por la otra. Los conflictos 

entre derechos de diferente jerarquía no plantean problemas dificultosos: el 

derecho de jerarquía superior desplaza al derecho de jerarquía inferior. Los 

derechos constitucionales, por ejemplo, desplazan a los demás derechos 

jurídicos en casos de conflicto. 

Pero los DERECHOS constitucionales mismos no están ordenados jerár-

quicamente. La Constitución otorga, entre otros, los derechos de propiedad 

y de libertad de expresión, pero no dice que uno de ellos sea superior al 

otro, puesto que todos los derechos constitucionales se consideran de igual 

jerarquía. 

Si hay entonces una pluralidad de derechos constitucionales, sin una je-

rarquía de ellos, ninguno de los derechos otorgados puede ser absoluto (en 

el sentido de que siempre deba ser respetado) ya que un derecho puede 

entrar en conflicto con otro de igual jerarquía. Los derechos, entonces, son 

 
49 Mill, John Sturt, “On Liberty”, en Three Essays, Oxford, Oxford University Press, 

1975, p. 9. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



1732 UTILITARISMO EN FILOSOFÍA DEL DERECHO 

 

sólo derechos prima facie, esto es, derechos que pueden ser desplazados 

cuando entran en conflicto con otro derecho.  

¿Qué ocurre cuando dos derechos entran en conflicto y son ambos de 

igual jerarquía, como dos derechos constitucionales? La Constitución, al no 

establecer una jerarquía de estos derechos, no proporciona ninguna solu-

ción precisa, de modo que es el juez quien debe decidir entre ellos en el 

caso concreto. Puede sugerirse, aplicando ideas utilitaristas, que el juez 

debe optar entre ambos derechos basándose en consideraciones de utilidad: 

en caso de un conflicto entre derechos de igual jerarquía el juez debe prac-

ticar el cálculo consecuencialista y optar por el estado de cosas que produz-

ca la mayor felicidad. 

Adviértase que no me estoy desdiciendo de mi anterior apoyo a la idea 

de Dworkin de que los derechos son cartas de triunfo frente a considera-

ciones de utilidad. Supongamos que existe un conflicto entre el derecho de 

propiedad, por una parte, y la utilidad, por la otra. No cabe duda que el 

juez debe optar en ese caso por respetar el derecho de propiedad. Y supon-

gamos que existe un conflicto entre el derecho a la libertad de expresión, 

por una parte, y la utilidad, por la otra. Tampoco cabe duda de que el juez 

debe optar en ese caso por respetar el derecho a la libertad de expresión. 

Esto es lo que dice Dworkin, y creo que tiene razón, en la gran mayoría de 

los casos. 

Pero supongamos ahora que existe un conflicto entre el derecho a la 

propiedad y el derecho a la libertad de expresión. Aquí Dworkin no tiene 

nada que decir, ya que los derechos son cartas de triunfo respecto de consi-

deraciones de utilidad, pero no respecto de otros derechos de igual jerar-

quía. Y es precisamente en este tipo de casos que el utilitarismo puede su-

gerir que el juez debe aplicar el razonamiento consecuencialista. La utili-

dad desempeña aquí un papel en el razonamiento judicial, subordinado, 

pero papel al fin. 

VI.    LAS CONSECUENCIAS COMO JUSTIFICACIÓN 

PARA DESPLAZAR HECHOS 

El consecuencialismo, en general, y el utilitarismo, en particular, tienen 

reservado sin embargo un papel más importante en otros supuestos de con-

flicto. Porque ningún sistema jurídico está diseñado de modo tal que seguir-

lo a la letra implique la destrucción de la sociedad, o una suerte de suicidio 

colectivo, ni es necesario que esta conclusión esté explícitamente enunciada 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 MARTÍN D. FARRELL 1733 

 

en el sistema (tal vez es imposible que lo esté). La obligación de respetar los 

derechos, incluso los derechos constitucionales, no es una obligación abso-

luta. El constituyente no puede ser concebido como un individuo dotado de 

un fanatismo tal que prefiera proteger el texto constitucional a proteger a la 

sociedad a la cual dicho texto está destinado a regular. 

Si el respeto del derecho en juego conduce a una catástrofe social, se 

debe proteger a la sociedad y no al derecho. Estos son los casos, pues, en 

los cuales un derecho se enfrenta a consideraciones de utilidad y la utilidad 

triunfa frente al derecho. Existen dos obligaciones distintas para los jueces 

respecto de los derechos, entonces. En tiempos normales, los derechos 

triunfan frente a las consideraciones de utilidad; en tiempos excepcionales, 

la utilidad triunfa frente a los derechos, y se debe salvar a la sociedad de 

una catástrofe. 

Los filósofos morales deontologistas (o anti-consecuencialistas) más im-

portantes del siglo 20 reconocieron este papel para el utilitarismo. Nozick 

dijo que no se puede prescindir del cálculo de consecuencias en lo que él 

denominó casos de horror moral catastrófico, y Rawls fue terminante 

cuando señaló que un deontologista que nunca tomara en cuenta las con-

secuencias sería irracional y loco. 

Vimos en el apartado anterior que tomar en cuenta a las consecuen-

cias para optar entre derechos de igual jerarquía que se encuentran en 

conflicto no refuta la idea de Dworkin de que los derechos son cartas de 

triunfo. ¿La refuta la idea expuesta en este apartado? Si tomamos la frase 

fuera de todo contexto, sí, porque evidentemente aquí la utilidad triunfa 

frente al derecho. Si tomamos la frase en el contexto para el que fue dise-

ñada, no: el propio Dworkin acepta que los derechos pueden ser dejados 

de lado en situaciones catastróficas, y sólo exige precaución al caracteri-

zar la catástrofe. 

En estos casos, ciertamente, los jueces tienen que estar seguros de dos 

cosas: a) que están enfrentando una catástrofe potencial, y b) que el reme-

dio ofrecido es el que mejor puede evitarla. Si se cumplen ambas condicio-

nes, entonces llegó la hora del utilitarismo. En casos excepcionales, es ade-

cuado hablar de violaciones constitucionales justificadas, justificadas, 

precisamente, por consideraciones de utilidad. 

En conclusión, y pese a lo que caractericé como un comienzo poco 

promisorio, he mostrado cinco contribuciones, algunas de ellas todavía 

actuales, del utilitarismo a la filosofía del derecho. 

 

 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



1734 UTILITARISMO EN FILOSOFÍA DEL DERECHO 

 

VII.    BIBLIOGRAFÍA 

AUSTIN, John, Lectures on Jurisprudence or the Philosophy of Positive Law, Lon-

don, John Murray, Albemarle Street, 1911. 

BENTHAM, Jeremy, “Anarchical Fallacies”, en Waldron, Jeremy (ed.), Non-

sense upon Stilts, London, Methuen, 1987. 

______, “Principles of Penal Law”, en Bowring, John (ed.), The Works of 

Jeremy Bentham, Edinburgh, William Tait, 1843. 

______, “Supply Without Burthen or Escheat Vice Taxation”, en Wal-

dron, Jeremy (ed.), Nonsense upon Stilts, London, Methuen, 1987.  

______, A Fragment on Government, Oxford, Basil Blackwell, 1967. 

______, An Introduction to the Principles of Morals and Legislation, Oxford, Basil 

Blackwell, 1967. 

______, Of Laws in General, London, The Athlone Press, 1970. 

______, Tratados de legislación civil y penal, Madrid, Editora Nacional, 1981. 

DWORKIN, Ronald, Taking Rights Seriously, London, Duckworth, 1977. 

FREY, R. G., Utility and Rights, Minneapolis, University of Minnesota Press, 

1984. 

HART, H.L.A., The Concept of Law, Oxford, Clarendon Press, 1961.  

JAMES, M. H., “Bentham on the Individuation of Laws”, Northern Ireland 

Legal Quarterly, vol. 24, núm. 3, 1973.  

KELSEN, Hans, General Theory of Law and State, trad. de Wedberg, Andres, 

Cambridge, Mass., Harvard University Press, 1945.  

LYONS, David, “Logic and Coercion in Bentham´s Theory of Law”, Cornell 

Law Review, vol. 57, núm. 3, 1972. 

MILL, John Stuart, Utilitarianism, Indianapolis, The Bobbs-Merrill Co., 

1971. 

______, “On Liberty”, en Three Essays, Oxford, Oxford University Press, 

1975. 

NOZICK, Robert, Anarchy, State, and Utopia, Oxford, Basil Blackwell, 1974. 

PALEY, William, The Principles of Moral and Political Philosophy, Indianapolis, 

Liberty Fund, 2002. 

ROSEN, W.L. y ROSEN, P.E., “Bentham on Torture”, en James, M.H. 

(ed.), Bentham and Legal Theory, Northern Ireland Legal Quarterly, 

1973. 

 

 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876




