
Enciclopedia de Filosofía y Teoría del Derecho, vol. 3, pp. 2299-2338. 

 2299 
 

CAPÍTULO 61 

 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL 

Fernando R. TESÓN
 

SUMARIO. I. Introducción. II. La Legitimidad de los Estados. III. La 

filosofía de la guerra. IV. Conclusión: La normatividad del derecho inter-

nacional. V. Bibliografía complementaria.  

I.    INTRODUCCIÓN 

El derecho internacional cuenta con una rica tradición filosófica. El padre 

de la disciplina, Hugo Grotius, consideró al derecho internacional como 

una rama del derecho natural. Una preocupación similar animó a los 

grandes pensadores iusnaturalistas, entre ellos Vattell, Victoria y Puffen-

dorf. El derecho internacional, para estos autores, era derecho en estado 

puro porque regulaba las relaciones entre entidades soberanas, esto es, no 

subordinadas a autoridad superior alguna. Sin embargo, esta vinculación 

entre el derecho internacional y la filosofía se fue diluyendo paulatinamen-

te, especialmente en el siglo XX.1 La razón principal de esta disociación fue 

el triunfo de dos corrientes intelectuales particularmente hostiles a la re-

flexión filosófica normativa: el nacionalismo político y el positivismo jurídi-

co. El nacionalismo político es un adversario natural de conceptos morales 

universales. Por su parte, los autores positivistas deseaban ansiosamente ser 

respetados por sus colegas en otras ramas del derecho. Querían refutar la 

acusación de que el derecho internacional era una ficción, un invento. La 

manera de lograr respetabilidad para su disciplina era adoptar un lenguaje 

lo más parecido al lenguaje jurídico común, es decir, el lenguaje positivista. 

Esta actitud, si bien afianzó la disciplina como una rama genuina del dere-

 
 Profesor de Derecho Internacional, Universidad Estatal de Florida, Estados Unidos. 
1  Hay algunas excepciones, como los iusnaturalistas Verdross, Alfred, Universelles 

Volkerrecht: Theorie und Praxis, Berlin, Duncker & Humboldt, 1984 [1937]; y Lorimer, John, 

The Institutes of the Law of Nations, Edinburgh, W. Blackwood and sons, 1880. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2300 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

cho, causó la declinación de la filosofía del derecho internacional. Hacia 

fines del siglo XX, la literatura iusinternacionalista lucía filosóficamente 

empobrecida cuando se la comparaba con las importantes reflexiones 

filosóficas en otras ramas del derecho tales como el derecho constitucional, 

el derecho penal y (en los países anglosajones) el derecho privado. Así, 

Allen Buchanan podría decir, en 2003, que la falta de preocupación filosó-

fica de los internacionalistas era “un descuido curioso”.2 Pero la situación 

mejoró, y el nuevo siglo conllevó una preocupación creciente por temas 

filosóficos, no tanto por parte de los juristas (que en general siguen atrin-

cherados en un positivismo dogmático), sino más bien de los filósofos polí-

ticos analíticos.3 

Este capítulo esboza el status quaestionis de algunos temas de la filosofía 

del derecho internacional. Razones de espacio me impiden presentar todas 

las cuestiones filosóficas atinentes a esta rama del derecho. Me concentraré, 

en cambio, en dos temas centrales de la disciplina: la legitimidad de los 

estados, incluido el principio de no-intervención, y la filosofía de la guerra. 

Hay otros temas centrales de la filosofía del derecho internacional que no 

trataré aquí. Menciono algunos: la teoría de las fuentes, los presupuestos 

normativos del derecho penal internacional,4 el análisis filosófico del dere-

cho internacional ambientalista y los aspectos filosóficos del comercio in-

ternacional.5 

II.    LA LEGITIMIDAD DE LOS ESTADOS 

En mayo de 2011, los libios derrocaron y mataron a Muammar Gaddafi, 

su gobernante por más de 42 años. Durante el período en que Gaddaffi 

ejerció el poder, los actores internacionales lo trataron, en todos los temas 

importantes, como el representante genuino del pueblo libio. Bajo Gaddafi, 

 
2  Buchanan, Allen, Justice, Legitimacy, and Self-Determination, Oxford, Oxford University 

Press, 2003, pp. 17-22 
3 Aparte de la obra citada de Buchanan, cabe destacar, entre otras, Altman, Andrew y 

Wellman, Christopher Heath, A Liberal Theory of Justice, Oxford, Oxford University Press, 

2010; y Besson, Samantha y Tasioulas, John (eds.), The Philosophy of International Law, Oxford, 

Oxford University Press, 2010.  
4   Véase en este tomo “FILOSOFÍA Y DERECHO PENAL INTERNACIONAL”, por Alejandro 

Chehtman. 
5 Para esto último, ver Tesón, Fernando R., “Why Free Trade is Required by Justice”, 

Social Philosophy & Policy, vol. 29, núm. 1, 2011, p. 126.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2301 

 

 

Libia gozó de todas las facultades que el derecho internacional acuerda a 

los estados: inmunidades diplomáticas, capacidad para celebrar tratados, el 

derecho de legítima defensa y, sobre todo, el poder de promulgar y hacer 

cumplir las leyes en su territorio. Libia participó normalmente en organiza-

ciones internacionales, a menudo en posiciones de liderazgo.6 En resumen, 

Libia fue, durante el reino de Gaddafi, un miembro pleno de la comunidad 

internacional. Los actores internacionales persistieron en este tratamiento 

respetuoso aún luego de que se enteraran de que el régimen libio había 

planeado el atentado contra el vuelo 103 de Pan Am, que mató más de 200 

personas inocentes.  

Sin embargo, a medida de que los rebeldes consolidaron sus posiciones 

y el apoyo a Gaddafi disminuyó, los medios cambiaron su retórica: Gaddafi 

no era ya más el “líder” libio, sino el” tirano” o “dictador”. Estas palabras, 

por supuesto, eran tan justificadas en ese momento como lo habían sido 

durante los 42 años del gobierno despótico de Gaddafi. No es una exagera-

ción decir que el régimen de Gaddafi era una empresa criminal que gober-

naba por medio del terror y la intimidación. Sin embargo, el derecho in-

ternacional acordó a esta empresa criminal la etiqueta de gobierno 

legítimo. Seguramente, entonces, la filosofía y el derecho difieren grande-

mente en su concepto de legitimidad. ¿Tiene alguna explicación este fenó-

meno? ¿Había alguna propiedad de este gobierno (un gobierno que, bajo 

cualquier enfoque filosófico razonable, era, para parafrasear a San Agustín, 

una cueva de ladrones y asesinos) que lo tornara un gobierno internacio-

nalmente legítimo? ¿Poseía Gaddafi, a pesar de todo, el derecho a ser obe-

decido y el derecho a ser tratado con respeto por los gobiernos extranjeros? 

¿Podríamos decir que, aun cuando los libios no tenían, quizás, obligación 

política alguna hacia Gaddafi, los gobiernos extranjeros debían tratarlo 

como si fuera legítimo?7 En esta primera sección examino el concepto de 

estado y las condiciones de su legitimidad.  

 
6 Incluso en fecha reciente, mayo de 2010, Libia fue elegida para integrar el Consejo de 

derechos Humanos de las Naciones Unidas, puesto del cual fue suspendida cuando la rebe-

lión se intensificó, como si antes de la rebelión el gobierno libio hubiese sido una ejemplar 

de democracia. Véase ABC News, “Libya, Thailand Elected to Human Rights Council”, 

May 14, 2010, en http://www.abc.net.au/news/2010-05-14/libya-thailand-elected-to-human-rights- 

council/435128.  
7 Uso el ejemplo de Libia, pero las mismas preguntas pueden formularse respecto de 

Alemania del Este, Corea del Norte, Liberia, y muchos otros estados. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2302 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

1. El estado 

El derecho internacional regula mayormente las relaciones entre estados 

soberanos. ¿Qué es un estado? Resulta conveniente comenzar por la defi-

nición jurídica. El derecho internacional define al estado soberano como 

una población regida por un gobierno independiente en un territorio. Un 

gobierno es independiente cuando no está subordinado a autoridad supe-

rior alguna (aparte de la posible autoridad del derecho internacional).8 El 

estado es típicamente una comunidad política independiente. El derecho 

internacional confiere poderes al estado; estos poderes definen las relacio-

nes recíprocas entre estas comunidades independientes. 9  Podemos decir 

(siguiendo a David Copp) que un estado consiste en las instituciones de gobierno 

animadas, esto es, habitadas por seres humanos. Un estado está compuesto 

por personas, instituciones y territorio; el estado consiste en instituciones 

“pobladas,” por así decirlo.10 Las instituciones, o bien perduran en el tiem-

po y están habitadas por distintas personas en momentos diferentes, o bien 

cambian. El estado, pues, presenta distintas encarnaciones en momentos 

distintos. A veces las instituciones son las mismas y las personas que las 

ocupan (los gobiernos) rotan, como en las democracias liberales. Otras 

veces las instituciones cambian pero las personas permanecen, como cuan-

do un monarca promulga reformas liberales y transforma una monarquía 

autoritaria en una monarquía constitucional. Y finalmente, a veces las insti-

tuciones y las personas cambian, como en el caso de las revoluciones. Este 

es un concepto no-moral del estado: un estado así definido puede o no ser 

moralmente legítimo. Este enfoque es superior a los enfoques tradicionales, 

porque no nos obliga a distinguir entre legitimidad del estado y legitimidad 

 
8 La Convención de Montevideo de 1933 sobre Derechos y Deberes de los Estados, en su 

artículo 1o., refleja este concepto:  

“El Estado como persona de Derecho Internacional debe reunir los siguientes requisitos:  

1. Población permanente.  

2. Territorio determinado.  

3. Gobierno.  

4. Capacidad de entrar en relaciones con los demás Estados.” 

 Véase el texto en http://www.oas.org/juridico/spanish/tratados/a-40.html . 
9 Los juristas hablan de derechos y deberes del estado, pero prefiero el término “pode-

res,” ya que la idea de derechos presupone la tesis filosófica discutible de que los estados 

pueden ser titulares de derechos morales. 
10 Copp, David, “The Idea of a Legitimate State”, Philosophy and Public Affairs, vol. 28, 

núm. 1, 1999, p. 3. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2303 

 

 

del gobierno. El Estado, así definido, consiste en las instituciones de gobierno. 

El tema filosófico central es cuándo este gobierno, este estado, posee el 

derecho moral de gobernar y el derecho moral de ser respetado por otros 

estados, es decir, el derecho de soberanía.  

2. El valor moral de los estados 

¿Cuándo es un estado legítimo? Las respuestas a esta pregunta pueden 

clasificarse en cuatro grupos. La teoría westfaliana sostiene que todo gobier-

no de facto es internacionalmente legítimo. La teoría rawlsiana considera 

legítimo a cualquier estado que satisfaga una medida mínima de “decen-

cia” moral. Para la posición kantiana, sólo las democracias liberales son 

legítimas. Finalmente, para la tesis lockeana solamente los estados que respe-

tan plenamente los derechos morales de los individuos son legítimos. Como 

veremos, esta tesis es compatible con sostener que ningún estado real es legí-

timo, aunque por supuesto algunos violarán derechos individuales más que 

otros. 

A.  La tesis westfaliana 

Esta tesis sostiene que todo estado que satisfaga la definición no-moral 

(una población regida por un gobierno en un territorio) es legítimo. Los 

actores internacionales deben tratar el poder de facto como si fuera poder de 

jure. Para ser legítimo, un gobierno debe ser capaz de mantener el orden 

interno y de conducirse frente a otros estados de acuerdo a las reglas nor-

males del derecho internacional: debe ser capaz de celebrar y cumplir 

tratados, enviar embajadores, en fin, cumplir con las normas básicas del 

intercambio diplomático. Estas condiciones no son tan fáciles de satisfacer 

como uno cree, pero aun así el umbral de legitimidad es bien bajo. El es-

tado no tiene que respetar derechos humanos ni ser democrático o liberal 

para ser legítimo. Debe, eso sí, ser capaz de mantener un mínimo de or-

den social, pero más allá de eso un estado puede ser tiránico sin perder 

por ello su legitimidad. 

Los juristas internacionalistas han defendido tradicionalmente esta posi-

ción. Para ellos, la norma de efectividad es un pilar del derecho internacional. 

Esto es así aun cuando el derecho internacional obligue a los estados a res-

petar los derechos humanos. Un estado que los viole comete un ilícito in-

ternacional, pero no deja de ser legítimo. Para la tesis westfaliana, el único 

hecho que destruye la legitimidad internacional de un gobierno es la pérdi-

da de control efectivo. Volviendo al ejemplo de Libia: Gaddafi fue conside-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2304 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

rado el gobierno legítimo de Libia precisamente porque ejerció el poder polí-

tico efectivo y aseguró, de este modo, las funciones del estado. Sin embar-

go, cuando los rebeldes le arrebataron ese poder, Gaddafi perdió legitimi-

dad. La comunidad internacional le retiró el reconocimiento, no porque 

fuera un tirano, sino porque perdió las riendas del poder. Parejamente, la 

comunidad internacional hoy reconoce al gobierno provisional libio, no 

porque éste sea un modelo de democracia y libertad, sino porque detenta el 

poder en Libia. Para esta tesis, entonces, la legitimidad internacional no 

tiene nada que ver con cualidades morales. 

Si bien los autores que defienden esta postura convergen en esta conclu-

sión, también exhiben diferencias importantes entre ellos. Examinaré tres 

versiones de la tesis westfaliana: la posición realista, la posición minimalista 

y la posición comunitaria. 

 

a.  La posición realista 

Una versión de la tesis westfaliana, asociada comúnmente con Hobbes, 

considera a las relaciones internacionales como un sistema anárquico. Los 

estados compiten globalmente por recursos en un mundo que carece de 

autoridad soberana. En este mundo anárquico el interés nacional es su-

premo.11 Esta tesis, llamada realismo, tiene a su vez varias versiones, algu-

nas de las cuales están comprometidas con el escepticismo o el relativismo 

moral. La versión más plausible del realismo, sin embargo, concibe al dere-

cho internacional como un modesto sistema de modus vivendi global. La idea 

es que, para poder sobrevivir, el estado liberal debe coexistir con socieda-

des de todo tipo, la mayoría de las cuales no son liberales. Quizás esas so-

ciedades sean moralmente objetables, pero el derecho internacional asegu-

ra un mínimo de paz que permite al estado liberal sobrevivir en un mundo 

lleno de peligros y amenazas. Esto explica por qué el principio de efectivi-

dad debe ser el pilar del derecho internacional. Al proteger la soberanía de 

todos los estados, el derecho internacional protege también la soberanía del 

estado liberal. Así concebido, el papel del derecho internacional es modes-

to: consiste en unas pocas normas destinadas a regular el uso de la fuerza y 

demarcar esferas de jurisdicción. Estas reglas básicas de juego no aspiran a 

reflejar concepción moral alguna, y menos aún una concepción liberal. Su 

fin es meramente permitir la coexistencia de entidades soberanas, y, en 

 
11 Esta postura está representada, entre otros, por Bull, Hedley, The Anarchical Society: A 

Study of Order in World Politics, 2a. ed., New York, Columbia University Press, 1980, pp. 65-70 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2305 

 

 

consecuencia, habilitar a los estados liberales a proteger la libertad indivi-

dual interna. Esta idea no es escéptica o relativista. Simplemente trata a las 

relaciones internacionales como un ámbito donde las reglas morales no 

tienen cabida, es decir, como un verdadero estado de naturaleza, pero la 

idea es compatible con una creencia en la superioridad de las instituciones 

liberales. La concepción realista simplemente considera a las relaciones 

internacionales como moralmente no reguladas. A lo sumo, estas reglas de 

convivencia pueden aspirar a una paz precaria, la cual a su vez es una con-

dición para que el estado liberal pueda preservar sus propias instituciones. 

Esta posición tiene importantes virtudes. Si uno cree, con Hobbes, que 

cualquier organización política es preferible al estado de naturaleza, enton-

ces uno puede decir que cualquier estado, aun uno despótico, es legítimo, 

ya que habría logrado poner fin al caos y la inseguridad permanente que 

caracteriza a la anarquía social. Más aún, el realismo correctamente perci-

be que la estructura semi-anárquica de las relaciones internacionales crea 

graves obstáculos a la cooperación internacional espontánea. Quien ignore 

la lógica corrosiva del Dilema de Prisioneros lo hace a cuenta y riesgo pro-

pio.12 Y finalmente, un mérito del realismo es que carece de pretensiones: 

contrariamente a otras versiones de la tesis westfaliana que enseguida tra-

taré, el realismo no sugiere que la deferencia al poder político de facto refleje 

algún tipo de moralidad. Para el realismo, las esferas de poder de los esta-

dos soberanos deben ser respetadas como condición de supervivencia del 

estado liberal. 

La concepción de la legitimidad que propugna el realismo, sin embargo, 

es trivial. Cuando decimos que un estado es legítimo podemos querer decir 

dos cosas diferentes. Por un lado, podemos significar que el gobierno del 

estado se encuentra de hecho en una posición de hablar por los súbditos. Por 

otro lado, podemos significar que el gobierno posee un derecho a gobernar a 

los súbditos. El primer concepto está orientado hacia afuera y es esencial-

mente pragmático. Supongamos que nuestro gobierno tiene interés en ce-

lebrar un tratado con otro estado. Podemos decir que tal o cual individuo 

es el gobierno “legítimo” de ese estado porque él es la persona a quien de-

bemos dirigirnos si queremos negociar el tratado. Aquí la preocupación es 

pragmática y operacional. No nos interesa si ese gobierno es moralmente 

legítimo: solamente queremos asegurarnos de que estamos tratando con la 

persona que de hecho puede implementar el tratado. Éste será el caso cuando 

esa persona sea el gobernante de facto, porque en tal caso él controla los recur-

 
12 Tesón, Fernando, A Philosophy of International Law, Boulder, Colorado, Westview, 1998, 

cap. 3. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2306 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

sos del estado. La relación interna entre ese gobernante y sus súbditos es 

irrelevante. Lo único que importa es si este régimen de facto puede de hecho 

cumplir lo prometido. Si usamos el término “legitimidad” para referirnos a 

esta situación, va de suyo que todo gobierno de facto es legítimo, y el realis-

mo es trivialmente verdadero. 

El segundo concepto de legitimidad alude al derecho moral de gobernar. 

En este sentido, que es el que importa a la filosofía, decimos que un estado 

es legítimo cuando satisface un estándar moral sustantivo. En la literatura, 

este estándar varía notoriamente. Si el estándar es respeto de los derechos 

humanos, entonces sólo aquellos estados que lo hacen son legítimos. Si el 

estándar es provisión de bienes públicos, entonces sólo aquellos estados que 

los proveen serán legítimos. Si el estándar es cultural, entonces sólo aque-

llos gobiernos que reflejan esa cultura serán legítimos.  

Esta distinción nos permite decir que un estado es ilegítimo en el segundo 

sentido, porque no satisface el estándar moral sustantivo (sea el que fuere), 

y tratarlo simultáneamente como un estado “legítimo” en sentido realista, 

es decir, como el agente de facto del estado. Supongamos que el estado de-

mocrático A quiere impedir que el estado dictatorial B no ataque a un ter-

cer estado C. El gobierno de A celebra un pacto de no agresión con el go-

bierno de B con este fin. El gobierno de A razonablemente cree que el 

gobierno de B observará el tratado (quizás A ha advertido a B sobre las 

consecuencias de no hacerlo). El gobierno de A cree, por otra parte, que el 

gobierno de B es un régimen criminal encabezado por delincuentes. Aun 

así, el gobierno de A trata al gobierno (moralmente ilegítimo) de B como el 

“representante” de B porque sólo ese gobierno puede cumplir con las obli-

gaciones del tratado, ya que controla los recursos del estado. Lo único que 

importa aquí son los resultados. Esto muestra que esta noción de legitimi-

dad como poder de facto no tiene nada que ver con justificación moral algu-

na. Es un concepto estratégico. Como tal, está regido por las reglas no-

morales de la interacción estratégica. El gobierno de A trata al gobierno de 

B como si fuera el representante del estado porque el hacerlo es racional a la 

luz de la estructura de incentivos que la situación genera. Podemos decir, 

en fin, que este concepto realista de legitimidad de facto es o bien trivialmen-

te verdadero (como vimos) o moralmente inaceptable. Si “gobierno legíti-

mo” quiere decir “gobierno de facto”, entonces la postura realista es trivial. 

Si, en cambio, la tesis es que todo gobierno de facto es, en un sentido moral, 

legítimo, entonces la tesis es falsa. Usar la palabra “legitimidad” en esta 

situación es como usarla para referirse a un secuestrador. El secuestrador 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2307 

 

 

controla a las víctimas, y es por eso que la policía debe negociar con él. 

Pero el secuestrador no es un representante “legítimo” en ningún sentido 

filosófico interesante. Todos los estados que ejercen un control efectivo son, 

trivialmente, agentes de facto de sus sujetos; pero sólo estados que satisfacen 

un patrón moral de gobierno (no especificado aún) son legítimos.  

Se sigue que el poder que un gobierno (un estado) ejerce en un territorio 

sobre sus habitantes puede o no ser moralmente justificado. Si un estado 

posee el derecho moral de gobernar, entonces podemos tratar a ese estado 

como un miembro pleno de la comunidad internacional: tenderemos a 

cooperar con ese estado, no simplemente en términos estratégicos, sino 

reconociendo que ese estado ejerce, no simplemente un poder de facto, sino 

poder político delegado. Un estado es legítimo si posee el derecho moral a 

gobernar; y si es así, es un representante de jure de los sujetos. La relación de 

representación es un contrato: o bien ese contrato tuvo lugar, o bien no lo 

tuvo. Un gobierno legítimo, entonces, ha sido de hecho elegido o nombra-

do por los representados. Un gobierno que no ha sido nombrado por los 

representados es un usurpador: domina a los representados de hecho, por 

la fuerza, pero no es su representante legítimo. Si un estado es legítimo en 

este sentido, entonces los de afuera deben respetarlo, porque los de aden-

tro, los súbditos, poseen razones para aceptar la coerción estatal. Si un 

estado es en cambio ilegítimo, los de afuera carecen de razones morales 

para respetar su autoridad, porque los súbditos mismos carecen de esas 

razones. Por supuesto, casi siempre habrá razones prudenciales o estratégi-

cas para no intervenir. El que un estado sea ilegítimo no basta para justifi-

car la intervención, especialmente la intervención militar.  

El realismo, entonces, a pesar de las ventajas señaladas, no es particu-

larmente interesante. Una teoría normativa del derecho internacional aspi-

ra a identificar diferencias importantes entre los estados, aún cuando acepte 

la premisa de que los estados despóticos posiblemente sean menos indesea-

bles que el estado de naturaleza (ni siquiera esta premisa es obvia: pense-

mos en Corea del Norte). Si uno cree (contra Hobbes) que los derechos 

individuales son pre-políticos y no convencionales, entonces la legitimidad 

del estado no puede fundarse en el poder de facto. En términos generales, 

entonces, el realismo es vulnerable a la crítica lockeana contra Hobbes: aún 

concediendo que las naciones se encuentran entre sí en un estado de natu-

raleza, no hay razón para que las consideraciones éticas no se apliquen allí 

también. Si los derechos morales de los individuos no dependen del contex-

to social y político, es difícil sostener que las acciones del estado que persi-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2308 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

guen el interés nacional es inmune a valoraciones éticas.13 Más aún: cual-

quier versión refinada de la moralidad da cabida al interés nacional legíti-

mo. Decir que los gobiernos deben perseguir el interés nacional es adoptar 

una postura ética, y como tal debe ser defendida con argumentos. En re-

sumen: a menos que uno adopte una postura metaética escéptica (es decir, 

una postura que niegue la racionalidad de los juicios éticos), la moralidad 

común se aplica también a las relaciones internacionales. El realismo niega 

esto, pero su razonamiento no convence. 

 

b.  La posición minimalista 

David Copp ha defendido una versión algo diferente de la postura Westfa-

liana.14 Por un lado, Copp rechaza los intentos contractualistas de justifica-

ción del estado; por el otro lado, rechaza asimismo la idea anarquista de 

que ningún estado pueda ser legítimo. Propone en cambio una concepción 

minimalista: un estado es legítimo si satisface necesidades sociales básicas, tales 

como “el poder de promulgar e implementar el derecho, donde el cumpli-

miento por parte de los súbditos promueve la capacidad del estado de satis-

facer las necesidades de la sociedad”.15 El argumento no distingue moral-

mente entre estados, salvo con referencia a ese estándar mínimo. Cualquier 

estado, aún uno injusto, es legítimo en este sentido, y solamente dejará de 

serlo cuando deje de satisfacer las necesidades de la sociedad. Para Copp, 

hay un umbral de eficiencia debajo del cual un estado pierde su legitimi-

dad. Pero, por supuesto, como la gran mayoría de los estados llegan a ese 

umbral, la mayoría de los estados son legítimos. Los actores internacionales 

no pueden negarle a ese estado su derecho a gobernar. No interesa cuán 

despótico sea ese estado mientras satisfaga las necesidades sociales básicas. 

El argumento equipara la legitimidad interna con la externa: los de afuera 

deben respetar el derecho del estado a gobernar porque los súbditos mis-

mos deben reconocer ese derecho a gobernar, en razón de la aptitud de ese 

estado de satisfacer necesidades básicas (si bien Copp admite que los súbdi-

tos no están obligados a obedecer leyes injustas.) 

 
13 Para respuestas convincentes a la postura realista, ver Beitz, Charles, Political Theory and 

International Relations, Princeton, Princeton University Press, 1979, cap. 1; y Cohen, Marshall, 

“Moral Skepticism in International Relations”, en Beitz, C., Cohen, M., Scanlon, T. y 

Simmons, A.J. (eds.), International Ethics, Princeton, Princeton University Press, 1985, p. 3.  
14 Copp, David, op. cit., nota 10. 
15 Ibidem, p. 40 (mi traducción). 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2309 

 

 

La distinción entre legitimidad y justicia es central en el argumento de 

Copp. Siguiendo a A. John Simmons, Copp rechaza las justificaciones con-

tractualistas del estado, porque no cree que ningún estado existente satisfa-

ce los estándares contractualistas. Como también rechaza la posición anar-

quista (según la cual ningún estado es legítimo), Copp cree que el estándar 

de legitimidad debe ser distinto del de justicia. Esta concepción, cree el 

autor, es superior a las alternativas más robustas como el contractualismo 

porque explica porqué los súbditos de estados injustos deben obedecer “le-

yes moralmente inocentes”, tal como las leyes que prohíben el homicidio o 

las leyes de tránsito. Si la injusticia de un estado destruyera su derecho a 

gobernar, entonces los súbditos tendrían la libertad de desobedecer esas 

leyes inocentes. Esto, piensa Copp, no es plausible: los súbditos están mo-

ralmente obligados a obedecer dichas leyes. Se sigue que la postura de 

acuerdo a la cual sólo los estados justos son legítimos es insostenible. El 

argumento descansa en una asimetría entre el derecho a gobernar, que el 

estado posee, y el deber de obediencia, que los súbditos pueden o no tener. 

Éstos no están obligados a obedecer leyes injustas, pero sí están obligados a 

obedecer leyes inocentes, aun cuando sean promulgadas por un estado 

injusto. Esta última obligación sólo puede justificarse postulando el derecho 

del estado (aún uno injusto) de gobernar en un territorio. 

El error en este razonamiento proviene de creer que nuestra obligación 

de obedecer leyes moralmente inocentes entraña un reconocimiento de la 

legitimidad de quien las promulga. Esta creencia es errónea. Cuando un 

gobierno injusto promulga una ley, nuestra actitud frente a esa ley depen-

derá del conjunto de razones que tengamos para obedecerla. Digamos que 

el gobierno prohíbe el homicidio. Todos tenemos una obligación moral de 

no matar, independientemente de esa promulgación. Podemos describir 

exhaustivamente esa obligación sin necesidad de decidir si el gobierno que 

promulgó la ley es legítimo. El mismo análisis vale para las leyes de tránsi-

to: debemos obedecerlas por razones generales, tales como la necesidad de 

evitar colisiones. Vemos entonces que nuestro deber de obedecer leyes 

moralmente inocentes es deber hacia nuestros conciudadanos, no hacia el esta-

do. Decir que no tengo ningún deber hacia el estado pero sí hacia las nor-

mas sociales que sostienen la vida diaria en común es perfectamente consis-

tente. Debo obedecer estas leyes por razones de deber moral natural (como 

el homicidio), razones de coordinación (como las leyes de tránsito), y aún 

razones prudenciales (como el temor a sufrir sanciones por evasión imposi-

tiva, digamos). Ninguna de estas razones implica o presupone que reconoz-

ca un derecho del estado a gobernar. El estado ha promulgado leyes que 

obedezco por razones independientes. Nadie niega que aún los estados 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2310 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

injustos proveen servicios valiosos; así, los súbditos no poseen la libertad de 

desobedecer una decisión judicial ordinaria (en un juicio civil, digamos) 

alegando que el estado es injusto. Pero estas obligaciones son una especie 

de las obligaciones morales; como tales, las debemos a las personas con 

quienes convivimos, no al estado. 

Copp se apoya en el hecho de que los estados existentes emergieron por 

medio de agresión, fraude, y despojo. Es un hecho histórico que los estados 

que hoy consideramos justos (por ejemplo, para Copp, el Reino Unido) 

fueron originalmente injustos: quizás usurparon la autoridad de un estado 

preexistente; o quizás obtuvieron su territorio mediante agresión; o quizás 

el estado original era tiránico pero se transformó, con el tiempo, en una 

democracia liberal. En vista de esta historia macabra, ningún estado puede 

satisfacer un estándar robusto de justicia. Pero, piensa Copp, todos consi-

deramos al Reino Unido como un estado legítimo a pesar de que surgió de 

siglos de injusticia. ¿Cómo es esto posible? Porque, piensa Copp, la monar-

quía británica (antes de la época liberal moderna, digamos), si bien injusta, 

era un estado legítimo. Si el Rey de Inglaterra en el siglo 13 (digamos) pose-

ía el derecho a gobernar, entonces el estándar de legitimidad no puede ser 

la justicia sustantiva sino algo distinto: la capacidad del estado de satisfacer 

las necesidades sociales mínimas. 

La respuesta a este argumento es que el rey de Inglaterra no poseía un 

derecho moral a gobernar en el siglo 13. La Corona proveía servicios útiles, 

por supuesto, pero las obligaciones de los súbditos eran hacia otros súbditos 

del reino, no hacia el rey. Obedecer una decisión del rey, por ejemplo, 

cuando decidía una controversia, era una manera indirecta de cumplir con 

obligaciones hacia otros. Pero los súbditos no tenían ninguna obligación 

moral hacia el mismo Rey. Por ejemplo, los impuestos que el rey recauda-

ba por la fuerza para financiar sus guerras en búsqueda de gloria y conquis-

tas no generaban obligación alguna para sus súbditos: en verdad eran, mo-

ralmente, un robo. En suma: hablar de la autoridad del estado es una 

manera de hablar acerca de la forma compleja en que los principios mora-

les rigen la vida social. 

Finalmente, es un error excluir por decreto la posibilidad de que ningún 

estado sea legítimo. Como observé, es posible que todas las obligaciones que 

tenemos hacia nuestros conciudadanos tengan un origen distinto de la au-

toridad del estado. Examinaré esta línea de argumentación más adelante 

en este ensayo.  

 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2311 

 

 

c.  La posición comunitaria 

Michael Walzer ha defendido una tercera versión de la tesis westfaliana.16 

Al igual que los realistas y los minimalistas, Walzer cree que los estados 

existentes son presuntivamente legítimos, pero sus razones son distintas. 

Para Walzer, un estado es externamente legítimo si refleja la vida política 

de su pueblo. El autor expresa esta idea de varias formas. Un estado es 

legítimo cuando hay concordancia (fit) entre gobierno y pueblo.17 Hay con-

cordancia cuando el gobierno refleja en gran medida las fuerzas políticas, 

la historia y los valores de la población. Pero para Walzer, esto no significa 

que los súbditos tengan un deber de obediencia: solamente significa que los 

de afuera (en especial otros gobiernos) deben respetar a ese estado. Walzer 

cree que los ciudadanos de un estado están unidos por una especie de con-

trato social, à la Burke. Tienen deberes políticos entre sí, pero no hacia el 

gobierno (nótese que en este punto Walzer coincide con mi crítica a Copp 

supra.) Los demás estados, sin embargo, deben respetar a ese estado, aun 

cuando sea injusto, inclusive despótico. Un estado, según Walzer, es una 

“unión de pueblo y gobierno”,18 y como tal goza de legitimidad externa, aun 

cuando los súbditos mismos posean el derecho a rebelarse. Este derecho no 

es transmisible a los extranjeros. Para Walzer, el estado es la arena donde 

se desarrolla el proceso político, y de allí están excluidos los extranjeros, no 

por razones estratégicas sino por razones morales: el gobierno, aun cuando 

sea moralmente objetable, es un reflejo cultural de su pueblo. 

El propósito principal de Walzer al escribir estas líneas fue el de recha-

zar la permisibilidad de la intervención militar por razones humanitarias. Si 

bien aún en ese contexto su argumento es problemático,19 concedamos, en 

gracia al argumento, que las intervenciones militares para acabar con injus-

ticias son en general impermisibles (como veremos en la segunda parte de 

este ensayo, la guerra está sujeta a restricciones y prohibiciones que son 

independientes de la justicia de la causa.) Esto aún deja abierta la cuestión 

de la permisibilidad de intervenciones no militares (sanciones diplomáticas o 

 
16 Véase Walzer, Michael, “The Moral Standing of States”, en Beitz, C., Cohen, M., 

Scanlon, T. y Simmons, A.J. (eds.), op. cit., nota 13, p. 217. 
17 Ibidem, p. 222. 
18 Ibidem, p. 220. 
19  Véase las respuestas de Luban, David, “The Romance of the Nation State”, en Beitz, 

C., Cohen, M., Scanlon, T. y Simmons, A.J. (eds.), op. cit., nota 13, pp. 238-43; Beitz, 

Charles, “Nonintervention and Communal Integrity”, Philosophy & Public Affairs, vol. 9, 

núm. 4, 1980, pp. 385-91; y la discusión en Tesón, Fernando, Humanitarian Intervention: An 

Inquiry into Law and Morality, 5a. ed., Ardsley-on-Hudson, Nueva York, Transnational Pub-

lishers, 2005, pp. 81-89.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2312 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

económicas, boicots, presiones de diverso tipo). Para Walzer, estas acciones 

son también cuestionables, porque cree que el proceso político local posee 

valor normativo independiente. Las interferencias con procesos sociales 

valiosos son criticables, aún cuando el que interfiere use diplomacia y no 

fuerza. El argumento de Walzer, entonces, prohíbe o al menos desalienta 

intervenciones no militares encauzadas a modificar procesos políticos autóc-

tonos, aún si esas intervenciones tienen el propósito o el efecto de proteger 

personas cuyos derechos están siendo violados. 

Para demostrar que estas intervenciones (aún no militares) dirigidas a 

modificar procesos políticos en otros estados son impermisibles, Walzer 

imagina un ejemplo fantástico. Supongamos un estado no liberal cuyas 

prácticas políticas son injustas pero consistentes con las tradiciones y la 

cultura de esa sociedad (Walzer lo llama Argelia). Supongamos además que 

nosotros (los liberales de afuera) poseemos una droga milagrosa que, cuan-

do se la mezcla en el agua que beben los argelinos, los convierten instantá-

neamente en social-demócratas à la sueca (aparentemente Suecia es, para 

Walzer, el Nirvana político). Semejante acción sería moralmente impermi-

sible, según Walzer. Los argelinos poseen un derecho colectivo a su proceso 

autóctono. Los de afuera están excluidos de este proceso y carecen del de-

recho de alterarlo, aún por medios no violentos como la droga del ejemplo. 

El ejemplo de Walzer no ilustra la posición que quiere defender. El uso 

de la droga es ciertamente inmoral, pero no porque interferiría con un 

proceso político, sino porque convertiría a las personas que ingirieran la dro-

ga en otras personas, sin su consentimiento. La droga alteraría su identidad 

individual por medios artificiales. Usar la droga es inadmisible por la mis-

ma razón que las lobotomías son inadmisibles aun cuando mejoraran la 

personalidad del lobotomizado. Quien administra la droga sin el consenti-

miento del paciente viola su autonomía individual, no una supuesta auto-

nomía comunal.20 

A fin de ilustrar más vívidamente esta objeción, propongo otro ejemplo 

hipotético. Llamémoslo el caso del Botón Verde. Supongamos que un go-

bierno está violando los derechos de los súbditos. Yo poseo una máquina 

fabulosa que puedo activar oprimiendo un botón verde. Al hacerlo, la 

máquina, instantáneamente y sin causar daño alguno, interrumpe las viola-

ciones de derechos. El Botón Verde no altera la personalidad de nadie ni 

causa efecto indeseable alguno. A diferencia de la droga de Walzer, no 

 
20 Beitz, Charles”, op. cit., nota 19, pp. 389-90 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2313 

 

 

altera ni la identidad, ni la mente, ni las creencias de la gente. Simplemen-

te, el Botón Verde bloquea las violaciones de derechos. Creo que estaría 

moralmente justificado en apretar el botón; más aún, no concibo razón 

alguna para no hacerlo. La presión diplomática es más costosa que apretar 

el botón, por supuesto, pero el ejemplo muestra que un proceso político 

que resulta en injusticias como las violaciones de derechos carece de valor 

moral independiente. Los costos de las intervenciones (recordemos: no 

militares) deben evaluarse en términos de consecuencias para la gente. 

Cuanto más costosas sean, menos permisibles serán. Precisamente ésta es la 

razón por la cual parece correcto apretar el Botón Verde. Las intervencio-

nes diplomáticas (contrariamente a las militares) son menos costosas, mo-

ralmente hablando, que las violaciones de derechos. Por esta razón, dichas 

intervenciones serán a menudo permisibles. 

El comunitarismo westfaliano de Walzer debe ser rechazado. No hay 

razón para aceptar una excepción “comunitaria” a la obligación común de 

asistir a víctimas de injusticia, asumiendo un costo razonable. Si bien los 

esfuerzos diplomáticos no tienen costo cero, evitan los terribles costos mo-

rales de la guerra. Por eso es difícil entender porqué una supuesta necesi-

dad de respetar la “vida en común” lleva a la prohibición de dichos inten-

tos de interferencia no militar. Los argumentos que da Walzer son poco 

convincentes. Por ejemplo, afirma que los de afuera desconocen la sociedad 

en cuestión, y que los ciudadanos probablemente resistirán la interferencia. 

Pero estas suposiciones son dudosas, especialmente en el caso de interferen-

cia no militar. Es poco plausible pensar que no sabemos lo suficiente sobre 

otras sociedades, especialmente cuando esos eventos consisten en violacio-

nes de derechos básicos. La segunda suposición, que los ciudadanos resis-

tirán la interferencia, es empíricamente dudosa y moralmente problemáti-

ca. Desde el punto de vista empírico, no parece plausible que aquellos 

ciudadanos víctimas de injusticia rechazarán los esfuerzos diplomáticos de 

la comunidad internacional destinados a aliviarla.21 Desde el punto de vista 

moral, los ciudadanos no tienen derecho a oponerse a esfuerzos diplomáti-

cos para aliviar las injusticias sufridas por sus compatriotas. Si el gobierno 

viola mis derechos, los demás carecen de autoridad para bloquear esfuerzos 

para restaurarlos. Walzer afirma que si la mayoría de la población se opone 

a la interferencia, entonces ésta estaría prohibida.22 Esto, sin embargo, es 

 
21 Luban, David, op. cit., nota 19.  
22 Richard W. Miller adopta una posición parecida en el contexto de Afghanistan. Mil-

ler, Richard V., “The Ethics of America’s Afghan War”, Ethics & International Affairs, 2011, 

vol. 25, núm. 2, 1980, pp. 103-131; y mi respuesta: Tesón, Fernando, “Enabling Monsters: 

A Reply to Professor Miller”, Ethics & International Affairs, vol. 25, núm. 2, 2011, pp. 165-82. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2314 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

inaceptable. La tiranía de la mayoría no es moralmente menos grave que la 

tiranía de la minoría. Más bien lo contrario parece cierto: es más urgente 

interferir con la tiranía de la mayoría, ya que la minoría, por definición, es 

políticamente impotente.  

La objeción a Walzer puede formularse de esta otra manera. Walzer 

sostiene que los ciudadanos están vinculados por un contrato social de tipo 

burkeano. Ahora bien, según él, este contrato autoriza a la mayoría de la 

gente a vetar ayuda externa a víctimas de injusticia. Walzer reconoce, por 

otro lado, que las víctimas mismas tienen derecho a resistir esa injusticia. Si 

esto es así, se sigue que el “veto” de los demás es impermisible: en realidad, 

quienes se oponen a dichos esfuerzos diplomáticos son colaboradores del 

gobierno tiránico. ¿Qué clase de contrato es éste? Uno no está vinculado 

contractualmente con aquellos que promueven y alientan la violación de 

los derechos de uno: más bien parece acertado de hablar de violación de 

contrato. La idea de Walzer de “proceso político”, entonces, parece un 

eufemismo que a menudo enmascara injusticias intolerables. 

En conclusión: la visión wesfaliana refleja una concepción de la soberan-

ía estatal que glorifica el poder político a expensas de la moralidad y la justi-

cia. Ya sea que esté basada en una cruda concepción Hobbesiana de orden 

o en una idealización romántica de los vínculos comunitarios, dicha visión 

no resiste un análisis nutrido en la idea del valor moral de las personas. 

B.  La concepción rawlsiana 

Un segundo grupo de autores niega la tesis westfaliana de que cualquier 

estado de facto es legítimo, pero al mismo tiempo niega que haya un único 

sistema de principios filosófico-políticos que confiera legitimidad a los esta-

dos. Para esta postura, representada por John Rawls y sus seguidores, el 

estándar de legitimidad es un estándar moral, pero bastante modesto: la 

decencia moral. Para ser legítimo un estado debe ser mínimamente decente, 

pero no necesariamente liberal. Los estados legítimos incluyen estados libe-

rales y estados no-liberales. Todos los estados liberales son a fortiori decen-

tes. Los estados no-liberales serán decentes si cumplen tres condiciones: son 

pacíficos, respetan derechos humanos muy mínimos, y, aunque no son de-

mocráticos, poseen una “estructura de consulta jerárquica”. Los estados 

no-liberales que no cumplen estas condiciones son estados ilegítimos, fuera 

de la ley. Para los rawlsianos es un error considerar como legítimos sola-

mente a los estados liberales. La justicia global debe ser tolerante y aceptar 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2315 

 

 

una diversidad de concepciones del bien político. Una virtud de esta postu-

ra es que parece condecir con la práctica imperante en derecho internacio-

nal, donde, si bien los tratados aplicables parecen exigir condiciones mora-

les mínimas de legitimidad, éstas son compatibles con prácticas políticas 

no-liberales de diverso tipo, tales como estados teocráticos, no democráti-

cos, o medianamente autoritarios. 23 

Rawls intenta formular los principios de política exterior que una de-

mocracia liberal debería observar. Él ve a la justicia global como una ex-

tensión del liberalismo: la cuestión es cómo deberían las democracias libe-

rales tratar a otros estados, en especial estados no-liberales. Su propuesta 

descansa en las distinciones que cabe hacer entre tipos diversos de socieda-

des (“pueblos”) y sus gobiernos.24 

El libro de Rawls “The Law of Peoples” aplica a las relaciones internacio-

nales una idea central de su obra tardía: el pluralismo razonable.25 Las 

distintas sociedades, sostiene Rawls, a menudo discrepan en sus concepcio-

nes del bien, entendidas como visiones generales y comprensivas sobre 

valores políticos. El liberalismo es sólo una de esas concepciones, y por esa 

razón el derecho internacional no puede estar fundado solamente en el libe-

ralismo. Muchas sociedades sostienen concepciones no-liberales, y por tan-

to la política exterior de una sociedad liberal, y, lo que es aún más impor-

tante, el derecho internacional y la justicia global, deben reconocer esta 

diversidad. El pluralismo ideológico razonable es, para Rawls, un hecho 

“duro” de la realidad, pero tiene también consecuencias normativas. Dado 

que las personas que habitan sociedades distintas poseen concepciones 

políticas diferentes, se sigue que las sociedades deben respetarse mutua-

mente (a condición de que todas cumplan ciertos requisitos morales míni-

mos). Es importante subrayar que para Rawls esto no quiere decir simple-

mente que las sociedades deben acomodarse mutuamente por razones 

prudenciales de convivencia. Su tesis es más fuerte: los líderes liberales 

deben respetar, tolerar y cooperar con estas sociedades no-liberales. Estos esta-

dos deben ser tratados como miembros libres e iguales de la comunidad 

 
23  Véase Rawls, John, The Law of Peoples, Cambridge, Massachussets, Harvard University 

Press, 1999; Beitz, Charles, “Rawls’s Law of Peoples”, Ethics, vol.. 110, núm. 4, 2000, pp. 

669-96; Reidy, David, “Rawls on International Justice: A Defense”, Political Theory, vol. 32, 

núm. 3, 2004, pp. 291-319. 
24 La discusión en el texto se centra en la versión de Rawls. Para una crítica temprana de 

la posición de Rawls siguiendo líneas parecidas a las del texto, ver mi libro A Philosophy of 

International Law, op. cit., nota 12, cap. 4. En el texto presente intento elaborar y mejorar lo 

que dije entonces. 
25 Tal como las formulara en Rawls, John, Political Liberalism, Nueva York, Columbia 

University Press, 1991. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2316 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

internacional. Las concepciones no-liberales que informan a estas socieda-

des son lo suficientemente “decentes” como para merecer el respecto de los 

estados liberales. Todos los estados decentes, liberales o no, comparten, 

entonces, una razón pública común ligada al respeto de valores morales 

mínimos y tolerancia mutua. 

El primer problema con esta postura es de orden metodológico. Para 

Rawls, la tarea de la filosofía política es identificar principios que puedan 

acomodar visiones del bien decentes pero incompatibles, de modo tal que 

quienes difieran en cuestiones fundamentales puedan, a pesar de eso, co-

operar socialmente y llevar así vidas sociales productivas. Esta postura pue-

de ser útil para diseñar instituciones que, para su buen funcionamiento, 

deban ser neutrales respecto de diferentes concepciones del bien. Pero si 

concebimos a la filosofía política de manera distinta, no como un esfuerzo 

para conciliar posiciones diversas, sino para defender, críticamente, los 

mejores principios de ética política, entonces el hecho de que la gente tenga 

puntos de vista morales inconsistentes es irrelevante. El hecho de que mu-

cha gente tenga creencias no-liberales no agrega un ápice a la plausibilidad 

de esas creencias. Los principios liberales pueden ser correctos o no, pero 

no es posible que sean correctos para unos e incorrectos para otros. Todo 

principio, liberal o no, debe defenderse con argumentos racionales. El ar-

gumento ad populum (el principio X es verdadero, o plausible, o razonable, 

porque mucha gente cree en él) es, sin embargo, falaz. Dicho de otro mo-

do: Rawls intenta construir principios de justicia global que reflejen el 

“consenso solapado” (overlapping consensus) de la mayor parte de las personas 

que habitan la tierra. Esta tarea sería útil si creyéramos que no hay modo 

de cuestionar ese consenso solapado. Si, en cambio, hay algunas verdades 

morales, por ejemplo, si las personas poseen derechos morales pre-políticos, 

entonces los liberales carecen de razones para respetar los actos de los go-

biernos que violen esos derechos morales. Esto no quiere decir que, por 

razones prudenciales, no debamos ser tolerantes en algún sentido, de estas 

acciones. Pero estas razones no tienen nada que ver con una creencia de 

que un gobierno que viola los derechos morales de su gente es legítimo y 

merece respeto. 

La idea rawlsiana de tolerancia liberal es vulnerable a objeciones aún 

más fuertes. Rawls da por sentado que los regímenes no-liberales “decen-

tes” implementan sinceramente esa concepción no-liberal del bien. Y así 

como un estado liberal debe acomodar, internamente, distintas concepcio-

nes individuales del bien, así también los principios de justicia global deben 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2317 

 

 

acomodar distintas concepciones colectivas del bien. El problema de esta 

analogía es que no existen concepciones colectivas del bien; más bien, de-

ntro de cualquier sociedad, la gente posee concepciones que difieren entre 

sí. La analogía no funciona. Aceptemos la idea de Rawls de que un estado 

liberal debe ser razonablemente pluralista internamente. Los ciudadanos 

tienen concepciones del bien incompatibles entre sí: unos son religiosos, 

otros ateos; algunos son utilitaristas, otros kantianos. Estas diversas concep-

ciones son incompatibles entre sí, razón por la cual las instituciones libera-

les deben acomodarlas, tolerarlas, siempre que sean razonables. Ahora 

intentemos extender esta idea a la arena internacional, como quiere hacer-

lo Rawls. Seguramente, para Rawls, es un hecho social “duro” que las per-

sonas tienen concepciones del bien diferentes e incompatibles en todas las 

sociedades. Esto es verdad también en las sociedades no-liberales. Pero el 

estado no-liberal precisamente privilegia coercitivamente una de estas con-

cepciones sobre las demás que posean sus súbditos. Esto es exactamente lo 

que significa para un estado el ser no-liberal. La tolerancia liberal de 

Rawls, entonces, no es más que esto: en nombre de la tolerancia, el estado 

liberal debe tratar con respeto a regímenes que, internamente, no acomodan 

concepciones diversas del bien de sus súbditos, sino que, contrariamente, 

las suprime a todas menos a una de ellas. La tolerancia liberal internacional 

supone caracterizar como legítima la intolerancia no-liberal interna. 

Este problema identifica una tensión dentro de la tesis de Rawls que no 

es posible resolver. La tolerancia “liberal” de regímenes no-liberales supone 

aceptar que los gobiernos no tienen una obligación de tolerar la diversidad 

ideológica dentro de sus fronteras. Esta anomalía surge porque Rawls come-

te aquí un error categorial: cree que una sociedad puede tener una concep-

ción del bien. Esto es falso: solamente las personas pueden tener concepciones 

del bien, y ciertamente un estado liberal debe acomodarlas. Pero las socie-

dades no tienen concepciones del bien, ya que, de acuerdo a la premisa 

misma de Rawls, están compuestas de individuos que difieren ideológica-

mente entre sí. Aún cuando a veces se habla del ethos social, la realidad es que 

toda sociedad tiene personas que disienten de ese ethos. La tarea de quienes 

gobiernan no es tener o promover una concepción del bien; es, en cambio, 

arbitrar las disputas que surgen por las diferencias que tengan los súbditos. 

Por lo demás, las propuestas concretas de Rawls son bastante alarman-

tes. Para él, un régimen “decente” satisface tres condiciones: debe ser pací-

fico; debe respetar lo que Rawls llama “derechos humanos básicos,” y debe 

proveer un “sistema jerárquico de consulta decente”.26 La primera condi-

 
26 Rawls, John, op. cit., nota 23.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2318 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

ción parece inocua: después de todo, todos los estados deben ser pacíficos. 

Si la examinamos atentamente, sin embargo, dicha condición no atenúa las 

objeciones a las prácticas antiliberales de esos regímenes. Tomemos un 

ejemplo de la vida real. Una coalición de estados, la Conferencia de Países 

Islámicos, ha promovido, con bastante éxito, la criminalización de la blas-

femia.27 La mayoría de estos estados pueden ser caracterizados como “no-

liberales decentes” dentro de la terminología de Rawls. Esta démarche di-

plomática es ciertamente pacífica, ya que los estados en cuestión utilizan 

canales diplomáticos normales.28 Más aún, concedamos que los gobernan-

tes de esos estados sinceramente creen que su concepción del bien requiera 

la criminalización de la blasfemia; de hecho, sus legislaciones internas lo 

hacen.29 Según Rawls, la actitud de los estados liberales frente a esto debe 

ser de respeto, tolerancia y cooperación. Lo más que pueden hacer es ne-

garse a adoptar esa norma en sus legislaciones internas. Por lo demás, des-

de el punto de vista de la justicia global, deben tolerar la promoción de la 

criminalización de la blasfemia como una contribución más a la delibera-

ción global entre sociedades “decentes.” 

Lo cierto es que cualquier liberal digno de ese nombre debe oponerse 

vigorosamente a estas movidas diplomáticas. Es irrelevante que los propo-

nentes actúen pacíficamente y sinceramente. Lo que proponen es moral-

mente inaceptable, punto, y no merece ser respetado. Los estados liberales 

deben enfrentar a esta diplomacia que preconiza las violaciones de dere-

chos morales de la gente con la convicción de que esa postura no es sim-

plemente una concepción del bien distinta que hay que respetar, sino una 

política moralmente objetable que intenta racionalizar la represión interna 

y promoverla externamente. 

 
27El 27 de marzo de 2009, el Consejo de Derechos Humanos adoptó una resolución aus-

piciada por la Conferencia de Países Islámicos recomendando la criminalización del “insulto 

a la religión”. http://ap.ohchr.org/documents/E/HRC/resolutions/A_HRC_RES_7_19.pdf . 
28 Los alarmantes sucesos de Septiembre de 2012 en el mundo musulmán refuerzan aún 

más el argumento en el texto, porque, en una interpretación, muestran la fuerza de una 

convicción (la blasfemia debe ser criminalizada) que es, sin embargo, moralmente falsa.  
29 Por ejemplo, el Código Penal de Paquistán dispone en su sección Section 295-C: “Use 

of Derogatory Remarks in Respect of the Holy Prophet: Whoever by words, either spoken 

or written, or by visible representation, or by any imputation, innuendo, or insinuation, 

directly or indirectly defiles the sacred name of the Holy Prophet Muhammed (peace be 

upon him) shall be punished with death, or imprisonment for life and shall also be liable to 

fine”. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2319 

 

 

Igualmente preocupante es la definición de Rawls de “derechos huma-

nos básicos.” Para Rawls, éstos incluyen respeto por la vida y la seguridad 

personal. En cuanto a los demás derechos, Rawls se contenta con requerir 

que no haya esclavitud y que no haya una supresión demasiado grande de 

libertad de conciencia. Eso es todo. Estos regímenes no están obligados a 

respetar la expresión, incluyendo la libertad de disentir, ni los derechos 

políticos de elegir y remover a sus gobiernos, ni los principios que prohíben 

la discriminación. Según Rawls, estos regímenes deben poseer una estruc-

tura de consulta (no democrática). Pero una vez que las autoridades oyeron 

a todos y promulgan la ley discutida, la policía puede arrestar a los disiden-

tes. Y, como si esto fuera poco, nada prohíbe, en el esquema de Rawls, 

gobiernos que ignoren las libertades económicas, que no protejan la pro-

piedad privada ni la libertad de contratar. Estas libertades (a pesar del 

abandono que han sufrido por parte de los filósofos) son importantes para 

le concreción de proyectos personales. 

En suma, los regímenes no-liberales que Rawls considera legítimos vio-

lan muchos derechos morales importantes que la gente posee, y por esta 

razón no deberían ocupar el lugar de privilegio que Rawls pretende acor-

darles. 

C.  La posición kantiana 

Otra concepción posible de la legitimidad es que sólo los estados liberales son 

legítimos.30 Por estados liberales entendemos aquí las democracias constitu-

cionales, es decir, los regímenes donde los ciudadanos eligen periódicamente 

a los gobernantes y donde la constitución (escrita o no) protege efectivamente 

los derechos humanos. Para esta concepción, solamente los principios libera-

les pueden justificar el poder político. Esta concepción de legitimidad es in-

terna y externa. La justicia global requiere que el derecho internacional otor-

gue el derecho de soberanía solamente a estados liberales, y que las demás 

sociedades aspiren a convertirse en estados liberales. La idea regulativa del 

derecho internacional es, pues, una federación libre de democracias liberales, 

tal como propuso Kant.31 Es importante aclarar que la concepción kantiana 

no recomienda necesariamente la intervención en estados liberales, pero sus 

razones no descansan en la supuesta legitimidad del régimen, sino en las 

consecuencias malas o contraproducentes de intervenir. 

 
30 Defendí esta concepción en Tesón, Fernando, op. cit., nota 12. Véase, además, FUERZA 

Y LIBERTAD. 
31 Kant, Immanuel, Sobre la paz perpetua, Madrid, Tecnos, 2002. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2320 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

La posición kantiana descansa en dos tipos de argumento: uno es nor-

mativo, el otro empírico.32 El argumento normativo a su vez puede basarse 

en alguna variante del contractualismo: consentimiento real o hipotético. 

Kant favorecía el consentimiento hipotético: el estado liberal es racional-

mente requerido, porque solamente él puede garantizar la justicia. Alterna-

tivamente, el estado liberal puede justificarse apelando al consentimiento 

real. Sólo los estados voluntarios serían legítimos. El argumento, entonces, 

descansa en la creencia de que sólo los estados liberales satisfacen estas 

condiciones. El sistema democrático, para esta concepción, garantiza la 

voluntariedad, ya que las leyes son promulgadas, y los gobernantes elegi-

dos, por medio del voto.  

El argumento empírico es que la justicia global requiere la forma de-

mocrático-liberal del estado porque estos estados no guerrean entre sí. Esta 

es la tesis de la paz democrática. Como los estados liberales son inherente-

mente pacíficos, el derecho internacional debe disponer esa forma de esta-

do. La razón de la paz liberal es algo misteriosa.33 Anticipándose a los po-

litólogos por más de dos siglos, Kant conjeturó que las democracias 

liberales poseen una estructura de incentivos que las inclina hacia la paz. El 

debate sobre esta teoría continúa, pero un punto es claro: la paz democrá-

tica es un hecho que requiere explicación, de modo que la carga de la prue-

ba reside en aquéllos que creen que la paz duradera puede alcanzarse en 

un mundo que contenga regímenes no-liberales.  

La posición kantiana es plausible porque cuenta una historia atractiva 

sobre cómo los derechos morales de las personas pueden justificar el poder 

político, el estado. Si los estados existentes realmente fueran el resultado de 

la delegación de poder por parte de individuos que consienten a limitar su 

libertad, entonces contaríamos con una teoría liberal verdadera del estado. 

 
32 Tesón, Fernando, op. cit., nota 12.  
33 Los principales partidarios de esta posición son: Doyle, Michael, “Kant, Liberal Le-

gacies, and Foreign Affairs”, parte 1, Philosophy and Public Affairs, vol. 12, núm. 3, 1983, pp. 

205-235. Owen, John, “How Liberalism Produces Democratic Peace”, International Security, 

vol. 19, núm. 2, 1994, pp. 87-125; Russet, Bruce Russet, Grasping the Democratic Peace: Princi-

ples for a Post-Cold War World, Princeton, Princeton University Press, 1993. Para un elogio 

algo optimista de esta teoría, ver mi obra Tesón, Fernando, op. cit., nota 12, cap. 1. Para 

críticas a la teoría, ver: Layne, Christopher Layne, “Kant or Cant: The Myth of Demo-

cratic Peace”, International Security, vol. 19, núm. 2, 1994, pp. 5-49; Spiro, David, “The 

Insignificance of the Liberal Peace”, ibidem, pp. 50-86; Rosato, Sebastian, “The Flawed 

Logic of Democratic Peace Theory”, American Political Science Review, vol. 97, núm. 4, 2003, 

pp. 585-602. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2321 

 

 

Desgraciadamente, el consentimiento real no puede justificar la obligación 

política en estados existentes, ni siquiera en las democracias liberales.34 

Ningún estado conocido, ni siquiera el más admirable, ejerce su autoridad 

como resultado del consentimiento de sus sujetos. Los estados no son aso-

ciaciones voluntarias. Son (como bien lo vio Kant) instituciones coercitivas. 

La idea de consentimiento hipotético parece más prometedora, pero tam-

bién ha sido objeto de fuertes críticas. Noto aquí dos puntos. En primer 

lugar, el consentimiento hipotético no puede crear obligación alguna; so-

lamente el consentimiento real puede hacerlo.35 En segundo lugar, ningún 

estado actual puede satisfacer los requerimientos de consentimiento hipoté-

tico, ya que muchas constituciones liberales poseen normas o prácticas que 

personas razonables posiblemente puedan rechazar.36 

Las dudas acerca de la concepción kantiana no conducen necesaria-

mente a una vuelta a la idea westfaliana. La concepción kantiana contiene 

una gran verdad, apoyada no solamente por la literatura filosófica sino 

también por gran parte de la literatura económica: no cabe duda de que las 

instituciones liberales son mejores que las no liberales, en muchos sentidos 

obvios. 37  Ellas promueven la libertad, la prosperidad, y, si Kant tiene 

razón, la paz. Pero esto no requiere un compromiso con la legitimidad del 

estado. Decir que las instituciones liberales son las mejores que podemos 

alcanzar en un mundo no ideal no quiere decir que estemos obligados políti-

camente a esos estados. En otras palabras: hay múltiples razones de justicia 

global para promover instituciones liberales, pero ellas son compatibles con 

negar la legitimidad moral de los estados reales. 

D.  La concepción lockeana 

 
34  Véase Simmons, A., John., Moral Principles and Political Obligations, Princeton, Princeton 

University Press, p. 1981, caps. 3 y 4; Beitz, Charles, op. cit., nota 13, pp. 78-83. 
35  Esto lo remarcó hace tiempo Ronald Dworkin, Taking Rights Seriously, Cambridge, 

Massachussets, Harvard University Press, 1978, pp. 150-2.  Véase también Copp, David, op. 

cit., nota 10, p. 12. 
36 Un ejemplo es la monarquía en el Reino Unido. Otro ejemplo: ninguna constitución 

liberal realmente protege la propiedad privada, de modo que si esta institución es parte de 

lo que aceptarían personas razonables (tema debatible, por cierto) entonces ningún estado es 

legítimo. Cabe agregar que la literatura sobre la justificación de la democracia liberal es 

extensísima, y no puedo hacerle justicia en estas páginas. Para un esfuerzo reciente, ver 

Estlund, David, Democratic Authority: A Philosophical Framework, Princeton, Princeton University 

Press, 2009. 
37 Dos obras fundamentales son Landes, David, The Wealth and Poverty of Nations, New 

York, Norton, 1998; y Acemoglu, Daron y Robinson, James, Why Nations Fail, New York, 

Crown, 2012. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2322 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

Esta concepción simplemente sostiene, con Locke, que sólo los estados que 

respetan los derechos morales de los individuos son legítimos. Que yo sepa, 

nadie hasta hoy ha sostenido esta posición en la literatura sobre justicia 

global.38 Dicha omisión es comprensible, ya que si aplicamos el requeri-

miento lockeano de que solamente un estado que respeta los derechos mo-

rales de la gente es legítimo, entonces ningún estado es legítimo, porque 

todos los estados, en mayor o en menor medida, violan los derechos mora-

les de la gente. El problema con concepciones bivalentes de la legitimidad, 

como las que hemos repasado, es que no dan cuenta de la gran diversidad 

moral de los estados. En primer lugar, la concepción kantiana ignora el 

hecho de que las instituciones democráticas no son suficientes para garanti-

zar el respeto a los derechos morales de los individuos. Tomemos el ejem-

plo de las “cleptocracias”, regímenes que son elegidos democráticamente y (en 

general) respetan los derechos liberales tradicionales, pero que roban sistemáti-

camente a sus ciudadanos. O tomemos el caso de estados liberales democráti-

cos que respetan las libertades tradicionales pero toleran el encarcelamiento 

masivo de personas moralmente inocentes. En segundo lugar, si bien el respeto 

a los derechos liberales tradicionales es moralmente requerido por razones 

obvias, el sistema democrático mayoritario no parece ser necesario para garanti-

zar un respeto amplio de los derechos morales de los individuos, como mues-

tran estudios empíricos sobre Singapur y estados similares, donde no hay de-

mocracia pero la gente goza de amplias libertades, especialmente económicas. 

Lo que importa es la aptitud de un paquete institucional de facilitar los proyectos 

personales de los ciudadanos. Las violaciones de derechos humanos más trucu-

lentas (ejecuciones sumarias, arrestos arbitrarios, tortura) por supuesto descali-

fican al estado que las comete. Pero la falta de estado de derecho, falta de res-

peto a la propiedad privada y libertad de contratar, los impuestos 

confiscatorios, las barreras aduaneras, todo ello probadamente contribuye a la 

pobreza y reduce los ámbitos de la libertad individual. Un énfasis exclusivo en 

las libertades democráticas y el sistema mayoritario ignora este hecho, muy 

pertinente desde el punto de vista de la justicia global. 

La conclusión es que quizás la legitimidad no importe para la justicia glo-

bal. En cambio, lo que seguro importa es la capacidad de las instituciones para 

salvaguardar, relativamente, los proyectos de vida de la gente y, por ende, 

relativamente, sus derechos morales. Es posible que ningún estado sea legíti-

 
38 En una obra de próxima publicación, Justice at a Distance, sostengo esta postura junto 

con Loren Lomasky. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2323 

 

 

mo, pero seguramente algunas instituciones son mejores que otras. Éstas son 

las que el derecho internacional y la justicia global deben promover. 

III.    LA FILOSOFÍA DE LA GUERRA 

Sin duda, la guerra es la forma más aterradora y destructiva de violencia. 

El análisis filosófico de la guerra debe comenzar, pues, con una fuerte pre-

sunción en contra de su permisibilidad moral y jurídica. Sin embargo, mu-

cha gente cree que algunas guerras están moralmente justificadas. Los filó-

sofos han intentado por siglos explicar el fenómeno de la guerra, y los 

juristas han intentado, más recientemente, domesticarla por medio de prin-

cipios reguladores. La filosofía y el derecho de la guerra se subdividen en 

dos áreas. El ius ad bellum es el conjunto de principios que establecen en qué 

supuestos puede un estado recurrir a la guerra. El ius in bello es el conjunto 

de principios que regulan los medios permisibles en la guerra, es decir, el 

combate lícito. Antes de abordarlas, empero, debemos considerar porqué la 

guerra posee un lugar especial en las relaciones internacionales. 

Cada estado soberano establece internamente el monopolio de la fuer-

za. El estado cuenta con policía, tribunales y ejército, y la violencia indivi-

dual está severamente limitada. El estado moderno prohíbe la violencia 

entre sus sujetos, ya sea venganza privada u oportunismo delictivo, y pro-

porciona a los individuos los medios jurídicos para responder a la agresión 

de los demás. La sociedad internacional, sin embargo, no es un super-

estado. Su característica central es precisamente la falta de un monopolio 

centralizado de la fuerza. La sociedad internacional carece de gobierno. La 

Carta de Naciones Unidas fue creada con el fin de establecer un sistema de 

seguridad colectiva que pudiera reemplazar a las guerras unilaterales, pero, 

como se sabe, no ha funcionado en general de manera efectiva. El derecho 

internacional no provee a los estados recursos satisfactorios contra las vio-

laciones de sus derechos, en especial contra la agresión. Es verdad que el 

derecho internacional ha hecho grandes progresos en la creación de nor-

mas del ius in bello, hoy codificadas en las convenciones de Ginebra. Pero 

con respecto al ius ad bellum el derecho internacional positivo exhibe graves 

carencias. Aquí el divorcio entre texto y realidad es palpable. Si uno lee la 

Carta de Naciones Unidas, parece que la agresión está prohibida, y parece 

que el Consejo de Seguridad tiene los poderes necesarios para contrarrestar 

la agresión en nombre la comunidad internacional.39 Este consenso discur-

 
39 Carta de la ONU, art 2(4) y cap. VII. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2324 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

sivo es importante, ya que hoy la comunidad internacional y la opinión 

pública están más dispuestas a condenar guerras cuestionables.  

Sin embargo, los mecanismos reales para restringir la guerra son débiles. 

Para que el Consejo de Seguridad autorice el uso de la fuerza contra un 

agresor tiene que ocurrir muchas cosas, todas ellas bastante improbables. 

En primer lugar, los cinco miembros permanentes del Consejo de Seguri-

dad tienen el derecho de veto. Esto significa, no solamente que el consenso 

es difícil de lograr aún en casos normales, sino también que el Consejo no 

autorizará el uso de la fuerza contra un agresor o un genocida aliado de un 

miembro permanente. En el mismo momento en que escribo estas líneas, 

Rusia y China bloquean toda resolución que autorice acción colectiva para 

impedir la masacre de civiles en que está empeñado el gobierno sirio. Pero 

aún más grave es el hecho de que el derecho internacional no obliga a los 

estados a asistir a la víctima de la agresión. El Consejo de Seguridad me-

ramente autoriza a usar la fuerza. Esto significa que, contrariamente a lo 

que sucede en el orden jurídico interno, el derecho internacional no ofrece 

una garantía jurídica contra la agresión y otros actos de violencia como el 

genocidio y los crímenes de lesa humanidad. Aun cuando el Consejo de 

Seguridad actuara en cada caso de agresión o genocidio con gran celeridad 

y eficiencia (lo cual no es el caso) y autorizara el uso de la fuerza para asistir 

a la víctima, los gobiernos no están obligados a actuar. Y como si eso fuera 

poco, solamente los estados poderosos cuentan con la capacidad de hacer-

lo, y estos estados no intervendrán a menos que ello sea en propio interés 

(o, con mayor precisión, en el interés electoral de los políticos que gobier-

nan). Los estados que se hallan en condiciones de responder a una agresión 

simplemente pueden negarse a hacerlo, sin que dicha negativa viole norma 

jurídica alguna. La triste conclusión de todo esto es que los estados deben 

recurrir a la auto-ayuda en la gran mayoría de los casos, y por ello, lamen-

tablemente, el fenómeno de la guerra no podrá ser erradicado en el futuro 

previsible. 

1. Ius ad bellum: legítima defensa e intervención por causas humanitarias 

En esta sección defiendo la posición de que la única causa justificada de 

guerra es la defensa de las personas contra violencia injustificada, y que 

esta razón justifica, en casos apropiados, tanto la legítima defensa como la 

intervención por razones humanitarias.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2325 

 

 

Según la interpretación convencional de la carta de las Naciones Unidas 

(artículos 2.4 y 51), hay una única causa justa de guerra: la legítima defen-

sa. Los estados, va de suyo, están justificados en usar la fuerza para respon-

der a la agresión armada. Este punto de vista es mayoritario, tanto en la 

literatura jurídica como la filosófica. Para esta concepción, toda otra guerra 

es una guerra ofensiva y está prohibida. Solamente las guerras defensivas pue-

den ser justificadas. Esta postura, en particular, rechaza la llamada interven-

ción por razones de humanidad, es decir, la guerra que tiene como objeto salvar 

a gente en otro país cuyos derechos morales básicos se encuentran grave-

mente amenazados o vulnerados por su propio gobierno. Esta guerra es 

una guerra ofensiva, según esta postura tradicional, y por lo tanto está mo-

ralmente prohibida.  

Desde el punto de vista filosófico, sin embargo, la posición tradicional es 

débil. Veamos por qué. ¿Cuál es la justificación moral de la legítima defen-

sa contra la agresión? Uno podría decir que el haber sido atacado (o el 

hecho de un tercer estado haber sido atacado) habilita moralmente a un 

estado a guerrear contra el agresor. La idea es que el agresor pierde a su 

vez su derecho a no ser atacado, y es esta pérdida la que habilita moral-

mente a otro estado a responder con la fuerza militar. De igual modo que 

el criminal renuncia a su derecho de libertad al atacar a una víctima ino-

cente, habilitando así a ésta a defenderse con violencia (o a la policía a 

arrestar al criminal), asimismo el estado agresor renuncia a su derecho a no 

ser atacado al agredir a otro estado. La posición tradicional sostiene que 

solamente el hecho de ser atacado (y no otro hecho) autoriza la violencia 

defensiva. Como las guerras humanitarias no tienen como antecedente un 

ataque al estado que ahora interviene, está prohibida. 

Este análisis falla porque personifica indebidamente al estado y por ello 

ofrece una descripción errónea de la justificación de la guerra. La legítima 

defensa no está justificada primariamente por la defensa del estado como 

tal. Más bien, las víctimas del ataque se defienden a sí mismos y a sus compa-

triotas contra el agresor. El gobierno actúa como un agente coordinador de 

los esfuerzos defensivos. Esto quiere decir que estas personas, lideradas por 

el gobierno, defienden su propia vida, su integridad corporal y sus posesio-

nes contra un ejército invasor que las amenaza y que, por ello mismo, las 

fuerza a pelear. Es posible, por supuesto, que estas personas defiendan sus 

instituciones, su estilo de vida, u otras cosas valiosas que se vean amenaza-

das por el agresor, pero esto no es necesario. La agresión obliga a la perso-

nas a defenderse aún cuando detesten a su gobierno y sus instituciones. El 

agresor pone a los ciudadanos del país agredido en la posición difícil de 

pelear o rendirse.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2326 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

Analicemos ahora la intervención por razones humanitarias. Si pensa-

mos en el estado como compuesto por individuos de carne y hueso, vemos 

que la intervención por razones humanitarias también es un caso de defensa 

de personas, en este caso de terceros, a saber, aquellas personas víctimas de 

la violencia injustificada por parte de su propio gobierno. Vemos entonces 

que la legítima defensa y la intervención por razones humanitarias están 

justificadas por la misma razón: la guerra en legítima defensa es una guerra 

en defensa de uno mismo y sus compatriotas contra la violencia injustifica-

da del agresor extranjero; la intervención por razones humanitarias es una 

guerra en defensa de otras personas contra la violencia injustificada de sus 

propios gobiernos. En ambos casos la justificación es la misma: defensa de 

personas. Es un error, por lo tanto, considerar la legítima defensa como 

guerra defensiva y la intervención por razones humanitarias como una 

guerra ofensiva. Ambas son defensivas. 

Los principios morales aplicables a la intervención por razones humani-

tarias son análogos a los que se conocen en el derecho penal como la defensa 

de terceros. Los individuos están autorizados, no solamente a defenderse a sí 

mismos contra agresiones injustificadas, sino también a acudir en defensa 

de terceros contra agresiones injustificadas. La matriz es la siguiente: Si el 

Agresor (A) ataca a la Víctima (V), el Tercero (T) está moralmente autori-

zado a usar la fuerza en defensa de la víctima.40 Podemos decir que V tiene 

un derecho a no ser atacado, y que A pierde ese derecho, renuncia a él, al 

atacar a V. A se hace pasible de un ataque defensivo por parte de V o T. 

Ahora bien, este análisis está limitado a las relaciones entre individuos; así 

es como se lo presenta en derecho penal. Su aplicación a las relaciones 

entre estados, y de éstos con individuos, no es automática, por varias razo-

nes. En primer lugar, las razones que protegen moralmente a un estado 

contra ataques por parte de otros estados son algo diferentes de las razones 

morales que protegen a individuos contra ataques de otros. Los individuos 

tienen un derecho natural a la vida y la integridad física; es por ello que 

otros no pueden permisiblemente atacarlos. Un gobierno tiránico vulnera 

precisamente estos derechos; en este caso, entonces, las víctimas de gobier-

nos tiránicos se encuentran en una posición muy parecida a las víctimas del 

ejemplo de la matriz: la gente es atacada por su gobierno. Los dos casos no 

son idénticos, sin embargo, porque un gobierno, contrariamente al Agresor 

 
40 Véase Alexander, Larry, “Self-Defense”, University of San Diego Research Paper Series, año 

2011, http://papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract_id=1924513 .  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2327 

 

 

de la matriz, tiene una relación especial con sus súbditos. El gobierno se 

supone que está al servicio de ellos. Esto hace que los actos de violencia tirá-

nica sean aún más culpables. El Agresor no es una persona simpliciter sino 

una institución creada por la gente para gobernar de acuerdo al contrato 

social. El gobierno, entonces, contrariamente a las personas, no posee un 

derecho natural a no ser atacado. Su protección moral deriva exclusiva-

mente de los derechos de los súbditos que instituyeron al gobierno. 

En segundo lugar, las acciones militares imponen altos costos a terceras 

personas, cosa que normalmente no ocurre en agresiones individuales. 

Supongamos, entonces, que A (el gobierno tiránico) ataca a V (la pobla-

ción), y T (un tercer estado) interviene militarmente. Dicha acción nor-

malmente le causará un daño considerable a C (los civiles inocentes, diga-

mos.) Es este hecho, el hecho de que la guerra causa las muertes de 

personas inocentes, el que ha motivado a mucha gente a rechazar la inter-

vención por razones humanitarias. Pero no parece que en este punto la 

intervención por razones humanitarias difiera de la legítima defensa: en 

este último caso también mueren inocentes. Consideremos los siguientes 

ejemplos: 

Genocidio en Rodelia: El gobierno de una provincia de un estado federal, Ro-

delia, ha desencadenado una matanza contra un grupo étnico. Las muertes se 

acumulan, y el gobierno federal envía tropas a la provincia para impedir el 

genocidio. El ejército provincial resiste, y comienza una guerra civil. Luego de 

varios meses de batalla, las tropas federales derrotan a los rebeldes y salvan a la 

mayoría de la víctimas. 

Revolución en Andinia: Una junta militar ha derrocado al gobierno democráti-

co. Ha suspendido indefinidamente las garantías constitucionales e iniciado 

una persecución implacable de los disidentes que incluye tortura y ejecuciones 

sumarias. Las fuerzas democráticas, sin embargo, se reagrupan y salen a com-

batir a las calles. Luego de varios meses de batalla con muchas bajas, los revo-

lucionarios triunfan y restauran la constitución democrática. 

La mayoría de los autores, creo, apoya el uso de la fuerza en ambos casos. 

Pero ahora imaginemos que en el caso de Rodelia el gobierno federal es impo-

tente para impedir el genocidio. Imaginemos que un país democrático vecino 

decide invadir para impedirlo, y que lo logra al mismo costo, en términos de 

vidas humanas, que la intervención federal habría producido. Creo que no hay 

diferencia moral entre ambos casos. La única diferencia es que en el caso de 

intervención el ejército liberador cruzó una frontera. No se ve porqué ese 

hecho es suficiente para condenar una acción (internacional) de fuerza que en 

el otro caso (interno) aprobamos. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2328 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

Parejamente, imaginemos que en el caso de Andinia las fuerzas democráti-

cas llevan las de perder ante la superioridad bélica de la junta. Imaginemos 

que los revolucionarios piden y obtienen ayuda de un país democrático vecino 

que finalmente derrota a la junta y restaura las autoridades democráticas, al 

mismo costo. Tampoco aquí se ve la diferencia moral entre este supuesto y el 

original: la única diferencia fáctica es que la fuerza liberadora cruzó una fron-

tera. Si los revolucionarios abrazan una justa causa, entonces la ayuda a esos 

revolucionarios está justificada, si todo lo demás permanece igual. La oposición a la 

intervención en estos casos, entonces, tiene sentido si la razón para oponerse es 

que la intervención empeorará las cosas, causará más daño que la abstención, 

o será contraproducente.  

2. Ius in bello: El requisito de proporcionalidad 

Esto nos lleva entonces al punto central de la filosofía de la guerra: toda 

guerra debe ser, no sólo justa, sino proporcional. ¿Pero qué quiere decir esto? 

¿Cuándo es una guerra proporcional? La idea central es simple, pero 

cuando uno trata de aplicarla aparecen muchas dificultades. Una guerra es 

proporcional, en un sentido vago, cuando los efectos buenos que produce 

compensan por sus efectos malos. Vimos que para que una guerra esté 

justificada debe ser emprendida por una causa justa, y que la única causa 

justa es la defensa de las personas. Pero una causa justa es una condición 

necesaria, no suficiente, de una guerra justificada. Si para defenderse de 

una agresión un estado aniquila al agresor con una bomba atómica, ese 

estado comete un acto de guerra injustificado a pesar del hecho de que fue 

víctima de la agresión inicial, porque esa reacción no guarda proporción 

con dicha agresión.  

Hasta aquí la idea es relativamente clara. Sin embargo, el fenómeno de 

la guerra presenta el siguiente dilema: en toda guerra inicialmente justifica-

da el estado que la conduce causa la muerte de personas inocentes. Estas 

personas no han renunciado a su derecho a la vida. Por lo tanto, es posible 

argüir que ninguna guerra que cause la muerte de personas inocentes está 

justificada. Como todas las guerras causan esas muertes, ninguna guerra 

está justificada. Tenemos la obligación de ser pacifistas. Si el agresor inva-

de, debemos someternos a él (a menos que el agresor planee exterminarnos) 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2329 

 

 

porque toda resistencia violenta causará la muerte de inocentes.41 Muchos 

han considerado esta postura inaceptable, pero responder a ella no es tan 

fácil como parece. Para hacerlo, los autores han desarrollado la teoría del 

efecto doble (DED).42 Reducida a su mínima expresión, esta teoría sostiene 

que si una acción produce un efecto bueno y otro efecto malo, a veces es 

posible excusar al agente por el mal efecto producido, a saber, cuando el 

agente no intenta directamente ese efecto malo. Aplicada a la guerra, la DED 

sostiene que el gobierno que conduce una guerra en nombre de una causa 

justa no desea la muerte de inocentes. Dicho daño se produce de manera 

colateral, es decir, como un efecto oblicuo de la acción. Si, además, el daño 

colateral mantiene una relación proporcional con el efecto bueno produci-

do, es posible que dicho daño, aunque sea lamentable, esté excusado o 

justificado. 

La DED ha sido ampliamente discutida, y no puedo aquí hacer justicia 

a la complejidad y riqueza de esa discusión.43 Me limitaré a ofrecer una 

versión que me parece plausible. Comenzaremos con una formulación 

general aproximada: 

Una acción que produce dos efectos, uno bueno y uno malo, puede ser 

realizada: 

 

1) Si el acto es moralmente correcto, 

2) Si el agente intenta el efecto bueno, aunque el efecto malo pueda 

ser previsto, 

3) Si el efecto bueno no se produce por intermedio del efecto malo, y 

4) Si el valor logrado por el efecto bueno es suficientemente importan-

te como para permitir que ocurra el disvalor causado por el efecto 

malo.44 

 
41 En este sentido, ver Rodin, David, War and Self-Defense, Oxford, Oxford University 

Press, 2003. 
42 Para un tratamiento excelente del tema, ver Rivera López, Eduardo, The partial (but rel-

evant) truth of the doctrine of the double effect (inédito).  
43 Para tratamientos importantes de la DED, véase Quinn, Warren, Morality and Action, 

Cambridge, Reino Unido, Cambridge University Press, 1993, cap. 8; Rivera López, Eduar-

do, op. cit., nota 42; y los autores citados en la nota siguiente. 
44Esta formulación es una traducción libre de Frey, R. G., “The Doctrine of Double Ef-

fect”, Frey, R.G. y Wellman, C. H. (eds.), A Companion to Applied Ethics, Oxford, Blackwell, 

2003, p. 464. Joseph Boyle Jr. formula la DED de este modo: “Es moralmente permisible 

realizar una acción cuando uno sabe que la acción causará por lo menos un estado de cosas 

tal que, si este estado de cosas fuera intrínseco a la acción, ella sería moralmente impermisi-

ble, si y sólo si (i) el estado de cosas no es intrínseco a la acción (eso es, no es intentado) y (ii) 

hay una razón importante para realizar la acción”. Boyle Jr., Joseph, “Toward Understand-

ing the Principle of Double Effect”, Woodward, P.A. (ed.), The Doctrine of Double Effect: Philos-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2330 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

 

Ahora adaptemos esta formulación al tema de la guerra: 

Un acto de guerra que persigue un resultado valioso (por ejemplo, de-

rrotar a un enemigo que amenaza o causa un daño importante a las perso-

nas), y que al mismo tiempo previsiblemente causará la muerte de inocen-

tes, es permisible si, y sólo si: 

 

1) El acto en sí está autorizado por las leyes de la guerra; por ejem-

plo, las armas utilizadas están permitidas (no se permiten armas 

biológicas, etcétera). 

2) El agente intenta, busca un resultado valioso (la derrota del ene-

migo injusto), aunque prevea, pero no desee, la muerte de inocen-

tes; 

3) El resultado valioso no se logra usando las muertes de inocentes 

como medio, y 

4) El resultado valioso (la derrota del enemigo injusto) es suficiente-

mente importante como para tolerar la muerte (no deseada pero 

prevista por el agente) de las personas inocentes. 

La mayor parte de la literatura se ha concentrado en la condición (2): el 

guerrero justo no debe intentar o desear la muerte de personas inocentes, 

aunque prevea que ocurrirán. Esto requiere elaboración. 

Según los teóricos de la DED, la muerte colateral de personas inocentes 

no es parte intrínseca de la acción del guerrero justo. Esto significa que, en 

un sentido importante, éste no intenta o desea esas muertes. Pero el lenguaje 

de intencionalidad es engañoso, porque el efecto dañoso es ciertamente 

imputable al agente. El comandante que destruye una posición enemiga cau-

sa la muerte colateral de inocentes de manera deliberada y con conoci-

miento de que su ataque (justificado en cuanto a la causa) matará a esos 

inocentes.45 ¿En qué sentido, entonces, puede uno decir que el agente no 

deseó esas muertes? El comandante sabía que si disparaba sus armas los 

inocentes morirían; sin embargo, disparó. En un sentido plausible de “de-

sear” o “intentar”, el comandante deseó o intentó matarlos. En vista de 

                                                                                                                          
ophers Debate a Controversial Moral Principle, Notre Dame, Indiana, Notre Dame University 

Press, 2001, p. 12 (mi traducción). Para críticas a la doctrina, véase Bennet, Jonathan, “Mo-

rality and Consequences”, May, Larry, Rovie, Eric, y Viner, Steve (eds), The Morality of War. 

Upple Saddle River, New Jersey, Pearson-Prentice-Hall, 2006, p. 187, y Spector, Horacio, 

Autonomy and Rights, Oxford, Clarendon Press, 1992, pp. 109-113. 
45  Véase Boyle Jr., Joseph, op. cit., nota 44, p. 9. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2331 

 

 

esta dificultad, quienes proponen la DED conceden que en este caso el 

agente intenta o desea el efecto malo, pero distinguen entre intención directa 

e intención oblicua. El comandante intenta producir todas las consecuencias 

causales previsibles de su acción. Si embargo, él intenta directamente matar al 

enemigo, mientras que intenta oblicuamente la muerte de personas inocentes. 

La pregunta aquí es contrafáctica: “¿Hubiera usted disparado sus armas 

igual si le hubieran dicho que no habría consecuencias malas?” Si la res-

puesta es afirmativa, entonces el agente intentó esas consecuencias malas 

de manera oblicua. Estas consecuencias colaterales dañosas son irrelevantes 

para el fin del comandante, que es derrotar al enemigo injusto. 

Sin embargo, esta movida es puramente verbal. El problema aquí no es 

conceptual (¿qué cuenta como intención?) sino normativo: ¿Es moralmente 

permisible causar muertes colaterales en una guerra justa? La respuesta 

más prometedora es ésta: La acción dirigida a un mal moral está guiada por 

ese mal.46 El mal causado con intención directa es más ultrajante que el mal 

causado con intención oblicua porque vulnera de manera flagrante el res-

peto debido a las personas; de ahí la diferencia entre los dos efectos de la 

misma acción. El comandante que no apunta a los inocentes no quiere re-

almente dañarlos; los salvaría si pudiera. Ese daño colateral no significa 

nada para él, no es parte de su acción. La acción no está guiada por tal 

daño. En cambio, el comandante que apunta a los inocentes desea su 

muerte; no quiere salvarlos. Esas muertes son elementos esenciales de su 

intención; su acción está, entonces, guiada por el mal. Esta distinción, creo, 

es plausible, y marca una diferencia moral entre acción dañosa directa y 

acción dañosa oblicua. 

No obstante, del hecho de que haya una diferencia moral entre acción 

dañosa directa y acción dañosa oblicua no se sigue que ésta sea moralmen-

te permisible. Como señaló Warren Quinn, la DED aumenta las exigencias de 

la permisión de matar; no las disminuye. La DED no justifica las muertes 

colaterales en una guerra: meramente observa que las muertes colaterales 

de inocentes son menos reprensibles que las muertes directas de inocentes. 

Un pacifista puede mantener que las muertes colaterales de inocentes son 

inmorales, injustificadas, aun concediendo que no sean tan reprensibles 

como las muertes de inocentes causadas directamente. Podemos ver, en-

tonces, que la mera invocación de la condición (2) de la DED, esto es la 

distinción entre daño directo y daño oblicuo, no alcanza para responder a 

la objeción pacifista. Para responderle, es necesario invocar la condición 

 
46 Nagel, Thomas, “Agent-Relative Morality”, Woodward, P.A. (ed.), op. cit., nota 44, p. 

46. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2332 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

(4): el requerimiento de que el efecto benéfico (la realización de la causa 

justa) sea “suficientemente importante” como para tolerar la muerte colate-

ral de inocentes. 

Esta condición es normalmente catalogada como una condición de pro-

porcionalidad. Qué cuente como acción proporcional es, sin embargo, 

poco claro. La literatura moderna sobre la DED ha rechazado en general 

un criterio puramente utilitario; sin embargo, las soluciones propuestas no 

parecen mejorar mucho ese criterio, ya que normalmente desembocan en 

un cálculo de costos y beneficios en términos de vidas humanas. 

La DED puede desempeñar dos papeles distintos, aunque relacionados. 

En primer lugar, la DED puede ser usada para distinguir entre el combatir 

de manera moral y el combatir de manera inmoral, sin referencia a la justicia o 

injusticia de la causa. En segundo lugar, la DED puede ser usada para justifi-

car daño colateral a inocentes (y, parejamente, condenar daño directo a 

inocentes) en guerras que son, por lo demás, justas. Michael Walzer ha 

seguido la primera estrategia. Para él, un acto de guerra satisface la DED 

cuando: 

(1) El acto es bueno o indiferente en sí mismo (por ejemplo, el arma 

usada es moralmente permisible) 

(2) El efecto directo es moralmente permisible: la destrucción de depósi-

to de armas, por ejemplo, o la muerte de soldados enemigos. 

(3) La intención del agente es buena, esto es, solamente apunta al efecto 

aceptable; el efecto malo no es uno de sus fines, ni es un medio para sus 

fines. 

(4) El efecto benéfico es suficientemente bueno como para compensar 

por el efecto malo; debe estar justificado por la regla de proporcionalidad 

de Sidgwick.47  

La condición (2) de Walzer estipula que el efecto bueno debe ser mo-

ralmente aceptable. Pero por “moralmente aceptable” Walzer quiere decir 

el efecto que el combatiente cree que conduce a la victoria para su lado. 

Del mismo modo, bajo la condición (4) un “buen efecto” significa un buen 

efecto dados los objetivos bélicos de los combatientes. Walzer (siguiendo a 

Sidgwick) quiere deliberadamente separar el tema de la moralidad del 

combate, el ius in bello, del tema de la justicia de la causa, el ius ad bellum. 

Este enfoque es comprensible, ya que un combatiente que viola las restric-

 
47 Adaptado y traducido de Walzer, Michael, Just and Unjust Wars, 4ta ed., Nueva York, 

Basic Books, 2006, p. 153. Para la regla de proporcionalidad de Sigdwick, véase infra.  

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2333 

 

 

ciones del ius in bello comete un crimen, aún si persigue una causa justa (así, 

por ejemplo, el bombardeo de Dresden por los Aliados en la Segunda Gue-

rra Mundial fue moralmente injustificado, aun cuando los Aliados persegu-

ían la justa derrota del Tercer Reich.) 

A pesar de su utilidad, este enfoque no nos permite usar la DED para 

justificar guerras justas. Si la guerra puede ser justificada, es decir, si es po-

sible darle una respuesta convincente al pacifista, es necesario proporcionar 

un argumento para justificar el daño colateral a inocentes que toda guerra, 

aún justa, causa. El primer paso es señalar que toda muerte, directa o indi-

recta, causada por un combatiente que persigue una causa injusta es una 

muerte injustificada, un homicidio.48 Las únicas muertes en una guerra que 

pueden justificarse son las causadas por un combatiente que abraza una 

causa justa. La justicia de la causa (que, como señalé, es siempre la defensa 

de las personas) es una condición necesaria para justificar el daño, la muerte 

y la destrucción que toda guerra produce. Pero no es una condición sufi-

ciente, ya que un combatiente que persigue una causa justa puede también 

cometer crímenes de guerra. 

La segunda función de la DED, entonces, es importantísima: es la de 

responder a la objeción pacifista e identificar los casos en que las muertes 

colaterales de inocentes en una guerra justa están justificados. En mi opi-

nión, esto sólo puede lograrse si la condición (4) es entendida, no solamente 

como un criterio cuantitativo de proporcionalidad (un cálculo de costos y 

beneficios), sino además como una evaluación cualitativa de lo que está en juego 

en la victoria, es decir, de cuán justa sea la causa.  

Comencemos con la regla de proporcionalidad de Sigdwick, corrigién-

dola en etapas para responder a las preocupaciones que identifiqué. La 

idea general de proporcionalidad es que el buen efecto de la guerra (o de 

un acto bélico particular) debe contrarrestar el efecto malo. De acuerdo a 

Sigdwick, la finalidad del combatiente moralmente motivado debe ser la 

de inhabilitar al enemigo y forzarlo a rendirse, “pero no causarle (1) nin-

gún daño que no tienda materialmente a ese fin, ni (2) ningún daño cuya capa-

cidad de tender a ese fin sea menor en comparación con el volumen del da-

ño”.49 Igual que Walzer, Sigdiwck cree que la moralidad del combate es inde-

 
48 Como dice Cavanaugh , “para que la conducta de uno en la guerra sea justa, tanto la 

guerra como el acto individual deben ser justos”. Cavanaugh, T.A., Double Effect Reasoning: 

Doing Good and Avoiding Evil, Oxford, Oxford University Press, 2006, p. 181 (mi traducción). 

La idea es desarrollada ampliamente en Mcmahan, Jeff, Killing in War, Oxford, Oxford 

University Press, 2009. 
49  Sigdwick, Henry, The Elements of Politics, Londres, McMillan, 1908, p. 268 (mi 

traducción). 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2334 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

pendiente de a justicia de la causa. Como indiqué, esta separación es insosteni-

ble; por lo tanto, es necesario incluir consideraciones de ius in bello, y en particu-

lar resolver la cuestión de las muertes colaterales de personas inocentes a la luz 

de la causa por la que se combate, de lo que está en juego. 

Podemos entonces enmendar la regla de Sigdwick del siguiente modo: 

Un acto de guerra por una causa justa que causa la muerte colateral de inocentes no será 

permitido si, o bien (1) el acto no es materialmente conducente a la realización de la causa 

justa; o bien (2) la capacidad del acto de conducir a la realización de la causa justa es me-

nor, comparado con el número de muertes colaterales. 

Esta enmienda introduce el concepto de causa justa. Pero esta versión es 

aún insuficiente, porque no refleja la dimensión cualitativa del concepto de cau-

sa justa. Para que un acto de guerra esté justificado, el combatiente debe tener 

una razón suficientemente poderosa. La expresión “suficientemente importan-

te” en la condición (4) de la DED refleja el grado de urgencia moral que el com-

batiente justo debe tener. La guerra debe ser lo suficientemente justificada 

como para compensar por el efecto malo. Cuanto más fuerte sea la razón 

para combatir, más bajo será el umbral de permisión de muertes colate-

rales. Sugiero, entonces, un agregado: 

Un acto de guerra por una causa justa que causa la muerte colateral de inocentes 

no será permitido si, o bien (1) el acto no es materialmente conducente a la realiza-

ción de la causa justa; o bien (2) la capacidad del acto de conducir a la realización 

de la causa justa es menor, comparado con el número de muertes colaterales; o 

bien (3) la causa no es lo suficientemente grave como para compensar por el daño 

colateral. 

Podemos entonces formular una versión final de la DED aplicada a la 

guerra. Un acto de guerra está justificado si, y sólo si, cumple con las 

seis condiciones siguientes: 

 

1) El combatiente utiliza medios permisibles. 

2) El combatiente no intenta directamente la muerte de inocentes. 

3) El combatiente persigue una causa justa. Solamente la defensa de 

personas atacadas cuenta como causa justa. 

4) El acto de guerra es materialmente conducente a la victoria. 

5) La capacidad del acto de guerra para conducir a la victoria es su-

ficientemente grande como para compensar por muertes colate-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2335 

 

 

rales de inocentes. Esto requiere un cálculo cuantitativo de costos y 

beneficios. 

6) La causa mencionada en (3) debe ser lo suficientemente importan-

te, moralmente, como para compensar por las muertes colaterales 

de inocentes. Esta condición reconoce que hay grados de urgen-

cia moral. Cuanto más importante sea la causa, más bajo será el 

umbral de permisión de daño colateral a inocentes. 

 

Esta formulación requiere algunas aclaraciones. He omitido el re-

querimiento de que el efecto bueno no debe producirse por intermedio 

del efecto malo, porque esto está reflejado en la descripción de la inten-

ción requerida en el punto (2): el combatiente que usa a un inocente 

como medio para lograr el buen fin viola la condición de que el efecto 

malo no debe desearse directamente sino oblicuamente. También, he 

subdividido el requerimiento de proporcionalidad en tres componentes, 

como indiqué. La condición (6), que requiere gravedad moral de la cau-

sa, es una condición cualitativa; mientras que la condición (5), acerca de 

la magnitud del daño colateral, es cuantitativa. La justicia de la causa, 

pues, opera como un paraguas que campea sobre la justificación de la 

guerra, y así informa todos sus aspectos morales. En una palabra: no es 

suficiente que el combatiente actúe con la intención requerida: porqué 

combate es un factor decisivo en la evaluación moral. 

Aquí cabe una advertencia importante. Los juicios de proporcionali-

dad son muy difíciles de formular en el calor de la batalla. Si agregamos 

a esto que las condiciones de la DED son imprecisas, comprendemos la 

dificultad que aqueja a un combatiente que persigue una causa justa y 

que está motivado a combatir de acuerdo a principios morales. Las pre-

guntas que debe responder son realmente difíciles: ¿Es la causa suficien-

temente urgente como para justificar este acto bélico que previsiblemente 

causará la muerte de inocentes? ¿Cuánto contribuirá causalmente este 

acto bélico al logro de la justa victoria? Pocas son las ocasiones tan im-

portantes para cualquier líder político o militar a quien le importa la 

vida humana y los principios liberales como las decisiones relativas a la 

guerra. Lamentablemente, no hay procedimientos mecánicos para re-

solver estas cuestiones. Espero, sin embargo, haber identificado el tipo 

de consideraciones que los líderes y comandantes responsables de las 

democracias liberales deben sopesar al tomar estas decisiones problemá-

ticas. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2336 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

IV.    CONCLUSIÓN: LA NORMATIVIDAD DEL DERECHO 

INTERNACIONAL 

Concluyo este ensayo con una reflexión sobre la naturaleza normativa del 

derecho internacional. Hay una larga tradición que considera a la coerción 

institucionalizada como parte esencial del derecho.50El derecho internacional, 

como vimos, prácticamente carece de coerción institucionalizada. Esto ha 

llevado a algunos autores a negar que el derecho internacional sea un auténti-

co sistema jurídico. Esta cuestión es en gran parte verbal: depende de cómo 

usemos la palabra “derecho.” Pero más allá del tema verbal, hay aquí un tema 

importante de normatividad. Por un lado, no hay razón alguna para que la 

sociedad internacional no desarrolle normas sociales de manera descentraliza-

da. Estas normas no son menos obligatorias por el hecho de que no establez-

can un órgano central de aplicación y creación del derecho. Uno puede decir, 

con Hart, que la normatividad del derecho internacional emerge cuando los 

gobiernos sienten presión fuerte de sus pares para obedecer la norma. En el 

derecho interno, dicha presión se traduce en la coerción estatal que respalda al 

derecho. En el ámbito internacional, dicha presión se manifiesta en maneras 

informales de incentivar el cumplimiento de las normas. De modo que creo 

que quienes afirman que el derecho internacional no pierde su carácter “jurí-

dico” por carecer de autoridad central llevan las de ganar en este debate.  

Sin embargo, a veces los juristas pecan de exageración en sentido opuesto: 

actúan como si las posibilidades de la aplicación y cumplimiento del derecho 

internacional fueran idénticas a aquéllas que caracterizan al derecho interno. 

Este es un grave error. El hecho de que haya normas sociales en el ámbito 

internacional, y que decidamos llamarlas “derecho”, no puede ocultar las fla-

quezas endémicas del sistema. Las relaciones internacionales padecen la lógica 

corrosiva del Dilema de Prisionero: los mecanismos del sistema no alcanzan 

para eliminar las defecciones (violaciones) oportunistas. Los sistemas jurídicos 

internos, por el contrario, resuelven o alivian este problema por medio de la 

coerción estatal que reduce dichas defecciones. Toda filosofía del derecho in-

ternacional, para ser completa, debe analizar en qué consiste esta normativi-

dad no respaldada por coerción.  

La pregunta para el futuro de esta disciplina es, entonces: si dentro 

de una sociedad el gobierno es la respuesta a los problemas de coopera-

 
50 Representada especialmente por Hans Kelsen y H. L. A. Hart. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



 TESÓN 2337 

 

 

ción social, ¿no es entonces un gobierno mundial la respuesta a los proble-

mas de cooperación entre estados? La filosofía carece de recursos para 

responder a esta pregunta, ya que se trata de un tema de diseño institu-

cional. Anticipo, sin embargo, mi actitud escéptica. Los estados nacio-

nales presentan, como hemos visto, amenazas graves a la libertad. Pero 

si bien todos los estados, en mayor o menor medida, violan los derechos 

de la gente, ciertamente algunos de ellos son mejores, incluso mucho 

mejores, que otros. Esto crea la posibilidad de emigrar de sociedades al-

tamente injustas a otras mejores (aunque imperfectas). Un gobierno 

mundial eliminaría esta posibilidad, y por eso mismo deberíamos abri-

gar serias dudas sobre si un gobierno mundial, a pesar de las ventajas 

que a primera vista ofrecería, sería consistente con los valores humani-

tarios que deben informar toda institución creada para regir la vida 

social. 

V.    BIBLIOGRAFÍA COMPLEMENTARIA  

ALTMAN, Andrew y WELLMAN, Christopher Heath, A Liberal Theory of 

International Justice, Oxford, Oxford University Press, 2010. 

BESSON, Samantha y TASIOULAS, John (eds.), The Philosophy of Interna-

tional Law. Oxford, Oxford University Press, 2010. 

BUCHANAN, Allen, Justice, Legitimacy, and Self-Determination: The Moral 

Foundations of International Law, Oxford, Oxford University Press, 

2003. 

CONTRERAS PELÁEZ, Francisco José, Kant y la guerra: una revisión de ‘La 

Paz Perpetua’ desde las preguntas actuales, Valencia, Tirant Lo 

Blanch, 2007. 

GOLDSMITH, Jack y POSNER, Eric, The Limits of International Law, Ox-

ford, Oxford University Press, 2005. 

HOLZGEFE, J. L. y KEOHANE, Robert O, Humanitarian Intervention: Ethi-

cal, Legal, and Political Dilemmas, Cambridge, Reino Unido, Cam-

bridge University Press, 2003. 

MAY, Larry, ROVIE, Eric, y VINER, Steve (eds.), The Morality of War: 

Classical and Contemporary Readings, Upper Saddle River, Nueva 

Jersey, Pearson Prentice-Hall, 2006. 

MCMAHAN, Jeff, Killing in War, Oxford, Oxford University Press, 2009. 

RAWLS, John, The Law of Peoples, Cambridge, Masachussets, Harvard 

University Press, 1999. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876



2338 FILOSOFÍA DEL DERECHO INTERNACIONAL  

 

 

 

 

RODIN, David, War and Self-Defense. Oxford, Oxford University Press, 

2003. 

TESÓN, Fernando R., A Philosophy of Internaitonal Law, Boulder, Colora-

do, Westview, 1998. 

______, Humanitarian Intervention: An Inquiry into Law and Morality , tercera 

edición. Ardsley-on-Hudson, Nueva York, Transnational Pub-

lishers, 2005. 

 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3876




