
Comentarios derivados 
de las preguntas del auditorio 

Doctora María Rosa Buxarrais 

Una de las cuestiones que se plantean es el papel que jue­
gan los medios de comunicación en la educación en valo­
res. Como sabemos, dichos medios pueden ser agentes de 
educación en valores, pero también de educación en 
contravalores o de deformación de valores. 

Para hacer efectivo que los medios de comunicación se 
utilicen en beneficio de la educación en valores, propone­
mos analizarlos para precisamente potenciar la capacidad 
crítica de la persona. 

De alguna manera, queremos que los chicos y chicas 
sean críticos con los medios, que entiendan que éstos tienen 
una finalidad, que no es educativa evidentemente, y que, 
por lo tanto, deberían evaluarlos, comprobar hasta qué punto 
la credibilidad que se genera a partir de ellos puede ser 
buena o no. 

Respecto a qué son los valores y si son universales o no, 
en principio nos basamos en una clasificación de un compa­
ñero del grupo, Jean Matrilla, quien dice que existen tres 
tipos de valores: los que hemos planteado al principio, que 
son la base de nuestro modelo, los valores compartidos o 
consensuados por una comunidad concreta, que se refie­
ren a valores que tienen la posibilidad de ser universalizables, 
como la libertad y !ajusticia. 

39 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR ©2013. Instituto Federal Electoral. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3924



Educación en valores y democracia 

40 

El otro tipo de valores son los contravalores o antiva­
lores, que serían los opuestos a los primeros, como el racis­
mo, la xenofobia, la intolerancia, etcétera, y el tercer tipo 
serían los valores e, o socialmente controvertidos, llamados 
así porque a veces existen problemas cuando se discute 
sobre ellos en el ámbito educativo. Estos valores tienen que 
ver con las creencias religiosas, las preferencias políticas, 
las corrientes estéticas y, por lo tanto, pertenecen al ámbito 
individual o íntimo de la persona. Sobre estos valores, mu­
chas veces se producen debates en Jos que al final cada 
cual se queda con su parte y con su razón. 

Nuestro trabajo en valores se basa en el diálogo, en 
jerarquizar el primer tipo de valores, los valores "a" ( diálo­
go, autonomía, tolerancia), en rechazar los contravalores y, 
por último, en intentar dilucidar, desde un punto de vista 
neutral, las razones por las cuales uno escoge uno u otro 
valor. Aquí, el profesor juega un papel definitivo ya que debe 
defender valores compartidos en la escuela pública, erradi­
car los contravalores y mostrarse neutral ante el tercer tipo 
de valores que corresponden, como decía, a un modelo de 
vida buena que uno se puede formar o plantear. 

Para una definición de valor moral retomamos un plan­
teamiento de Adela Cortina, de que los valores son cualidades 
que podemos incorporar a las personas, a las comunidades, 
a las sociedades. 

En segundo lugar, son valores relacionados con la liber­
tad humana, o sea, soy libre de ser solidaria, soy libre de ser 
justa en mis decisiones, soy libre. En tercer lugar, se supone 
que si practicamos este tipo de valores en los diferentes 
contextos de vida, vamos a hacer que la sociedad sea más 
humanitaria, más tolerante, con más respeto, libertad y jus-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR ©2013. Instituto Federal Electoral. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3924



María Rosa Buxarrais 

ticia. Si estos valores se practican, seguramente obtendremos 
una sociedad más justa, más solidaria, más humanitaria. 

Finalmente, pensamos que estos valores deberían ser 
objeto de universalización, es decir, que en toda cultura de 
cualquier país tuvieran una importancia primordial. Sabe­
mos que de todo esto existe teoría, pero en la práctica cada 
cultura, cada país, interpreta los valores a su manera y a su 
modo. 

Respecto a la pregunta sobre la relación de nuestro pro­
grama con la "teoría de la acción comunicativa" de Habermas, 
hemos retomado elementos de numerosas teorías que exis­
ten actualmente en el ámbito de la psicología y de la filosofía 
que nos fueran útiles para generar un modelo. Por lo tanto, 
se trata de combinaciones, de un coctel de teorías que tiene 
un resultado: la formulación de un programa de educación 
en valores. 

De este modo, consultamos autores como Habermas, la 
teoría de la justicia de Rawls, los planteamientos de teorías 
del aprendizaje social, los argumentos sociocognitivos de 
Piaget y Kohlberg, etcétera. Hay mucha teoría que nos ha 
servido para construir el modelo. 

Por otra parte, la educación en valores no es una asig­
natura, no es un contenido específico que en un momento 
dado se tenga que trabajar, sin embargo, debería ser un eje 
transversal, o al menos ésta es nuestra intención. Todas las 
áreas educativas deberían contemplar este tema de los 
valores. 

Nosotros reivindicamos que también sea una asignatu­
ra, porque como sucede con la enseñanza de la lengua, en 
cualquier país, se trata de una materia y además es trans­
versal, ya que de no serlo no nos podríamos comunicar. 

41 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR ©2013. Instituto Federal Electoral. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3924



Educación en valores y democracia 

42 

Y, ¿qué implica la transversalidad? Implica mucho tra­
bajo en equipo del profesorado, sin el cual es imposible que 
la educación en valores se pueda llevar a la práctica. 

Lo que hay que buscar son instancias que puedan ayu­
dar a que las decisiones en materia educativa se tomen de 
forma horizontal, democrática, no de forma vertical. En al­
gún momento se diría que esto sucede así, pero resulta que 
el profesor tiene alguien que le dicta lo que tiene que hacer, 
y muy difícilmente se va a poder trabajar desde este punto 
de vista. 

Por otra parte, acerca del papel de la familia en la edu­
cación en valores, considero que la familia es factor clave y 
además corresponsable en esta formación. 

Como ya mencioné, así como el profesor puede ser un 
modelo a seguir para el alumno, igualmente lo son los pa­
dres y madres de familia para sus hijos. 

Hay que concientizar sobre el papel educador de la fa­
milia, pues muchas veces los padres delegan la educación 
de sus hijos a la escuela, porque suponen que ahí hay perso­
nas más expertas para ello y, por lo tanto, les dejan esa 
responsabilidad. 

La colaboración de la familia con la escuela es básica 
para llevar adelante una educación en valores. Sin embar­
go, podría haber diferencias en cómo se trabajan los valo­
res. A veces en la escuela habrá decisiones que se tomen 
democráticamente, y a veces en la familia no se pueden 
tomar decisiones democráticamente, dependiendo de qué 
cuestiones se trate. 

Padres y madres tienen todo el derecho, toda la legitimidad 
moral para educar en los valores que ellos creen que son su 
vida buena. La familia debería ayudar a la escuela a poten-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR ©2013. Instituto Federal Electoral. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3924



María Rosa Buxarrais 

ciar un determinado tipo de valores, pero sin renunciar a 
educar en sus propios valores, en los valores en que cree. 

Maestro Lorenzo Gómez-Morín 

Acerca de democratizar la escuela, existe un proyecto de 
formación ciudadana dirigido a niños y niñas en un futuro. 
No va a ser sólo una labor de la Secretaría de Educación 
Pública, de hecho, es un proyecto que estamos trabajando 
con el Instituto Federal Electoral, con la Secretaría de Go­
bernación, con las secretarías de educación de los estados, 
con organismos electorales, con organizaciones de la socie­
dad civil. Es decir, sí estamos trabajando en un proyecto, sí 
estamos haciendo un frente común. 

Particularmente, el diseño del programa de formación 
ciudadana tendrá que ser realizado mediante un mecanismo 
que garantice la participación en el mismo de todas estas 
organizaciones y dependencias, ya que no lo diseña la Se­
cretaría de Educación sino que lo formula un grupo plural, 
obviamente con un fuerte carácter técnico, con solidez aca­
démica, para que entonces la Secretaría, en un compromiso 
ético, acepte y adopte un programa de formación ciudadana 
construido con la participación de todos. 

Parte fundamental de este proceso de participación se­
rán los maestros, los docentes. Una de las estrategias más 
importantes que estamos empezando a pilotear en el país, 
es empezar a dotar a las escuelas de la autonomía necesa­
ria para construir un proyecto de gestión propio, en donde a 
partir de diagnósticos que realicen los docentes, el cuerpo 
directivo, obviamente con asesoría y capacitación, elabore 

43 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR ©2013. Instituto Federal Electoral. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3924



Educación en valores y democracia 

44 

un programa de planeación educativa para su centro esco­
lar, tomando en cuenta las condiciones particulares para las 
cuales se fijen metas muy concretas. En la construcción de 
este proyecto participan los padres de familia para que, efec­
tivamente, sean corresponsables del cumplimiento de las 
metas de aprendizaje de los niños. Eso obliga y favorece el 
cambio de prácticas al interior de la escuela. 

Es necesario garantizar mecanismos de participación 
efectiva de debate, de diálogo y de reflexión sobre temas 
educativos. Necesitamos establecer redes de reflexión edu­
cativa con los maestros, abrir nuevos espacios de reflexión 
y de diálogo, que son fundamentales para reorientar y 
reconstruir las políticas educativas. Ésas son acciones 
que estamos concertando con las autoridades educativas 
de los estados y las estamos poniendo en marcha. 

Precisamente eso significa abrir mecanismos de partici­
pación democrática, en lo cual coincido con la doctora 
Buxarrais: es con la puesta en marcha de técnicas, de pro­
cesos, de procedimientos y de metodologías como las per­
sonas se podrán ir apropiando de los valores que son 
fundamentales para la convivencia. Para ello, tendremos 
que romper estructuras, estaremos tocando estructuras de 
poder de la autoridad y de otras instancias, y tienen que 
romperse con decisión y en forma democrática. 

Coincido también en que la formación ciudadana no es 
una materia de currículo. Es un proceso en donde hay una 
serie de prácticas a lo largo de la vida cotidiana en la escue­
la y en el trabajo en el aula, con las diferentes asignaturas 
que se imparten, en donde se van apropiando mecanismos 
precisamente para la convivencia. Por eso hablábamos de 
un eje transversal. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR ©2013. Instituto Federal Electoral. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3924



María Rosa Buxarrais 

Respecto a si no es una incongruencia enfrentar la edu­
cación en valores ante el escenario mundial actual, particu­
larmente por los terrorismos diferentes que existen, las 
intolerancias que se presentan cotidianamente, la violencia 
diaria que vivimos, etcétera, mi respuesta es que no hay tal 
incongruencia. Más bien, ante ello la educación en valores 
es un imperativo, es la alternativa más viable; creo que 
mucho de la violencia, de la intolerancia que vivimos, se 
debe a que no hemos sido capaces de educar en la demo­
cracia, en la tolerancia, en el diálogo, en el consenso, en una 
serie de mecanismos que nos permiten la convivencia ar­
mónica. Y esto hay que entenderlo desde la perspectiva de 
la globalización. Por ejemplo, la intolerancia religiosa no es 
un problema exclusivo de los talibanes, es un problema que 
también ha ocurrido aquí en México y que aún persiste. 

En este sentido, me permito comentar el caso de un libro 
de texto de primer grado de secundaria que está siendo 
atacado por la Iglesia católica y por un liberal: el mismo 
libro, el mismo texto. Los dos quieren que sea retirado de 
circulación, de su distribución. Uno, porque presenta imá­
genes religiosas, y otro, porque presenta una aseveración 
que él considera como contraria a la religión. 

Creo que hay niveles de intolerancia religiosa o liberal 
en nuestro país. Respecto a los libros de texto de secunda­
ria, fue una exigencia que no tuvieran un solo sentido en su 
contenido, sino que al elaborarlos se tomara en cuenta la 
riqueza de la diversidad de las corrientes del conocimiento. 
Sólo que ahora la diversidad está causando intolerancias 
por la diversidad misma. 

Tenemos, entonces, ejemplos claros de que no hay in­
congruencia en el planteamiento de una formación paraJe-

45 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR ©2013. Instituto Federal Electoral. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3924



Educación en valores y democracia 

la; al contrario, existe el imperativo de que tenemos que 
acelerar y reforzar este proceso. 

Será que soy optimista, pero trabajar en la educación es 
fundamentalmente un trabajo de optimismo y de esperanza. 
Si no fuera así, no trabajaríamos en la educación. 

Maestro Gilberto Guevara Niebla 

46 

Voy a tratar de apoyar las palabras de Lorenzo Gómez­
Morín, reflexionando sobre la pregunta de si es posible en­
señar en valores mientras estamos dominados por la 
globalización. Esta idea es aparentemente confusa, sin em­
bargo, es muy difundida en la universidad, que es el medio 
que más conozco, aunque también en el sistema educativo 
en general: la idea de la globalización como una sobredeter­
minación o determinación de nuestras conductas. Es decir, 
de repente la historia parece como si fuera efecto de una 
conspiración del Banco Mundial, del Fondo Monetario In­
ternacional, de poderes que están totalmente fuera de nuestro 
alcance. O bien, la historia parece ser gobernada de nuevo, 
como se decía -como lo dijeron los nazis en su momento-, 
por lo judíos o por tal o cual religión o grupo religioso. 

En realidad, lo que está ocurriendo, a mi juicio, en las 
sociedades de todo el mundo, es algo mucho muy complejo 
y que tenemos que seguir estudiando, como es el fracaso 
de la ciencia en su intento de convertirse en cultura; nues­
tra incultura científica es abismal. 

En Francia, por ejemplo, una estadística reciente indi­
caba que había 50 mil chamanes registrados como profe­
sionales en el registro de profesiones de ese país. En México 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR ©2013. Instituto Federal Electoral. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3924



María Rosa Buxarrais 

debe haber, estimo, unos 100 mil. Es decir, el pensamiento 
mágico ha regresado peligrosamente a nuestra cultura, y 
está retrocediendo el pensamiento científico y crítico, y esto 
está dando lugar a ideas mágicas también. 

La globalización existe, ciertamente es un concepto que 
se puede explicar con rigor, pero en su dimensión popular, 
de vulgo, como se transmite en la casa, en las sobremesas y 
en la calle, es un mito, una imagen. Algo asociado, creo, a 
este retroceso en nuestra inteligencia, en nuestra comprensión 
del mundo. Algo muy asociado a la cultura de la televisión, 
de la imagen que día a día nos hace sentir cada vez más 
incapaces de comprender el mundo en el que vivimos, nos 
hace sentir cada vez más impotentes ante ese mundo. 

Entonces, el profesor se enfrenta a valores positivos uni­
versales que todos compartimos, a Jos antivalores· y a los 
valores controvertidos, estos tres universos de valores que 
ordenan la conducta de los maestros. 

El profesor es un educador moral en la medida en que 
refuerza los valores buenos, combate los antivalores y ac­
túa neutral mente u omite o se abstiene de intervenir en Jos 
valores controvertidos. Por ejemplo, si ve que un alumno 
golpea a otro alumno tiene que intervenir, obviamente, no 
para pegarle, como la vieja pedagogía establecía, sino más 
bien para solucionar el conflicto en términos éticos, es de­
cir, ahí se está contraviniendo un valor universal por lo que 
hay que defender el valor universal, y se está cometiendo 
un antivalor o se está acudiendo a un antivalor que es la 
intolerancia o la violencia. 

Entonces, la escuela es una agencia de cambio social y 
quienes no la entiendan así, no saben de educación. Como 
lo señaló Lorenzo Gómez-Morín, no se trata de un optimismo 

47 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR ©2013. Instituto Federal Electoral. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3924



Educación en valores y democracia 

48 

utópico. Imaginemos a la escuela, no materialmente, sino 
moralmente. La escuela es un universo en donde valores 
de un tipo interactúan con valores de otro. Es un universo de 
interacción: los niños interactúan entre sí, el maestro interactúa 
con los niños, los maestros interactúan entre sí, la autoridad, 
etcétera, y es un proceso constante de metamorfosis de 
valores. 

Cada interacción es pedagógica; los niños aprenden en 
la escuela valores y si el maestro o los maestros se descui­
dan aprenden valores malos, aprenden a fumar, a golpear a 
los pequeños, y si la escuela no está preparada, los niños 
van a salir peor de como entraron, o los más vagos, como lo 
sabemos los maestros, son los que van a imponer su patrón 
de conducta a los demás. 

La escuela es una agencia de cambio social, poderosísi­
ma, porque ahí se está interactuando con valores y tenemos 
que asegurarnos nosotros, la escuela, los educadores, los 
funcionarios, de que en la escuela se combatan los antivalores 
y se refuercen los valores positivos que nos unen. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR ©2013. Instituto Federal Electoral. 

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=3924




