Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036

IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION
DE DERECHOS DEL HOMBRE Y DEL CIUDADANO DE 1789

Rafael D. GARCIA PEREZ”

SUMARIO: L. De la supresion de los diezmos a la Constitucion Civil del
Clero. 11. El Breve Quod Aliquantum. III. Conclusion.

La celebracion en 2015 del cincuenta aniversario de la Declaracion Dignitatis
Humanae sobre la libertad religiosa, aprobada por el Concilio Vaticano 11,
constituye un motivo de reflexion histérico-juridico especialmente apropiado
para el merecido homenaje al profesor José Luis Soberanes. En efecto, en la
polifacética figura del doctor Soberanes destacan dos dimensiones que tienen
que ver con nuestro tema: su condicién de historiador del derecho y su firme
compromiso con los derechos humanos; mismo que le llevé a presidir la Co-
mision Nacional de los Derechos Humanos en México.

El presente trabajo no se inscribe, frente a lo que pudiera parecer, en nin-
guna historia de btusqueda de precedentes de la Dignitatis Humanae. Tampoco
pretende mediar en el debate teologico acerca de la correcta hermenéutica
del Vaticano II.! Busca unicamente contribuir a clarificar el alcance del pri-
mer pronunciamiento publico de un Papa sobre los modernos derechos con-
sagrados en la Declaracion francesa de 1789.% Su objetivo es devolver a este
espinoso tema la complejidad que su estudio propiamente historico plantea.

Para valorar la diferencia de planteamientos entre la critica de Pio VI
a la Declaracion de derechos de 1789 y el reconocimiento del derecho de
libertad religiosa en la Dignitatis Humanae no basta con comparar lo escrito

Facultad de Derecho del Instituto Cultura y Sociedad Universidad de Navarra

Un sugerente planteamiento del problema en Rhonheimer, Martin, “Benedict XVI’s

‘Hermeneutic of Reform’ and Religious Freedom”, Nova et Vetera, 9-4, 2011, pp. 1029-1054.
2 Pio VI se refiri6 en otras ocasiones a los derechos consagrados en la Declaracién vy,

en general, a los ideales de libertad e igualdad de la Revolucion. Sin embargo, el analisis de

todos sus pronunciamientos exigiria un desarrollo mucho mayor del que es posible ofrecer en

el marco de este homenaje al profesor Soberanes.

1

147

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
148 RAFAEL D. GARCIA PEREZ

en ambos documentos como si de dos textos coetaneos se tratara. Resulta
preciso determinar el sentido del Breve Quod Aliqguantum, de 10 de marzo de
1791, redactado en un tiempo que no es el nuestro. S6lo a partir de aqui
sera posible descubrir la interpretaciéon que el Papa realizé de la Declara-
cién y, en concreto de las libertades consagradas en sus articulos 10y 11,y
el objeto real de su “condena”. Esta operacion exige analizar las palabras de
Pio VI en su marco apropiado, esto es, la crisis abierta o, mas bien consu-
mada, en las relaciones entre la Iglesia y la monarquia francesa con motivo
de la aprobacion de la Constitucion Civil del Clero (en adelante CCC); una
crisis en cuya gestaciéon jugbd un papel importante la legislacién eclesistica
aprobada por la Asamblea Nacional desde el verano de 1789. El tema es
demasiado extenso como para que podamos detenernos en €él, pero resulta
imprescindible para comprender la respuesta del Papa, recordar somera-
mente los decretos mas relevantes. El lector interesado en el estudio de la
relacién entre la Iglesia catélica y la Revolucion y, particularmente, de las
consecuencias que se derivaron para ambas de la aprobacién de la CCC y
la imposicion del juramento puede acudir a la extensa y solida historiografia
existente sobre estos temas.”

1. DE LA SUPRESION DE LOS DIEZMOS A LA CONSTITUCION
C1viL DEL CLERO

Las primeras medidas revolucionarias contrarias a los intereses de la Iglesia
fueron de tipo patrimonial. En la famosa noche del 4 de agosto, junto a la
supresion de las jurisdicciones y derechos senoriales, se decidid la supresion
del diezmo. Se trataba de un derecho inmemorial que procuraba a la Iglesia
importantes recursos para el sostenimiento del culto y de los establecimientos
que regia de ensefanza, sanidad, atencién a necesitados, etcétera. Para algu-
nos autores, las medidas adoptadas la noche del 4 de agosto marcaron el co-
mienzo de una reorganizacion eclesiastica que concluiria con la aprobacién
e implantacién de la CCC.* Quiza la continuidad entre estos dos eventos sea
algo forzada, pero parece claro que las reformas introducidas por la Asam-
blea desde esta fecha crearon las condiciones para la definitiva alteracion de
la organizacion de la Iglesia en Francia que impuso la CCC.

3 Para una aproximacion detallada al tema puede consultarse el magnifico libro de Pe-
lletier, Gérard, Rome et la Révolution Frangaise. La théologie et la politique du Saint-Siége devant la
Révolution Frangaise (1789-1799), Roma, 2004; y la extensa bibliografia recogida en las pp.
685-754.

* Tackett, Timothy, La Révolution, Z’Eglis‘e, la France. Le Serment de 1791, Paris, 1986, p. 19.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION DE... 149

El 11 de agosto de 1789, el clero renuncié tanto a los diezmos como al
rescate previsto por los decretos aprobados en este sentido los dias 4 y 6 de
agosto. De esta manera, el clero perdia su fuente principal de ingresos.” Con
caracter provisional se mantuvo hasta el lo. de enero de 1791 una subven-
ci6on del Estado.®

Sin embargo, el ataque patrimonial mas grave a la Iglesia vino meses
después, con la aprobacién, el 2 de noviembre de 1789, de un decreto que
ponia los bienes eclesiasticos a disposicion de la naciéon.” En la aprobacion
de esta medida influyeron factores tanto econémicos como politicos. El Es-
tado francés se encontraba practicamente en la bancarrota, con un enorme
déficit heredado, cuyo intento de soluciéon habia sido el desencadenante de
la Revolucién. El expediente de acudir a los bienes de la Iglesia para paliar
el problema seria también utilizado por otras monarquias europeas, entre
otras, por la muy catblica monarquia espafiola. Sin embargo, el plantea-
miento de la Asamblea seria mucho mas radical en su fundamentacion teo-
rica y en su ejecucion.

En efecto, la Nacion revolucionaria dificilmente toleraba la existencia
de un cuerpo puablico no sometido a ella, como era la Iglesia: una corpo-
racién de derecho publico con jurisdiccién soberana en su ambito, que se
proyectaba sobre el mismo territorio. Como defenderia Talleyrand, obispo
de Autun y administrador de los bienes temporales de la Iglesia en Francia,
en la sesion de 10 de octubre 1789, la nacion ostentaba la soberania sobre
todos los cuerpos que habia en su seno vy, por tanto, también sobre el clero.
Por este mismo motivo, se hallaba legitimada para disponer de una parte de
los ingresos de los beneficiados.?

En el mes de septiembre, la Asamblea habia debatido ya algunas opcio-
nes menos radicales para enjugar el déficit estatal, como emitir 400 millones
de deuda nacional garantizada con los bienes de la Iglesia. Sin embargo, la
intervencion de Talleyrand situd el debate en otros términos, cuyas implica-
ciones iban mas alla del problema econémico. Como De Viguerie ha pues-
to de manifiesto, tras la medida finalmente adoptada el 2 de noviembre se
hallaban en juego otras cuestiones de mayor calado politico e ideoldgico. La
primera de ellas era la subsistencia del clero como estamento o grupo social
diferenciado y, en ultima instancia, de la Iglesia como institucién dotada de

5 Duvergier , J. B., (ed.) Collection compléte des Lois, Décrets, Ordonnances, Reglemens et Avis du
Conseil-d’Elat, I, Paris, Guyot et Scribe, 1824, pp. 39-41

6 Viguerie, Jean de, Cristianismo y revolucion. Cinco lecciones de historia de la Revolucién Francesa,
Madrid, 1991, p. 69.

7 Duvergier, op. cit., pp. 64y 65.

8 Gazelte Nationale ou le Moniteur Univérsel, nim. 71, 10 octubre 1790, p. 291.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
150 RAFAEL D. GARCIA PEREZ

autonomia econémica y, por tanto, de libertad de actuacion frente al Esta-
do. El famoso diputado Le Chapelier lo habia comprendido bien al afirmar
en el debate sobre los bienes eclesidsticos que “si el clero contintia siendo
propietario, continuara también siendo un estamento en nuestra naciéon”.
Con esta medida, como denunci6 el abate d’Eymar en la sesiéon del 18 de
octubre, se suprimiria “un cuerpo politico esencial a la naciéon”.’

El decreto de 2 de noviembre fue seguido por otros que pusicron en
practica lo que alli sélo se hacia posible. En efecto, mediante decretos de
24y 26 de junio y 9 de julio de 1790 se ordeno la enajenacién de los bienes
de la Iglesia. Las primeras ventas tuvieron lugar el 18 de octubre siguiente
en Paris, si bien se exceptuaron de esta medida algunos bienes como los pa-
lacios episcopales o los bienes de las instituciones de caridad y ensefianza;
excepciones que se anularon progresivamente en los afios siguientes.'”

La otra gran medida contra la Iglesia que precedié a la CCC fue la
abolicién de la mayor parte de las érdenes religiosas. Un Decreto de 13 de
febrero de 1790 dispuso en su articulo primero que la ley ya no reconoceria
“los votos solemnes monasticos de cualquier persona de uno u otro sexo”.
La consecuencia, expresamente establecida en el decreto, era la supresion
de “aquellas 6rdenes o congregaciones regulares que hayan pronunciado
tales votos”. Un decreto posterior de 19 de ese mismo mes fij6 las pensiones
para los religiosos que renunciaran a sus votos y a su vida en comunidad,
poniendo asi a prueba su fidelidad a los compromisos asumidos. '

Lalégica que latia detras de estos decretos no era muy distinta de la que
habia inspirado la confiscacion de los bienes de la Iglesia, esto es, el pro-
gresivo triunfo de una idea de nacién que no toleraba competencia alguna
en el d&mbito pablico;'? una nacién capaz de coexistir solo con individuos a
quienes decia representar. Las 6rdenes religiosas, en cuanto corporaciones,
no tenian cabida en el nuevo orden politico; y los religiosos solo en la me-
dida en que renunciaran a su condicién de tales para convertirse en meros
ciudadanos franceses.

9 De Viguerie, op. cit., pp. 73y 74.

10° Ibidem, p. 75.

' Duvergier, op. cit., pp. 118y 119.

12 Poner de relieve esta logica politica no impide afirmar la existencia de imperiosas
exigencias econdmicas detras de la nacionalizacion de los bienes de la Iglesia. Para Tackett
fueron estas necesidades hacendisticas, y no una animadversion religiosa, el motivo de las
medidas econémicas adoptadas por la Asamblea francesa. Tackett, Timothy, “The French
Revolution and religion to 1794”, en Brown, Stewart J. y Tackett, Timothy, The Cambridge
History of Christianaty, VII. Enlightenment, Reawakening and Revolution 1660-1815, Nueva York,
2006, p. 542.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION DE... 151

La CCC llevo hasta sus ultimas consecuencias estos planteamientos
ideologicos. Aprobada por la Asamblea el 12 de julio de 1790, fue sancio-
nada y promulgada por el rey el 24 de agosto de 1790." No procede aqui
realizar una exposiciéon detenida del contenido de esta ley, pero si resulta
necesario, para comprender su alcance y la respuesta del Papa, que sinteti-
cemos los puntos mas relevantes.

La CCC negaba al Papa la jurisdiccion suprema sobre la Iglesia en
Francia, negandole cualquier intervenciéon tanto en la designaciéon como
en la investidura canodnica de los obispos (que como tal desaparecia). El sis-
tema de eleccion de obispos y sacerdotes seria el mismo utilizado para las
asambleas departamentales y de los distritos, respectivamente. Antes de ser
consagrados, los Obispos debian prestar juramento ante los funcionarios
municipales “de velar con esmero sobre los fieles de la didcesis que le ha
sido confiada, de ser fiel a la nacion, a la ley y al rey y de apoyar con todas
sus fuerzas la Constitucion decretada por la Asamblea Nacional y aceptada
por el Rey” (articulo 21).

Ademas, la jurisdiccion de los obispos quedaba sustancialmente media-
tizada por su consejo ordinario. Al mismo tiempo, la Constitucién reducia
notablemente el nimero de diécesis en Francia para hacerlas coincidir con
los departamentos, extinguiendo el resto de obispados. También limitaba el
nimero de parroquias (una por cada seis mil habitantes).

En resumen, podria decirse que mediante la GCC el Estado absorbia
institucionalmente a la Iglesia, convirtiendo a los eclesiasticos en funciona-
rios, y reservando al Papa un papel meramente espiritual u honorifico, sin
ningun tipo de jurisdiccion sobre la Iglesia en Francia.

Por otra parte, la Asamblea no se conformé con aprobar la Constitu-
cion. Ademas, estableci6 la obligacion de jurarla a todos los funcionarios
eclesiasticos bajo pena de destitucion. De esta manera, se pretendia asegu-
rar la obediencia incondicional de sus destinatarios. En la practica, con esta
medida la Asamblea se gan6 la animadversion de una parte importante del
clero francés y de la poblacion catolica.

La aprobacion de la CCC encontr6 la oposicion de casi todos los obispos
diputados de la Constituyente. Estos firmaron una Exposicion sobre los principios
de la CCC, redactada por Boisgelin, arzobispo de Aix, que le llegé al Papa el
lo. de diciembre de 1790." Los obispos defendian en la Exposicién la juris-
diccion original de la Iglesia, recibida directamente de Cristo, que incluia

13 Se puede consultar el texto en: Duvergier, op. cit., pp. 283-290.

4 Fiorani, Luigi y Rocciolo, Domenico, Chiesa romana e rivoluzione francese, 1789-1799,
Roma, 2004, pp. 180-183. Pelletier, Rome et la Révolution, p. 164.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
152 RAFAEL D. GARCIA PEREZ

la potestad de hacer leyes y reglamentos. Esta jurisdiccion que se calificaba
de puramente espiritual habia sido reconocida por las leyes francesas, pero
no establecida por ellas, por lo que no podian ahora destruirla. Partiendo
de estos principios, la Exposicion apelaba a la tradicion de la Iglesia desde los
primeros siglos para impugnar las medidas introducidas por la CCC en de-
trimento de la jurisdiccion del Papa y sobre todo de los obispos y concilios,
cuya convocatoria habia sido denegada por la Asamblea Nacional.'

II. EL BREVE QUOD ALIQUANTUM
1. La condena de la Declaracion de Derechos de 1789

El Breve Quod Aliqguantum no fue el primer pronunciamiento de Pio VI sobre
los acontecimientos revolucionarios, pero si el primero que hizo publico. El
29 de marzo de 1790 habia expresado en un consistorio secreto de cardenales
su inquietud por las graves interferencias de la legislacion de la Constituyente
francesa en asuntos eclesiasticos. Insistia entonces en un punto sobre el que
volveria después en el Breve Quod Aliquantum y en otros documentos poste-
riores: la invasion por parte del legislador francés de espacios que excedian
su ambito natural de competencias, y la impunidad para publicar y difundir
falsas doctrinas como causa de las desgracias que aquejaban al pais y a la
religién en Francia.'

El problema para el Papa no era que en la revolucion se hubiera dado
una nueva Constitucién Politica, sino que pretendia también regular la reli-
gién y someterla a intereses politicos. La causa de ello habia que encontrarla
en la misma fuente que habia provocado movimientos violentos, sediciosos
y sangrientos, esto es, las falsas doctrinas que alimentaban los principios re-
volucionarios y que circulaban libremente de mano en mano. Precisamente
para asegurar la mas amplia difusiéon de estas ideas perniciosas y conta-
giosas, —segun Pio VI— los primeros decretos de la Asamblea habian ido
dirigidos a asegurar la impunidad de su publicidad, otorgando a cada uno
la libertad de pensar como quisiera, incluso en materia religiosa, e imprimir
estas opiniones.

15 Exposition des Principes sur la Constitution Civil du Clergé, par les Evéques députés a PAssemblée
Nationale, suivie de la letre des memes Evéques en réponse au Bref du Pape, en date du 10 mars 1791, Paris,
Chez Le Clere, 1801.

16 “Discours du Papa en consistoire secret, le 9 Marz 17907, Guillon, M. N. S. Collection
Générale des Brefs et Instructions de Notre Trés Saint Pére le Pape Pre VI, relatif a la Révolution Frangaise,
t. I, Paris, 1798, pp. 2-13.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION DE... 153

Frente a las doctrinas de los fildsofos, sobre las cuales la Revolucion preten-
dia construir una nueva sociedad, Pio VI reivindicaba el papel de la religion
como fundamento de los reinos. Adoptando una doctrina que habia articu-
lado las relaciones entre la Iglesia y la monarquia francesa durante siglos, el
Papa veia en el monarca un ministro de Dios obligado a servir y defender
los derechos de la Iglesia en bien de sus stbditos.

Ya entonces, meses antes de la aprobacion por la Asamblea de la CCC,
Pio VI establecia una conexién que interesa a nuestro tema: la existente
desde su perspectiva entre las libertades de expresion y de imprenta en ma-
teria religiosa, y los ataques en Francia a la religion; ataques que se mate-
rializaban en el sometimiento de la Iglesia al Estado y en la negacion del
catolicismo como religion dominante en Francia. El Papa hacia referencia,
en concreto, a la tolerancia mostrada hacia los no catélicos para que acce-
dieran a empleos municipales, civiles o militares, asi como a la negacion por
el Estado de los votos solemnes, la supresion de los diezmos y la puesta a
disposicién de la nacién de los bienes de la Iglesia.

Apenas un afo después, el Breve Quod Aliqguantum retomaba y desarro-
llaba estos mismos temas, dotandolos de una argumentacion mas elaborada
y extrayendo todas sus consecuencias.'’

En efecto, ya en las primeras paginas del Breve, Pio VI denunciaba que
la mayoria de la Asamblea Nacional, la misma que habia votado a favor
de la CCC, se habia excedido en sus funciones. Constituida para regular
el ambito civil, habia irrumpido en el religioso: ordenaba tanto cuestiones
disciplinares como dogmaticas; violaba derechos del Papa, de los obispos,
de los sacerdotes, de las 6rdenes religiosas vy, en general, de todos los catoli-
cos, ademas de consumar la confiscacion de bienes y rentas eclesiasticas. El
Papa se defendia de las acusaciones de querer volver a la situacién anterior
a la Revolucién. No era su intencidon pronunciarse sobre las medidas civiles
adoptadas por las autoridades revolucionarias, sino defender la distincion
de potestades y, en particular, la independencia de la Iglesia respecto del
Estado.

Por otra parte, la obligacién que imponia a los eclesiasticos de jurar la
Constitucion bajo penas graves los situaba en una posicion dificil, forzan-
doles en definitiva a optar por la Iglesia o por el Estado. Como sintesis de
todos estos males, Pio VI no dudaba en afirmar que la consecuencia nece-
saria de la CCC seria “anular la religién catdlica y con ella la obediencia
a los reyes”."® Desde el primer momento el Papa ligaba el bien comtn de

17" Manejo la edicion bilingiie latin-francés de Guillon, Collection Général, pp. 104-262.
18 Ihidem, p. 125.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
154 RAFAEL D. GARCIA PEREZ

la nacién a la conservacion de la religion. Como veremos mas adelante, un
argumento similar habia servido a los defensores de la CCC para justificar
sus disposiciones.

Con este preambulo y en el contexto de condena de una ley revolu-
clonaria que, efectivamente, atentaba contra la autonomia de gobierno de
la Iglesia en cuestiones fundamentales, Pio VI se referia a la Declaracion
de derechos de 1789 en términos nada favorables. Resulta relevante para
nuestro tema la conexion que Pio VI realizaba entre las disposiciones apro-
badas por la CCC en contra de los derechos de la Iglesia, las libertades
consagradas en la Declaracion de Derechos, y la ruina de la religion y de la
monarquia, es decir, del orden politico establecido. Para Pio VI existia una
conexion intima, de causalidad se podria decir, entre el concepto de libertad
“absoluta” que —desde su perspectiva— inspiraba la Declaracién, particu-
larmente los articulos 10y 11, y el fin que perseguia la CCC que no era otro
que anular la religiéon y la monarquia.

En documentos posteriores, Pio VI seguiria insistiendo en esta relacion.
Asi, en la carta de 10 de julio de 1790 al arzobispo de Burdeos para que in-
tercediera ante el rey, Pio VI denunciaba la intencién de justificar los abusos
de la CCC apelando a una libertad que no era tal, sino mas bien licencia
con todos sus excesos “praetexentes libertatis vocem, sed fugacis atque ins-
tabilis, et in omnem licentiam erumpentis.”'” También en su carta al obispo
de Sens, de 23 de febrero de 1791, Pio VI establecia una estrecha conexion
entre la aprobacion de la CCC, que el obispo habia jurado, y la libertad de
pensar y escribir lo que a cada uno le pareciera en materias de religion.”

Establecida esta conexién, Pio VI encontraba justificado incluir en las
primeras paginas del Breve, y antes de esgrimir los argumentos teolégicos
e historicos que justificaban su condena a la GCC, una critica clara a la
Declaracion de 1789. La pregunta que loégicamente cabe hacerse es (Qué
lectura de los derechos consagrados en la Declaracion llevaba a Pio VI a dar
por justificada esta conexién con la filosofia moderna (en la acepciéon em-
pleada por el Pontifice), por un lado, y con la legislacién eclesiastica aproba-
da por la Asamblea Nacional, por otro? Y la respuesta la daba directamente
el Papa en su analisis de los articulos 10 y 11 de la Declaracion.

19" Ibidem, p. 34.

20" Ibidem, p. 98. Sin embargo, no parece que en la redacciéon de la CCC, ni mucho menos
en su ejecucion, los principios liberales consagrados en la Declaracion desempenaran un papel
principal. Los argumentos esgrimidos apuntaban mas bien a los derechos de la Nacion y a los
intereses del Estado, a cuyo servicio se entendia la religion. De ahi también la escasa atenciéon
ala liberad de conciencia que la exigencia del juramento revelaba; contradiccién que parado-
jicamente los enemigos de la CCC y también de la Revolucion no dejarian pasar por alto.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION DE... 155

Para Pio VI lo que la Declaracion consagraba era un concepto de li-
bertad equivocado, desligado de cualquier contenido de bien o de verdad;
una libertad que atribuia a la voluntad humana la creacién del orden mo-
ral. Una consecuencia de ello era situar la verdad religiosa en el plano de
la pura opinién, negando cualquier tipo de racionalidad en este dmbito.
Asegurar el derecho absoluto a no ser molestado por opiniones religiosas
e incluso reconocer la licencia de pensar, decir, escribir e imprimir impu-
nemente lo que la imaginacién mas desorientada deseara en materia de
religion, carecia de sentido para el Papa. En palabras de Pio VI, se trataba
de “un derecho monstruoso que a la Asamblea le parece que deriva de la
igualdad y de la libertad natural de todos los hombres”. Sin embargo, para
el Papa esta libertad no era tal, y terminaria por ahogar la propia razén, “el
don mas precioso que la naturaleza ha concedido al hombre, que lo distin-
gue de los animales”.?!

Para comprender el alcance de las palabras de Pio VI conviene no per-
der de vista el horizonte en el cual se movia su discurso, que no era princi-
palmente politico, sino teoldgico.” La afirmacién de una libertad desligada
de cualquier referente de verdad o de bien objetivo resultaba contraria a la
tradicion cristiana. Otra cuestion diferente es que la interpretacion que Pio
VT hizo del concepto de libertad consagrado en la Declaracion fuera acerta-
da, o la Gnica posible. De hecho, desde las filas catdlicas se defendieron otras
lecturas de la libertad en materia religiosa. No me refiero solo a los eclesias-
ticos, obispos y presbiteros, que en la Asamblea francesa votaron a favor de
los articulos 10 y 11, bastante restrictivos, por otra parte, desde el punto de
vista de la garantia de las libertades religiosas y de expresion. Cabe pensar
también en otros paises y contextos donde la condiciéon de minoria religiosa
contribuy6 a alimentar una actitud mas tolerante frente al pluralismo reli-
gloso y mas favorable a la libertad en este ambito.”

Dicho de otra manera, cabe preguntarse si en aquel contexto historico
no cabia esperar del Papa otra lectura de la Declaracién compatible con el
dogma catoélico. Quiza sea una pregunta sin respuesta. .o que en cualquier
caso parece claro es que precisamente el contexto histérico dificultd otras
lecturas mas favorables a la libertad de los ciudadanos en materia religiosa.
Pio VI ley6 la Declaracion a través de unas lentes graduadas con los decre-
tos revolucionarios en materia eclesidstica e interpreto estos decretos en el

21 Ihidem, p. 125.
22 Esta diferenciaciéon no niega los trasvases de un 4mbito al otro, ni pretende separar
ambos mundos como si no tuviesen relacién alguna entre si.

23 Plongeron, Bernard, “L’Eglisc et les Déclarations des droits de ’homme au XVIII
siecle”, en Nouvelle Revue Theologique, 3/1979, pp. 368-372.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
156 RAFAEL D. GARCIA PEREZ

contexto mas amplio de las reformulaciones sobre la naturaleza de la Iglesia
y su relacién con las autoridades civiles a las que tuvo que hacer frente des-
de el comienzo de su Pontificado. No es casualidad que en la curia romana
trabajasen durante estos aflos en paralelo las congregaciones encargadas de
resolver las doctrinas del Sinodo de Pistoya y de dar respuesta a las medidas
aprobadas por la Asamblea Nacional francesa, en particular a la CCC.** En
ambos casos lo que se hallaba en juego era la naturaleza misma de la Iglesia
y, ligado a ello, sus relaciones con el poder politico.

En medio de estas transformaciones culturales e institucionales, Pio VI
vio en la Declaracion de derechos una amenaza no sélo al orden politico en-
tonces vigente, sino también a la misma nocién de un orden moral dado al
hombre y no susceptible de ser creado por él. En este sentido, resulta suma-
mente reveladora la referencia en el Breve a la prohibicion impuesta por Dios
a Adan y Eva de no comer del arbol de la ciencia del bien y del mal, relatada
en el primer capitulo del Génesis. El hombre traspasoé los limites de su liber-
tad, y aunque Dios lo dejo a su libre arbitrio, lo rodeé de mandatos, como los
de Moisés, para que pudiera salvarse. Para el Papa, la libertad de pensar y de
escribir que decretaba la Asamblea era contraria a los derechos del Creador
supremo, por cuanto —en su lectura de la Declaracién— negaba la existen-
cia de cualquier limite.” Para Pio VI reconocer esta libertad era tanto como
reconocer que no habia distincién entre el error y la verdad, entre el bien y
el mal. Ahora el hombre se ponia sus propios limites y, por ello, dejaba de
castigar los atentados a la verdad, pues ésta habia dejado de existir como tal.
Parafraseando las palabras de la serpiente, el hombre se habia convertido en
dios, conocedor del bien y del mal, es decir, creador y no descubridor de los
limites morales de su propia actuacion.

La lectura que Pio VI realiz6 del concepto de libertad entronizado por
la Declaracion encontraba cierto anclaje en algunas de las posturas que
durante su elaboracion se defendieron, e incluso en algunas de las opcio-
nes que en la redaccion final del texto se eligieron. En este sentido resulta
revelador el debate sobre una de las enmiendas al articulo 4 “La libertad
consiste en poder hacer todo aquello que no perjudique a otro...”. En lugar
de la formula La lbertad consiste, presentada por el diputado Lameth, se pro-
puso introducir la expresion “La libertad civil consiste...”; de esta manera
se pretendia distinguir con mayor claridad el orden civil del natural y evitar
asi la consagracion de un liberalismo absoluto que proyectara sobre el orden

>* Fiorani y Rocciolo, Chiesa romana. .. cit., p. 170. Sobre el trabajo de estas dos congrega-
ciones véase Pelletier, Rome et la Révolution, pp. 77-101.

25 Breve Quod Aliquantum, Guillon, op. cit., p. 127.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION DE... 157

moral la capacidad de autodeterminacién humana propia del orden politi-
co. Con la enmienda se queria, ademas, proteger el ambito religioso de las
interferencias del poder politico.

Consciente de los problemas de fondo que la formula escogida podria
plantear, otro diputado sugiri6 recuperar una féormula antigua: Libertas est
non solum quod liceat, sed etiam quod honestum. Se buscaba de esta manera evitar
que la libertad fuera comprendida como sinénimo de “licencia” o “anar-
quia”. En este punto el diagnostico de Pio VI coincidia con el de estos di-
putados. Otra cuestion distinta es que esta lectura fuera la tnica posible,
estuviera motivada por una concepcion demasiado estrecha de la libertad,
o que fuera efectivamente la defendida por los partidarios de dejar la pro-
puesta de Lameth en sus términos originales, como finalmente sucedi6.?

Por otra parte, si del articulo 4 pasamos a los articulos en los que Pio VI
cifraba sus ataques, lo cierto es que en su formulacién definitiva intervino
con éxito el sector mas “conservador” de la Asamblea, que intent6 preci-
samente evitar la consagracion de una libertad religiosa sin limites, como
habia pedido Mirabeau. El orden publico establecido por la ley actuaba
como valladar frente a cualquier exceso, dejando para el futuro la fijacién
del contenido de este “orden publico”, susceptible de interpretaciones muy
diversas.”’ En contrapartida y logrando asi no contentar a nadie, la inclu-
sion de la religiéon en el campo semantico de la opiniones se traduciria en
los meses posteriores en un paraddjico doble efecto, de privatizacion de la
religién, por un lado, y de sometimiento de la voluntad de la Nacién, por
otro. La CCC era la mas clara expresion de lo segundo.

Para Pio VI, la cuestion de los limites, que la Declaracion —desde su
perspectiva— habia anulado, se hallaba estrechamente ligada, ademas, a
la naturaleza social del hombre. Pasaba asi el Papa a criticar otro de los
aspectos de la Declaracion que entendia contrarios a la doctrina catolica,
esto es, la antropologia individualista que latia en su articulado. El hombre
—escribia Pio VI— habia sido creado “no para si mismo, sino para ser ttil
a sus semejantes”. La razén y la palabra habian sido recibidas de Dios para
reclamar la asistencia de los demas y, a su vez, para ayudar a los que le piden
socorro. Por tanto era la misma naturaleza la que habia reunido a los hom-
bres en sociedad: su razén le debia llevar a reconocer a su autor soberano y

26 Sicard, Germain, “Les députés ecclésiastiques a I’Assemblée constituante et la Décla-
ration des droits de I'home et du citoyen”, L’Eglise catholique et la Déclaration des droits de Uhomme,
Anjou, 1990, pp. 38 y 39.

27 Fauchois Yann, “La difficulté d’étre libre: les droits de I’homme, ’Eglise catholique
et I’Assemblée constituante, 1789-17917, Revue d’histoire moderne et contemporaine, nam. 48-1,

2001, pp. 74y 75.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
158 RAFAEL D. GARCIA PEREZ

a darle el honor y admiraciéon que merecia. Por ello, desde su nacimiento,
el hombre debia dejarse guiar por otros mayores en edad para aprender a
regular su vida segan las reglas de la razon, la sociedad y la religion. Por esto
mismo, afirmar la libertad e igualdad desde el nacimiento era un sinsentido:
se trataban de derechos quiméricos.?®

A la visién idealista de la sociedad que latia en la declaraciéon, depen-
diente en este extremo de los modelos tedricos de sociedad construidos por
el racionalismo ilustrado sobre el postulado del pacto social, Pio VI opo-
nia la experiencia ordinaria, esto es, la dependencia del ser humano como
factor necesario para su educacion y crecimiento. En el fondo, no sélo se
estaban contraponiendo modelos de pensamiento distintos, sino también
lecturas distintas de los derechos consagrados en la Declaracion. Cémo en-
tendieran los revolucionarios franceses o norteamericanos la afirmacién de
la igualdad y libertad originarias de los hombres es algo dificil de precisar,
pues también en ellos confluian corrientes de pensamiento diferentes. Tam-
poco las consecuencias institucionales que de estos principios se derivaron
en la practica permiten afirmar la existencia de un Gnico modo de concebir
la libertad originaria o de la igualdad.

En cualquier caso, para el Papa la afirmacion de estos derechos no solo
era una empresa utépica, sino que facilmente conduciria a la anarquia y al
desorden social. Los hombres —recordaba Pio VI— no podian vivir en so-
ciedad sin formar una asociacion civil, establecer un gobierno, restringir esa
“libertad” y sujetarse a las leyes y a la autoridad de los gobiernos.

Aplicando las doctrinas de San Pablo sobre la obediencia debida a la
autoridad, y de San Agustin que definia la sociedad humana como una
“convencion general de obedecer a los reyes”, Pio VI deducia que la auto-
ridad del rey recibia su fuerza de Dios y no de un contrato social. De la cita
de San Agustin parece deducirse que lo que Pio VI estaba negando no era
que los reyes pudieran ser elegidos por sus stbditos, sino que el origen, el

28 Breve Quod Aliguantum, Guillon, Collection Général, p. 127. Un argumento similar habia
utilizado el obispo de Amiens para criticar la Declaracién de derechos. En su declaracion
sobre el juramento civico, Machault, juzgaba la declaraciéon contrario al Evangelio y a la
sana razon. Mds que iguales y libres, los hombres nacen débiles y dependientes, sometidos
a la autoridad natural de sus padres. Nacen también sometidos a la autoridad publica y
permanecen siempre bajo la dependencia de su Creador y obligados a sus leyes. Para el
obispo de Amiens, el articulo 6 de la declaracion al reconocer la ley en cuanto expresion de
la voluntad general como tnico limite de la libertad, en realidad estaba negando la existen-
cia de cualquier limite mas alla de la libertad de los hombres, lo cual conducia al deismo y
al ateismo. Déclaration de M. Lévéque d’Amiens, au sujet du Serment civique, Paris, Chez Chapart,
s.f, p. 12

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION DE... 159

principio en su sentido propio, de su autoridad viniera del mismo pueblo y
no de Dios.”

La argumentacién del Papa retomaba motivos de una determinada tra-
diciéon de pensamiento que unia principios efectivamente consagrados en
los textos sagrados con otros derivados de lecturas mas bien contingentes
de la Sagrada Escritura o de los Padres de la Iglesia. En lo relativo a la tole-
rancia de cultos diferentes del catdlico, el peso de esta tradicion parecia es-
pecialmente gravoso. Asi, siguiendo a Santo Tomas, Pio VI distinguia entre
los pueblos ajenos a la Iglesia, como los judios, y aquellos que habiendo sido
bautizados renegaban de la verdadera fe, como era el caso de los calvinistas
o luteranos (aun cuando el Papa no los citase expresamente). A diferencia
de los primeros, los segundo si debian ser sometidos por la ley a la obedien-
cia de la fe. Con estos presupuestos, la igualdad y libertad establecidas por
la Asamblea en materia religiosa solo podia obedecer al deseo de atacar la
religion catolica. Por eso, entendia el Papa que los constituyentes se habian
negado a declararla religion dominante.”

En efecto, como es sabido, el 12 de abril de 1790 se plante6 por terce-
ra vez en la Asamblea la posibilidad de declarar la religién catdlica como
religion de la nacion. El 13 de abril la mayoria opté por no pronunciarse
sobre la cuestion, rechazandola asi de hecho, con el argumento de que las
creencias religiosas eran demasiado importantes para que sobre ellas reca-
yese el peso de la ley*! La izquierda pretendia por un lado no desperdiciar
el capital social representado por la religiéon en la construccion del nuevo
orden social y, por otro, mantener esa misma religion en la esfera privada,
relegada al ambito de las opiniones. Se trataba de un dificil equilibrio cuya
contradiccién tltima se pondria de manifiesto con la aprobacién de la GCC
y el juramento civico; una contradicciéon que seria utilizada para atacar la
propia obra de la Revoluciéon en materia religiosa.

Con el decreto del 13 de abril, que el Papa no dejaba de denunciar, se
habia abierto una brecha profunda en el seno de la Asamblea.*® Peor atn, se

2 Ibidem, pp. 125-131.

30" Ibidem, p. 133.

31 Plongeron, Bernard “Affirmations et contestations du chretien-citoyen (1789-1792)”,
Histoire du christianisme des origines @ nos tours. X. Les défis de la mondernité (1750-1840), Lonrai,
1997, p. 314.

32 El 19 de abril de 1790, un grupo de trescientos diputados firmaron una declaracién
publica de protesta contra la negativa de la Asamblea Nacional a proclamar la religién cato-
lica como religion de Estado. Los firmantes afirmaban que habian recibido de sus represen-
tados el mandato de declarar como articulo de la Constitucién francesa que la religion cat6-
lica, apostélica y romana era la religion del Estado y solo ella debia continuar disfrutando de

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
160 RAFAEL D. GARCIA PEREZ

rompia el consenso mas o menos fragil mantenido hasta entonces en cues-
tiones religiosas. Para muchos franceses, la catolicidad de la nacién francesa
era un dato de hecho, algo que se sobreentendia pues pertenecia a la misma
definicion de la naciéon y de la monarquia francesa. Para el Papa se trataba
ademds de una muestra inequivoca de las intenciones de los incrédulos de
atacar la religién. Asi se lo habia hecho saber al Arzobispo de Vienne en la
carta que le remiti6 el 10 de julio de 1790 para que aconsejase a Luis XVI
en contra de la aprobacién de la CCC.*

Desde la perspectiva de Pio VI, las diferentes medidas tocantes a la reli-
gién que la Asamblea habia aprobado desde el verano de 1789, incluida la
Declaracion de Derechos, se inscribian en un proyecto mas amplio dirigido
a extirpar la religion catoélica del corazon de la nacion francesa. De esta ma-
nera, la Declaracion de Derechos, como las sucesivas negativas a reconocer
el catolicismo como religiéon de la nacién, adquirian un nuevo significado,
como etapas sucesivas de un camino que terminaba en la CCC, con su vio-
lenta invasion de la libertad de la Iglesia.

En el conjunto del Breve, el espacio dedicado a la Declaracién de Dere-
chos era mas bien reducido y su tratamiento incidental —aunque relevan-
te— al tema que verdaderamente preocupaba a Pio VI: la aprobaciéon de
una ley que desgajaba a la Iglesia galicana de su unién con Roma y amena-
zaba con crear un cisma de enormes consecuencias para el catolicismo en
Francia. Sin embargo, desde las primeras paginas se buscaba establecer con
claridad las conexiones entre ambos temas y su relacion con las principales
herejias condenadas por la Iglesia desde los siglos medievales. En particular,
el Papa identificaba las doctrinas de los seguidores de los Vaudois, Beguars,
Wiclef, Marsilio de Padua vy, sobre todo, Lutero y Calvino, con esa idea de
libertad absoluta que veia en la Declaracion y con los principios eclesiolo-
gicos que informaban la CCC.** Desde el punto de vista de las ideas pa-
recia, pues, que se trataba de una misma corriente de pensamiento cuyas
consecuencias se proyectaban en las diferentes medidas adoptadas por la
Asamblea contra los bienes de la Iglesia, las 6rdenes religiosas y su libertad
de organizacién y disciplina.

la solemnidad del culto ptblico. Déclaration d’une partie de I’Assemblée Nationale sur le Décret rendu
le 13 avril 1790 concernant la Religion, Paris, Chez Gattey, s.f.

33 Guillon, ap. cit., pp. 24-31.

3% Ibidem, pp. 117 y 131. A lo largo del Breve, Pio VI establecia numerosos paralelismos
entre lo dispuesto en la CCC y las doctrinas calvinistas, luteranas o de herejias anteriores
a estos reformadores. Por ejemplo, en lo relativo al modo de eleccién de los eclesiasticos, el
rechazo a los votos religiosos o en el establecimiento de un gobierno donde los sacerdotes son
equiparados en jurisdiccion a los obispos.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION DE... 161

El Breve Quod Aliguantum fue seguido el 13 de abril de 1791 de otro,
denominado Charitas, dirigido a todos los fieles donde Pio VI exigia a los ju-
ramentados su retractaciéon en un plazo de cuarenta dias y la anulacion de
las nuevas didcesis. En este Breve, Pio VI insistia en algunas de las contra-
dicciones de la politica eclesiastica de la Asamblea Nacional, que al tiempo
que atacaba la religién catdlica, respetaba la libertad y bienes de otras con-
fesiones religiosas. Al mismo tiempo, arremetia de nuevo contra la filosofia
del siglo como causante de los desastres que Francia estaba padeciendo.”

2. La respuesta de los obispos al Breve

Un documento contemporaneo que arroja interesantes luces sobre el
alcance de la condena de Pio VI a la GCC, y su actitud de rechazo de la
Declaraciéon de derechos, es la respuesta al Breve Quod Aliguantum de los
obispos franceses, de 3 de mayo de 1791. Su estudio no solo permite abor-
dar la “condena” papal desde una perspectiva privilegiada, sino también
percibir la variedad de matices e incluso de posiciones diferentes existentes
en la jerarquia eclesiastica ante la legislacion revolucionaria en materia de
derechos.*

En su escrito, los obispos, encabezados por el Cardenal de la Roche-
foucauld, trataban de justificar su actuaciéon ante la politica llevada a cabo
por la Asamblea, incidiendo en la distincién entre los érdenes espiritual y
temporal, asi como entre sus poderes como ciudadanos y sus deberes como
obispos. Frente al rechazo en bloque que el Breve del Papa realizaba de los
derechos y libertades proclamados por la Asamblea, por su pretendida co-
nexién con la CCC, los obispos trataban de diferenciar en la medida de lo
posible los problemas de orden politico de los propiamente religiosos. En
este sentido, reconocian la libertad de los ciudadanos en aquellas cuestiones
que Dios habia dejado a la libre discusion de los hombres. Entre estas cues-
tiones politicas que se podian discutir figuraban la extension y limites de la
1gualdad social, dentro de una libertad ordenada, o el origen de los poderes.
Habian pretendido establecer el “verdadero imperio de la libertad publica
en una monarquia hereditaria” y reconocer la igualdad natural de los ciu-
dadanos para ocupar los cargos a los que la Providencia les habia destinado
a través de la concesion de determinados talentos y virtudes.*’

35 Ibidem, pp. 289-342.

36 Seguimos la edicion la “Lettre des évéques députés a Passemblée nationale en répons
au bref du Papa, en date du 10 mars 17917 publicada por Guillon, op. cit., 1, pp. 346-400.

37 Ibidem, p. 353

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
162 RAFAEL D. GARCIA PEREZ

Al mismo tiempo, los obispos recordaban la verdadera libertad como
algo opuesto a la independencia respecto de las leyes. La negacién de esta
sujecion conducia a la esclavitud. Citando a Bossuet, los obispos incidian en
la situacion de anarquia y de falsa libertad en que se encontraban los hom-
bres en su estado natural, antes de que fuera instituido todo gobierno; una
situaciéon donde la razén y el derecho eran sustituidos por las pasiones y la
guerra. La igualdad y la libertad de ese estado, posibles solo a costa de la ley,
eran las que el Papa condenaba por no ser sino el derecho de la fuerza y de
la violencia. Esta era la interpretacién que los obispos hacian de las palabras
de rechazo del Papa a la libertad y a la igualdad. Desde su punto de vista, Pio
VI no se estaba refiriendo a la libertad politica y a la igualdad civil de los ciu-
dadanos en un régimen de derecho, sino a esa otra libertad entendida como
independencia de todo condicionamiento juridico y moral previo.*® Por eso,
—decian los obispos— el Papa habia recordado que el primer mandato de
Dios, el que impuso a nuestros primeros padres, iba dirigido a restringir esta
“ciega y salvaje independencia”. En cualquier caso, —afirmaban— el Papa
no habia querido atacar las leyes de la autoridad civil, cuyo cumplimiento
era ordenado por Dios.

Igualmente interesante, aunque bastante mas intrincada, es la lectura
del Breve que hacian los obispos para reinterpretar los principios de intole-
rancia religiosa presentes en las palabras de Pio VI relativas a los cristianos
no catolicos y, sobre todo, para salvar su propia posicion y la de la Asamblea
en el establecimiento de un régimen de tolerancia religiosa. Para los obispos,
las penas a las que los bautizados podian ser sometidos no eran civiles sino
canodnicas, y solo con estas segundas se podia “obligar” a los herejes a volver
a la fe verdadera. El caso de los judios, en cuanto no bautizados, era dife-
rente, como el propio Santo Tomas habia sefialado. En esta misma linea, los
obispos defendian la concordancia de la tolerancia civil en materia religiosa
con la doctrina catélica expuesta por autores como San Agustin, Tertuliano
o, muchos siglos después, Bossuet. El objetivo era afirmar —siguiendo una
distinciéon comtn en su tiempo— que la tolerancia que la Iglesia no admitia
era la relativa a las cuestiones espirituales, para alejarse asi de toda posible
lectura de la tolerancia en clave de indiferencia teologica.* Casi al final de
su carta, los obispos apuntaban a la indiferencia religiosa como causa prin-
cipal de la corrupcién de las costumbres y opiniones de su tiempo.

A'lo largo de su extensa carta, los obispos diputados de la Constituyente
se alineaban con Pio VI en la defensa de la jurisdiccion eclesiastica frente a

38 Ibidem, p. 357.
39 Ibidem, pp. 358-361.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION DE... 163

la civil, incidiendo con mas fuerza que el Papa en la distincién entre los 6r-
denes religioso y politico como base de esa duplicidad de poderes. También
las 16gicas de gobierno de ambas esferas debian ser diferentes, impidiendo
que el principio de igualdad tal como se entendia en el orden politico se
aplicase al religioso, como hacia la CCC al regular el procedimiento de
eleccion de obispos y presbiteros.

Sin embargo, distincién no implicaba absoluta separacion, y mucho
menos oposiciéon. La conexién entre la religiéon y la autoridad politica se
encontraba en las enseflanzas de justicia, humanidad y basqueda del bien
comun que la religion dirigia a los mandatarios de las naciones, y de obe-
diencia a las leyes que establecia para todos. En este punto, los obispos pa-
recian desmarcarse de la doctrina imperante desde hacia siglos en Europa,
tanto en los paises catblicos como protestantes, que veian en las leyes civi-
les un instrumento idéneo para imponer en la sociedad algunos mandatos
de la disciplina eclesiastica o religiosa. Esta mezcla de principios religiosos
y civiles —explicaban los obispos— era algo accidental. Con ello querian
destacar su caracter contingente e historico y, sobre todo, la legitimidad de
la autoridad civil para cambiar ese estado de cosas. Lo que no estaba en
manos del poder politico era negar a la Iglesia el derecho a organizar inter-
namente, a regular su propia disciplina, alegando que sus atribuciones solo
alcanzaban a la enseflanza y administraciéon de los sacramentos.*

Ademas, los obispos no dejaban de llamar la atencion acerca de la in-
coherencia de la Asamblea al negar al catolicismo su condicion de religion
de Estado y, al mismo tiempo, pretender regular su funcionamiento interno,
algo que no habia intentado siquiera con otras confesiones religiosas, como
los judios o los protestantes.*' En esta misma linea argumentativa, los obis-
pos lamentaban que no se les hubiera permitido realizar un concilio nacio-
nal para resolver las cuestiones relativas al gobierno de la Iglesia en Francia.
Se les negaba asi el derecho de asociarse libremente que se reconocia para
otras cuestiones a cualquier ciudadano.*

Como ya adelantamos, resulta significativo que la Declaracién de dere-
chos y, en particular, lo dispuesto en sus articulos 10 y 11, fuera mas utiliza-
do para atacar la CCC y la obligacién del juramento, que para fundamen-

10 Ihidem, p. 363-371.

1 “Sj les deux puissances sont distinguées par leur objets, comment est-il possible que la
puissance civile regle des objets qui lui sont étrangers? Si I’assemblée n’a point voulue recon-
naitre la religion catholique comme la religion de I’état, comme I’état peut-il lui donner des
regles plutot qu’a la religion des protestants o des juifs?”. Ibidem, p. 373.

2 Ibidem, p. 393.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
164 RAFAEL D. GARCIA PEREZ

tar sus disposiciones.* No se trataba solo de una estrategia retérica. En esta
aparente contradicciéon jugd un papel destacado la intencién de algunos de
los mas distinguidos representantes del episcopado francés, como Boisgelin
o La Luzerne, de conciliar las nuevas libertades con la religién catolica,*
asi como la dificultad de armonizar la soberania de la Nacion expresada a
través de la ley, presente en la CCC, con los derechos proclamados en la
Declaraciéon de 1789.

En su respuesta del Breve del Papa, los obispos trataban, pues, de clari-
ficar su posicion, alineandose por un lado con la condena firme de Roma a
la CGCQ, pero tratando de salvar aquellos principios de la legislacion revo-
lucionaria, que desde su perspectiva, no presentaban oposicion alguna con
la doctrina de la Iglesia. Y en esta tarea realizaron una lectura del Breve
de Pio VI bastante favorable a la tolerancia religiosa. Ademas, intentaron
conciliar la igualdad de los ciudadanos con el reconocimiento de unos limi-
tes que impidieran consagrar una libertad entendida como independencia
de cualquier tipo de orden moral o juridico. Por dltimo, y en sintonia con
el Papa, insistieron en la necesidad de respetar los ambitos respectivos de
jurisdiccion del Estado y la Iglesia, reconociendo el derecho de ésta a su or-
ganizacion y gobierno.

3. El verdadero tema de debate: la Iglesia y la Nacion frente a la religion

La lectura de las discusiones que precedieron la aprobacion en la Asam-
blea francesa de la CCC, asi como las diferentes intervenciones de los obis-
pos, antes y después de la publicacion del Breve del Papa, permiten localizar
con mas precision las coordenadas del debate. Y esto resulta esencial si se

* Como ya hemos podido comprobar, el propio Pio VI acudié en varias ocasiones a los
derechos proclamados por la Asamblea para atacar las medidas adoptadas por esta. En su
carta de 10 de marzo de 1791, Pio VI acusaba al rey de haber violado por debilidad su com-
promiso mas sagrado: defender la religion como habian hecho sus antepasados. Después de
insistir de nuevo en la necesidad de separar las leyes civiles (“gubernationis politicae”) de las
eclesiasticas, el Papa explicaba que por un lado se exaltaba una libertad sin limites y, por otro,
no se respetaba a los propios ciudadanos la libertad de conciencia imponiéndoles el juramen-
to. Se podria ver aqui una estrategia politica del Papa, que acudia a un texto rechazado por
¢l mismo para defender los intereses de la Iglesia. Pero se puede también ser fiel a los textos
y tratar de comprender el significado que para Pio VI tenia la libertad de conciencia. Se
puede por ultimo, y quiza esta sea la posicion mas razonable habida cuenta de las fuentes de
que disponemos, entender que el Papa estaba solamente tratando de poner de manifiesto la
incoherencia de la postura de la Asamblea al consagrar en el texto de la Declaraciéon unos
derechos que ella misma no respetaba. Guillon, op. cit., I, pp. 269-273.

# Yan Fauchois, ap. cit., pp. 87-91.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION DE... 165

quiere comprender en sus propios términos la actuacion de Pio VI y el lugar
que en este contexto desempend la critica de la Declaracién de Derechos,
especialmente de sus articulos 10y 11.

Nadie duda de la importancia de hacerle a los textos historicos las pre-
guntas adecuadas. En muchos casos, estas preguntas no son las nuestras,
sino las que en nuestro tiempo mas preocupan. En el tema de los derechos
y de su historia, el riesgo de olvidar la alteridad del texto, intentando buscar
respuestas a interrogantes que no puede responder, es alto. La tentaciéon de
establecer conexiones demasiado directas entre aquellos tiempos y los nues-
tros es demasiado real y el peligro, con ello, de confundir el juicio historico
con el ético o religioso también. No pretendo defender una alteridad his-
torica total y absoluta que haga imposible el acceso del historiador a textos
antiguos, pero si la conveniencia de adoptar una cierta distancia que haga
posible recuperar las cuestiones de fondo que los contemporaneos trataron
de resolver. Y preguntar desde ellas a las fuentes que se han conservado, que
son muchas.

Si algo se desprende de los debates politicos y teologicos que rodearon
la publicacion del Breve Quod Aliquantum, con su rechazo a la Declaracion de
derechos, es que el tema de fondo, el centro de atencion, no eran los dere-
chos de los hombres y ciudadanos en cuanto tales, aunque desde una pers-
pectiva moderna asi lo pudiera parecer. El tema de fondo era el papel de la
Iglesia en el nuevo orden politico fundado por la Revolucion y la sujecion
o no de aquella a la actuacion del Estado. Lo que se discutia, en definitiva,
era la definicion tanto del Estado como de la Iglesia y, en consecuencia, de
las reglas que presidirian en adelante las relaciones entre estos dos sujetos
historicos. Aquél habia nacido o, al menos, adquirido una nueva configu-
racion teoérica e institucional con el movimiento revolucionario, marcando
una ruptura con el mundo politico corporativo del Antiguo Régimen. La
Iglesia no parecia dispuesta a dar el paso, apelando a la existencia de una
diferencia de 6rdenes, espiritual y temporal, con unas légicas de funciona-
miento también distintas.

Esta es, en mi opinion, la perspectiva adecuada para comprender los
pronunciamientos de Pio VI sobre los derechos. No se pretende afirmar con
esto que las palabras del Papa sobre la declaracion carecieran de relevan-
cia o de entidad por si mismas. Tampoco deseo reconciliar a Pio VI con la
Declaraciéon de derechos. Ha quedado claro que su rechazo fue explicito,
aun cuando no se pueda hablar de una condena formal y tampoco del lan-
zamiento de un anatema, en el sentido estricto de la palabra. Se pretende
mas bien encuadrar sus palabras en un contexto mas amplio donde puedan
adquirir su sentido histérico. Se trata, en definitiva, de respetar el foco de

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
166 RAFAEL D. GARCIA PEREZ

atencion de los contemporaneos y, en particular, de Pio VI. Si la libertad de
religién y de expresiéon en materia religiosa le preocupaba, era porque veia
en ella una de las causas de los ataques a la constitucion misma de la Iglesia.
Por este mismo motivo preocupaban también los “filosofos”. En ellos veia la
vanguardia de un ataque contra la presencia de la religién catélica en la vida
de las naciones europeas segiin el modo en que lo habia hecho durante siglos.

Tampoco en el caso de los redactores de la CCC, los Derechos intere-
saban por si mismos. Como ya ha sido puesto de manifiesto, el debate no
radicaba aqui, sino en la potestad de la nacién para regular la “disciplina
exterior” de la Iglesia, es decir, para poner la religion a su servicio.

Elinforme de presentacion del proyecto de CCC, elaborado por Marti-
neau, no dejaba lugar a dudas acerca de las cuestiones de fondo implicadas
en la reforma que se pretendia aprobar. La primera de ellas era, en efecto,
el papel de la religiéon en el nuevo orden politico y ligado a ello, la supedi-
tacion del gobierno eclesiastico al Estado. Para Martineau, la religién era
fundamentalmente un instrumento para la regeneracién de la Nacion.* Era
precisamente su utilidad publica la causa que legitimaba la intervencion del
Estado en su regulacién. Por un lado, la religién actuaba como freno de los
atentados contra la sociedad, en la medida en que infundia el temor a Dios
como “juez severo”. A la vez estimulaba las buenas acciones al prometer el
premio eterno. Donde no llegaba el control de las leyes, llegaria —en pala-
bras de Martineau— el control de la religion, es decir, hasta los pensamien-
tos mas sagrados. Por ultimo, la correcta actuacion de los oficiales publicos,
incluido el rey, asi como de los ciudadanos, se garantizaba a través del jura-
mento, cuya fuerza procedia de la religién.*

Con estas premisas, y afirmando que el legislador solo estaba actuando
sobre la “disciplina exterior” de la Iglesia, Martineau justificaba las dife-
rente medidas propuestas en el proyecto de CCC. La Asamblea actuaba
en el fiel cumplimiento de su obligacién de “regenerar todas las partes del
Estado.”* La Iglesia quedaba asi encuadrada en la estructura institucio-
nal del Estado y la labor de los clérigos reducida a su dimensién moral, de
instruccion del pueblo, dejando a un lado su dimensién mas estrictamente
religiosa o cultual.

5 Sobre la regeneracién como motivo nuclear de la Revolucién, me remito al ya clasico
trabajo de Ozouf, Mona, Lhomme réginéré. Essais sur la Révolution frangaise, Gallimard, 1989,
especialmente el capitulo “La Révolution frangaise et la formation de 'homme Nouveau”,
pp. 116-157.

46 Rapport fait a la Assemblée Nationale, au nom du Comité Ecclesiastique par M. Martineau, député
de la ville de Pars, sur la Constitution du Clergé, Paris, 1790, pp. 4-6.

47 Ibidem, p. 17.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION DE... 167

El informe de Martineau no dejaba demasiado espacio a la erudicion
histoérica, pero no por ello la historia quedaba marginada. Antes al contra-
rio, la conexién de cada una de las medidas adoptadas con la disciplina de
la primitiva Iglesia enlazaba su discurso y la GCC con un debate bastante
anterior a las medidas revolucionarias.*

El papel reservado a la historia, como tradicién legitimadora en el Bre-
ve de Pio VI era también central y, como en el caso de Martineau, se encon-
traba intimamente relacionado con la naturaleza de los temas que se discu-
tian. Conectaba, en efecto, con el debate teoldgico desarrollado en Francia
y en otros territorios europeos a lo largo del siglo XVIII sobre la reforma de
la Iglesia.* La misma naturaleza de la Institucién sobre la que se discutia
imponia esta aproximacion desde la historia; una aproximaciéon que con-
trastaba con la dimension, en cierta medida, a-fistdrica que caracterizaba la
Declaracién de derechos. El problema era, una vez mas, que lo que estaba
en juego no eran tanto los derechos de los individuos, cuanto de la nacion
en sus relaciones con la Iglesia. Y aqui la historia, su interpretacién, no se
podia obviar como elemento legitimador de poderes.

No es extrano, por ello, que los términos del debate en la Asamblea
Constituyente se movieran también en buena medida en este plano his-
torico. Los dos primeros discursos que recogen las fuentes de la época, en
contra y a favor del proyecto presentado por el Comité Eclesiastico, mar-
caron el tono posterior del debate, centrado en cuestiones jurisdiccionales,
teologico-canonicas vy, por tanto, historicas. En este sentido, los diputados
que sacaron adelante la GCC, sean cuales fueren sus motivos, no dejaron de
argumentar histéricamente sus propuestas, llevando hasta sus tltimas con-
secuencias algunos de los motivos tipicos del discurso jansenista y galicano
del siglo XVIII, en particular, la recuperacion de la pureza primitiva de la
Iglesia y la defensa de los derechos de la autoridad civil en cuestiones disci-
plinares de la misma.

Para Boisgelin, el Comité eclesiastico ignoraba los limites de la jurisdic-
cién civil y; en particular, de la jurisdicciéon episcopal; unos derechos que el
mismo Cristo habia concedido a los apostoles y a los pastores, y que se tra-
ducian en enseflar sus dogmas, administrar sus sacramentos y gobernar su
Iglesia. Estos poderes no se habian confiado a reyes o magistrados. Citando
a Bossuet, afirmaba que en estos ambitos, las leyes en lugar de mandar, de-

8 Sobre el topico de la Iglesia primitiva en el discurso jansenista del siglo XVIII véase
Monique Cottret, “Aux origines du républicanisme janséniste: le mythe de I’Eglise primitive
et le primitivisme des Lumieres”, en Revue d’Histoire Moderne et Contemporaine, 31-1, 1984, pp.
99-115.

4 Véase Pelletier, op. cit., pp. 209-234.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
168 RAFAEL D. GARCIA PEREZ

bian servir y someterse. Su funcién se reducia a secundar las disposiciones
de la autoridad eclesiastica. En este sentido, Boisgelin trataba de proteger la
jurisdiccion episcopal marcando su independencia respecto de la autoridad
civil: ni los obispos eran una creacion del poder civil, ni éste podia disponer
la jurisdiccion eclesiastica sin concurrencia de las autoridades implicadas, ni
lalogica de eleccion propia del mundo civil, de los ciudadanos, era aplicable
a la esfera religiosa, la de los creyentes. Tampoco la estructura jurisdiccio-
nal de la Iglesia podia ignorarse, rompiendo la comunién de las diferentes
iglesias en su jefe comun, el Papa. La solucién que Boisgelin proponia era
la convocatoria de un concilio nacional que permitiera reformar los abusos
del clero respetando la jurisdiccién espiritual de la Iglesia.”

Por el contrario, para Treishard, presidente del Comité Eclesiastico de
la Asamblea que habia redactado el proyecto de CCC, la jurisdiccion es-
piritual comprendia Gnicamente la predicacion y administracion de los sa-
cramentos, careciendo de toda dimension disciplinaria externa. Los argu-
mentos justificadores de la potestad de la Asamblea para aprobar la CCC
buscaban también su anclaje en la historia; una historia diferente a la de
Boisgelin, donde la acentuacién de la dimensién democratica en la orga-
nizacion de la Iglesia practicamente difuminaba cualquier tipo de supe-
ditacién jerarquica. Las potestades de los obispos que excedian de la pura
ensefianza y administraciéon de sacramentos, asi como la delimitacion de las
dibcesis, eran presentadas por Treilhard como concesiones de la autoridad
civil a la Iglesia. A todo lo anterior, se unia un motivo econémico: aliviar
las cargas del Estado ahora que el sostenimiento del culto recaia sobre é1.”!

El tipo de autoridades citadas por uno y por otro era similar: textos
sagrados, Padres de la Iglesia, Goncilios, pragmaticas de los reyes. La anti-
giiedad de las fuentes incrementaba su autoridad, pues ambos cifraban en
la primitiva Iglesia el modelo a seguir.’? Sin embargo, las diferencias eclesio-
logicas y politicas entre ambos planteamientos eran insalvables. La postura
que finalmente triunfo, representada por el presidente del Comité Eclesias-
tico, veia en la conservacion de la autonomia jurisdiccional de los obispos v,

30" Archives Parlementaires, XV, Du 21 avril au 30 mai 1790, pp. 724-731.

Sl “Opinion du M. Trehillard sur le rapport du comité ecclésiastique concernant
Porganization du clergé, imprimée par ordre de I’Assemblée Nationale, 30 mai 17907, en
Collection ecclésiastique ou recuetl complete des ouvrages fait depuis Pouverture des états généraux, relativement
au clergé, a sa constitution civile, décrétée par I’Assemblée Nationale, sanctionnée par la rot, 11, Paris, Chez
Chapart, 1791, pp. 158-196.

2 Sobre este topico véase M. Cottret, “Aux origines du républicanisme janséniste : le
mythe de I’Eglisc primitive et le primitivisme des lumieres”, in Revue d’Histoire Moderne et Con-
temporaine, XXXI, 1984, pp. 99-115.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION DE... 169

en general, de la Iglesia en Francia una pretensién de mantener en el nuevo
orden de cosas las diferencias del Antiguo Régimen que la Revolucion habia
superado. La regeneracién, término magico en el contexto revolucionario,
exigia garantizar la unidad de la nacién y la Constitucion Civil era el instru-
mento para su logro. Con la reforma propuesta se perseguia eliminar cual-
quier privilegio o distincién de manera que entre los franceses solo existiera
“un corazo6n, un alma, una voluntad; la voluntad de establecer la felicidad
publica sobre fundamentos inquebrantables”.”® De aqui la negativa a con-
vocar un concilio nacional, pues romperia la unidad interna de la naciéon
reconociendo la existencia de un cuerpo distinto. Una nacion asi entendida
solo podia coexistir con una Iglesia celestial, ajena a cualquier dimension
estrictamente institucional.

La impresion de extrafeza o “ajenidad” que lo relatado en las actas de
las sesiones de la Asamblea Nacional puede causar en el lector actual, tanto
por el objeto de la discusion, como por el tipo de argumentos empleados,
es una sehal inequivoca de la necesidad de ser cauto a la hora de establecer
conexiones demasiado directas entre aquel tiempo y el nuestro. El debate
sobre la CGCC se planted, como hemos visto, en términos primariamente
teologicos, aun cuando las motivaciones de la CCC fueran también politi-
cas. O mas bien habria que decir que la comprensién de lo politico, de lo
teoldgico y de las relaciones entre estos dos ambitos eran entonces bastante
diferentes. Y ello no s6lo en la Curia, sino también en la Asamblea Constitu-
yente francesa. En este marco conceptual, dificil de reconstruir a doscientos
afos de distancia, Pio VI redacto6 su Breve y también en este contexto deben
ser interpretadas sus criticas a la Declaracion de derechos. Lo que discutia
no era unicamente la extinciéon de privilegios jurisdiccionales propios del
Antiguo Régimen o, aunque el asunto fuera grave para el sostenimiento del
clero y su libertad de actuacion, la conservacion de las propiedades eclesias-
ticas. El debate alcanzaba a la raiz misma del modo de concebir la Iglesia
y la Nacion, y el papel que a partir de ahora desempenaria la religion en
este nuevo escenario. Con la CCC el Estado pasaba en cierto modo a cons-
tituirse en Iglesia, lo cual cuadraba bastante bien con la dimensién salvifica
con que la Revolucion se doto a si misma. Desde esta perspectiva, la mision
regeneradora que inspiraba a los revolucionarios mas radicales no se aleja-
ba mucho de la tentacién de autoredencion que el pasaje del Génesis citado
por Pio VI relataba. Lo que resulta cuestionable es que la raiz de esta deriva
revolucionaria se encontrase en las libertades consagradas en los articulos
10y 11 de la Declaracién de derechos. Histéricamente parece mas acerta-

33 Opinion du M. Trehillard, p. 195.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
170 RAFAEL D. GARCIA PEREZ

do pensar que su origen hay que buscarlo en otra parte: en la operaciéon de
sacralizacion o absolutizacién de la Nacioén revolucionaria, a cuyo triunfo,
todo debia subordinarse.’*

III. CONCLUSION

El contraste entre las palabras condenatorias de Pio VI de la Declaracion de
derechos de 1789 y el reconocimiento de la libertad religiosa como derecho
de la persona realizado por la Dignitatis Humanae en 1965 es patente. Sin
embargo, de una manera probablemente insuficiente, en las paginas anterio-
res hemos intentado ir mas alla de esta mera confrontacién de textos para
preguntarnos por el sentido de la “condena” de Pio VI en el contexto histo-
rico de su tiempo. Para ello, hemos partido de una realidad obvia, y es que
todo texto puede recibir lecturas diferentes, con significados también varia-
dos, en funcién de diferentes factores, entre los que ocupa un lugar principal
el contexto histérico en que es leido y la tradicién de pensamiento desde la
que opera el lector.

En el caso que nos ha ocupado, el contexto que condicion6 la lectura
papal de la Declaracién vino fuertemente marcado por legislacién eclesias-
tica aprobada por la Asamblea Nacional, que culminé con la CCC. No
en vano el primer pronunciamiento publico del Papa sobre la Declaracion
de derechos tuvo lugar en las paginas del Breve condenatorio de la CCC.
El centro del debate, tanto en Roma como en la Asamblea francesa, no lo
ocuparon los derechos de los individuos sino la soberania de la nacién y su
capacidad para redefinir en Francia la naturaleza y estructura de la Iglesia.

Las palabras de condena de Pio VI se dirigieron principalmente contra
una libertad entendida como independencia de cualquier orden moral su-
perior; como capacidad de determinacién absoluta por parte del hombre de
los propios limites morales de su actuacion. Como hemos puesto de relieve,
entre los factores que contribuyeron a esta lectura de la Declaracion ocupa
un primer lugar el contexto de lucha por la libertad de la Iglesia en que se
escribieron y la experiencia de otros intentos, como el del Sinodo de Pisto-
ya, por alterar la disciplina y naturaleza institucional de la Iglesia. Desde la
perspectiva papal, las actuaciones de la Asamblea en esta materia desarro-
llaban las doctrinas jurisdiccionalistas, jansenistas, y richeristas que habian ya

5% En este sentido resultan ilustrativas las paginas que Tocqueville dedic en el capitulo
III del Libro I de su Antiguo Régimen y la Revolucién a la cuestion de “cémo la revolucion fran-
cesa fue una revolucion politica que procedié segin el modo de las revoluciones religiosas y
por qué”.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
IGLESIA Y REVOLUCION: PIO VI ANTE LA DECLARACION DE... 171

ocupado su atencién al comienzo de su pontificado. Por tanto, solo en este
contexto mas amplio, de oposicién a que el Estado ocupase el lugar de la
Iglesia en el gobierno del culto catdlico, es posible interpretar las palabras
de Pio VL. Y este contexto no favorecid ciertamente un analisis mas sereno
y matizado de los derechos reconocidos por la Declaracion y de su compa-
tibilidad con la doctrina catélica.

En la interpretacién pontificia de la Declaraciéon influyé también la
existencia de una tradicién de colaboracién entre la Iglesia y la monarquia
que se remontaba a los siglos medievales, y que en un pais como Francia se
habia traducido en el soporte otorgado por las leyes civiles a la implanta-
cién del catolicismo en el territorio. La religién catélica habia pasado asi a
constituirse en elemento definitorio de la propia monarquia, dificultando de
hecho y de derecho cualquier politica de tolerancia religiosa. El bien coman
temporal parecia exigir la unidad religiosa, dificultando en la teoria y en la
practica un adecuado discernimiento de las diferencias entre los 6rdenes
espiritual y temporal. En este sentido, las doctrinas relativas al tratamiento
de la herejia en autores como Tomas de Aquino no facilitaron en la Edad
Moderna una concepcion positiva de la libertad en el ambito politico, fun-
dada en la dignidad de la persona y no en su disposicién subjetiva hacia la
verdad, como haria la Dignitatis Humanae dos siglos mas tarde.” Tampoco la
legislacion revolucionaria cred el ambiente propicio para distinguir ambas
esferas, ni los propios diputados franceses parece que la tuvieran muy cla-
ra, como algunos fragmentos del debate sobre la Declaracién de derechos
arriba referidos vy, sobre todo, la aprobacién de la CCC y la imposicién del
juramento pusieron de manifiesto.

Por el contrario, como hemos visto, a los ojos de Pio VI, los intentos de
alterar la disciplina eclesiastica, la introduccion de los principios de toleran-
cia religiosa y libertad de expresion, y la negacion de la condicion del cato-
licismo como religién dominante, aparecian como eslabones de una misma
cadena; la misma con la que —desde la perspectiva del Papa— se queria
aherrojar la libertad de la Iglesia en Francia y en otras naciones europeas.

35 Declaracion Dignitatis Humanae sobre la libertad religiosa, 7 de diciembre 1965, niim.
2, edicion electronica, en www.vatican.va

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas





