Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036

LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES
HISTORICOS

Alberto DE LA HERA®

SUMARIO: 1. En el XVII Centenario del Edicto de Milan. 11. El factor
religioso en el Imperio Romano. 111. El sentido critico del Cristianismo frente
a la estructura del Imperio. IV. El enfrentamiento sobre la concepcion politica
-y religiosa de la unidad del Imperio. V. Los origenes de la tolerancia y de
la libertad religiosas. V1. La comprension histérica de la Libertad religiosa.
VII. El itinerario historico de la libertad religiosa. VIIL. Libertad religiosa
'y pluralismo social como realidades huistéricas paralelas. IX. Conclusion: el
sentido homogéneo de la evolucion histérica de la libertad religiosa.

I. EN EL XVII CENTENARIO DEL EDICTO DE MILAN

En 2013 se ha cumplido el decimoséptimo centenario de la promulgacion por
los emperadores Constantino y Licinio del Edicto de Milan, al que se debe el
establecimiento de la libertad religiosa en el Imperio Romano.' Razén de ser
de este trabajo es unirse a los muchos otros que, con motivo de tal efeméride,
y con mayores méritos, han venido a conmemorar aquel momento capital de
la historia religiosa de todo el mundo.?

Menos de setenta afios mas tarde, en el 380, la constitucion Cunctos Popu-
los del emperador Teodosio sustituia la libertad constantiniana por la confe-

Universidad Complutense, Madrid.
“Nos separan XVII siglos de la promulgacion del Edicto de Milan. A la hora de men-
cionarlo, es irremediable comenzar recordando que con él, nos hallamos ante uno de los
capitulos fundamentales de nuestro devenir historico” (Sevilla Bujalance, Juan Luis, “Initium
libertatis: el Edicto de Milan, ayer y hoy”, Anuario de Derecho Eclesidstico del Estado, XXX, 2014,
p. 36).

2 Sobre las noticias historicas que poseemos acerca de la realidad, el contenido, las cir-
cunstancias y el destino del llamado Edicto de Milan, véase Alzati, Cesare “Costantino a
Milano nel 313: dimensione pubblica della religione e pluralismo delle opzioni religiose™,

ibidem, p. 24.

1

229

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
230 ALBERTO DE LA HERA

sionalidad cristiana del Imperio.’ Y, desde entonces, libertad y confesionali-
dad han supuesto los signos distintivos de las relaciones entre las confesiones
religiosas y los Estados en todo el mundo occidental; un predominio claro de
la confesionalidad ha ocupado el extenso espacio historico que llega hasta el
siglo XVIIL; y s6lo en las dos Gltimas centurias recupera su lugar la libertad,*
presente en el Imperio Romano entre el 313 y el 380, el periodo que la doctri-
na ha denominado como la svolta costantininiana.” De hecho, ese predominio de
la confesionalidad, impuesta o por la autoridad eclesiastica —es el fenémeno
que conocemos como hierocratismo—, o por la estatal —cesaropapismo—,°
supone un oscurecimiento de los fundamentos del derecho de la Iglesia,” unos
fundamentos que se desarrollaron a partir del dualismo propuesto por Jests
—*“dad al César lo que es del César...”—.? La doctrina parte efectivamen-
te de esta frase como base del dualismo cristiano” y de su desarrollo por el
papa Gelasio y una parte de la doctrina posterior,'” que constituye realmen-
te la doctrina del Cristianismo frente a las multiples desviaciones historicas
de la misma.'" Es un marco en el que, como veremos mas adelante, puede
integrarse incluso la idea de laicidad como “expresion histoérica de la sepa-

3 “Tras la libertad concedida por el Edicto de Milan, en el afio 380 —mediante la
constitucion imperial Cunctos Populos—, el Emperador Teodosio proclamé al Cristianismo
como religion oficial del Imperio” (Ciaurriz, Maria José, “Historia de las relaciones entre los
Estados y las Confesiones religiosas”, en Sudrez Pertierra, Gustavo et. al., Derecho Eclesidstico
del Estado, Valencia, Tirant Lo Blanch, 2012, p. 20).

* “La libertad con el calificativo de ‘religiosa’ se transforma en un principio primario
del Estado” (Le6n Benitez, Maria Reyes y Leal Adorna, Maria Mar, Derecho y Factor Religioso,
Madrid, Delta Publicaciones, 2008, p. 132).

5 Sobanski, Remigiusz, La Chiesa e il suo Dirilto. Realta teologica e giuridica del Diritlo Ecclesiale,
Turin, G. Giappichelli Editore, 1993, p. 82.

6 Respectivamente, predominio del poder espiritual sobre el temporal o del temporal
sobre el espiritual (véase Hera, Alberto de la y Soler, Carlos, Historia de las doctrinas sobre las
relactones entre la Iglesia y el Estado, en VV. AA., Tratado de Derecho Eclesidstico, Pamplona, Eunsa,
1994, pp. 43 y ss., 52 y ss.; Leon Benitez, Maria Reyes y Leal Adorna, Maria Mar, op. cit., pp.
6y ss.)

7 “Dopo la ‘svolta costantiniana’ il legame del Diritto ecclesiale con i suoi fondamenti
ontici si oscuro” (Sobanski, Remigiusz, op. cit., p. 82.)

8 Lucas, 20, 25.

9 Véase Ciaurriz Labiano, Marfa José, op. cit., p. 21; Ledn Benitez, Maria Reyes y Leal
Adorna, Maria Mar, op. cit., p. 4.

10" En la carta de Gelasio I al Emperador de Oriente Atanasio en el afio 494, texto que se
considera la inicial y mas importante formulacién del dualismo, la division de poderes que es
hoy doctrina comun (véase el epigrafe “La formulacién gelasiana del dualismo cristiano”, en
Hera, Alberto de la y SOLER, Carlos, op. cit., pp. 49 y ss.)

I Véase Martin, Maria del Mar, Salido, Mercedes y Vazquez Garcia-Pefiuela, José Ma-
ria, Derecho y Religion. Lecciones introductorias de Derecho eclesidstico espafiol, Granada, Comares,

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 231

racion alcanzada entre el Estado y las confesiones”,' alli donde el dualismo

se ha establecido sin dominio cesaropapista ni opresién de la libertad o de la
religién por parte del poder politico."

Fenomenos de ambos tipos pueden encontrarse enmarcados en circuns-
tancias sociales y politicas, muy diferentes entre si, a lo ancho del mundo
occidental; y a ello hay que sumar en tiempos muy recientes realidades de
distanciamiento, ignorancia y proscripcion al par que, segin lugares y cir-
cunstancias, una presencia que muchos no consideraban posible del fenéme-
no religioso en la vida social," y que, siendo ajenas al tema Constantino Teo-
dosio y a cuanto ambos representan como simbolos en la historia, quedan
fuera del ambito del presente estudio.” Un estudio que se va a limitar a se-
nalar los origenes de esta tematica, es decir, el tiempo constantiniano; a pre-
sentar en su propio marco un analisis, preferentemente juridico, del modo
en que surgieron un tema y un problema que hoy no hemos logrado todavia
superar.'® Por supuesto que la cuestion dista de resultar nueva en la bibliogra-
fia especializada; pero tal vez prestar un momento de atencion al nacimiento
pueda ayudarnos a entender mejor los posteriores avatares del desarrollo de
una problematica que ha conseguido prolongarse hasta nosotros.

2014, epigrafe “Evoluciéon del dualismo cristiano en la Antigiiedad y en la Edad Media”, pp.
15y ss.

12 Porras Ramirez, José Maria, “La libertad religiosa como principio supremo informa-
dor de la actuacion de los poderes publicos en materia religiosa”, en Porras Ramirez, José
Maria (coord.), Derecho de la Libertad religiosa, Granada, Tecnos, 2014, p. 68.

13 “La libertad religiosa presenta una doble acepcion: por una parte es susceptible de
contemplarse como el derecho fundamental de libertad religiosa del que es titular toda per-
sona humana y, por otra parte, aparece como un principio juridico. La libertad religiosa
como derecho fundamental contiene una idea o definicién de persona, mientras que como
principio, contiene una idea o definiciéon de Estado” (Gonzalez-Varas Ibanez, Alejandro,
“Principios y Fuentes del Derecho Eclesiastico”, en Jusdado Ruiz-Capillas, Miguel Angel,
Derecho Eclesidstico del Estado, Madrid, Colex, 2011, p. 51.)

14 “T] “fattore religioso’ continua ad assumere sempre pitt importanza sulla scena politica,
culturale e sociale del mondo contemporaneo™ (Silvio Ferrari, “Il vino nuovo e I'oltre vec-
chio. Tolleranza, Diritto e religione nell’Europa contemporanea”, Anuario de Derecho Eclesuds-
tico del Estado, X1, 1995, p. 101.)

15 “In Europa il superamento di tale confessionalizzazione si ¢ tradotto nella margina-
zione della dimensione religiosa dalla vita politica e sociale” (Alzati, Cesare, op. cit., p. 22.)
Se trata de una afirmacién coherente con la contenida en la nota precedente, ya que la
marginacion de la religion, considerada irreversible por no pocos autores, se ha demostrado
abierta a renacimientos locales y atn generales de las presencias sociales de los hechos reli-
giosos, asi como a la necesidad de una creciente atencioén politica a las exigencias del factor
social representado por las religiones en el mundo de hoy.

16 Véase el epigrafe “Nuevas tendencias: el cooperacionismo no confesional”, en Mante-
c6n Sancho, Joaquin, EI Derecho fundamental de libertad religiosa, Pamplona, Eunsa, 1996, p. 75.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
232 ALBERTO DE LA HERA

II. EL FACTOR RELIGIOSO EN EL IMPERIO ROMANO

El Imperio Romano no era un sistema politico religiosamente excluyente y
totalitario, como en cambio lo habian sido los imperios antiguos,'” e incluso
el propio pueblo de Israel. Este poseia una conviccién religiosa ligada a un
destino historico, lo que no sucedia con otros pueblos; pero la union entre la
religion y el pueblo de Israel fue una constante que se mantuvo incluso cuan-
do tuvo lugar la diaspora y los judios se vieron vencidos y dispersados.'® Antes
de Jesus y antes de Octavio Augusto —dos personajes historicos singularmen-
te contemporaneos— los viejos imperios habian confundido y mezclado de
modo absoluto las esferas religiosa y politica; las religiones resultaban ser na-
cionales y raciales; el faraén o el rey de Persia resultaban ser personalidades
divinizadas a los efectos de dar a su poder fortaleza y prestigio, y, por poner
un ejemplo, no cabia normalmente la hipotesis de que un egipcio abandona-
se su religion para aceptar otra, ni tampoco lo contrario.'” Y asi, al margen
de episodios circunstanciales de idolatria mas pintorescos que efectivos, y por
sefialar un caso significativo, ni los israelitas prisioneros en Egipto o Persia
adoptaban la religién alli dominante, ni se sentian llamados a un proselitismo
para incorporar a otros pueblos a la religién judia. Cada pueblo y cada raza
poseian su fe, y por lo normal tendian a mostrarse exclusivistas frente a toda
contaminacion o admision de otros credos.”’

El Imperio Romano, sin dejar de pertenecer al modelo propio de los
Imperios de la Edad Antigua, se mostré mucho mas abierto de lo que hasta
entonces habia sido el modelo comtn en relacién con la dimensién politica
del factor religioso. Ciertamente que en el ambito romano existia una re-
ligién, la grecolatina, nacida en Grecia e importada en Roma con apenas
otros cambios que los de los nombres propios de los Dioses, Zeus-Jupiter,
Afrodita-Venus, Hera-Juno o Hermes-Mercurio;*' amén de que en sus ini-
cios la religion romana “se enriquecid y desarroll6 bajo la influencia de
aportaciones italicas, etruscas y posteriormente [como hemos indicado]

17 “En las sociedades de la antigiiedad, la religién no se planteaba como una opcién
que comprometiera vitalmente y que pudiera realizarse en libertad, sino que se imponia
naturalmente, y se aceptaba, como algo propio de la respectiva comunidad politico-social”
(Mantecon Sancho, Joaquin, op. cit., p. 24).

18 Ibidem, p. 33.

19 Véase Poupard, Paul, voz: Egipto (religién), en Diccionario de las religiones, Barcelona, Her-
der, 1997, p. 516.

20 Véase el epigrafe “Religion y politica en el mundo precristiano”, en Hera, Alberto de
la y Soler, Carlos op. cit., pp. 37 y ss.

21 Véase Sevilla Bujalance, Juan Luis, op. cit., p. 39.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 233

helénicas”.? Pero el Imperio no impuso este credo a los pueblos que fueron
siendo conquistados a lo largo del tiempo; las diversas religiones de los te-
rritorios incorporados al mismo no solamente se mantuvieron entre quienes
las profesaban, sino que en la misma Roma se encontraban templos de las
mas diversas divinidades, sin que la idea de exclusion, o de persecucion re-
ligiosa, tuviese apenas cabida en la concepcién romana de la soberania: “en
este sentido, el Imperio Romano supuso el final de la teocracia antigua”.?
Puede decirse que “el Imperio era capaz de aceptar la apariciéon de nuevos
dioses o la implantacion de nuevos cultos, como habia probado durante si-
glos la generosa y constante ampliacion del Pante6n romano y la expansion,
ordinariamente tolerada, de las religiones de misterios”.*

(Gomo, entonces, explicar la persecucion contra el Cristianismo, que
fue a alcanzar su maximo rigor con Diocleciano, un emperador de alto ni-
vel intelectual y politico, muy lejano de figuras tan poco presentables como
pudo ser Neron, siendo asi —para mayor novedad— que apenas faltaban ya
entonces quince anos para el establecimiento de la libertad constantiniana?

La divinidad de los Césares romanos era diferente de la atribuida por
los pueblos precristianos a sus emperadores: “Roma tenia una organizaciéon
monista del culto religioso, que habia integrado entre sus dioses tradiciona-
les a las divinidades de los pueblos conquistados; de este modo, se ligaban
religiosamente al Imperio, el cual respetaba sus cultos antiguos y les impo-
nia junto a ellos la adoracion del emperador”.” Realmente se trataba de
una divinizacion de la figura imperial, no de las personas que ocupaban en
cada momento el trono; el culto al emperador “distaba de poseer un autén-
tico sentido espiritual, y se orientaba mas bien a constituir una mezcla de la
teocracia propia de la Edad Antigua con la necesidad de apoyar la unidad
del Imperio en una sacralizacién del poder”;*® en un imperio tan extenso,
abarcando tierras y pueblos tan diferentes y tan distantes unos de otros, se
hacia necesario rodear a la figura imperial de un halo de prestigio por enci-

ma de toda consideracion meramente politica o militar. En ese sentido se le

22 Poupard, Paul, voz: Romana (religién), en op. cit., p. 1543.

23 Cidurriz, Maria José, op. cit., p. 19.

> Fontan, Antonio, Humanismo romano, Barcelona, 1974, p. 155, citado por Navarro-
Valls, Rafael y Palomino, Rafael, Estado y Religion. Textos para una reflexién critica, Barcelona,
Ariel, 2003, p. 30.

%5 Lombardia, Pedro y Fornés, Juan, “El Derecho Eclesidstico”, en Ferrer, Javier (coord.),
Derecho Eclesidstico del Estado Espafiol, Pamplona, Eunsa, 2007, p. 32.

26 Ci4urriz, Maria José, “Derecho y Minorias. Delimitacién conceptual”, en Suarez Per-

tierra, Gustavo et. al., Derecho y Minorias, Madrid, Universidad Nacional de Educacién a Dis-
tancia, 2014, p. 25.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
234 ALBERTO DE LA HERA

rendia un culto —la famosa ofrenda de incienso a las estatuas del Gésar—
que ni suponia que el emperador de turno fuese un Dios encarnado ni un
hombre convertido en Dios; tanto mas que fueron muchos los emperadores
absolutamente pasajeros, indignos, controvertidos o que de hecho pasaron
desconocidos para la mayor parte de las tierras romanizadas. En éstas el
poder romano poseia una dimensién politico religiosa en la que el Estado
imponia un tipo de culto puablico sin dejar de respetar la vida religiosa pri-
vada, “una cuestién que consideraba que pertenecia a la esfera personal”.?’
Pero los cristianos no aceptaron ni atin aquella forma de culto devaluado, y
esto les convirti6 en una secta critica frente a la propia estructura imperial,
frente a la propia forma politica que mantenia la cohesion del Imperio en
torno a una figura cuasi mitica cuya dignidad ponian en discusién. De ahi
arrancan las persecuciones.?

III. EL SENTIDO CRITICO DEL CRISTIANISMO FRENTE
A LA ESTRUCTURA DEL IMPERIO

Cierto que las mismas se debieron en alguna ocasion a anécdotas como la
del incendio de Roma por Nerén, o a la leyenda popular de que comian
carne humana —un reflejo a nivel popular de la eucaristia— o practicaban
otras aberraciones.” Ni el capricho de algunos emperadores lejanos del papel
historico que Augusto asigné al cargo, ni la ignorancia popular sobre la vida
espiritual de una secfa misteriosa o desconocida, justificarian el nimero y la
intensidad de las persecuciones. Ni éstas procedieron siempre del celo o la
determinacion de los césares, pues en muchos casos nacieron de decisiones
aisladas de gobernantes regionales al margen de una concreta decisiéon cen-
tral. Y, por supuesto, la Iglesia naciente sufrié y acept6 la persecucion pero
nunca la busco; la idea de los cristianos aceptando voluntaria y heroicamente
el martirio no debe dar lugar a la imagen erronea de una Iglesia que buscase
la sangre y el tormento.”

27 Sevilla Bujalance, Juan Luis, op. cit., p. 39.

28 “Esta formula politico religiosa estaba necesariamente llamada a entrar en colision
con cualquier religion monoteista. De ahi que, paraddjicamente, los cristianos fueran con-
siderados bien pronto ateos, en cuanto que rechazaban los cultos tradicionales” (Lombardia,
Pedro y Fornés, Juan, op. cit., p. 32.)

29 “La primera persecucién bajo Nerén, pudo ser el resultado de hechos anecdéticos,
como la bisqueda de ‘culpables’ del incendio de Roma, y otras leyendas o suposiciones”
(Ciaurriz, Maria José, Historia de las relaciones. ..., cit., p. 19.)

30 Véase Boni, Geraldina, La canonizzazione dei santi combattenti nella storia della Chiesa, Ciu-
dad del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2012, passim.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 235

Que el cristianismo naciente entr6 pronto en conflictos con el Impe-
rio es un hecho sobradamente conocido: “El monismo politico-religioso
de Roma choca con las creencias cristianas. La necesidad experimentada
por el mundo romano de fortificar sus instituciones y sus bases tradiciona-
les propicia una crisis de entendimiento que llega hasta la persecucion del
cristianismo”.*!

Incluso con anterioridad a Nerén, los historiadores han sefialado tanto
la actitud hacia los fenémenos religiosos por parte de Tiberio™ como de-
terminadas medidas tomadas por Claudio, indicadoras estas tltimas de la
temprana fecha en que la nueva religién comenzo a verse perseguida por los
poderes ptblicos.* De hecho, las medidas tomadas por Claudio en torno al
tema religioso no llegan a distinguir entre judios y cristianos, y mas bien son
fruto de las dificultades que el pueblo judio no dejaba de plantear en el seno
del Imperio,** tanto que se llegd asimismo a la expulsion de los judios de
Roma en los anos 49-50;% la confusion era totalmente logica en fechas tan
tempranas, y el propio Suetonio ya afirmaba, a principios del siglo segundo,
que el origen de los disturbios causados por los judios se debian a instigacion
de un cierto Cresto.™

Si se quiere prescindir de persecuciones ocasionales o menos razona-
das, ha de sefalarse el episodio mas significativo —o de mayor valor e inte-
rés— de la oposicion entre Cristianismo e Imperio: la consulta de Plinio el
Joven, gobernador de Bitinia, y la respuesta que dio a la misma el empera-
dor Trajano, en los afos 111-113; unos textos considerados, junto con los
decretos posteriores de Diocleciano,” como “los mas interesantes documen-
tos en que se plasma la actitud del Imperio Romano frente a una minoria
religiosa”.® Existian en efecto en todo el Imperio unas normas genéricas

31 Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, op. cit., p. 30.

32 Los bidgrafos de Tiberio han sefialado su falta de sintonia con los fenémenos religio-
sos, asi como la expulsiéon de los judios que llevéd a cabo, todo lo cual, si bien resulta muy
temprano atn, puede apuntarse ya como un preludio de los acontecimientos futuros (véase
Maranoén, Gregorio, Tiberio, Madrid, Espasa Calpe, 1991, p. 224.)

33 Ehrhard, Albert, La Iglesia primitiva, t. 1 de la Historia de la Iglesia de Ehrhard, Albert y
NEUSS, Wilhelm, Madrid, Ediciones Rialp, 1962, pp. 151 y ss.

34 Claudio (41-54) escribi6 en lo principios de su reinado una carta a Alejandria en la
que consideraba a los judios como propagadores de una “enfermedad contagiosa”, expre-
sion que hay que tomar por supuesto en su sentido politico, ya que es sabido que el pueblo
israelita fue siempre un subdito incomodo del Imperio (Ehrhard, Albert, op. cit., p. 151.)

35 Hechos de los Apostoles, 18, 2.

36 Ehrhard, Albert, op. cit., p. 152.

37 De los que nos ocuparemos més adelante.

38 Ci4urriz, Maria José, Derecho y Minorias..., cit., p. 25.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
236 ALBERTO DE LA HERA

de prohibicion del Cristianismo,* en cuanto se consideraba a los cristianos
como contrarios al reconocimiento de la dignidad imperial. Su aplicacion
es ocasional, circunstancial y geograficamente dispersa; incluso la intensi-
dad del castigo solia ser consecuencia del estilo personal de cada uno de los
gobernantes que debian aplicarlas. Y, en este contexto, Plinio hace saber a
Trajano que en su provincia los cristianos son numerosos, y pide instruccio-
nes sobre el modo de proceder al respecto.*

Ya la consulta misma es significativa por lo que hace al hecho del grado
de expansion de la nueva fe, y a su situacion en los territorios del Imperio.
La persecucion judicial contra los cristianos en la provincia que gobierna
Plinio era habitual, y ¢l mismo interrog6 y castig6 a quienes confesaban
serlo. Pero la actitud de los creyentes, la confusion que en torno a su culpa-
bilidad y a la naturaleza de sus delitos se creaba, y la propia percepcion del
gobernador de que estaba solamente ante supersticiones cuya peligrosidad
no le parecia suficiente para efectuar condenas o represiones, movié a Plinio
a buscar criterios seguros de conducta, y ésta fue la causa de su escrito al
Emperador. Y la respuesta de Trajano indica que el hecho de ser cristiano
es motivo suficiente para el castigo,*' pero no hay que perseguirlos si, man-
teniéndose en la esfera privada, no causan problemas putblicos:

En la medida de lo posible —responde el Emperador—, deja en paz a los
cristianos. Su religion es ilicita, pero no son malos ciudadanos. Si sus vecinos
los denuncian por ser cristianos, debes ponerlos a prueba y proponerles que
ofrezcan un sacrificio ante la estatua del emperador. Silo hacen, déjalos en
libertad. Si se niega, castigalos con la muerte. No tomes en consideracion las
denuncias an6énimas.*

Con diferentes avatares se proyecta en los dos siglos, segundo y tercero,
la represion del Cristianismo, que atraviesa periodos de diferentes intensi-
dades y planteamientos.” Bajo Adriano, inmediato sucesor de Trajano, se

39 Podria hablarse de la idea de “castigarles si crean alborotos ptblicos, dejarles tranqui-
los sino”, lo que pudiera ser una forma simplificada de comprension de la normativa general
a través de las disposiciones de Trajano comunicadas a Plinio (Cidurriz, Maria José, Historia
de las relaciones. .., ct., p. 19.)

40 Ve¢ase Ehrhard, Albert, op. cit., p. 157.

1 “El mero hecho de ser cristiano basta para la persecucién por parte del Estado” (Baus,
Karl, De la Iglesia primitiva a los comienzos de la Gran Iglesia, en Jedin, Hubert, Manual de Historia
de la Iglesia, t. 1, Barcelona, Herder, 1966, p. 216.)

*2 En Gonzélez del Valle, José Maria, Derecho Eclesidstico Espafiol, Cizur Menor, Thomson-
Civitas-Aranzadi, 2005, p. 28.

# Véase Boni, Geraldina, op. cit., pp. 49y ss.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 237

establece un régimen formal de control, en el que los cristianos no han de ser
castigados por el mero hecho de serlo, sino en tanto en cuanto violen las leyes
romanas, se les siga el correspondiente proceso criminal, y se adapten las pe-
nas al tipo de delitos comprobados.** Y en la idea de que no se castigue a los
cristianos tan solo por su condicién de tales insistira sucesivamente Antonino
Pio, si bien se mantiene siempre la desconfianza hacia las secfas, una linea
mas marcada luego bajo Marco Aurelio, y si bien en los decretos de éste re-
lativos a tal tema no se menciona de modo expreso al Cristianismo, si que se
dieron persecuciones de cierta importancia en diversos lugares del Imperio.*
Y este modelo persever6 bajo Commodo, ya en los finales del siglo 11, aun-
que su figura resulte mucho menos notable que la de sus cuatro predecesores.

La historia nos senala para el siglo III lo que se ha denominado consi-
derado como una persecucion religiosa asistematica,* durante la cual “el
cristianismo no puede tener una posicion juridica de libertad”.*” Es a prin-
cipios de ese siglo cuando el Imperio toma conciencia de que el crecimien-
to del Cristianismo no es ya un fenémeno religioso mas, como el de otras
varias sectas dispersas por los territorios imperiales. Las sectas, en coherencia
con su origen racial, cultural y nacional al que hicimos alusiéon mas arriba,
no solian ser proselitistas, cualidad, esta Gltima, que resultaba esencial en
el Cristianismo y que explica, entre otros factores, su imparable desarrollo.
Lo que llevé a la prohibicién, establecida en el 202 por Septimio Severo, de
hacerse judio o cristiano;* la doble direccién de la norma se explica ante la
gran dificultad que todavia experimentaba el mundo pagano de distinguir
entre esos dos credos, y por el caracter de ambos, antitético entre ellos, pero
no menos llamados el uno que el otro, aunque desde diferentes perspecti-
vas, a una vocacion universal. Es cierto que el propio Septimio Severo fue
un hombre justo y no impulsor de persecuciones, pero bajo su legislacion
se produjeron éstas en diferentes zonas, dindose lugar a una nueva época
de martirios.* El asistematismo sefialado de las persecuciones del siglo III

# Véase Baus, Karl, op. cit., p. 217.

5 “El Pastor de Hermas, al hablar de cristianos que permanecieron firmes o que cayeron
en la persecucion, supone igualmente procesos contra éstos bajo el emperador Pio” ({bidem,
p. 218))

# Ehrhard, Albert, op. cit., p. 171.

#7 Gonzalez del Valle, J. M., op. cit., p. 28.

8 Incluso “En el 202, publica Severo un edicto prohibiendo el proselitismo de los cristia-
nos” (Daniélou, Jean, “Desde los origenes al Concilio de Nicea”, en Rogier, L. J., Aubert, R.
M. y Knowles, D. (dirs.), Nueva Historia de la Iglesia, t. I, Madrid, Ediciones Cristiandad, 1964,
p. 179).

49 Véase Ehrhard, Albert, op. cit., pp. 171 y 172.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
238 ALBERTO DE LA HERA

atraviesa un tiempo de relativa paz en el resto de la primera mitad de aque-
lla centuria® y, en contraste, un recrudecimiento persecutorio en la segunda
mitad. En efecto, fue con el Emperador Decio (249-251) cuando “subié al
trono imperial de Roma un hombre que se propuso como fin la restauracion
del ideal religioso del estado romano”, y que comprendio la oposicion entre
el mismo vy el Cristianismo, por lo que decreté una persecucién sistematica
calculada y puesta en practica en orden a “una accion general contra los
cristianos”.”" El objetivo no es la renuncia a la fe cristiana, que vuelve a ser
un tema mal conocido y envuelto en las leyendas mas menos intensivas so-
bre los fenomenos de las sectas, sino la aceptacion por todos los ciudadanos
del Imperio de la religion oficial de éste; y tampoco en cuanto hace a las
creencias sino a las practicas, los ofrecimientos de honores a los dioses y a
la figura imperial. “El afio 250, para reforzar la unidad romana en torno a
la religion, el emperador ordena que todos los ciudadanos participen en un
sacrificio general”.”?

Y tampoco el ya desarrollado Cristianismo del siglo III es el propio de
las catacumbas del siglo I; la convivencia entre religiones se ha apaciguado;
el concepto de ciudadania ha cobrado fuerza; la posibilidad de realizacién
de ofrendas en el marco oficial ha ganado aceptacion en la medida en que
se han vivido centurias de relativa paz. La persecucion fue cruenta; a la
vez, el nimero de “apostatas” se incremento, utilizando la expresion desde
el angulo de la plena ortodoxia que también muchos creyentes mantuvie-
ron. Muchos cristianos fueron débiles y participaron en el sacrificio; otros
se procuran un certificado falso de haber participado; otros sufrieron tor-
tura, como singularmente fue el caso de Origenes;* otros huyeron; otros
sufrieron el martirio, entre ellos el propio Papa Fabian,”* muerto probable-
mente en prision como consecuencia de los brutales tormentos a que fue
sometido.” Las persecuciones no chocaban atn contra un pueblo cristiano
con pretensiones de dominio politico —éste serda un momento posterior de
la historia—, puesto que mas bien el Cristianismo anhelaba entonces la

0 Hubo entonces un periodo que se ha calificado como “un tiempo excepcional de paz
y prosperidad para la Iglesia, pues Giordano IIT y Felipe el Arabe (244-249) se mostraron
incluso favorables a la comunidad cristiana” (Sudrez, Luis, “Los Papas de la Edad Antigua y
Medieval”, en Paredes, Javier (dir.), Diccionario de los Papas y Concilios, Barcelona, Ariel, 1998,
p- 22.)

51 Ehrhard, Albert, op. cit., p. 178.
2 Daniélou, Jean, op. cit., p. 242.
3 Véase Ehrhard, Albert, op. cit., p. 172.
* Baus, Karl, op. cit., pp. 332 y 333.
5 Véase Kelly, J. N. D., The Oxford Dictionary of Popes, Oxford University Press, Guerney
1986, p. 17.

[SR SIS

'

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 239

paz adquisible mediante la tolerancia.”® Pero pronto empiezan los Césares
a darse cuenta de que para frenar al Cristianismo, introducido ya en muy
amplias esferas sociales y atin oficiales, serd justamente mas util determinar
la clase dirigente de aquel y dirigir contra la misma la persecucion; debilitar
a la religion suprimiendo a su lideres, via de mayor eficacia que el castigo
a cristianos de a pie, sin relevancia social ni influencia cultural o politica.

IV. EL ENFRENTAMIENTO SOBRE LA CONCEPCION POLITICA
Y RELIGIOSA DE LA UNIDAD DEL IMPERIO

Esta nueva forma de persecucién —iniciada bajo Valeriano’” al comenzar la
segunda mitad del siglo, y que nos muestra un Cristianismo mas seguro de
su papel social y de su lugar en el Imperio, anuncio de su ya no muy lejana
victoria—"* dej6 luego y de momento paso a una nueva época de paz;’ y
cobrara seguidamente toda su fuerza en la Gltima gran persecucion, puesta
en marcha por el Emperador Diocleciano (284-305) en los inicios del siglo
IV Es cierto que durante los casi primeros veinte afios de su reinado aquel
gran monarca —uno de los mas brillantes de toda la historia de Roma— no
alterd las condiciones de paz que habian precedido a su subida al trono. Y es
también cierto que era un hombre de notable adhesiéon personal a la religién
clasica romana, venerador de los dioses y convencido de la conveniencia de
la unidad cultural y religiosa del Imperio. Pero cuando se ha atribuido a es-

% “During the early days of the Church Christians generally favored religious toleration,
if only because they were so often the victims of persecution” (Tierney, Brian Religious Rights:
An Historical Perspective, en Witte, John Jr., y Van Der Vyver, Johan D., Religious Human Rights
in Global Perspectives, Martinus Nijhofl' Publishers, De Hague 1996, p. 20.)

57 En sus primeros afios en el trono, Valeriano (253-260) se muestra sumamente benevo-
lente con el Cristianismo: “Ningun predecesor de Valeriano habia mostrado sentimientos de
tanta benevolencia y amistad para con los cristianos; su casa habia sido algo asi como una
iglesia de Dios. Mas al cuarto ano de gobierno del emperador se operd un giro sorprendente
y se desencadend una persecucion breve, pero extraordinariamente dura y sangrienta, que,
como la décica, pudo haberse convertido en grave amenaza para la Iglesia, pues se fundaba,
como aquélla, en un plan bien meditado” (Baus, Karl op. cit., p. 337.)

98 “Los cristianos resistieron ahora la persecucién mucho mejor que en tiempo de Decio:
apenas hubo lapsi y si, en cambio, muchos martires” (Orlandis, José, La Iglesia Antigua y Medie-
val, Madrid, Ediciones Palabra, 1974, p. 39.)

9 “Se abrié [con Galieno, hijo y sucesor de Valeriano, tras la muerte de éste en el 259]
un nuevo periodo de tolerancia que duré mas de cuarenta anos y que fue muy beneficioso
para la ulterior expansion del Cristianismo” (Orlandis, José, op. cit., pp. 39 y 40.)

60 La bibliografia sobre Diocleciano es una de las mas extensas sobre cualquier empe-
rador romano. Citaremos una pequena parte de la misma cuando el texto nos lo exija, sin
pretender abarcar la enorme riqueza de los estudios que le han sido dedicados.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
240 ALBERTO DE LA HERA

tas creencias personales su persecucion del Cristianismo, se deja de tener en
cuenta que no procedié a poner ésta en marcha sino en el afto 303, en la cta-
pa final de su reinado. Ello aconseja adherirnos a la idea de que sus razones
prevalentes fueron otras.

Diocleciano fue, entre los sucesivos césares, el que comprendié mejor la
imposibilidad de que una sola persona continuase gobernando aquel inmen-
so y complejisimo imperio,’’ muy dificilmente abarcable ya desde el unico
centro de poder que radicaba en la capital romana.*? De ahi naci6é primero
la diarquia (286-293) —Dioceleciano y Maximiano, emperadores— y luego
la tetrarquia, mediante la que Diocleciano confia ya el gobierno a cuatro
personas, los dos emperadores citados y dos césares (Constancio Cloro™ y
Galerio), que —sin perderse la jerarquizacion entre todos ellos— se dis-
tribuyesen las tareas propias del poder e incluso ocupasen cuatro centros
distintos desde los que ejercer un gobierno mas cercano a las tan alejadas
provincias y fronteras.’* Y, dejando ahora de lado el temprano éxito y el, a
la larga, fracaso de esta politica,” estimo que puede verse detras de la mis-
ma la necesidad extrema en que Diocleciano se encontraba de robustecer el
prestigio a nivel general de la figura del emperador. Enemigos desde la pri-
mera hora de esa forma de culto politico a la majestad imperial, los cristia-
nos resultaban ser, para Diocleciano, una fuerza opuesta a su planes, en los
cuales tocaba un notable papel precisamente a la digamos “divinizacion”
del poder, hasta el extremo de que los dos Emperadores llegaron a asumir
nombres divinos.”® Solamente alcanzando una escala de méaximo respeto o
veneracion a los emperadores cabia en la mentalidad de Diocleciano, o en
su modo de concebir el Imperio, la obtencién de una seguridad a favor de
los tetrarcas y de la consolidaciéon de una organizacion politica que se ve-
nia amenazada por la descomposicion social que un siglo y medio después
acabaria con el Imperio Romano de Occidente; un hecho que a la larga

61 “Era evidente que el Imperio necesitaba una reforma. Resultaba imposible para un
solo hombre ocuparse eficazmente del gobierno de tan vasto territorio” (Pericot, Luis y Ba-
llester, Rafael, Historia de Roma, Barcelona, Montaner y Simén, 1970, p. 340.)

62 Légicamente, la idea no era totalmente nueva, y la necesidad de ese procedimiento de
direccion del Imperio habia sido ya formulada en algunos momentos precedentes: Valeriano
habia ya planificado una primera divisiéon del poder territorial en el afio 256.

63 Es el padre de Constantino.

64 Véase el epigrafe “Reinado de Diocleciano. La tetrarquia”, en Pericot, Luis y Ballester,
Rafael, op. cit., pp. 340-342.

65 “Este régimen contaba demasiado con la honradez y la renuncia al individualismo de
sus componentes” (tbudem, p. 342.)

66 “Los dos augustos (Diocleciano y Maximiano) se titulaban, respectivamente, Japiter y
Hércules” (ibidem, p. 350.)

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 241

—aunque recordarlo aqui desborde el contenido de estas paginas— habia
de obligar a los Emperadores romanos de Oriente a acumular el poder reli-
gioso que el Papado les discutia.®’

Irente a tal vuelta a la primera linea de la “divinizacién” del poder
politico, es cierto que los cristianos aparecerian como los mas notables ene-
migos del sistema, que elegian libremente y a sabiendas del peligro una
opcion religiosa contraria a la politica imperial.®® Una religion ya notoria-
mente extendida, que permeabilizaba a muy buena parte de la sociedad
romana lo mismo en el centro que en las provincias —como no tardaria en
comprobarse a partir del afo 313—, y que suponia la mas clara oposicion
a ese aspecto de los planes imperiales —a tenor de los cuales el emperador
“Intentaba coronar su obra politica renovando la religion pagana y sobre
todo el culto al césar”—,% habia de resultar de modo necesario para Dio-
cleciano el obstaculo mas importante a eliminar.”’ Lo que por supuesto se
envolvié en otras varias motivaciones juridicas y religiosas, al ser lo anterior
un razonamiento politico por encima de una argumentacion juridica. Es
claro que se utiliz6 el argumento de la supersticion, y el primer Edicto de
persecucion se dictd en una festividad religiosa que subrayaba la voluntad
de concluir con la vida de la secta cristiana. Y la voluntad politica se eviden-
ci6 en que la persecucion no se dirigi6 contra el pueblo cristiano sencillo, sin
relieve social, destruir al cual resultaba mucho mas prolijo y complicado y
no garantizaba la desaparicion del nuevo credo, el cual estaba organizado y
resultaba socialmente una realidad colectiva,’' contra cuyas estructuras era
necesario actuar. Por ello se dispuso un asalto en regla a las bases esenciales:
destruccion de templos y edificios, asi como de bibliotecas y libros sagrados,
eliminacion de los dirigentes;” todo cuanto supusiera dejar a los fieles priva-

67 Véase el epigrafe “La Iglesia griega hasta el Cisma de Oriente”, en Orlandis, José, op.
cit., pp. 249 y ss.

68 “To become a Christian or to persist in the religion was a matter of free personal
choice, often involving considerable self-sacrifice” (Tierney, Brian op. cit., p. 22.)

69 Pericot, Luis y Ballester, Rafael, op. cit., p. 347.

70 “Diocleciano considera que para recobrar la grandeza perdida es preciso revitalizar la
religion oficial romana y luchar contra todo culto que se oponga a sus principios o incumpla
sus prescripciones” (Fernandez De Bujan, Federico, “Romanizaciéon y Cristianizacién”, en
Escudero, José Antonio (dir.), La Iglesia en la Historia de Espaiia, Madrid, Fundaciéon Rafael del
Pino, Marcial Pons, 2014, p. 115.)

71 “Ni desde el punto de vista de la sociologia, ni desde el punto de vista religioso cabe
hablar de una religion unipersonal. La religiéon se manifiesta necesariamente como una rea-
lidad social” (Mantecon Sancho, Joaquin, op. cit., p. 24.)

72 Las comunidades cristianas de aquel momento “presentano un nucleo dirigente, sep-
pure operante collegialmente all’interno di una équipe specializzata” (Zanchini Di Castiglion-
chio, Francesco, Chiesa e Potere, Turin, Giappichelli Editore, 1992, p. 3.)

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
242 ALBERTO DE LA HERA

dos de sus bases y de sus apoyos,” todo cuanto supusiera privarles del ejer-
cicio de su unidad asociativa al servicio de unos fines que se consideraban
contrarios a los del Estado.”* Logicamente, la intensidad de la persecucion
no llegé a alcanzar un igual grado en todos los lugares del imperio, pero en
todo caso puede calificarsela, como es frecuente en la bibliografia, como “la
gran persecucion de Diocleciano”,” “la gran persecucién anticristiana”.’”®

Parece que se dieron hechos un tanto anecdéticos, habida cuenta de su
poca frecuencia, tales como algunos incendios en edificios oficiales que pue-
de sospecharse que fuesen provocados para dar pie a la condena y el martirio
de los presuntos culpables, y otras situaciones que de hecho condujeron a una
persecucion tan intensa como cruel. Se imputaron también a los cristianos
algunos levantamientos en zonas del Asia Menor y Siria, que prestaron base
a represiones violentas y crueles. Se encarcel6 especialmente a los clérigos, se
premi6 con libertad y proteccién a los que aceptaron realizar sacrificios a los
dioses y se martiriz6 con extrema dureza a los que no quisieron hacerlo. Se
sucedieron las disposiciones persecutorias y se pudo esperar que conducirian
a la total desaparicion del Cristianismo en unos pocos anos.”’

73 La persecuciéon de Diocleciano, “con su caracter sistemdtico y su amplitud, presenta
una innegable aparatosidad teatral: en menos de un afio (23 de febrero de 303 — enero/fe-
brero de 304) cuatro edictos sucesivos precisan su severidad. El primero se referia esencial-
mente a la prohibiciéon del culto: confiscaciéon de los libros y vasos sagrados, destrucciéon
de las iglesias. Pero los cristianos son ya excluidos de las funciones ptblicas y sometidos a
ciertas limitaciones juridicas. Sin embargo, el emperador se vio pronto impulsado a actuar
mas directamente contra las personas: el segundo edicto ordena el arresto de los ‘jefes de
las iglesias’ (se referia a todos los miembros del clero, incluidos los clérigos inferiores), me-
dida provisoria que condujo naturalmente al tercer edicto: liberacién de los encarcelados
si consentian en hacer libaciones y sacrificios. Este era el ‘test’ desde Trajano, utilizado
para detectar a los cristianos y detectar a los apostatas. Las resistencias encontradas ex-
plican el cuarto edicto: como en tiempos de Decio, todos los habitantes del Imperio son
obligados a sacrificar a los dioses bajo la amenaza de los mas duros tormentos, de la muer-
te, a menudo cruel, o de la deportacién a las minas, lo cual no resultaba més benigno que
los campos de exterminio imaginados por la barbarie de nuestra propia época” (Daniélou,
Jean, op. cit., p. 271.)

7+ “Ha de destacarse la importancia del derecho de asociacién para el ejercicio de la
libertad religiosa” (Marti, José Maria, Derecho comiin de reunién y asociacién y fendmeno religioso,
en Hera, Alberto de la, Motilla, Agustin y Palomino Rafael (coords.), £l ¢gercicio de la libertad
religiosa en Espaiia. Cuestiones disputadas, Madrid, Ministerio de Justicia, 2003, p. 17.)

75 Véase el epigrafe “La gran persecucion de Diocleciano”, en Orlandis, José, op. cit., p. 41.

76 Pericot, Luis y Ballester, Rafael, op. cit., p. 347.

7 Se operd lo que la doctrina actual ha calificado como un régimen de “violencia lici-
ta” (Garcia Hervas, Dolores, “Del poder juridico al deber socialmente exigible: hacia una
concepcidn cristiana del Derecho”, en VV. AA., Tus in vita et in missione Ecclesiae. Acta Symposui
Internationalis Iuris Canonici, Ciudad del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 1994, p. 120.)

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 243

Dejando de lado la cuestion de la proteccion divina y de las promesas de
Cristo a su Iglesia —y siendo obvio que Diocleciano afront6 con decision y
en buena parte con acierto una profunda renovaciéon de las estructuras po-
liticas y juridicas del Imperio—,”® cientificamente puede decirse que tal vez
su persecucion contra el Cristianismo hubiese podido tener éxito de haberse
llevado a cabo muchos anos antes. Pero a comienzos del siglo IV era ya muy
tarde; la extension de la nueva fe habia cobrado proporciones inmensas, y
en la propia Casa imperial eran ya muy numerosos los creyentes, como se
evidenci6 cuando subi6 al trono Constantino, hijo de Santa Elena, y cuyos
descendientes y sucesores fueron todos cristianos.” A lo que ha de anadirse
el fracaso de Diocleciano como creador del sistema politico de la Tetrar-
quia; un sistema que practicamente no pudo sobrevivirle, ya que tras él,
las disputas y luchas entre los diversos tetrarcas condujeron a la monarquia
absoluta tinica que Diocleciano habia querido evitar; diversos emperadores
y césares disputaron entre si a lo largo de la mayor parte del siglo IV, hasta
menudear incluso los asesinatos entre ellos o sus parientes;* y el Imperio
fue de nuevo grande cuando un tnico Emperador monopoliz6 de nuevo
todo el poder, como fueron singularmente los casos de Constantino® y de
Teodosio.*

Se entiende mejor la labor acometida por Diocleciano en relacién con
el Cristianismo prestando atenciéon a los papas San Cayo y San Marcelino,
que fueron sus contemporaneos. Al primero de ellos, en los afios 283 a 296,
le correspondié atun un periodo de paz.®® Esta provenia de los anteriores
emperadores ilirios, que habian tratado de establecer en el Imperio un sin-
cretismo religioso en el cual todas las religiones presentes en él, Cristianis-
mo incluido, pudieran tener cabida.®* Se trataba de una concepcion a cuyo
tenor la religion era el modo en que cada grupo social o racial se comuni-
caba con la divinidad o se dirigia a ella, y todas las vias podian considerarse

8 “Diocleciano fue sin duda uno de los grandes emperadores y el autor de una profunda

renovacion del Imperio”, mediante “una completa revisién de las estructuras politica y ad-
ministrativa” (Orlandis, José op. cit., p. 40.)

79 No debe considerarse una excepcién a Juliano el Apostata; este mismo calificativo
evidencia su origen cristiano (véase Daniélou, Jean, op. cit., pp. 299 y ss.)

80 En la sucesion del sistema de la tetrarquia, “la guerra civil se habia hecho endémica en
el Imperio” (Pericot, Luis y Ballester, Rafael, op. cit., p. 356.)

81 Véase para el conjunto de su reinado Ibidem, epigrafe “Constantino el Grande y su
dinastia”, pp. 350 y ss.

82 Véase para el conjunto de su reinado Ibidem, epigrafe “Teodosio el Grande”, pp. 364
y sS.

83 Véase Kelly, J. N. D., Caius, or Caius, St, en op. cit., p. 24.

8% Véase el epigrafe Los emperadores iliricos, en Pericot, Luis y Ballester, Rafael, op. cit., p. 328.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
244 ALBERTO DE LA HERA

aceptables en la convivencia comun. Y si bien la Iglesia catolica no podia
aceptar el sincretismo, que venia a suponer la igualdad paritaria de todos
los credos, este hecho no tuvo el relieve social suficiente para alterar la paz
publica que rein6 en el Imperio durante el pontificado de San Cayo. Segin
el Liber Pontificalis era pariente de Diocleciano, pero se trata de un dato in-
comprobable.® En todo caso, tuvo un pontificado pacifico, y el martirio que
se sitGia en ese momento, el de San Sebastian® —un tema de reiterada pre-
sencia iconografica—, no deja de constituir una noticia confusa.?” Y si su-
brayamos estos datos sobre San Cayo, es para marcar mejor lo distinta que
resultd seguidamente la situacion bajo su sucesor San Marcelino (298-304),
quien ocupd la Sede de Pedro coincidiendo precisamente con la decision
de Diocleciano de crear la Tetrarquia y con su persecucion al Cristianismo,
en cuanto la religién que, con sus pretensiones de universalidad excluyente,
podia convertirse en la propia del Imperio concluyendo con varios siglos de
tradicion religiosa, politica y cultural.

El Cristianismo parece haber penetrado para entonces, con notoria
fuerza, incluso en la propia familia imperial. La esposa de Diocleciano,
Prisca, y su hija Valeria, se indica que mostraban simpatia por la nueva
religion,® y el Ciésar Constancio tenia como una esposa de segundo rango
a la cristiana Elena, madre de Constantino.* Y en el ambiente de descon-
fianza hacia esta religiéon, que movié a Diocleciano a poner en marcha las
mencionadas medidas persecutorias, cuya finalidad no era el castigo de
unos culpables sino la desaparicién de una iglesia, la figura del papa Mar-
celino se presenta casi inevitablemente confusa.” Cuando se determina la
retirada y quema de los libros sagrados, hubo sectores que consideraron
que el papa los habia entregado cobardemente al ser requerido para ello;
otros consideraron que, en la idea de que se trataba de una tormenta pa-
sajera, Marcelino opto6 por realizar gestos de apaciguamiento que evitaran
males mayores. En todo caso, la figura del Pontifice sali6 en parte malpara-
da: el Liber Pontificalis afirma que ofrecié incienso a los dioses si bien pronto
se arrepintié de su error y fue martirizado; se llegd incluso en afios poste-
riores a borrar a Marcelino de la lista de los papas, y el papa San Damaso,
contemporaneo del Teodosio ya en el final del siglo IV, omiti6 su nombre

Suarez, Luis, op. cil., p. 28.

86 Véase Kelly, J. N. D., op. y lug cit.

Véase Suarez, Luis, op. y lug cit.

88 Véase Daniélou, Jean, op. cit., p. 264.

Véase Suarez, Luis, op. cit., p. 29.

90 Tomamos las noticias sobre San Marcelino fundamentalmente de Sudrez, Luis, op. cit.,

pp- 28y 29.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 245

al referirse a sus antecesores.”’ Pese a todo lo cual, nada esta probado de
cuanto se le acuso, las fuentes parecen decir en buena medida lo contra-
rio, y en el catalogo actual de los Sumos Pontifices figura Marcelino como
santo y predomina la idea de su esfuerzo por salvar al Cristianismo de la
persecucién, y se apunta asimismo su martirio, el cual por otra parte no es
un hecho que pueda considerarse absolutamente seguro.” Lo cual parece
coherente con el intento de Diocleciano de eliminar al Cristianismo del
Imperio, y con un logico esfuerzo de la propia Iglesia por sobrevivir a los
malos afos, en la conviccién de que su propia extension y penetracion en la
sociedad romana eran ya hechos indestructibles, que abonaban el intento
de apaciguamiento de unas terribles medidas juridicas a las que no parecia
posible predecir un largo futuro.

V. LOS ORIGENES DE LA TOLERANCIA Y DE LA LIBERTAD RELIGIOSAS

Entre la muerte de Marcelino en el afio 304 y la elecciéon de su sucesor
hay un tiempo de al menos tres anos de sede vacante.” Conviene también
subrayar este hecho, para indicar asi el caos que sucede a Diocleciano hasta
la afirmacién de Coonstantino en el trono.”* Este es proclamado Emperador
en el 306, pero su gobierno personal y exclusivo data solamente de 326 y
se extiende hasta su muerte en el 337. Entre el 306 y el 326 se suceden la
segunda tetrarquia, la triarquia y la diarquia, inttiles intentos todos ellos por
prolongar la obra de Diocleciano, que se desenvuelve entre intrigas, batallas,
guerras entre sus sucesores, hasta la pacificacion del sistema y el regreso al
poder unipersonal. Y en tales afios son diferentes las actitudes de los varios
principes contendientes por el poder con relacién al Cristianismo; se suceden
y alternan persecuciones y tolerancias, hasta que en el ano 311 dicta Galerio
la primera ley de tolerancia, que reconocera a los cristianos el derecho a

91 “Damaso habla de Marcelo, pero éste ha de identificarse probablemente con Marceli-
no” (Baus, Karl, op. cit., p. 492, nota 151.) Sin embargo, la referencia parece muy segura, no
solamente probable, como el propio Baus senala mas adelante, op. cit., p. 564.

92 “Muerto durante la persecucién, pero no, parece indudable, a causa de la persecu-
ci6n”, afirma Daniélou, Jean, op. cit., p. 271. De martirio hablan por su parte expresamente
Baus, Karl, op. cit., p. 564 y Kelly, J. N. D., op. cat., p. 25.

9 “La Iglesia de Roma estard més de cuatro afios sin poder dar un sucesor al papa
Marcelino” (Daniélou, Jean, op. cit., p. 271); el Anuario Pontificio apunta una vacante de dos
anos; Luis Sudrez la sefiala de cuatro: 25 de octubre de 304, fecha de la muerte de Marcelino,
a noviembre-diciembre 308, en que sitta la eleccion de su sucesor (op. cit., p. 29.)

9% Véase sobre las disputas entre los inmediatos sucesores de Diocleciano por el control
del poder, Pericot, Luis y Ballester, Rafael, op. cit., p. 350.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
246 ALBERTO DE LA HERA

profesar su fe, unido al deber de respetar el orden politico.” La historiografia
presenta el edicto de Galerio como un reconocimiento por parte imperial del
fracaso de la empresa anticristiana de Diocleciano. Se ha notado, en efecto,
que habiendo figurado Galerio entre quienes colaboraron con Diocleciano
en la persecucion, su edicto del 311 “constituia la rectificaciéon de toda su
antigua politica antirreligiosa”.”

Ello supone que, por vez primera, la entrada de los cristianos en un régi-
men de paz no tiene lugar por la via del silencio o del sincretismo; la Iglesia
adquiere reconocimiento juridico, es legitima por si misma; se hace realidad
la afirmacion de la doctrina cuando nos indica que el fendomeno juridico de la
Iglesia es al mismo tiempo un hecho religioso,” y si desde luego existen “nor-
mas de de origen eclesial y normas de origen estatal que tienen por objeto a
la Iglesia”,” lo que en aquel momento se llevd a cabo en el Imperio no fue
sino aceptar, por parte del poder estatal, un hecho social como un hecho juri-
dico. Y st no cabe hablar atin de plena libertad —se trata de su sumisién a un
orden politico, el del Imperio pagano, sin por ello obligarles a realizar actos
contrarios a sus creencias—, si que puede decirse que se ha abierto el camino
a la plena libertad religiosa.” Esta, muy poco después, y por vez primera en
la historia, sera establecida en el ano 313 por el Edicto de Milan promulgado
por los emperadores Licinio y Constantino.'™ El sistema de Galerio ha sido
calificado como de tolerancia —un régimen atn de caracter limitativo—'"" lo
que significaba que el Cristianismo “dejaba de ser una supersticion ilicita.”'"?
Estaba abierto el camino hacia la libertad. El poder, al entrar en caminos de
tolerancia, pasa a “admitir a los cristianos en la comunidad juridico politica”
y al Cristianismo “se le reconoce un derecho de existencia legal”.'”® Y el Edic-

9 Véase el epigrafe “La tolerancia para la Cristiandad: “Edicto” de Galerio (311)”, Ibi-
dem, p. 41.

96 Orlandis, José, op. cit., p. 93.

97 1] fenomeno giuridico della Chiesa ¢ al tempo stesso un evento religioso” (Sobanski,
Remigiusz, op. cit., p. 5.)

9 Iban, Ivan C., En los origenes del Derecho Eclesidstico, Madrid, Centro de Estudios Politicos
y Constitucionales, 2004, p. 148.

9 “En su dimension juridica, la religion se presenta ante todo mediatizada por los de-
rechos fundamentales: hablamos entonces de la libertad religiosa y de creencias” (Palomino
Lozano, Rafael, Neutralidad del Estado y Espacio piblico, Cizur Menor, Thomson Reuters Aran-
zadi, 2014, p. 45.)

100 Ehrhard, Albert, epigrafe “La liberacién de la Iglesia por Constantino el Grande”, en
op. cit., p. 349.

101 Roca, Maria J., La tolerancia en el Derecho, Madrid, Fundaciéon Registral, 2009, p. 26.

102 Orlandis, José, op. cit., p. 93.

103 Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, op. cit., p. 41.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 247

to de Milan dara una libertad total y sin condicionamientos a todas las reli-
giones; no es una opcion por ninguna de ellas, es el Estado reconociendo la
libertad religiosa, ya que una de las dimensiones esenciales de esta libertad es
la de permitir a cada persona el conservar y ejercer su religion, “erigiéndose
este derecho en limite al accionar de los terceros y del Estado en su vincula-

cion relacional con los grupos religiosos”. '™

VI. LA COMPRENSION HISTORICA DE LA LIBERTAD RELIGIOSA

Un principio capital del quehacer de los historiadores es el de evitar juzgar al
pasado con criterios del presente, al ayer con formulas del hoy. El concepto
de lo que sea la libertad religiosa se ha visto sometido a interpretaciones muy
diferentes a lo largo de los siglos, si bien nunca ha dejado de ser verdad que el
criterio para la comprension de las libertades publicas, de todas las libertades,
se ha distinguido siempre del criterio para la comprension de otros derechos
humanos.'” Y cuando pensamos hoy en lo que sea o deba ser esa libertad re-
ligiosa, la concebimos en un contexto social, politico e ideologico que ofrece
no muchos puntos de contacto con lo que haya podido entenderse bajo esos
términos en el Medievo o la Edad Moderna. Pero, curiosamente, si que pue-
den encontrarse interesantes paralelismos entre la libertad religiosa tal como
hoy la concebimos, y la que en el ano 313 proclamaron Licinio y Constantino
en el Edicto de Milan.'”

A diferencia de otros momentos del pasado, en los que predomin6 una
confesionalidad no solamente juridica sino también social,'’” hoy vivimos en
una sociedad plural, y una sociedad plural supone

...multiculturalidad, una nueva forma de pluralismo social en la que convi-
ven en el mismo territorio culturas variadas. No solo ideas distintas, no so6lo

104 Asiain, Clarmen, “La consideraciéon de la Religion y las religiones en el marco Consti-
tucional Latinoamericano”, en Asiain, Carmen (coord.), Derecho y Religion, Montevideo, Uni-
versidad de Montevideo, 2012, p. 37.

105<T] faut admettre que les libertés publiques sont différentes des autres droits ou compé-
tences reconnus par la loi aux individus” (Robert, Jacques, avec la collaboration de Duffar,
Jean, Drouts de Uhomme et libertés fondamentales, Paris, Editions Montchrestien, 1996, p. 7.)

106 Véase sobre el Edicto de Mildn y sus circunstancias Sevilla Bujalance, Juan Luis, op. cit.,
pp- 49 y ss. Senala las caracteristicas juridicas del mismo Mantecén Sancho, Joaquin, op. cit., pp.
35 y ss., que también publica su texto (pp. 183-185). Véase asimismo el epigrafe “La libertad
para la nueva religion: ‘Edicto’ de Milan (313)”, en Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael,
op. cil., p. 42.

107Véase Prieto Sanchis, Luis, Principios constitucionales del Derecho Eclesidstico espafiol, en
Iban, Ivan C., et. al., Manual de Derecho Eclesidstico, Madrid, Trotta, 2004, p. 45.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
248 ALBERTO DE LA HERA

creencias o cosmovisiones diversas, sino mundos simbdlicos diferentes, formas
de afrontar la radical realidad del hombre con respuestas artisticas, litera-
rias, lingiisticas y religiosas heterogéneas.'"

Y no podemos dejar de tener en cuenta “la diferencia entre los valores
filosoficos, econdmicos, politicos y técnicos que nos dominan en estos dias y
los clasicos de la época romana... en torno a la persona, la verdad, la justi-
ciay la libertad”.'”

Esta realidad esta presente en gran cantidad de paises civilizados, jus-
tamente en aquéllos paises plurales en los que es una realidad la libertad
religiosa.''’ Dénde hoy no la hay, se debe o a que impera alli una religion
exclusivista que niega espacio a todas las demas, o porque impera una men-
talidad que impide o prohibe todas las creencias religiosas, o porque impera
una laicidad extrema,'"’ concebida como contraposicion entre la religion
—que seria una fibula, un mito, una supersticion— vy la razéon —apoyada
en la ciencia y la técnica—, entre el dogma —rigido, inmodificable— vy el
relativismo, entre la anquilosada tradicion y la innovadora hora actual.'"?
Se trata de situaciones que se mantienen por medio de la violencia, situa-
ciones que tratan de alterar toda ideologia de significado contrario, y que
perduran provenientes de momentos historicos en que no se han reconocido
los que hoy consideramos como derechos humanos fundamentales,'” como
“libertades universales que deben ser reconocidas y protegidas en cualquier
punto del universo”.'"*

Pero donde esas aberraciones —ese menosprecio del ser humano en
cuanto que persona— no se encuentran presentes, alli existe una sociedad

108 Palomino, Rafael, Laicidad, laicismo, ética piiblica: presupuestos en la elaboracién de politicas
para prevenir la radicalizacion violenta, en Martin, Isidoro y Gonzalez, Marcos (coords.), Algunas
cuestiones controvertidas del ejercicio del derecho fundamental de libertad religiosa en Espafia, Madrid,
Fundacion Universitaria Espafiola, 2009, p. 51.

109 Martin, Melquiades Andrés, Cristianismo y cultura en Espaiia. Dos milenios de vida, Sala-
manca, Universidad Pontificia de Salamanca, 2006, p. 20.

10 <E] pluralismo ideolégico y religioso constituye ante todo una consecuencia o resulta-
do del ejercicio de la libertad” (Prieto Sanchis, Luis, op. cit., p. 34.)

111'V¢ase Catald Rubio, Santiago, Aconfesionalidad y laicidad. Dos principios del Derecho Ecle-
sidstico espaiiol, epigrafe “Aproximacion al concepto de laicidad”, en Anuario de Derecho Eclesids-
tico del Estado, XXIV, 2008, pp. 365 vy ss.

112 Palomino, Rafael, op. cit., p. 67.

113Véase el epigrafe “When Religions Oppress the Religious”, en Marty, Martin E., “Re-
ligious Dimensions of Human Rights”, en Witte, John Jr., y Van Der Vyver Johan D. (eds.),
op. cit., pp. 4-6.

14Souto Paz, José Antonio, Comunidad politica y libertad de creencias. Introduccién a las libertades
piblicas en el Derecho Comparado, Madrid, Marcial Pons, 1999, p. 143.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 249

plural;'” y entre los paises en que asi sucede no habrd ninguno en el que
la pluralidad del cuerpo social no se encuentre acompafnada por una plu-
ralidad de confesiones religiosas con libertad individual y colectiva reco-
nocidas, incluso en diversos paises que se mantienen confesionales''® o que
establecen un sistema de laicidad legitima.''” Preside este sistema, en todo
el mundo, el articulo 18 de la Declaraciéon Universal de Derechos Huma-
nos de las Naciones Unidas, de 1948: “Toda persona tiene derecho a la
libertad de pensamiento, de conciencia y de religion”.'"® Y la norma es
adaptable a los mas diferentes contextos sociales, aunque partan de ideo-
logias diferentes y reflejen distintos 6érdenes de civilizacion.'?

VII. EL ITINERARIO HISTORICO DE LA LIBERTAD RELIGIOSA

En un contexto historico de diecisiete siglos atras, el Edicto de Milan vino a
crear un sistema de libertad religiosa mucho mas proximo al actual que los
modelos —bastante afines a la represion y a la persecuciéon— que se han ido
montando unos sobre otros a lo largo del tiempo,'® durante los muchos siglos
en los que “el concepto moderno —juridico— de libertad religiosa resulta
totalmente extranio.”'?! Por eso cabe decir que los momentos representativos
de la libertad religiosa en la historia humana serian, al paso de la historia, la

15 Una sociedad, la actual, en la que “la modernidad no es necesariamente secularizado-
ra, sino necesariamente pluralizante” (Palomino, Rafael, op. cit., p. 60.)

116V ¢ase para el caso de Inglaterra Sandberg, Russsell, Law and Religion, Cambridge,
Cambridge University Press, 2011; para otros paises de Europa, Robbers, Gerhard (Ed.),
Staat und Rirche in der Furopdischen Union, Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 1995.

17<Lo que se pretende con la laicidad es, en el fondo, libertad, pero no sélo la libertad del
individuo o de su comunidades sino la libertad del Estado para atender sus propios asuntos,
actuar soberanamente en el ambito de sus propias competencias” (Catala Rubio, Santiago,
op. cit., p. 367.)

118V ¢ase en Mantecon, Joaquin, ap. cit., p. 203.

119 Souto Paz, José Antonio, op. cit., pp. 187 y ss.; David, René, Traité élementaire de droit civil
comparé, Paris Pichon-Durand y Auzias, 1950, p. 226, citado por Ferrari, Silvio, El espiritu de
los derechos religiosos, Barcelona, Herder, 2004, p. 14.

120 Al respecto, podemos sefialar que la primera aceptacion oficial de la libertad religio-
sa, traducida en la legalidad del Cristianismo, supone una radicacion juridica de ésta en la
sociedad de su tiempo y para el futuro; como se ha dicho, “Il riconoscimento legale del culto
cristiano si affianca all’esigenza di un coordinamento ... nel dare impulso ad una formalizza-
zione della produzione giuridica” (Zanchini Di Castiglionchio, Francesco, op. cit., p. 4); véase
asimismo Mantecén, Joaquin, op. cit., p. 37; Hera, Alberto de la, y Soler, Carlos, op. cit., pp.
63y ss.

121 Mantecén Sancho, Joaquin, op. cit., p. 41.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
250 ALBERTO DE LA HERA

decretada en Milan en el ano 313;'* luego la Declaracion de Maryland, que
ya es de mucho més adelante, de mediados del siglo XVII (1649),'* y que
reconoce aquella libertad si bien con una importante limitacién; limitacion
que se refiere a que la plena libertad religiosa es reconocida solamente a los
cristianos,'* lo que, de hecho, supone es una falta de libertad para el ateismo,
con base en que en las colonias americanas que firman la Declaracion convi-
ven muchas religiones cristianas pero no hay presencia alguna de otro género
de confesiones. Llegara luego la Declaracion de Virginia de finales del siglo
XVIII (1776), que por vez primera desde el afio 313 proclama un auténtico
principio de esta libertad.'?

Y comenzara entonces la serie de nuevas Declaraciones y Constitucio-
nes, a comenzar por la Revolucion Francesa,'® la cual reconoci6 la libertad
religiosa de forma notoriamente restringida,'?’ ya que “frente a la frescura y
a la claridad de definiciéon del texto de Virginia la Declaracion de Derechos
del hombre y el ciudadano hace un reconocimiento general, restrictivo e

individualista de la libertad religiosa”;'* el contraste entre Virginia y esta

122 Clomo se ha sefialado y esta de todo punto aceptado, hay en la decisién constantinia-
na una apertura de la libertad religiosa en un sentido de amplitud ajena a toda limitacién:
“When Constantine issued the ‘Edict of Milan’ in 313 he granted toleration to the Christian
church and to all other religions so that every man may worship according to his own wish”
(Tierney, Brian, op. cit., p. 20.)

123V éase Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, op. cit., p. 169; Rubio Lépez, José
Ignacio, Hacia la primera libertad. Libertad religiosa en los EE.UUL: de las Colomas a la Corte Rehnquist
(1600-1986), Pamplona, Eunsa, 2011, pp. 101 y ss.; Souto Paz, José¢ Antonio, op. cit., p. 144.

124« a tolerancia se permite sélo entre cristianos, pues «en un Estado cristiano, bien
gobernado, lo primero que se debe tener en consideracion... es lo referente a la religion y
el respeto a Dios». Por este motivo, «si alguna persona blasfemara contra Dios o negara que
nuestro Senor Jesucristo es hijo de Dios... debera ser castigado con la pena de muerte y la
confiscacion o pérdida de todas sus tierras»” (ibidem, p. 144, nota 6.)

125 Articulo X VI de Declaraciéon de Derechos de Virginia: “Que la religién o los deberes
que tenemos para con nuestro Creador y la manera de cumplirlos sélo pueden regirse por
la razoén y la conviceién, no por la fuerza o la violencia; en consecuencia, todos los hom-
bres tienen igual derecho al libre ejercicio de la religion de acuerdo con el dictamen de su
conciencia, y que es deber reciproco de todos practicar la paciencia, el amor y las caridad
cristiana para con el projimo” (véase en Souto Paz, José Antonio, op. cit., p. 145; Mantecon
Sancho, Joaquin, op. cit., p. 190; Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, op. cit., p. 185.)
Véase también Martin, Maria del Mar, Salido, Mercedes y Vazquez Garcia-Penuela, José
Maria, op. cit., epigrafe “Las declaraciones de derechos de final del siglo XVIII”, pp. 23-25.

126 La Revolucién Francesa dio a luz en 1789 la “Declaracién de los Derechos del Hom-
bre y del Ciudadano” (véase en Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, op. cit., p. 185;
Mantecén Sancho, Joaquin, op. cit., p. 190.)

127 Articulo 10: “Nadie debe ser inquietado por sus opiniones, incluso religiosas, en tanto
que su manifestaciéon no altere el orden publico establecido por la Ley” (véase en Idem.)

128 Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, idem.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 251

ultima Declaracion es un hecho subrayado por toda la doctrina: “Debe no-
tarse que ambos textos, separados en el tiempo por menos de quince anos,
son en realidad muy diferentes entre si”.'*

Seguidamente la Constitucién de los recién nacidos Estados Unidos
de Norteamérica (1787), cuya primera Enmienda, de 1791," contiene
una clara proteccion de la libertad religiosa al par que una consagracion
del dualismo, de la separacion entre el Estado y las Confesiones religio-
sas.”! Sucesivamente, la mayor parte de las Constituciones elaboradas a
lo largo de los dos altimos siglos han ido reconociendo en diversos grados
la libertad religiosa'®? —y en muchos casos han convivido con acuerdos
concordatarios que ponian en vigor normas a un tiempo eclesiales y esta-
tales—,'" hasta el predominio —en cuanto que hoy esta recibida con una
finalidad aceptada a nivel casi universal—"* de la Declaracién de la ONU
antes recordada.'® Y no debe olvidarse que la misma Declaracion, en su
propia introduccién, “pone de relieve la trascendencia que para la paz y
el orden mundiales tiene el necesario respeto de esta libertad por parte de

todos los gobiernos”.'*

129 Clidurriz, Maria José, Libertad, difamacién, discriminacién. En torno a la doctrina de la Interna-
tional Religious Liberty Association, Valencia, Tirant Lo Blanch, 2013, p. 18.

130V ¢ase el epigrafe “Primera Enmienda”, en Rubio Lépez, José Ignacio, op. cit., pp. 154
y ss.

131V ¢ase en Mantecén Sancho, Joaquin, op. cit., p. 191; Souto Paz, José Antonio, ap. cit.,
p. 149.

132V éase para el caso espafiol, que puede servir de ejemplo entre otros muchos, Cidu-
rriz, Maria José, “La libertad religiosa en el constitucionalismo espaiiol del siglo XIX”, en
Escudero, José Antonio, op. cit., pp. 1011 y ss.; Martin, Maria del Mar et al., epigrafe “El
constitucionalismo espafiol decimonoénico”, op. cit., pp. 25 y ss.; Leén Benitez, Maria Reyes
y Leal Adorna, Maria Mar, epigrafe “Andlisis histérico del constitucionalismo espafiol en
relacion con la libertad religiosa”, op. cit. pp. 15y ss.

133V ¢ase para el caso espafiol, que es asimismo un modelo entre muchos similares, la re-
ferencia que hace Rodriguez Blanco, Miguel a la convivencia entre la Constitucion de 1876
y el Concordato de 1851 (en “El Derecho Eclesiastico en Espafia en los tiempos de Francesco
Scaduto (1885-1942)”, en Bordonali, Salvatore (a cura di), I/ contributo di Francesco Scaduto alla
scienza giunidica, Milan, Giuffré Editore, 2009, p. 184.)

134+ “Dopo la Dichiarazione universale dei diritti del uomo si assiste alla predisposizione di
piu efficaci strumenti di tutela del diritti fondamentali” (Mirabelli, Cesare, “Diritto Ecclesias-
tico e comparazione giuridica”, en Margiotta Broglio, Francesco, Mirabelli, Cesare y Onida,
Francesco, Religioni e sistemi giuridict, Bolonia, 11 Mulino, 1997, p. 49.)

135Veéase el epigrafe “Confesionalidad estatal y libertad religiosa en los dos tGltimos si-
glos”, en Cidurriz, Maria José, Historia de las relaciones. .., cit., pp. 36y ss.

136 Mantecén Sancho, Joaquin, op. cit., p. 68.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
252 ALBERTO DE LA HERA

VIII. LIBERTAD RELIGIOSA Y PLURALISMO SOCIAL COMO REALIDADES
HISTORICAS PARALELAS

Un denominador coman ha de existir entre todos esos momentos en que la
libertad religiosa es objeto de especial atencion: tal es la existencia de una
sociedad plural, como existi6 en las colonias inglesas de la América atlantica
durante los siglos XVII y XVIII, y como existe —en mucha mayor medida—
en la hora presente'” desde que las ideologias se han acostumbrado a convi-
vir y los fenémenos migratorios'* han multiplicado el pluralismo en tantas y
tantas zonas del planeta,' lo que da lugar a la vez a una “globalizacion” y a
ciertas actitudes de reserva defensiva frente a la misma: “la tendencia a la glo-
balizacion, que caracteriza a la evolucion de la sociedad contemporanea. ..
parece favorecer, casi por contrapeso, el desarrollo de una dimension local en
la que se busca refugio y seguridad frente a la amenaza de una homologacion
a escala mundial”.'*

Junto a ello no puede desconocerse el dato de que pensadores concre-
tos, a lo largo de siglos diferentes, hayan defendido tesis doctrinales mas o
menos afines a la idea de derechos humanos fundamentales y de libertad re-
ligiosa; baste recordar la doctrina al respecto de diversos autores medievales
y de la Edad Moderna, entre los que cabe sefialar por ejemplo a Tomas de
Aquino'' o Francisco de Vitoria.'* Pero una cosa es el hallazgo intelectual
de un maestro y otra la realidad social y politica establecida, que con el paso

137“Una de las caracteristicas de la Europa del siglo XXI es la variedad racial, étnica y
religiosa” (Borras, Alegria, Furopa: entre la integracion y la multiculturalidad, en Combalia, Zoila,
Diago Diago, Maria del Pilar y Gonzalez-Varas, Alejandro (coords.), Derecho tsldmico e intercul-
turalidad, Madrid, Tustel, 2011, p. 24.)

138V éase el epigrafe “El factor migratorio”, en Rodriguez Benot, Andrés, Fl estatuto perso-
nal de los extranjeros procedentes de paises musulmanes, en Combalia, Zoila, Diago Diago, Maria del
Pilar y Gonzalez-Varas, Alejandro (coords.), op. cit., p. 90.

139“La inmigraciéon ha producido un cambio perceptible en el mapa social” (Garci-
martin Montero, Maria del Carmen, Inmigracion y Libertad religiosa: Retos juridicos, en Pérez
Alvarez, Miguel Angel et. al., Proteccion juridica de la persona. Tolerancia y Libertad, Cizur Menor,
Civitas-Thomson Reuters, 2010, p. 253.

140 Ferrari, Silvio, op. cit., p. 43.

141V éase Mantecon Sancho, Joaquin, op. cit., pp. 40-41. Sefiala la aportacion de Tomas de
Aquino a la conciliacién entre fe y razén —imprescindible para la aceptacion del principio
de libertad religiosa— Poole, Diego, Constitucion europea y raices cristianas de Furopa, en Anuario
de Derecho Eclesidstico del Estado, XXI1I, 2006, p. 71.

142V ¢ase Hera, Alberto de la, Vitoria y Solérzano ante el problema de los justos titulos, en VV.
AA., Homenaje al Profesor Alfonso Garcia-Gallo, t. 111, vol. *, Madrid, Editorial Complutense,
1996, pp. 69 y ss.; Mantecon Sancho, Joaquin op. cit., pp. 41-43.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 253

del tiempo ha dado lugar a un pluralismo inimaginable durante siglos, fruto
en los tiempos recientes de fendmenos sociales tan actuales como puede ser
el hecho migratorio.'*® Pero debe notarse que en la Roma de inicios del si-
glo IV se vivia ya en una sociedad plural, y el Cristianismo, en sus origenes,
pudiera desde un cierto punto de vista asimilarse a un fenémeno migratorio,
al menos en cuanto a la penetracion en el tejido social romano de quienes lo
profesaban, a partir de otro concreto grupo social lejano y muy encerrado
en si mismo, como era el judaismo; las diferentes religiones, provinieran de
donde provinieran, tras el periodo de la tolerancia sincretista, y del igualita-
rismo que quiso imponer Diocleciano, respiran un aire nuevo, que comienza
a manifestarse en una convivencia lejana a las formas precedentes de inti-
midacion, violencia, o sumision de todos a un culto oficial al margen de los
concretos cultos particulares.

Es esta consideracion la que nos permite, en el XVII centenario del
Edicto de Milan, apuntar a su relacién con la concepcién actual de la
libertad religiosa, y afirmar —como ya se ha sefialado— que los momen-
tos claves del reconocimiento de la misma corren entre el 313 y el 1948,
pasando por Maryland y Virginia.'** Seria un error pensar que el Edicto
constantiniano nace de una voluntad expresa de reconocimiento en exclu-
siva de la Iglesia cristiana,'® o de presiones de ésta para obtenerlo.'*® Lo
mismo que en el caso de Virginia —dejemos aqui de lado al mucho mas

143 “Las caracteristicas del fendmeno migratorio y la relativa rapidez de su evolucién han
planteado también importantes retos juridicos” (Garcimartin Montero, Maria del Carmen,
op. cit., p. 254.)

14V ¢ase Souto Paz, José Antonio, op. cit., pp. 144 y 145. El caracter abierto de las teorias
sobre los derechos humanos en el orden religioso no ha dejado de ser senalado por la doctri-
na: “The theories and laws of religious human rights in vogue today were not formed out of
whole cloth” (Witte, John Jr., “Introduction”, en Witte, John Jr., Van Der Vyver, Johan, D,
op. cit., p. XXX).

15 Se considera clara la preferencia de Constantino por la religién cristiana, aunque de-
cret6 no su superioridad sino la igualdad entre todas las confesiones; al efecto no ha dejado
de senalarse por la doctrina que en la idea del emperador se contiene la concepcién de una
“posicion de privilegio” a favor del Cristianismo; pero tal privilegio no radica tanto en el tex-
to de la legislacion cuanto en la actitud imperial hacia la que fue la religion de buena parte de
su familia y que él mismo concluy6 por adoptar y transmitir (véase Baus, Karl y Ewig, Eugen,
epigrafe “Del reconocimiento de la igualdad de derechos del cristianismo a la posiciéon de
privilegio otorgada por Constantino”, en op. cit., pp. 27 y ss.)

146 Ello es compatible logicamente con el deseo y el intento de la Iglesia cristiana por
lograr la libertad; con el Edicto de Milan se aceptaban sus demandas de igualdad y de
reconocimiento de su personalidad juridica: “El Imperio se plegaba a las demandas de la
Iglesia, que adquiria personalidad juridica; en consecuencia, las propiedades y cementerios
confiscados durante la persecucion fueron devueltos” (Suarez, Luis, op. cit., p. 31.)

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
254 ALBERTO DE LA HERA

limitado de Maryland—, y luego del desarrollo constitucional de los siglos
XIX y XX y de la Declaracion de la ONU, cabe estimar que lo que en Mi-
lan se reconoce no es la libertad de unos sino la de todos en pie de igual-
dad, en orden a dar carta de naturaleza no al derecho de una confesién o
de unas confesiones, sino al derecho humano fundamental de libertad;'"’
aunque por supuesto, lejos de esta terminologia tan actual, lo sustancial es
la proximidad de los planteamientos conceptuales. Constantino y Licinio
no trataron tanto de responder a instancias ideoldgicas de origen cristia-
no, sino de reflejar en su decision el principio romano de la pax Deorum,
que reproducia en el orden social el orden del universo. Constantino in-
tegra a las estructuras cristianas en los ordenamientos imperiales no por
virtud de su fe'*® sino de su deber hacia todo su pueblo y de un sentido de
la religién que dejaba en segundo plano a las divinidades menores para
someterlo todo a la idea de un “Dio unico e misterioso, di cui Costantino
(come suo padre) era cultore”.'*

Y la doctrina mas actual no ha dejado de notar ese paralelismo entre las
disposiciones milanesas del 313 y lo sucedido primero en las colonias ingle-
sas atlanticas de los siglos XVII y XVIII y luego en los recién nacidos Esta-
dos Unidos y en los episodios sucesivos del mismo hecho a lo largo de los dos
siglos subsiguientes;'”” de tal modo que cabe decir que todo ello constituye
un reconocimiento de la dimensién publica del factor religioso, asi como de
su ineludible pluralismo. De algin modo pues, estamos ante una nueva pro-
posicion del reconocimiento constantiniano de la libertad religiosa; puede
decirse al efecto que de la obra de Constantino “risulto un quadro giuridi-
co-istituzionale sostanzialmente unitario che, trassmesso ai successivi secoli
europei, ha determinato forme di condizionamento reciproco tra strutture
politiche e istituzioni ecclesiastiche”."!

Todo ello ha contribuido a homogeneizar el sentido y alcance que merece,
siquiera sea en consideracion a su contenido esencial, la proteccion de este
cualificado derecho (el de libertad religiosa). Se avala asi la existencia de

147V éase Calvo Espiga, Arturo, La libertad religiosa: derecho humano y derecho fundamental, en
Asensio Sanchez, Miguel A. et. al, Derecho, Conciencia y Religion. Derecho y factor religioso, Madrid
Tecnos, 2012, pp. 48 y ss.

18 De hecho Constantino no se bautizé sino en la hora de su muerte (véase el epigrafe
Bautismo y muerte de Constantino, en Karl Baus y Eugen Ewig, Desde Nicea a Calcedonia, en Jedin,
Hubert Manual de Historia de la Iglesia, t. 11, La Iglesia imperial después de Constantino hasta fines del
siglo VII, Barcelona, Editorial Herder, 1990, p. 42-45.)

149 Alzati, Cesare ap. cit., p. 30.

150V¢ase Ciaurriz, Maria José, Libertad, difamacién, discriminacion...., cit., pp. 18y ss.

31 Alzati, Cesare, op. cit., p. 33.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORIGENES HISTORICOS 255

una tradiciéon constitucional compartida, que expresa un acerbo comun de
152

principios informadores de las legislaciones nacionales.

A partir de la efectiva consideracion del factor religioso como un factor
social que no puede desconocerse.'”

No hay duda de hasta qué punto late en estas ideas la moderna realidad
del liberalismo, combatiente contra toda religion o ideologia religiosa en un
sector de sus origenes decimonoénicos y en buena medida liberado hoy de
esa carga. La doctrina no ha dejado de preguntarse, en todo caso, sobre la
compatibilidad entre religion y liberalismo politico en la hora presente, con
respuestas varias; y el tema no es baladi, pues la transmision historica de la
libertad religiosa desde sus origenes hasta hoy estaria en juego de obtener-
se una ruptura entre toda forma de modernidad y todo el contenido de la
tradicion.'* Por eso hay que aceptar, para calificar el valor de la herencia
clasica en nuestro mundo actual, que “son principios basicos del liberalismo
la dignidad inalienable de la persona, la primacia del individuo frente a la
colectividad, la desconfianza frente al poder politico (y la consiguiente ne-
cesidad de someter a éste a limitacién y control)”, y que “en el cristianismo

estaban ya las semillas de todo ello”.'®

IX. CONCLUSION: EL SENTIDO HOMOGENEO DE LA EVOLUCION
HISTORICA DE LA LIBERTAD RELIGIOSA

Vale la pena reproducir aqui, como palabras finales de este trabajo, las que
ha escrito el profesor Alzati como resumen de su estudio ya varias veces ci-
tado; segin nos dice, la renovada reflexion historiografica sobre los aconte-
cimientos que se desarrollaron en el ambito romano entre el primero y el
cuarto decenio del siglo IV nos impone el enfrentarnos con problemas mas
que nunca actuales en la vida politica de las sociedades contemporaneas:
seflaladamente el interrogante en torno a los fundamentos de la justicia y a la
cuestion del reconocimiento publico tributado a la dimension religiosa. Debe

152Véase Porras Ramirez, José¢ Maria, La libertad religiosa como derecho_fundamental, en Porras
Ramirez, Jos¢ Maria (coord.), op. cit., p. 20.

153Véase el epigrafe “El factor religioso como factor social”, en Leén Benitez, Maria
Reyes y Leal Adorna, Maria Mar, op. cit., pp. 25 y ss.

15+Véase Palomino Lozano, Rafael, Neutralidad del Estado y espacio piiblico, cit., epigrafe “La
religion en el mundo contemporaneo”, pp. 21 vy ss.

155 Clontreras, Francisco José, Liberalismo, Calolicismo y Ley natural, Madrid, Ediciones En-
cuentro, 2013, p. 17.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en
http://biblio.juridicas.unam.mx http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?1=4036
256 ALBERTO DE LA HERA

subrayarse como la recepcion del Cristianismo como religio licita en el contex-
to del Imperio no constituye una respuesta a instancias de origen cristiano;
y puede también y sin duda constatarse que la integracion de las estructuras
de la Iglesia cristiana en los ordenamientos imperiales, llevada a cabo por
Constantino, determiné con el tiempo fendémenos de reciproco condiciona-
miento, claramente expresados en la confesionalidad politica de las Edades
Medieval y Moderna. Si en Europa la superacion de tal confesionalidad se
ha traducido en la marginacién de la dimension religiosa de la vida publica y
social, en las colonias inglesas del Nuevo Mundo, una vez independientes, esa
misma preocupacion se tradujo al final del siglo XVIII en la la. Enmienda,
la cual, a través del rechazo de cualquier confesionalidad de Estado, tributo
un reconocimiento factico a la dimension publica del hecho religioso y a su
ineludible pluralismo, lo que constituye una nueva proposicion del antiguo
reconocimiento constantiniano. '

Todo lo cual resume a la perfecciéon cuanto ha sido el argumento fun-
damental que ha inspirado estas paginas, en recuerdo en los inicios del siglo
XXI de lo que en los inicios del siglo IV vino a suponer el Edicto de Milan.
La historia continta siempre; la relacion entre religion, sociologia y cultura
es un hecho que se ha demostrado perenne e indeclinable;” la presencia
hoy de signos de caracter positivo provenientes del pasado viene a descu-
brirnos la continuidad, por fortuna siempre constatable, de un sustrato de
derechos esenciales del ser humano que nunca han logrado borrar de la
conciencia colectiva los totalitarismos de todo tipo que, una y otra vez, han
intentado imponerse a lo largo de los siglos."”® Tal es el significado esencial
de la libertad religiosa.

156 Alzati, Cesare, op. cit., p. 22.

157 Poole, Diego ap. cit., p. 81, “La pretension de separar la religion y la cultura es una
falacia inmensa”.

158 “Los choques conciencia contra ley y religién frente a secularismo es un tema crucial
en la historia y en el presente” (Navarro-Valls, Rafael “Prologo” a Rubio Lépez, José Ignacio,
op. at., p. 21). La frase se refiere a los Estados Unidos, pero puede considerarse que posee
valor universal.

DR © 2015. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas





