
229

LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES 
HISTÓRICOS

Alberto de la Hera*

Sumario: I. En el XVII Centenario del Edicto de Milán. II. El factor 
religioso en el Imperio Romano. III. El sentido crítico del Cristianismo frente 
a la estructura del Imperio. IV. El enfrentamiento sobre la concepción política 
y religiosa de la unidad del Imperio. V. Los orígenes de la tolerancia y de 
la libertad religiosas. VI. La comprensión histórica de la libertad religiosa. 
VII. El itinerario histórico de la libertad religiosa. VIII. Libertad religiosa 
y pluralismo social como realidades históricas paralelas. IX. Conclusión: el 

sentido homogéneo de la evolución histórica de la libertad religiosa.

I. En el XVII Centenario del Edicto de Milán

En 2013 se ha cumplido el decimoséptimo centenario de la promulgación por 
los emperadores Constantino y Licinio del Edicto de Milán, al que se debe el 
establecimiento de la libertad religiosa en el Imperio Romano.1 Razón de ser 
de este trabajo es unirse a los muchos otros que, con motivo de tal efeméride, 
y con mayores méritos, han venido a conmemorar aquel momento capital de 
la historia religiosa de todo el mundo.2

Menos de setenta años más tarde, en el 380, la constitución Cunctos Popu-
los del emperador Teodosio sustituía la libertad constantiniana por la confe-

*		 Universidad Complutense, Madrid.
1		 “Nos separan XVII siglos de la promulgación del Edicto de Milán. A la hora de men-

cionarlo, es irremediable comenzar recordando que con él, nos hallamos ante uno de los 
capítulos fundamentales de nuestro devenir histórico” (Sevilla Bujalance, Juan Luis, “Initium 
libertatis: el Edicto de Milán, ayer y hoy”, Anuario de Derecho Eclesiástico del Estado, XXX, 2014, 
p. 36).

2		 Sobre las noticias históricas que poseemos acerca de la realidad, el contenido, las cir-
cunstancias y el destino del llamado Edicto de Milán, véase Alzati, Cesare “Costantino a 
Milano nel 313: dimensione pubblica della religione e pluralismo delle opzioni religiose”, 
ibidem, p. 24.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



230 ALBERTO DE LA HERA

sionalidad cristiana del Imperio.3 Y, desde entonces, libertad y confesionali-
dad han supuesto los signos distintivos de las relaciones entre las confesiones 
religiosas y los Estados en todo el mundo occidental; un predominio claro de 
la confesionalidad ha ocupado el extenso espacio histórico que llega hasta el 
siglo XVIII; y sólo en las dos últimas centurias recupera su lugar la libertad,4 
presente en el Imperio Romano entre el 313 y el 380, el periodo que la doctri-
na ha denominado como la svolta costantininiana.5 De hecho, ese predominio de 
la confesionalidad, impuesta o por la autoridad eclesiástica —es el fenómeno 
que conocemos como hierocratismo—, o por la estatal —cesaropapismo—,6 
supone un oscurecimiento de los fundamentos del derecho de la Iglesia,7 unos 
fundamentos que se desarrollaron a partir del dualismo propuesto por Jesús 
—“dad al César lo que es del César…”—.8 La doctrina parte efectivamen-
te de esta frase como base del dualismo cristiano9 y de su desarrollo por el 
papa Gelasio y una parte de la doctrina posterior,10 que constituye realmen-
te la doctrina del Cristianismo frente a las múltiples desviaciones históricas 
de la misma.11 Es un marco en el que, como veremos más adelante, puede 
integrarse incluso la idea de laicidad como “expresión histórica de la sepa-

3		 “Tras la libertad concedida por el Edicto de Milán, en el año 380 —mediante la 
constitución imperial Cunctos Populos—, el Emperador Teodosio proclamó al Cristianismo 
como religión oficial del Imperio” (Ciáurriz, María José, “Historia de las relaciones entre los 
Estados y las Confesiones religiosas”, en Suárez Pertierra, Gustavo et. al., Derecho Eclesiástico 
del Estado, Valencia, Tirant Lo Blanch, 2012, p. 20).

4		 “La libertad con el calificativo de ‘religiosa’ se transforma en un principio primario 
del Estado” (León Benítez, María Reyes y Leal Adorna, María Mar, Derecho y Factor Religioso, 
Madrid, Delta Publicaciones, 2008, p. 132).

5		 Sobanski, Remigiusz, La Chiesa e il suo Diritto. Realtà teologica e giuridica del Diritto Ecclesiale, 
Turín, G. Giappichelli Editore, 1993, p. 82.

6		 Respectivamente, predominio del poder espiritual sobre el temporal o del temporal 
sobre el espiritual (véase Hera, Alberto de la y Soler, Carlos, Historia de las doctrinas sobre las 
relaciones entre la Iglesia y el Estado, en VV. AA., Tratado de Derecho Eclesiástico, Pamplona, Eunsa, 
1994, pp. 43 y ss., 52 y ss.; León Benítez, María Reyes y Leal Adorna, María Mar, op. cit., pp. 
6 y ss.)

7		 “Dopo la ‘svolta costantiniana’ il legame del Diritto ecclesiale con i suoi fondamenti 
ontici si oscurò” (Sobanski, Remigiusz, op. cit., p. 82.)

8		 Lucas, 20, 25.
9		 Véase Ciáurriz Labiano, María José, op. cit., p. 21; León Benítez, María Reyes y Leal 

Adorna, María Mar, op. cit., p. 4.
10		 En la carta de Gelasio I al Emperador de Oriente Atanasio en el año 494, texto que se 

considera la inicial y más importante formulación del dualismo, la división de poderes que es 
hoy doctrina común (véase el epígrafe “La formulación gelasiana del dualismo cristiano”, en 
Hera, Alberto de la y SOLER, Carlos, op. cit., pp. 49 y ss.)

11		 Véase Martín, María del Mar, Salido, Mercedes y Vázquez García-Peñuela, José Ma-
ría, Derecho y Religión. Lecciones introductorias de Derecho eclesiástico español, Granada, Comares, 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



231LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

ración alcanzada entre el Estado y las confesiones”,12 allí donde el dualismo 
se ha establecido sin dominio cesaropapista ni opresión de la libertad o de la 
religión por parte del poder político.13

Fenómenos de ambos tipos pueden encontrarse enmarcados en circuns-
tancias sociales y políticas, muy diferentes entre sí, a lo ancho del mundo 
occidental; y a ello hay que sumar en tiempos muy recientes realidades de 
distanciamiento, ignorancia y proscripción al par que, según lugares y cir-
cunstancias, una presencia que muchos no consideraban posible del fenóme-
no religioso en la vida social,14 y que, siendo ajenas al tema Constantino Teo-
dosio y a cuanto ambos representan como símbolos en la historia, quedan 
fuera del ámbito del presente estudio.15 Un estudio que se va a limitar a se-
ñalar los orígenes de esta temática, es decir, el tiempo constantiniano; a pre-
sentar en su propio marco un análisis, preferentemente jurídico, del modo 
en que surgieron un tema y un problema que hoy no hemos logrado todavía 
superar.16 Por supuesto que la cuestión dista de resultar nueva en la bibliogra-
fía especializada; pero tal vez prestar un momento de atención al nacimiento 
pueda ayudarnos a entender mejor los posteriores avatares del desarrollo de 
una problemática que ha conseguido prolongarse hasta nosotros.

2014, epígrafe “Evolución del dualismo cristiano en la Antigüedad y en la Edad Media”, pp. 
15 y ss.

12		 Porras Ramírez, José María, “La libertad religiosa como principio supremo informa-
dor de la actuación de los poderes públicos en materia religiosa”, en Porras Ramírez, José 
María (coord.), Derecho de la Libertad religiosa, Granada, Tecnos, 2014, p. 68.

13		 “La libertad religiosa presenta una doble acepción: por una parte es susceptible de 
contemplarse como el derecho fundamental de libertad religiosa del que es titular toda per-
sona humana y, por otra parte, aparece como un principio jurídico. La libertad religiosa 
como derecho fundamental contiene una idea o definición de persona, mientras que como 
principio, contiene una idea o definición de Estado” (González-Varas Ibáñez, Alejandro, 
“Principios y Fuentes del Derecho Eclesiástico”, en Jusdado Ruiz-Capillas, Miguel Ángel, 
Derecho Eclesiástico del Estado, Madrid, Colex, 2011, p. 51.)

14		 “Il ‘fattore religioso’ continua ad assumere sempre più importanza sulla scena politica, 
culturale e sociale del mondo contemporaneo” (Silvio Ferrari, “Il vino nuovo e l’oltre vec-
chio. Tolleranza, Diritto e religione nell’Europa contemporánea”, Anuario de Derecho Eclesiás-
tico del Estado, XI, 1995, p. 101.)

15		 “In Europa il superamento di tale confessionalizzazione si è tradotto nella margina-
zione della dimensione religiosa dalla vita politica e sociale” (Alzati, Cesare, op. cit., p. 22.) 
Se trata de una afirmación coherente con la contenida en la nota precedente, ya que la 
marginación de la religión, considerada irreversible por no pocos autores, se ha demostrado 
abierta a renacimientos locales y aún generales de las presencias sociales de los hechos reli-
giosos, así como a la necesidad de una creciente atención política a las exigencias del factor 
social representado por las religiones en el mundo de hoy.

16		 Véase el epígrafe “Nuevas tendencias: el cooperacionismo no confesional”, en Mante-
cón Sancho, Joaquín, El Derecho fundamental de libertad religiosa, Pamplona, Eunsa, 1996, p. 75.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



232 ALBERTO DE LA HERA

II. El factor religioso en el Imperio Romano

El Imperio Romano no era un sistema político religiosamente excluyente y 
totalitario, como en cambio lo habían sido los imperios antiguos,17 e incluso 
el propio pueblo de Israel. Éste poseía una convicción religiosa ligada a un 
destino histórico, lo que no sucedía con otros pueblos; pero la unión entre la 
religión y el pueblo de Israel fue una constante que se mantuvo incluso cuan-
do tuvo lugar la diáspora y los judíos se vieron vencidos y dispersados.18 Antes 
de Jesús y antes de Octavio Augusto —dos personajes históricos singularmen-
te contemporáneos— los viejos imperios habían confundido y mezclado de 
modo absoluto las esferas religiosa y política; las religiones resultaban ser na-
cionales y raciales; el faraón o el rey de Persia resultaban ser personalidades 
divinizadas a los efectos de dar a su poder fortaleza y prestigio, y, por poner 
un ejemplo, no cabía normalmente la hipótesis de que un egipcio abandona-
se su religión para aceptar otra, ni tampoco lo contrario.19 Y así, al margen 
de episodios circunstanciales de idolatría más pintorescos que efectivos, y por 
señalar un caso significativo, ni los israelitas prisioneros en Egipto o Persia 
adoptaban la religión allí dominante, ni se sentían llamados a un proselitismo 
para incorporar a otros pueblos a la religión judía. Cada pueblo y cada raza 
poseían su fe, y por lo normal tendían a mostrarse exclusivistas frente a toda 
contaminación o admisión de otros credos.20

El Imperio Romano, sin dejar de pertenecer al modelo propio de los 
Imperios de la Edad Antigua, se mostró mucho más abierto de lo que hasta 
entonces había sido el modelo común en relación con la dimensión política 
del factor religioso. Ciertamente que en el ámbito romano existía una re-
ligión, la grecolatina, nacida en Grecia e importada en Roma con apenas 
otros cambios que los de los nombres propios de los Dioses, Zeus-Júpiter, 
Afrodita-Venus, Hera-Juno o Hermes-Mercurio;21 amén de que en sus ini-
cios la religión romana “se enriqueció y desarrolló bajo la influencia de 
aportaciones itálicas, etruscas y posteriormente [como hemos indicado] 

17		 “En las sociedades de la antigüedad, la religión no se planteaba como una opción 
que comprometiera vitalmente y que pudiera realizarse en libertad, sino que se imponía 
naturalmente, y se aceptaba, como algo propio de la respectiva comunidad político-social” 
(Mantecón Sancho, Joaquín, op. cit., p. 24).

18		 Ibidem, p. 33.
19		 Véase Poupard, Paul, voz: Egipto (religión), en Diccionario de las religiones, Barcelona, Her-

der, 1997, p. 516.
20		 Véase el epígrafe “Religión y política en el mundo precristiano”, en Hera, Alberto de 

la y Soler, Carlos op. cit., pp. 37 y ss.
21		 Véase Sevilla Bujalance, Juan Luis, op. cit., p. 39.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



233LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

helénicas”.22 Pero el Imperio no impuso este credo a los pueblos que fueron 
siendo conquistados a lo largo del tiempo; las diversas religiones de los te-
rritorios incorporados al mismo no solamente se mantuvieron entre quienes 
las profesaban, sino que en la misma Roma se encontraban templos de las 
más diversas divinidades, sin que la idea de exclusión, o de persecución re-
ligiosa, tuviese apenas cabida en la concepción romana de la soberanía: “en 
este sentido, el Imperio Romano supuso el final de la teocracia antigua”.23 
Puede decirse que “el Imperio era capaz de aceptar la aparición de nuevos 
dioses o la implantación de nuevos cultos, como había probado durante si-
glos la generosa y constante ampliación del Panteón romano y la expansión, 
ordinariamente tolerada, de las religiones de misterios”.24

¿Cómo, entonces, explicar la persecución contra el Cristianismo, que 
fue a alcanzar su máximo rigor con Diocleciano, un emperador de alto ni-
vel intelectual y político, muy lejano de figuras tan poco presentables como 
pudo ser Nerón, siendo así —para mayor novedad— que apenas faltaban ya 
entonces quince años para el establecimiento de la libertad constantiniana?

La divinidad de los Césares romanos era diferente de la atribuida por 
los pueblos precristianos a sus emperadores: “Roma tenía una organización 
monista del culto religioso, que había integrado entre sus dioses tradiciona-
les a las divinidades de los pueblos conquistados; de este modo, se ligaban 
religiosamente al Imperio, el cual respetaba sus cultos antiguos y les impo-
nía junto a ellos la adoración del emperador”.25 Realmente se trataba de 
una divinización de la figura imperial, no de las personas que ocupaban en 
cada momento el trono; el culto al emperador “distaba de poseer un autén-
tico sentido espiritual, y se orientaba más bien a constituir una mezcla de la 
teocracia propia de la Edad Antigua con la necesidad de apoyar la unidad 
del Imperio en una sacralización del poder”;26 en un imperio tan extenso, 
abarcando tierras y pueblos tan diferentes y tan distantes unos de otros, se 
hacía necesario rodear a la figura imperial de un halo de prestigio por enci-
ma de toda consideración meramente política o militar. En ese sentido se le 

22		 Poupard, Paul, voz: Romana (religión), en op. cit., p. 1543.
23		 Ciáurriz, María José, op. cit., p. 19.
24		 Fontán, Antonio, Humanismo romano, Barcelona, 1974, p. 155, citado por Navarro-

Valls, Rafael y Palomino, Rafael, Estado y Religión. Textos para una reflexión crítica, Barcelona, 
Ariel, 2003, p. 30.

25		 Lombardía, Pedro y Fornés, Juan, “El Derecho Eclesiástico”, en Ferrer, Javier (coord.), 
Derecho Eclesiástico del Estado Español, Pamplona, Eunsa, 2007, p. 32.

26		 Ciáurriz, María José, “Derecho y Minorías. Delimitación conceptual”, en Suárez Per-
tierra, Gustavo et. al., Derecho y Minorías, Madrid, Universidad Nacional de Educación a Dis-
tancia, 2014, p. 25.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



234 ALBERTO DE LA HERA

rendía un culto —la famosa ofrenda de incienso a las estatuas del César— 
que ni suponía que el emperador de turno fuese un Dios encarnado ni un 
hombre convertido en Dios; tanto más que fueron muchos los emperadores 
absolutamente pasajeros, indignos, controvertidos o que de hecho pasaron 
desconocidos para la mayor parte de las tierras romanizadas. En éstas el 
poder romano poseía una dimensión político religiosa en la que el Estado 
imponía un tipo de culto público sin dejar de respetar la vida religiosa pri-
vada, “una cuestión que consideraba que pertenecía a la esfera personal”.27 
Pero los cristianos no aceptaron ni aún aquella forma de culto devaluado, y 
esto les convirtió en una secta crítica frente a la propia estructura imperial, 
frente a la propia forma política que mantenía la cohesión del Imperio en 
torno a una figura cuasi mítica cuya dignidad ponían en discusión. De ahí 
arrancan las persecuciones.28

III. El sentido crítico del Cristianismo frente 
a la estructura del Imperio

Cierto que las mismas se debieron en alguna ocasión a anécdotas como la 
del incendio de Roma por Nerón, o a la leyenda popular de que comían 
carne humana —un reflejo a nivel popular de la eucaristía— o practicaban 
otras aberraciones.29 Ni el capricho de algunos emperadores lejanos del papel 
histórico que Augusto asignó al cargo, ni la ignorancia popular sobre la vida 
espiritual de una secta misteriosa o desconocida, justificarían el número y la 
intensidad de las persecuciones. Ni éstas procedieron siempre del celo o la 
determinación de los césares, pues en muchos casos nacieron de decisiones 
aisladas de gobernantes regionales al margen de una concreta decisión cen-
tral. Y, por supuesto, la Iglesia naciente sufrió y aceptó la persecución pero 
nunca la buscó; la idea de los cristianos aceptando voluntaria y heroicamente 
el martirio no debe dar lugar a la imagen errónea de una Iglesia que buscase 
la sangre y el tormento.30

27		 Sevilla Bujalance, Juan Luis, op. cit., p. 39.
28		 “Esta fórmula político religiosa estaba necesariamente llamada a entrar en colisión 

con cualquier religión monoteísta. De ahí que, paradójicamente, los cristianos fueran con-
siderados bien pronto ateos, en cuanto que rechazaban los cultos tradicionales” (Lombardía, 
Pedro y Fornés, Juan, op. cit., p. 32.)

29		 “La primera persecución bajo Nerón, pudo ser el resultado de hechos anecdóticos, 
como la búsqueda de ‘culpables’ del incendio de Roma, y otras leyendas o suposiciones” 
(Ciáurriz, María José, Historia de las relaciones…, cit., p. 19.)

30		 Véase Boni, Geraldina, La canonizzazione dei santi combattenti nella storia della Chiesa, Ciu-
dad del Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2012, passim.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



235LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

Que el cristianismo naciente entró pronto en conflictos con el Impe-
rio es un hecho sobradamente conocido: “El monismo político-religioso 
de Roma choca con las creencias cristianas. La necesidad experimentada 
por el mundo romano de fortificar sus instituciones y sus bases tradiciona-
les propicia una crisis de entendimiento que llega hasta la persecución del 
cristianismo”.31

Incluso con anterioridad a Nerón, los historiadores han señalado tanto 
la actitud hacia los fenómenos religiosos por parte de Tiberio32 como de-
terminadas medidas tomadas por Claudio, indicadoras estas últimas de la 
temprana fecha en que la nueva religión comenzó a verse perseguida por los 
poderes públicos.33 De hecho, las medidas tomadas por Claudio en torno al 
tema religioso no llegan a distinguir entre judíos y cristianos, y más bien son 
fruto de las dificultades que el pueblo judío no dejaba de plantear en el seno 
del Imperio,34 tanto que se llegó asimismo a la expulsión de los judíos de 
Roma en los años 49-50;35 la confusión era totalmente lógica en fechas tan 
tempranas, y el propio Suetonio ya afirmaba, a principios del siglo segundo, 
que el origen de los disturbios causados por los judíos se debían a instigación 
de un cierto Cresto.36

Si se quiere prescindir de persecuciones ocasionales o menos razona-
das, ha de señalarse el episodio más significativo —o de mayor valor e inte-
rés— de la oposición entre Cristianismo e Imperio: la consulta de Plinio el 
Joven, gobernador de Bitinia, y la respuesta que dio a la misma el empera-
dor Trajano, en los años 111-113; unos textos considerados, junto con los 
decretos posteriores de Diocleciano,37 como “los más interesantes documen-
tos en que se plasma la actitud del Imperio Romano frente a una minoría 
religiosa”.38 Existían en efecto en todo el Imperio unas normas genéricas 

31		 Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, op. cit., p. 30.
32		 Los biógrafos de Tiberio han señalado su falta de sintonía con los fenómenos religio-

sos, así como la expulsión de los judíos que llevó a cabo, todo lo cual, si bien resulta muy 
temprano aún, puede apuntarse ya como un preludio de los acontecimientos futuros (véase 
Marañón, Gregorio, Tiberio, Madrid, Espasa Calpe, 1991, p. 224.)

33		 Ehrhard, Albert, La Iglesia primitiva, t. I de la Historia de la Iglesia de Ehrhard, Albert y 
NEUSS, Wilhelm, Madrid, Ediciones Rialp, 1962, pp. 151 y ss.

34		 Claudio (41-54) escribió en lo principios de su reinado una carta a Alejandría en la 
que consideraba a los judíos como propagadores de una “enfermedad contagiosa”, expre-
sión que hay que tomar por supuesto en su sentido político, ya que es sabido que el pueblo 
israelita fue siempre un súbdito incómodo del Imperio (Ehrhard, Albert, op. cit., p. 151.)

35		 Hechos de los Apóstoles, 18, 2.
36		 Ehrhard, Albert, op. cit., p. 152.
37		 De los que nos ocuparemos más adelante.
38		 Ciáurriz, María José, Derecho y Minorías..., cit., p. 25.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



236 ALBERTO DE LA HERA

de prohibición del Cristianismo,39 en cuanto se consideraba a los cristianos 
como contrarios al reconocimiento de la dignidad imperial. Su aplicación 
es ocasional, circunstancial y geográficamente dispersa; incluso la intensi-
dad del castigo solía ser consecuencia del estilo personal de cada uno de los 
gobernantes que debían aplicarlas. Y, en este contexto, Plinio hace saber a 
Trajano que en su provincia los cristianos son numerosos, y pide instruccio-
nes sobre el modo de proceder al respecto.40

Ya la consulta misma es significativa por lo que hace al hecho del grado 
de expansión de la nueva fe, y a su situación en los territorios del Imperio. 
La persecución judicial contra los cristianos en la provincia que gobierna 
Plinio era habitual, y él mismo interrogó y castigó a quienes confesaban 
serlo. Pero la actitud de los creyentes, la confusión que en torno a su culpa-
bilidad y a la naturaleza de sus delitos se creaba, y la propia percepción del 
gobernador de que estaba solamente ante supersticiones cuya peligrosidad 
no le parecía suficiente para efectuar condenas o represiones, movió a Plinio 
a buscar criterios seguros de conducta, y ésta fue la causa de su escrito al 
Emperador. Y la respuesta de Trajano indica que el hecho de ser cristiano 
es motivo suficiente para el castigo,41 pero no hay que perseguirlos si, man-
teniéndose en la esfera privada, no causan problemas públicos:

En la medida de lo posible —responde el Emperador—, deja en paz a los 
cristianos. Su religión es ilícita, pero no son malos ciudadanos. Si sus vecinos 
los denuncian por ser cristianos, debes ponerlos a prueba y proponerles que 
ofrezcan un sacrificio ante la estatua del emperador. Si lo hacen, déjalos en 
libertad. Si se niega, castígalos con la muerte. No tomes en consideración las 
denuncias anónimas.42

Con diferentes avatares se proyecta en los dos siglos, segundo y tercero, 
la represión del Cristianismo, que atraviesa períodos de diferentes intensi-
dades y planteamientos.43 Bajo Adriano, inmediato sucesor de Trajano, se 

39		 Podría hablarse de la idea de “castigarles si crean alborotos públicos, dejarles tranqui-
los si no”, lo que pudiera ser una forma simplificada de comprensión de la normativa general 
a través de las disposiciones de Trajano comunicadas a Plinio (Ciáurriz, María José, Historia 
de las relaciones…, cit., p. 19.)

40		 Véase Ehrhard, Albert, op. cit., p. 157.
41		 “El mero hecho de ser cristiano basta para la persecución por parte del Estado” (Baus, 

Karl, De la Iglesia primitiva a los comienzos de la Gran Iglesia, en Jedin, Hubert, Manual de Historia 
de la Iglesia, t. I, Barcelona, Herder, 1966, p. 216.)

42		 En González del Valle, José María, Derecho Eclesiástico Español, Cizur Menor, Thomson-
Civitas-Aranzadi, 2005, p. 28.

43		 Véase Boni, Geraldina, op. cit., pp. 49 y ss.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



237LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

establece un régimen formal de control, en el que los cristianos no han de ser 
castigados por el mero hecho de serlo, sino en tanto en cuanto violen las leyes 
romanas, se les siga el correspondiente proceso criminal, y se adapten las pe-
nas al tipo de delitos comprobados.44 Y en la idea de que no se castigue a los 
cristianos tan sólo por su condición de tales insistirá sucesivamente Antonino 
Pío, si bien se mantiene siempre la desconfianza hacia las sectas, una línea 
más marcada luego bajo Marco Aurelio, y si bien en los decretos de éste re-
lativos a tal tema no se menciona de modo expreso al Cristianismo, sí que se 
dieron persecuciones de cierta importancia en diversos lugares del Imperio.45 
Y este modelo perseveró bajo Cómmodo, ya en los finales del siglo II, aun-
que su figura resulte mucho menos notable que la de sus cuatro predecesores.

La historia nos señala para el siglo III lo que se ha denominado consi-
derado como una persecución religiosa asistemática,46 durante la cual “el 
cristianismo no puede tener una posición jurídica de libertad”.47 Es a prin-
cipios de ese siglo cuando el Imperio toma conciencia de que el crecimien-
to del Cristianismo no es ya un fenómeno religioso más, como el de otras 
varias sectas dispersas por los territorios imperiales. Las sectas, en coherencia 
con su origen racial, cultural y nacional al que hicimos alusión más arriba, 
no solían ser proselitistas, cualidad, esta última, que resultaba esencial en 
el Cristianismo y que explica, entre otros factores, su imparable desarrollo. 
Lo que llevó a la prohibición, establecida en el 202 por Septimio Severo, de 
hacerse judío o cristiano;48 la doble dirección de la norma se explica ante la 
gran dificultad que todavía experimentaba el mundo pagano de distinguir 
entre esos dos credos, y por el carácter de ambos, antitético entre ellos, pero 
no menos llamados el uno que el otro, aunque desde diferentes perspecti-
vas, a una vocación universal. Es cierto que el propio Septimio Severo fue 
un hombre justo y no impulsor de persecuciones, pero bajo su legislación 
se produjeron éstas en diferentes zonas, dándose lugar a una nueva época 
de martirios.49 El asistematismo señalado de las persecuciones del siglo III 

44		 Véase Baus, Karl, op. cit., p. 217.
45		 “El Pastor de Hermas, al hablar de cristianos que permanecieron firmes o que cayeron 

en la persecución, supone igualmente procesos contra éstos bajo el emperador Pío” (Ibidem, 
p. 218.)

46		 Ehrhard, Albert, op. cit., p. 171.
47		 González del Valle, J. M., op. cit., p. 28.
48		 Incluso “En el 202, publica Severo un edicto prohibiendo el proselitismo de los cristia-

nos” (Daniélou, Jean, “Desde los orígenes al Concilio de Nicea”, en Rogier, L. J., Aubert, R. 
M. y Knowles, D. (dirs.), Nueva Historia de la Iglesia, t. I, Madrid, Ediciones Cristiandad, 1964, 
p. 179).

49		 Véase Ehrhard, Albert, op. cit., pp. 171 y 172.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



238 ALBERTO DE LA HERA

atraviesa un tiempo de relativa paz en el resto de la primera mitad de aque-
lla centuria50 y, en contraste, un recrudecimiento persecutorio en la segunda 
mitad. En efecto, fue con el Emperador Decio (249-251) cuando “subió al 
trono imperial de Roma un hombre que se propuso como fin la restauración 
del ideal religioso del estado romano”, y que comprendió la oposición entre 
el mismo y el Cristianismo, por lo que decretó una persecución sistemática 
calculada y puesta en práctica en orden a “una acción general contra los 
cristianos”.51 El objetivo no es la renuncia a la fe cristiana, que vuelve a ser 
un tema mal conocido y envuelto en las leyendas más menos intensivas so-
bre los fenómenos de las sectas, sino la aceptación por todos los ciudadanos 
del Imperio de la religión oficial de éste; y tampoco en cuanto hace a las 
creencias sino a las prácticas, los ofrecimientos de honores a los dioses y a 
la figura imperial. “El año 250, para reforzar la unidad romana en torno a 
la religión, el emperador ordena que todos los ciudadanos participen en un 
sacrificio general”.52

Y tampoco el ya desarrollado Cristianismo del siglo III es el propio de 
las catacumbas del siglo I; la convivencia entre religiones se ha apaciguado; 
el concepto de ciudadanía ha cobrado fuerza; la posibilidad de realización 
de ofrendas en el marco oficial ha ganado aceptación en la medida en que 
se han vivido centurias de relativa paz. La persecución fue cruenta; a la 
vez, el número de “apóstatas” se incrementó, utilizando la expresión desde 
el ángulo de la plena ortodoxia que también muchos creyentes mantuvie-
ron. Muchos cristianos fueron débiles y participaron en el sacrificio; otros 
se procuran un certificado falso de haber participado; otros sufrieron tor-
tura, como singularmente fue el caso de Orígenes;53 otros huyeron; otros 
sufrieron el martirio, entre ellos el propio Papa Fabián,54 muerto probable-
mente en prisión como consecuencia de los brutales tormentos a que fue 
sometido.55 Las persecuciones no chocaban aún contra un pueblo cristiano 
con pretensiones de dominio político —éste será un momento posterior de 
la historia—, puesto que más bien el Cristianismo anhelaba entonces la 

50		 Hubo entonces un período que se ha calificado como “un tiempo excepcional de paz 
y prosperidad para la Iglesia, pues Giordano III y Felipe el Árabe (244-249) se mostraron 
incluso favorables a la comunidad cristiana” (Suárez, Luis, “Los Papas de la Edad Antigua y 
Medieval”, en Paredes, Javier (dir.), Diccionario de los Papas y Concilios, Barcelona, Ariel, 1998, 
p. 22.)

51		 Ehrhard, Albert, op. cit., p. 178.
52		 Daniélou, Jean, op. cit., p. 242.
53		 Véase Ehrhard, Albert, op. cit., p. 172.
54		 Baus, Karl, op. cit., pp. 332 y 333.
55		 Véase Kelly, J. N. D., The Oxford Dictionary of  Popes, Oxford University Press, Guerney 

1986, p. 17.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



239LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

paz adquisible mediante la tolerancia.56 Pero pronto empiezan los Césares 
a darse cuenta de que para frenar al Cristianismo, introducido ya en muy 
amplias esferas sociales y aún oficiales, será justamente más útil determinar 
la clase dirigente de aquel y dirigir contra la misma la persecución; debilitar 
a la religión suprimiendo a su líderes, vía de mayor eficacia que el castigo 
a cristianos de a pie, sin relevancia social ni influencia cultural o política.

IV. El enfrentamiento sobre la concepción política 
y religiosa de la unidad del Imperio

Esta nueva forma de persecución —iniciada bajo Valeriano57 al comenzar la 
segunda mitad del siglo, y que nos muestra un Cristianismo más seguro de 
su papel social y de su lugar en el Imperio, anuncio de su ya no muy lejana 
victoria—58 dejó luego y de momento paso a una nueva época de paz;59 y 
cobrará seguidamente toda su fuerza en la última gran persecución, puesta 
en marcha por el Emperador Diocleciano (284-305) en los inicios del siglo 
IV.60 Es cierto que durante los casi primeros veinte años de su reinado aquel 
gran monarca —uno de los más brillantes de toda la historia de Roma— no 
alteró las condiciones de paz que habían precedido a su subida al trono. Y es 
también cierto que era un hombre de notable adhesión personal a la religión 
clásica romana, venerador de los dioses y convencido de la conveniencia de 
la unidad cultural y religiosa del Imperio. Pero cuando se ha atribuido a es-

56		 “During the early days of  the Church Christians generally favored religious toleration, 
if  only because they were so often the victims of  persecution” (Tierney, Brian Religious Rights: 
An Historical Perspective, en Witte, John Jr., y Van Der Vyver, Johan D., Religious Human Rights 
in Global Perspectives, Martinus Nijhoff  Publishers, De Hague 1996, p. 20.)

57		 En sus primeros años en el trono, Valeriano (253-260) se muestra sumamente benevo-
lente con el Cristianismo: “Ningún predecesor de Valeriano había mostrado sentimientos de 
tanta benevolencia y amistad para con los cristianos; su casa había sido algo así como una 
iglesia de Dios. Mas al cuarto año de gobierno del emperador se operó un giro sorprendente 
y se desencadenó una persecución breve, pero extraordinariamente dura y sangrienta, que, 
como la décica, pudo haberse convertido en grave amenaza para la Iglesia, pues se fundaba, 
como aquélla, en un plan bien meditado” (Baus, Karl op. cit., p. 337.)

58		 “Los cristianos resistieron ahora la persecución mucho mejor que en tiempo de Decio: 
apenas hubo lapsi y sí, en cambio, muchos mártires” (Orlandis, José, La Iglesia Antigua y Medie-
val, Madrid, Ediciones Palabra, 1974, p. 39.)

59		 “Se abrió [con Galieno, hijo y sucesor de Valeriano, tras la muerte de éste en el 259] 
un nuevo período de tolerancia que duró más de cuarenta años y que fue muy beneficioso 
para la ulterior expansión del Cristianismo” (Orlandis, José, op. cit., pp. 39 y 40.)

60		 La bibliografía sobre Diocleciano es una de las más extensas sobre cualquier empe-
rador romano. Citaremos una pequeña parte de la misma cuando el texto nos lo exija, sin 
pretender abarcar la enorme riqueza de los estudios que le han sido dedicados.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



240 ALBERTO DE LA HERA

tas creencias personales su persecución del Cristianismo, se deja de tener en 
cuenta que no procedió a poner ésta en marcha sino en el año 303, en la eta-
pa final de su reinado. Ello aconseja adherirnos a la idea de que sus razones 
prevalentes fueron otras.

Diocleciano fue, entre los sucesivos césares, el que comprendió mejor la 
imposibilidad de que una sola persona continuase gobernando aquel inmen-
so y complejísimo imperio,61 muy difícilmente abarcable ya desde el único 
centro de poder que radicaba en la capital romana.62 De ahí nació primero 
la diarquía (286-293) —Dioceleciano y Maximiano, emperadores— y luego 
la tetrarquía, mediante la que Diocleciano confía ya el gobierno a cuatro 
personas, los dos emperadores citados y dos césares (Constancio Cloro63 y 
Galerio), que —sin perderse la jerarquización entre todos ellos— se dis-
tribuyesen las tareas propias del poder e incluso ocupasen cuatro centros 
distintos desde los que ejercer un gobierno más cercano a las tan alejadas 
provincias y fronteras.64 Y, dejando ahora de lado el temprano éxito y el, a 
la larga, fracaso de esta política,65 estimo que puede verse detrás de la mis-
ma la necesidad extrema en que Diocleciano se encontraba de robustecer el 
prestigio a nivel general de la figura del emperador. Enemigos desde la pri-
mera hora de esa forma de culto político a la majestad imperial, los cristia-
nos resultaban ser, para Diocleciano, una fuerza opuesta a su planes, en los 
cuales tocaba un notable papel precisamente a la digamos “divinización” 
del poder, hasta el extremo de que los dos Emperadores llegaron a asumir 
nombres divinos.66 Solamente alcanzando una escala de máximo respeto o 
veneración a los emperadores cabía en la mentalidad de Diocleciano, o en 
su modo de concebir el Imperio, la obtención de una seguridad a favor de 
los tetrarcas y de la consolidación de una organización política que se ve-
nía amenazada por la descomposición social que un siglo y medio después 
acabaría con el Imperio Romano de Occidente; un hecho que a la larga 

61		 “Era evidente que el Imperio necesitaba una reforma. Resultaba imposible para un 
solo hombre ocuparse eficazmente del gobierno de tan vasto territorio” (Pericot, Luis y Ba-
llester, Rafael, Historia de Roma, Barcelona, Montaner y Simón, 1970, p. 340.)

62		 Lógicamente, la idea no era totalmente nueva, y la necesidad de ese procedimiento de 
dirección del Imperio había sido ya formulada en algunos momentos precedentes: Valeriano 
había ya planificado una primera división del poder territorial en el año 256.

63		 Es el padre de Constantino.
64		 Véase el epígrafe “Reinado de Diocleciano. La tetrarquía”, en Pericot, Luis y Ballester, 

Rafael, op. cit., pp. 340-342.
65		 “Este régimen contaba demasiado con la honradez y la renuncia al individualismo de 

sus componentes” (ibidem, p. 342.)
66		 “Los dos augustos (Diocleciano y Maximiano) se titulaban, respectivamente, Júpiter y 

Hércules” (ibidem, p. 350.)

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



241LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

—aunque recordarlo aquí desborde el contenido de estas páginas— había 
de obligar a los Emperadores romanos de Oriente a acumular el poder reli-
gioso que el Papado les discutía.67

Frente a tal vuelta a la primera línea de la “divinización” del poder 
político, es cierto que los cristianos aparecerían como los más notables ene-
migos del sistema, que elegían libremente y a sabiendas del peligro una 
opción religiosa contraria a la política imperial.68 Una religión ya notoria-
mente extendida, que permeabilizaba a muy buena parte de la sociedad 
romana lo mismo en el centro que en las provincias —como no tardaría en 
comprobarse a partir del año 313—, y que suponía la más clara oposición 
a ese aspecto de los planes imperiales —a tenor de los cuáles el emperador 
“intentaba coronar su obra política renovando la religión pagana y sobre 
todo el culto al césar”—,69 había de resultar de modo necesario para Dio-
cleciano el obstáculo más importante a eliminar.70 Lo que por supuesto se 
envolvió en otras varias motivaciones jurídicas y religiosas, al ser lo anterior 
un razonamiento político por encima de una argumentación jurídica. Es 
claro que se utilizó el argumento de la superstición, y el primer Edicto de 
persecución se dictó en una festividad religiosa que subrayaba la voluntad 
de concluir con la vida de la secta cristiana. Y la voluntad política se eviden-
ció en que la persecución no se dirigió contra el pueblo cristiano sencillo, sin 
relieve social, destruir al cual resultaba mucho más prolijo y complicado y 
no garantizaba la desaparición del nuevo credo, el cual estaba organizado y 
resultaba socialmente una realidad colectiva,71 contra cuyas estructuras era 
necesario actuar. Por ello se dispuso un asalto en regla a las bases esenciales: 
destrucción de templos y edificios, así como de bibliotecas y libros sagrados, 
eliminación de los dirigentes;72 todo cuanto supusiera dejar a los fieles priva-

67		 Véase el epígrafe “La Iglesia griega hasta el Cisma de Oriente”, en Orlandis, José, op. 
cit., pp. 249 y ss.

68		 “To become a Christian or to persist in the religion was a matter of  free personal 
choice, often involving considerable self-sacrifice” (Tierney, Brian op. cit., p. 22.)

69		 Pericot, Luis y Ballester, Rafael, op. cit., p. 347.
70		 “Diocleciano considera que para recobrar la grandeza perdida es preciso revitalizar la 

religión oficial romana y luchar contra todo culto que se oponga a sus principios o incumpla 
sus prescripciones” (Fernández De Buján, Federico, “Romanización y Cristianización”, en 
Escudero, José Antonio (dir.), La Iglesia en la Historia de España, Madrid, Fundación Rafael del 
Pino, Marcial Pons, 2014, p. 115.)

71		 “Ni desde el punto de vista de la sociología, ni desde el punto de vista religioso cabe 
hablar de una religión unipersonal. La religión se manifiesta necesariamente como una rea-
lidad social” (Mantecón Sancho, Joaquín, op. cit., p. 24.)

72		 Las comunidades cristianas de aquel momento “presentano un nucleo dirigente, sep-
pure operante collegialmente all’interno di una équipe specializzata” (Zanchini Di Castiglion-
chio, Francesco, Chiesa e Potere, Turín, Giappichelli Editore, 1992, p. 3.)

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



242 ALBERTO DE LA HERA

dos de sus bases y de sus apoyos,73 todo cuanto supusiera privarles del ejer-
cicio de su unidad asociativa al servicio de unos fines que se consideraban 
contrarios a los del Estado.74 Lógicamente, la intensidad de la persecución 
no llegó a alcanzar un igual grado en todos los lugares del imperio, pero en 
todo caso puede calificársela, como es frecuente en la bibliografía, como “la 
gran persecución de Diocleciano”,75 “la gran persecución anticristiana”.76

Parece que se dieron hechos un tanto anecdóticos, habida cuenta de su 
poca frecuencia, tales como algunos incendios en edificios oficiales que pue-
de sospecharse que fuesen provocados para dar pie a la condena y el martirio 
de los presuntos culpables, y otras situaciones que de hecho condujeron a una 
persecución tan intensa como cruel. Se imputaron también a los cristianos 
algunos levantamientos en zonas del Asia Menor y Siria, que prestaron base 
a represiones violentas y crueles. Se encarceló especialmente a los clérigos, se 
premió con libertad y protección a los que aceptaron realizar sacrificios a los 
dioses y se martirizó con extrema dureza a los que no quisieron hacerlo. Se 
sucedieron las disposiciones persecutorias y se pudo esperar que conducirían 
a la total desaparición del Cristianismo en unos pocos años.77

73		 La persecución de Diocleciano, “con su carácter sistemático y su amplitud, presenta 
una innegable aparatosidad teatral: en menos de un año (23 de febrero de 303 – enero/fe-
brero de 304) cuatro edictos sucesivos precisan su severidad. El primero se refería esencial-
mente a la prohibición del culto: confiscación de los libros y vasos sagrados, destrucción 
de las iglesias. Pero los cristianos son ya excluidos de las funciones públicas y sometidos a 
ciertas limitaciones jurídicas. Sin embargo, el emperador se vio pronto impulsado a actuar 
más directamente contra las personas: el segundo edicto ordena el arresto de los ‘jefes de 
las iglesias’ (se refería a todos los miembros del clero, incluidos los clérigos inferiores), me-
dida provisoria que condujo naturalmente al tercer edicto: liberación de los encarcelados 
si consentían en hacer libaciones y sacrificios. Éste era el ‘test’ desde Trajano, utilizado 
para detectar a los cristianos y detectar a los apóstatas. Las resistencias encontradas ex-
plican el cuarto edicto: como en tiempos de Decio, todos los habitantes del Imperio son 
obligados a sacrificar a los dioses bajo la amenaza de los más duros tormentos, de la muer-
te, a menudo cruel, o de la deportación a las minas, lo cual no resultaba más benigno que 
los campos de exterminio imaginados por la barbarie de nuestra propia época” (Daniélou, 
Jean, op. cit., p. 271.)

74		 “Ha de destacarse la importancia del derecho de asociación para el ejercicio de la 
libertad religiosa” (Martí, José María, Derecho común de reunión y asociación y fenómeno religioso, 
en Hera, Alberto de la, Motilla, Agustín y Palomino Rafael (coords.), El ejercicio de la libertad 
religiosa en España. Cuestiones disputadas, Madrid, Ministerio de Justicia, 2003, p. 17.)

75		 Véase el epígrafe “La gran persecución de Diocleciano”, en Orlandis, José, op. cit., p. 41.
76		 Pericot, Luis y Ballester, Rafael, op. cit., p. 347.
77		 Se operó lo que la doctrina actual ha calificado como un régimen de “violencia líci-

ta” (García Hervás, Dolores, “Del poder jurídico al deber socialmente exigible: hacia una 
concepción cristiana del Derecho”, en VV. AA., Ius in vita et in missione Ecclesiae. Acta Symposii 
Internationalis Iuris Canonici, Ciudad del Vaticano, Librería Editrice Vaticana, 1994, p. 120.)

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



243LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

Dejando de lado la cuestión de la protección divina y de las promesas de 
Cristo a su Iglesia —y siendo obvio que Diocleciano afrontó con decisión y 
en buena parte con acierto una profunda renovación de las estructuras po-
líticas y jurídicas del Imperio—,78 científicamente puede decirse que tal vez 
su persecución contra el Cristianismo hubiese podido tener éxito de haberse 
llevado a cabo muchos años antes. Pero a comienzos del siglo IV era ya muy 
tarde; la extensión de la nueva fe había cobrado proporciones inmensas, y 
en la propia Casa imperial eran ya muy numerosos los creyentes, como se 
evidenció cuando subió al trono Constantino, hijo de Santa Elena, y cuyos 
descendientes y sucesores fueron todos cristianos.79 A lo que ha de añadirse 
el fracaso de Diocleciano como creador del sistema político de la Tetrar-
quía; un sistema que prácticamente no pudo sobrevivirle, ya que tras él, 
las disputas y luchas entre los diversos tetrarcas condujeron a la monarquía 
absoluta única que Diocleciano había querido evitar; diversos emperadores 
y césares disputaron entre sí a lo largo de la mayor parte del siglo IV, hasta 
menudear incluso los asesinatos entre ellos o sus parientes;80 y el Imperio 
fue de nuevo grande cuando un único Emperador monopolizó de nuevo 
todo el poder, como fueron singularmente los casos de Constantino81 y de 
Teodosio.82

Se entiende mejor la labor acometida por Diocleciano en relación con 
el Cristianismo prestando atención a los papas San Cayo y San Marcelino, 
que fueron sus contemporáneos. Al primero de ellos, en los años 283 a 296, 
le correspondió aún un período de paz.83 Ésta provenía de los anteriores 
emperadores ilirios, que habían tratado de establecer en el Imperio un sin-
cretismo religioso en el cual todas las religiones presentes en él, Cristianis-
mo incluido, pudieran tener cabida.84 Se trataba de una concepción a cuyo 
tenor la religión era el modo en que cada grupo social o racial se comuni-
caba con la divinidad o se dirigía a ella, y todas las vías podían considerarse 

78		 “Diocleciano fue sin duda uno de los grandes emperadores y el autor de una profunda 
renovación del Imperio”, mediante “una completa revisión de las estructuras política y ad-
ministrativa” (Orlandis, José op. cit., p. 40.)

79		 No debe considerarse una excepción a Juliano el Apóstata; este mismo calificativo 
evidencia su origen cristiano (véase Daniélou, Jean, op. cit., pp. 299 y ss.)

80		 En la sucesión del sistema de la tetrarquía, “la guerra civil se había hecho endémica en 
el Imperio” (Pericot, Luis y Ballester, Rafael, op. cit., p. 356.)

81		 Véase para el conjunto de su reinado Ibidem, epígrafe “Constantino el Grande y su 
dinastía”, pp. 350 y ss.

82		 Véase para el conjunto de su reinado Ibidem, epígrafe “Teodosio el Grande”, pp. 364 
y ss.

83		 Véase Kelly, J. N. D., Caius, or Caius, St, en op. cit., p. 24.
84		 Véase el epígrafe Los emperadores ilíricos, en Pericot, Luis y Ballester, Rafael, op. cit., p. 328.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



244 ALBERTO DE LA HERA

aceptables en la convivencia común. Y si bien la Iglesia católica no podía 
aceptar el sincretismo, que venía a suponer la igualdad paritaria de todos 
los credos, este hecho no tuvo el relieve social suficiente para alterar la paz 
pública que reinó en el Imperio durante el pontificado de San Cayo. Según 
el Liber Pontificalis era pariente de Diocleciano, pero se trata de un dato in-
comprobable.85 En todo caso, tuvo un pontificado pacífico, y el martirio que 
se sitúa en ese momento, el de San Sebastián86 —un tema de reiterada pre-
sencia iconográfica—, no deja de constituir una noticia confusa.87 Y si su-
brayamos estos datos sobre San Cayo, es para marcar mejor lo distinta que 
resultó seguidamente la situación bajo su sucesor San Marcelino (298-304), 
quien ocupó la Sede de Pedro coincidiendo precisamente con la decisión 
de Diocleciano de crear la Tetrarquía y con su persecución al Cristianismo, 
en cuanto la religión que, con sus pretensiones de universalidad excluyente, 
podía convertirse en la propia del Imperio concluyendo con varios siglos de 
tradición religiosa, política y cultural.

El Cristianismo parece haber penetrado para entonces, con notoria 
fuerza, incluso en la propia familia imperial. La esposa de Diocleciano, 
Prisca, y su hija Valeria, se indica que mostraban simpatía por la nueva 
religión,88 y el César Constancio tenía como una esposa de segundo rango 
a la cristiana Elena, madre de Constantino.89 Y en el ambiente de descon-
fianza hacia esta religión, que movió a Diocleciano a poner en marcha las 
mencionadas medidas persecutorias, cuya finalidad no era el castigo de 
unos culpables sino la desaparición de una iglesia, la figura del papa Mar-
celino se presenta casi inevitablemente confusa.90 Cuando se determina la 
retirada y quema de los libros sagrados, hubo sectores que consideraron 
que el papa los había entregado cobardemente al ser requerido para ello; 
otros consideraron que, en la idea de que se trataba de una tormenta pa-
sajera, Marcelino optó por realizar gestos de apaciguamiento que evitaran 
males mayores. En todo caso, la figura del Pontífice salió en parte malpara-
da: el Liber Pontificalis afirma que ofreció incienso a los dioses si bien pronto 
se arrepintió de su error y fue martirizado; se llegó incluso en años poste-
riores a borrar a Marcelino de la lista de los papas, y el papa San Dámaso, 
contemporáneo del Teodosio ya en el final del siglo IV, omitió su nombre 

85		 Suárez, Luis, op. cit., p. 28.
86		 Véase Kelly, J. N. D., op. y lug. cit.
87		 Véase Suárez, Luis, op. y lug. cit.
88		 Véase Daniélou, Jean, op. cit., p. 264.
89		 Véase Suárez, Luis, op. cit., p. 29.
90		 Tomamos las noticias sobre San Marcelino fundamentalmente de Suárez, Luis, op. cit., 

pp. 28 y 29.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



245LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

al referirse a sus antecesores.91 Pese a todo lo cual, nada está probado de 
cuanto se le acusó, las fuentes parecen decir en buena medida lo contra-
rio, y en el catálogo actual de los Sumos Pontífices figura Marcelino como 
santo y predomina la idea de su esfuerzo por salvar al Cristianismo de la 
persecución, y se apunta asimismo su martirio, el cual por otra parte no es 
un hecho que pueda considerarse absolutamente seguro.92 Lo cual parece 
coherente con el intento de Diocleciano de eliminar al Cristianismo del 
Imperio, y con un lógico esfuerzo de la propia Iglesia por sobrevivir a los 
malos años, en la convicción de que su propia extensión y penetración en la 
sociedad romana eran ya hechos indestructibles, que abonaban el intento 
de apaciguamiento de unas terribles medidas jurídicas a las que no parecía 
posible predecir un largo futuro.

V. Los orígenes de la tolerancia y de la libertad religiosas

Entre la muerte de Marcelino en el año 304 y la elección de su sucesor 
hay un tiempo de al menos tres años de sede vacante.93 Conviene también 
subrayar este hecho, para indicar así el caos que sucede a Diocleciano hasta 
la afirmación de Constantino en el trono.94 Éste es proclamado Emperador 
en el 306, pero su gobierno personal y exclusivo data solamente de 326 y 
se extiende hasta su muerte en el 337. Entre el 306 y el 326 se suceden la 
segunda tetrarquía, la triarquía y la diarquía, inútiles intentos todos ellos por 
prolongar la obra de Diocleciano, que se desenvuelve entre intrigas, batallas, 
guerras entre sus sucesores, hasta la pacificación del sistema y el regreso al 
poder unipersonal. Y en tales años son diferentes las actitudes de los varios 
príncipes contendientes por el poder con relación al Cristianismo; se suceden 
y alternan persecuciones y tolerancias, hasta que en el año 311 dicta Galerio 
la primera ley de tolerancia, que reconocerá a los cristianos el derecho a 

91		 “Dámaso habla de Marcelo, pero éste ha de identificarse probablemente con Marceli-
no” (Baus, Karl, op. cit., p. 492, nota 151.) Sin embargo, la referencia parece muy segura, no 
solamente probable, como el propio Baus señala más adelante, op. cit., p. 564.

92		 “Muerto durante la persecución, pero no, parece indudable, a causa de la persecu-
ción”, afirma Daniélou, Jean, op. cit., p. 271. De martirio hablan por su parte expresamente 
Baus, Karl, op. cit., p. 564 y Kelly, J. N. D., op. cit., p. 25.

93		 “La Iglesia de Roma estará más de cuatro años sin poder dar un sucesor al papa 
Marcelino” (Daniélou, Jean, op. cit., p. 271); el Anuario Pontificio apunta una vacante de dos 
años; Luis Suárez la señala de cuatro: 25 de octubre de 304, fecha de la muerte de Marcelino, 
a noviembre-diciembre 308, en que sitúa la elección de su sucesor (op. cit., p. 29.)

94		 Véase sobre las disputas entre los inmediatos sucesores de Diocleciano por el control 
del poder, Pericot, Luis y Ballester, Rafael, op. cit., p. 350.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



246 ALBERTO DE LA HERA

profesar su fe, unido al deber de respetar el orden político.95 La historiografía 
presenta el edicto de Galerio como un reconocimiento por parte imperial del 
fracaso de la empresa anticristiana de Diocleciano. Se ha notado, en efecto, 
que habiendo figurado Galerio entre quienes colaboraron con Diocleciano 
en la persecución, su edicto del 311 “constituía la rectificación de toda su 
antigua política antirreligiosa”.96

Ello supone que, por vez primera, la entrada de los cristianos en un régi-
men de paz no tiene lugar por la vía del silencio o del sincretismo; la Iglesia 
adquiere reconocimiento jurídico, es legítima por sí misma; se hace realidad 
la afirmación de la doctrina cuando nos indica que el fenómeno jurídico de la 
Iglesia es al mismo tiempo un hecho religioso,97 y si desde luego existen “nor-
mas de de origen eclesial y normas de origen estatal que tienen por objeto a 
la Iglesia”,98 lo que en aquel momento se llevó a cabo en el Imperio no fue 
sino aceptar, por parte del poder estatal, un hecho social como un hecho jurí-
dico. Y si no cabe hablar aún de plena libertad —se trata de su sumisión a un 
orden político, el del Imperio pagano, sin por ello obligarles a realizar actos 
contrarios a sus creencias—, sí que puede decirse que se ha abierto el camino 
a la plena libertad religiosa.99 Ésta, muy poco después, y por vez primera en 
la historia, será establecida en el año 313 por el Edicto de Milán promulgado 
por los emperadores Licinio y Constantino.100 El sistema de Galerio ha sido 
calificado como de tolerancia —un régimen aún de carácter limitativo—101 lo 
que significaba que el Cristianismo “dejaba de ser una superstición ilícita.”102 
Estaba abierto el camino hacia la libertad. El poder, al entrar en caminos de 
tolerancia, pasa a “admitir a los cristianos en la comunidad jurídico política” 
y al Cristianismo “se le reconoce un derecho de existencia legal”.103 Y el Edic-

95		 Véase el epígrafe “La tolerancia para la Cristiandad: “Edicto” de Galerio (311)”, Ibi-
dem, p. 41.

96		 Orlandis, José, op. cit., p. 93.
97		 “Il fenomeno giuridico della Chiesa è al tempo stesso un evento religioso” (Sobanski, 

Remigiusz, op. cit., p. 5.)
98		 Ibán, Iván C., En los orígenes del Derecho Eclesiástico, Madrid, Centro de Estudios Políticos 

y Constitucionales, 2004, p. 148.
99		 “En su dimensión jurídica, la religión se presenta ante todo mediatizada por los de-

rechos fundamentales: hablamos entonces de la libertad religiosa y de creencias” (Palomino 
Lozano, Rafael, Neutralidad del Estado y Espacio público, Cizur Menor, Thomson Reuters Aran-
zadi, 2014, p. 45.)

100		Ehrhard, Albert, epígrafe “La liberación de la Iglesia por Constantino el Grande”, en 
op. cit., p. 349.

101		Roca, María J., La tolerancia en el Derecho, Madrid, Fundación Registral, 2009, p. 26.
102		Orlandis, José, op. cit., p. 93.
103		Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, op. cit., p. 41.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



247LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

to de Milán dará una libertad total y sin condicionamientos a todas las reli-
giones; no es una opción por ninguna de ellas, es el Estado reconociendo la 
libertad religiosa, ya que una de las dimensiones esenciales de esta libertad es 
la de permitir a cada persona el conservar y ejercer su religión, “erigiéndose 
este derecho en límite al accionar de los terceros y del Estado en su vincula-
ción relacional con los grupos religiosos”.104

VI. La comprensión histórica de la libertad religiosa

Un principio capital del quehacer de los historiadores es el de evitar juzgar al 
pasado con criterios del presente, al ayer con fórmulas del hoy. El concepto 
de lo que sea la libertad religiosa se ha visto sometido a interpretaciones muy 
diferentes a lo largo de los siglos, si bien nunca ha dejado de ser verdad que el 
criterio para la comprensión de las libertades públicas, de todas las libertades, 
se ha distinguido siempre del criterio para la comprensión de otros derechos 
humanos.105 Y cuando pensamos hoy en lo que sea o deba ser esa libertad re-
ligiosa, la concebimos en un contexto social, político e ideológico que ofrece 
no muchos puntos de contacto con lo que haya podido entenderse bajo esos 
términos en el Medievo o la Edad Moderna. Pero, curiosamente, sí que pue-
den encontrarse interesantes paralelismos entre la libertad religiosa tal como 
hoy la concebimos, y la que en el año 313 proclamaron Licinio y Constantino 
en el Edicto de Milán.106

A diferencia de otros momentos del pasado, en los que predominó una 
confesionalidad no solamente jurídica sino también social,107 hoy vivimos en 
una sociedad plural, y una sociedad plural supone

...multiculturalidad, una nueva forma de pluralismo social en la que convi-
ven en el mismo territorio culturas variadas. No sólo ideas distintas, no sólo 

104		Asiain, Carmen, “La consideración de la Religión y las religiones en el marco Consti-
tucional Latinoamericano”, en Asiain, Carmen (coord.), Derecho y Religión, Montevideo, Uni-
versidad de Montevideo, 2012, p. 37.

105		“Il faut admettre que les libertés publiques sont différentes des autres droits ou compé-
tences reconnus par la loi aux individus” (Robert, Jacques, avec la collaboration de Duffar, 
Jean, Droits de l’homme et libertés fondamentales, París, Editions Montchrestien, 1996, p. 7.)

106		Véase sobre el Edicto de Milán y sus circunstancias Sevilla Bujalance, Juan Luis, op. cit., 
pp. 49 y ss. Señala las características jurídicas del mismo Mantecón Sancho, Joaquín, op. cit., pp. 
35 y ss., que también publica su texto (pp. 183-185). Véase asimismo el epígrafe “La libertad 
para la nueva religión: ‘Edicto’ de Milán (313)”, en Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, 
op. cit., p. 42.

107		Véase Prieto Sanchis, Luis, Principios constitucionales del Derecho Eclesiástico español, en 
Ibán, Iván C., et. al., Manual de Derecho Eclesiástico, Madrid, Trotta, 2004, p. 45.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



248 ALBERTO DE LA HERA

creencias o cosmovisiones diversas, sino mundos simbólicos diferentes, formas 
de afrontar la radical realidad del hombre con respuestas artísticas, litera-
rias, lingüísticas y religiosas heterogéneas.108

Y no podemos dejar de tener en cuenta “la diferencia entre los valores 
filosóficos, económicos, políticos y técnicos que nos dominan en estos días y 
los clásicos de la época romana… en torno a la persona, la verdad, la justi-
cia y la libertad”.109

Esta realidad está presente en gran cantidad de países civilizados, jus-
tamente en aquéllos países plurales en los que es una realidad la libertad 
religiosa.110 Dónde hoy no la hay, se debe o a que impera allí una religión 
exclusivista que niega espacio a todas las demás, o porque impera una men-
talidad que impide o prohíbe todas las creencias religiosas, o porque impera 
una laicidad extrema,111 concebida como contraposición entre la religión 
—que sería una fábula, un mito, una superstición— y la razón —apoyada 
en la ciencia y la técnica—, entre el dogma —rígido, inmodificable— y el 
relativismo, entre la anquilosada tradición y la innovadora hora actual.112 
Se trata de situaciones que se mantienen por medio de la violencia, situa-
ciones que tratan de alterar toda ideología de significado contrario, y que 
perduran provenientes de momentos históricos en que no se han reconocido 
los que hoy consideramos como derechos humanos fundamentales,113 como 
“libertades universales que deben ser reconocidas y protegidas en cualquier 
punto del universo”.114

Pero donde esas aberraciones —ese menosprecio del ser humano en 
cuanto que persona— no se encuentran presentes, allí existe una sociedad 

108		Palomino, Rafael, Laicidad, laicismo, ética pública: presupuestos en la elaboración de políticas 
para prevenir la radicalización violenta, en Martín, Isidoro y González, Marcos (coords.), Algunas 
cuestiones controvertidas del ejercicio del derecho fundamental de libertad religiosa en España, Madrid, 
Fundación Universitaria Española, 2009, p. 51.

109		Martín, Melquíades Andrés, Cristianismo y cultura en España. Dos milenios de vida, Sala-
manca, Universidad Pontificia de Salamanca, 2006, p. 20.

110		“El pluralismo ideológico y religioso constituye ante todo una consecuencia o resulta-
do del ejercicio de la libertad” (Prieto Sanchis, Luis, op. cit., p. 34.)

111		Véase Catalá Rubio, Santiago, Aconfesionalidad y laicidad. Dos principios del Derecho Ecle-
siástico español, epígrafe “Aproximación al concepto de laicidad”, en Anuario de Derecho Eclesiás-
tico del Estado, XXIV, 2008, pp. 365 y ss.

112		Palomino, Rafael, op. cit., p. 67.
113		Véase el epígrafe “When Religions Oppress the Religious”, en Marty, Martin E., “Re-

ligious Dimensions of  Human Rights”, en Witte, John Jr., y Van Der Vyver Johan D. (eds.), 
op. cit., pp. 4-6.

114		Souto Paz, José Antonio, Comunidad política y libertad de creencias. Introducción a las libertades 
públicas en el Derecho Comparado, Madrid, Marcial Pons, 1999, p. 143.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



249LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

plural;115 y entre los países en que así sucede no habrá ninguno en el que 
la pluralidad del cuerpo social no se encuentre acompañada por una plu-
ralidad de confesiones religiosas con libertad individual y colectiva reco-
nocidas, incluso en diversos países que se mantienen confesionales116 o que 
establecen un sistema de laicidad legítima.117 Preside este sistema, en todo 
el mundo, el artículo 18 de la Declaración Universal de Derechos Huma-
nos de las Naciones Unidas, de 1948: “Toda persona tiene derecho a la 
libertad de pensamiento, de conciencia y de religión”.118 Y la norma es 
adaptable a los más diferentes contextos sociales, aunque partan de ideo-
logías diferentes y reflejen distintos órdenes de civilización.119

VII. El itinerario histórico de la libertad religiosa

En un contexto histórico de diecisiete siglos atrás, el Edicto de Milán vino a 
crear un sistema de libertad religiosa mucho más próximo al actual que los 
modelos —bastante afines a la represión y a la persecución— que se han ido 
montando unos sobre otros a lo largo del tiempo,120 durante los muchos siglos 
en los que “el concepto moderno —jurídico— de libertad religiosa resulta 
totalmente extraño.”121 Por eso cabe decir que los momentos representativos 
de la libertad religiosa en la historia humana serían, al paso de la historia, la 

115		Una sociedad, la actual, en la que “la modernidad no es necesariamente secularizado-
ra, sino necesariamente pluralizante” (Palomino, Rafael, op. cit., p. 60.)

116		Véase para el caso de Inglaterra Sandberg, Russsell, Law and Religion, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2011; para otros países de Europa, Robbers, Gerhard (Ed.), 
Staat und Kirche in der Europäischen Union, Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 1995.

117		“Lo que se pretende con la laicidad es, en el fondo, libertad, pero no sólo la libertad del 
individuo o de su comunidades sino la libertad del Estado para atender sus propios asuntos, 
actuar soberanamente en el ámbito de sus propias competencias” (Catalá Rubio, Santiago, 
op. cit., p. 367.)

118		Véase en Mantecón, Joaquín, op. cit., p. 203.
119		Souto Paz, José Antonio, op. cit., pp. 187 y ss.; David, René, Traité élementaire de droit civil 

comparé, París Pichon-Durand y Auzias, 1950, p. 226, citado por Ferrari, Silvio, El espíritu de 
los derechos religiosos, Barcelona, Herder, 2004, p. 14.

120		Al respecto, podemos señalar que la primera aceptación oficial de la libertad religio-
sa, traducida en la legalidad del Cristianismo, supone una radicación jurídica de ésta en la 
sociedad de su tiempo y para el futuro; como se ha dicho, “Il riconoscimento legale del culto 
cristiano si affianca all’esigenza di un coordinamento … nel dare impulso ad una formalizza-
zione della produzione giuridica” (Zanchini Di Castiglionchio, Francesco, op. cit., p. 4); véase 
asimismo Mantecón, Joaquín, op. cit., p. 37; Hera, Alberto de la, y Soler, Carlos, op. cit., pp. 
63 y ss.

121		Mantecón Sancho, Joaquín, op. cit., p. 41.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



250 ALBERTO DE LA HERA

decretada en Milán en el año 313;122 luego la Declaración de Maryland, que 
ya es de mucho más adelante, de mediados del siglo XVII (1649),123 y que 
reconoce aquella libertad si bien con una importante limitación; limitación 
que se refiere a que la plena libertad religiosa es reconocida solamente a los 
cristianos,124 lo que, de hecho, supone es una falta de libertad para el ateísmo, 
con base en que en las colonias americanas que firman la Declaración convi-
ven muchas religiones cristianas pero no hay presencia alguna de otro género 
de confesiones. Llegará luego la Declaración de Virginia de finales del siglo 
XVIII (1776), que por vez primera desde el año 313 proclama un auténtico 
principio de esta libertad.125

Y comenzará entonces la serie de nuevas Declaraciones y Constitucio-
nes, a comenzar por la Revolución Francesa,126 la cual reconoció la libertad 
religiosa de forma notoriamente restringida,127 ya que “frente a la frescura y 
a la claridad de definición del texto de Virginia la Declaración de Derechos 
del hombre y el ciudadano hace un reconocimiento general, restrictivo e 
individualista de la libertad religiosa”;128 el contraste entre Virginia y esta 

122		Como se ha señalado y está de todo punto aceptado, hay en la decisión constantinia-
na una apertura de la libertad religiosa en un sentido de amplitud ajena a toda limitación: 
“When Constantine issued the ‘Edict of  Milan’ in 313 he granted toleration to the Christian 
church and to all other religions so that every man may worship according to his own wish” 
(Tierney, Brian, op. cit., p. 20.)

123		Véase Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, op. cit., p. 169; Rubio López, José 
Ignacio, Hacia la primera libertad. Libertad religiosa en los EE.UU.: de las Colonias a la Corte Rehnquist 
(1600-1986), Pamplona, Eunsa, 2011, pp. 101 y ss.; Souto Paz, José Antonio, op. cit., p. 144.

124		“La tolerancia se permite sólo entre cristianos, pues «en un Estado cristiano, bien 
gobernado, lo primero que se debe tener en consideración… es lo referente a la religión y 
el respeto a Dios». Por este motivo, «si alguna persona blasfemara contra Dios o negara que 
nuestro Señor Jesucristo es hijo de Dios… deberá ser castigado con la pena de muerte y la 
confiscación o pérdida de todas sus tierras»” (ibidem, p. 144, nota 6.)

125		Artículo XVI de Declaración de Derechos de Virginia: “Que la religión o los deberes 
que tenemos para con nuestro Creador y la manera de cumplirlos sólo pueden regirse por 
la razón y la convicción, no por la fuerza o la violencia; en consecuencia, todos los hom-
bres tienen igual derecho al libre ejercicio de la religión de acuerdo con el dictamen de su 
conciencia, y que es deber recíproco de todos practicar la paciencia, el amor y las caridad 
cristiana para con el prójimo” (véase en Souto Paz, José Antonio, op. cit., p. 145; Mantecón 
Sancho, Joaquín, op. cit., p. 190; Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, op. cit., p. 185.) 
Véase también Martín, María del Mar, Salido, Mercedes y Vázquez García-Peñuela, José 
María, op. cit., epígrafe “Las declaraciones de derechos de final del siglo XVIII”, pp. 23-25.

126		La Revolución Francesa dio a luz en 1789 la “Declaración de los Derechos del Hom-
bre y del Ciudadano” (véase en Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, op. cit., p. 185; 
Mantecón Sancho, Joaquín, op. cit., p. 190.)

127		Artículo 10: “Nadie debe ser inquietado por sus opiniones, incluso religiosas, en tanto 
que su manifestación no altere el orden público establecido por la Ley” (véase en Idem.)

128		Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, idem.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



251LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

última Declaración es un hecho subrayado por toda la doctrina: “Debe no-
tarse que ambos textos, separados en el tiempo por menos de quince años, 
son en realidad muy diferentes entre sí”.129

Seguidamente la Constitución de los recién nacidos Estados Unidos 
de Norteamérica (1787), cuya primera Enmienda, de 1791,130 contiene 
una clara protección de la libertad religiosa al par que una consagración 
del dualismo, de la separación entre el Estado y las Confesiones religio-
sas.131 Sucesivamente, la mayor parte de las Constituciones elaboradas a 
lo largo de los dos últimos siglos han ido reconociendo en diversos grados 
la libertad religiosa132 —y en muchos casos han convivido con acuerdos 
concordatarios que ponían en vigor normas a un tiempo eclesiales y esta-
tales—,133 hasta el predominio —en cuanto que hoy está recibida con una 
finalidad aceptada a nivel casi universal—134 de la Declaración de la ONU 
antes recordada.135 Y no debe olvidarse que la misma Declaración, en su 
propia introducción, “pone de relieve la trascendencia que para la paz y 
el orden mundiales tiene el necesario respeto de esta libertad por parte de 
todos los gobiernos”.136

129		Ciáurriz, María José, Libertad, difamación, discriminación. En torno a la doctrina de la Interna-
tional Religious Liberty Association, Valencia, Tirant Lo Blanch, 2013, p. 18.

130		Véase el epígrafe “Primera Enmienda”, en Rubio López, José Ignacio, op. cit., pp. 154 
y ss.

131		Véase en Mantecón Sancho, Joaquín, op. cit., p. 191; Souto Paz, José Antonio, op. cit., 
p. 149.

132		Véase para el caso español, que puede servir de ejemplo entre otros muchos, Ciáu-
rriz, María José, “La libertad religiosa en el constitucionalismo español del siglo XIX”, en 
Escudero, José Antonio, op. cit., pp. 1011 y ss.; Martín, María del Mar et al., epígrafe “El 
constitucionalismo español decimonónico”, op. cit., pp. 25 y ss.; León Benítez, María Reyes 
y Leal Adorna, María Mar, epígrafe “Análisis histórico del constitucionalismo español en 
relación con la libertad religiosa”, op. cit. pp. 15 y ss.

133		Véase para el caso español, que es asimismo un modelo entre muchos similares, la re-
ferencia que hace Rodríguez Blanco, Miguel a la convivencia entre la Constitución de 1876 
y el Concordato de 1851 (en “El Derecho Eclesiástico en España en los tiempos de Francesco 
Scaduto (1885-1942)”, en Bordonali, Salvatore (a cura di), Il contributo di Francesco Scaduto alla 
scienza giuridica, Milán, Giuffré Editore, 2009, p. 184.)

134		“Dopo la Dichiarazione universale dei diritti del uomo si assiste alla predisposizione di 
più efficaci strumenti di tutela del diritti fondamentali” (Mirabelli, Cesare, “Diritto Ecclesias-
tico e comparazione giuridica”, en Margiotta Broglio, Francesco, Mirabelli, Cesare y Onida, 
Francesco, Religioni e sistemi giuridici, Bolonia, Il Mulino, 1997, p. 49.)

135		Véase el epígrafe “Confesionalidad estatal y libertad religiosa en los dos últimos si-
glos”, en Ciáurriz, María José, Historia de las relaciones…, cit., pp. 36 y ss.

136		Mantecón Sancho, Joaquín, op. cit., p. 68.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



252 ALBERTO DE LA HERA

VIII. Libertad religiosa y pluralismo social como realidades 
históricas paralelas

Un denominador común ha de existir entre todos esos momentos en que la 
libertad religiosa es objeto de especial atención: tal es la existencia de una 
sociedad plural, como existió en las colonias inglesas de la América atlántica 
durante los siglos XVII y XVIII, y como existe —en mucha mayor medida— 
en la hora presente137 desde que las ideologías se han acostumbrado a convi-
vir y los fenómenos migratorios138 han multiplicado el pluralismo en tantas y 
tantas zonas del planeta,139 lo que da lugar a la vez a una “globalización” y a 
ciertas actitudes de reserva defensiva frente a la misma: “la tendencia a la glo-
balización, que caracteriza a la evolución de la sociedad contemporánea… 
parece favorecer, casi por contrapeso, el desarrollo de una dimensión local en 
la que se busca refugio y seguridad frente a la amenaza de una homologación 
a escala mundial”.140

Junto a ello no puede desconocerse el dato de que pensadores concre-
tos, a lo largo de siglos diferentes, hayan defendido tesis doctrinales más o 
menos afines a la idea de derechos humanos fundamentales y de libertad re-
ligiosa; baste recordar la doctrina al respecto de diversos autores medievales 
y de la Edad Moderna, entre los que cabe señalar por ejemplo a Tomás de 
Aquino141 o Francisco de Vitoria.142 Pero una cosa es el hallazgo intelectual 
de un maestro y otra la realidad social y política establecida, que con el paso 

137		“Una de las características de la Europa del siglo XXI es la variedad racial, étnica y 
religiosa” (Borrás, Alegría, Europa: entre la integración y la multiculturalidad, en Combalía, Zoila, 
Diago Diago, María del Pilar y González-Varas, Alejandro (coords.), Derecho islámico e intercul-
turalidad, Madrid, Iustel, 2011, p. 24.)

138		Véase el epígrafe “El factor migratorio”, en Rodríguez Benot, Andrés, El estatuto perso-
nal de los extranjeros procedentes de países musulmanes, en Combalía, Zoila, Diago Diago, María del 
Pilar y González-Varas, Alejandro (coords.), op. cit., p. 90.

139		“La inmigración ha producido un cambio perceptible en el mapa social” (Garci-
martín Montero, María del Carmen, Inmigración y Libertad religiosa: Retos jurídicos, en Pérez 
Álvarez, Miguel Ángel et. al., Protección jurídica de la persona. Tolerancia y Libertad, Cizur Menor, 
Civitas-Thomson Reuters, 2010, p. 253.

140		Ferrari, Silvio, op. cit., p. 43.
141		Véase Mantecón Sancho, Joaquín, op. cit., pp. 40-41. Señala la aportación de Tomás de 

Aquino a la conciliación entre fe y razón —imprescindible para la aceptación del principio 
de libertad religiosa— Poole, Diego, Constitución europea y raíces cristianas de Europa, en Anuario 
de Derecho Eclesiástico del Estado, XXII, 2006, p. 71.

142		Véase Hera, Alberto de la, Vitoria y Solórzano ante el problema de los justos títulos, en VV. 
AA., Homenaje al Profesor Alfonso García-Gallo, t. III, vol. *, Madrid, Editorial Complutense, 
1996, pp. 69 y ss.; Mantecón Sancho, Joaquín op. cit., pp. 41-43.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



253LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

del tiempo ha dado lugar a un pluralismo inimaginable durante siglos, fruto 
en los tiempos recientes de fenómenos sociales tan actuales como puede ser 
el hecho migratorio.143 Pero debe notarse que en la Roma de inicios del si-
glo IV se vivía ya en una sociedad plural, y el Cristianismo, en sus orígenes, 
pudiera desde un cierto punto de vista asimilarse a un fenómeno migratorio, 
al menos en cuanto a la penetración en el tejido social romano de quienes lo 
profesaban, a partir de otro concreto grupo social lejano y muy encerrado 
en sí mismo, como era el judaísmo; las diferentes religiones, provinieran de 
donde provinieran, tras el periodo de la tolerancia sincretista, y del igualita-
rismo que quiso imponer Diocleciano, respiran un aire nuevo, que comienza 
a manifestarse en una convivencia lejana a las formas precedentes de inti-
midación, violencia, o sumisión de todos a un culto oficial al margen de los 
concretos cultos particulares.

Es esta consideración la que nos permite, en el XVII centenario del 
Edicto de Milán, apuntar a su relación con la concepción actual de la 
libertad religiosa, y afirmar —como ya se ha señalado— que los momen-
tos claves del reconocimiento de la misma corren entre el 313 y el 1948, 
pasando por Maryland y Virginia.144 Sería un error pensar que el Edicto 
constantiniano nace de una voluntad expresa de reconocimiento en exclu-
siva de la Iglesia cristiana,145 o de presiones de ésta para obtenerlo.146 Lo 
mismo que en el caso de Virginia —dejemos aquí de lado al mucho más 

143		“Las características del fenómeno migratorio y la relativa rapidez de su evolución han 
planteado también importantes retos jurídicos” (Garcimartín Montero, María del Carmen, 
op. cit., p. 254.)

144		Véase Souto Paz, José Antonio, op. cit., pp. 144 y 145. El carácter abierto de las teorías 
sobre los derechos humanos en el orden religioso no ha dejado de ser señalado por la doctri-
na: “The theories and laws of  religious human rights in vogue today were not formed out of  
whole cloth” (Witte, John Jr., “Introduction”, en Witte, John Jr., Van Der Vyver, Johan, D., 
op. cit., p. XXX).

145		Se considera clara la preferencia de Constantino por la religión cristiana, aunque de-
cretó no su superioridad sino la igualdad entre todas las confesiones; al efecto no ha dejado 
de señalarse por la doctrina que en la idea del emperador se contiene la concepción de una 
“posición de privilegio” a favor del Cristianismo; pero tal privilegio no radica tanto en el tex-
to de la legislación cuanto en la actitud imperial hacia la que fue la religión de buena parte de 
su familia y que él mismo concluyó por adoptar y transmitir (véase Baus, Karl y Ewig, Eugen, 
epígrafe “Del reconocimiento de la igualdad de derechos del cristianismo a la posición de 
privilegio otorgada por Constantino”, en op. cit., pp. 27 y ss.)

146		Ello es compatible lógicamente con el deseo y el intento de la Iglesia cristiana por 
lograr la libertad; con el Edicto de Milán se aceptaban sus demandas de igualdad y de 
reconocimiento de su personalidad jurídica: “El Imperio se plegaba a las demandas de la 
Iglesia, que adquiría personalidad jurídica; en consecuencia, las propiedades y cementerios 
confiscados durante la persecución fueron devueltos” (Suárez, Luis, op. cit., p. 31.)

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



254 ALBERTO DE LA HERA

limitado de Maryland—, y luego del desarrollo constitucional de los siglos 
XIX y XX y de la Declaración de la ONU, cabe estimar que lo que en Mi-
lán se reconoce no es la libertad de unos sino la de todos en pie de igual-
dad, en orden a dar carta de naturaleza no al derecho de una confesión o 
de unas confesiones, sino al derecho humano fundamental de libertad;147 
aunque por supuesto, lejos de esta terminología tan actual, lo sustancial es 
la proximidad de los planteamientos conceptuales. Constantino y Licinio 
no trataron tanto de responder a instancias ideológicas de origen cristia-
no, sino de reflejar en su decisión el principio romano de la pax Deorum, 
que reproducía en el orden social el orden del universo. Constantino in-
tegra a las estructuras cristianas en los ordenamientos imperiales no por 
virtud de su fe148 sino de su deber hacia todo su pueblo y de un sentido de 
la religión que dejaba en segundo plano a las divinidades menores para 
someterlo todo a la idea de un “Dio unico e misterioso, di cui Costantino 
(come suo padre) era cultore”.149

Y la doctrina más actual no ha dejado de notar ese paralelismo entre las 
disposiciones milanesas del 313 y lo sucedido primero en las colonias ingle-
sas atlánticas de los siglos XVII y XVIII y luego en los recién nacidos Esta-
dos Unidos y en los episodios sucesivos del mismo hecho a lo largo de los dos 
siglos subsiguientes;150 de tal modo que cabe decir que todo ello constituye 
un reconocimiento de la dimensión pública del factor religioso, así como de 
su ineludible pluralismo. De algún modo pues, estamos ante una nueva pro-
posición del reconocimiento constantiniano de la libertad religiosa; puede 
decirse al efecto que de la obra de Constantino “risultò un quadro giuridi-
co-istituzionale sostanzialmente unitario che, trassmesso ai successivi secoli 
europei, ha determinato forme di condizionamento reciproco tra strutture 
politiche e istituzioni ecclesiastiche”.151

Todo ello ha contribuido a homogeneizar el sentido y alcance que merece, 
siquiera sea en consideración a su contenido esencial, la protección de este 
cualificado derecho (el de libertad religiosa). Se avala así la existencia de 

147		Véase Calvo Espiga, Arturo, La libertad religiosa: derecho humano y derecho fundamental, en 
Asensio Sánchez, Miguel A. et. al, Derecho, Conciencia y Religión. Derecho y factor religioso, Madrid 
Tecnos, 2012, pp. 48 y ss.

148		De hecho Constantino no se bautizó sino en la hora de su muerte (véase el epígrafe 
Bautismo y muerte de Constantino, en Karl Baus y Eugen Ewig, Desde Nicea a Calcedonia, en Jedin, 
Hubert Manual de Historia de la Iglesia, t. II, La Iglesia imperial después de Constantino hasta fines del 
siglo VII, Barcelona, Editorial Herder, 1990, p. 42-45.)

149		Alzati, Cesare op. cit., p. 30.
150		Véase Ciáurriz, María José, Libertad, difamación, discriminación..., cit., pp. 18 y ss.
151		Alzati, Cesare, op. cit., p. 33.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



255LA LIBERTAD RELIGIOSA EN SUS ORÍGENES HISTÓRICOS

una tradición constitucional compartida, que expresa un acerbo común de 
principios informadores de las legislaciones nacionales.152

a partir de la efectiva consideración del factor religioso como un factor 
social que no puede desconocerse.153

No hay duda de hasta qué punto late en estas ideas la moderna realidad 
del liberalismo, combatiente contra toda religión o ideología religiosa en un 
sector de sus orígenes decimonónicos y en buena medida liberado hoy de 
esa carga. La doctrina no ha dejado de preguntarse, en todo caso, sobre la 
compatibilidad entre religión y liberalismo político en la hora presente, con 
respuestas varias; y el tema no es baladí, pues la transmisión histórica de la 
libertad religiosa desde sus orígenes hasta hoy estaría en juego de obtener-
se una ruptura entre toda forma de modernidad y todo el contenido de la 
tradición.154 Por eso hay que aceptar, para calificar el valor de la herencia 
clásica en nuestro mundo actual, que “son principios básicos del liberalismo 
la dignidad inalienable de la persona, la primacía del individuo frente a la 
colectividad, la desconfianza frente al poder político (y la consiguiente ne-
cesidad de someter a éste a limitación y control)”, y que “en el cristianismo 
estaban ya las semillas de todo ello”.155

IX. Conclusión: el sentido homogéneo de la evolución 
histórica de la libertad religiosa

Vale la pena reproducir aquí, como palabras finales de este trabajo, las que 
ha escrito el profesor Alzati como resumen de su estudio ya varias veces ci-
tado; según nos dice, la renovada reflexión historiográfica sobre los aconte-
cimientos que se desarrollaron en el ámbito romano entre el primero y el 
cuarto decenio del siglo IV nos impone el enfrentarnos con problemas más 
que nunca actuales en la vida política de las sociedades contemporáneas: 
señaladamente el interrogante en torno a los fundamentos de la justicia y a la 
cuestión del reconocimiento público tributado a la dimensión religiosa. Debe 

152		Véase Porras Ramírez, José María, La libertad religiosa como derecho fundamental, en Porras 
Ramírez, José María (coord.), op. cit., p. 20.

153		Véase el epígrafe “El factor religioso como factor social”, en León Benítez, María 
Reyes y Leal Adorna, María Mar, op. cit., pp. 25 y ss.

154		Véase Palomino Lozano, Rafael, Neutralidad del Estado y espacio público, cit., epígrafe “La 
religión en el mundo contemporáneo”, pp. 21 y ss.

155		Contreras, Francisco José, Liberalismo, Catolicismo y Ley natural, Madrid, Ediciones En-
cuentro, 2013, p. 17.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



256 ALBERTO DE LA HERA

subrayarse cómo la recepción del Cristianismo como religio licita en el contex-
to del Imperio no constituye una respuesta a instancias de origen cristiano; 
y puede también y sin duda constatarse que la integración de las estructuras 
de la Iglesia cristiana en los ordenamientos imperiales, llevada a cabo por 
Constantino, determinó con el tiempo fenómenos de recíproco condiciona-
miento, claramente expresados en la confesionalidad política de las Edades 
Medieval y Moderna. Si en Europa la superación de tal confesionalidad se 
ha traducido en la marginación de la dimensión religiosa de la vida pública y 
social, en las colonias inglesas del Nuevo Mundo, una vez independientes, esa 
misma preocupación se tradujo al final del siglo XVIII en la 1a. Enmienda, 
la cual, a través del rechazo de cualquier confesionalidad de Estado, tributó 
un reconocimiento fáctico a la dimensión pública del hecho religioso y a su 
ineludible pluralismo, lo que constituye una nueva proposición del antiguo 
reconocimiento constantiniano.156

Todo lo cual resume a la perfección cuanto ha sido el argumento fun-
damental que ha inspirado estas páginas, en recuerdo en los inicios del siglo 
XXI de lo que en los inicios del siglo IV vino a suponer el Edicto de Milán. 
La historia continúa siempre; la relación entre religión, sociología y cultura 
es un hecho que se ha demostrado perenne e indeclinable;157 la presencia 
hoy de signos de carácter positivo provenientes del pasado viene a descu-
brirnos la continuidad, por fortuna siempre constatable, de un sustrato de 
derechos esenciales del ser humano que nunca han logrado borrar de la 
conciencia colectiva los totalitarismos de todo tipo que, una y otra vez, han 
intentado imponerse a lo largo de los siglos.158 Tal es el significado esencial 
de la libertad religiosa.

156		Alzati, Cesare, op. cit., p. 22.
157		Poole, Diego op. cit., p. 81, “La pretensión de separar la religión y la cultura es una 

falacia inmensa”.
158		“Los choques conciencia contra ley y religión frente a secularismo es un tema crucial 

en la historia y en el presente” (Navarro-Valls, Rafael “Prólogo” a Rubio López, José Ignacio, 
op. cit., p. 21). La frase se refiere a los Estados Unidos, pero puede considerarse que posee 
valor universal.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036




