
313

LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

Javier Martínez-Torrón*

Sumario: I. El significado de neutralidad. II. Neutralidad y valores éticos 
inspiradores del ordenamiento jurídico, III. Neutralidad del Estado y auto-
nomía religiosa, IV. Neutralidad del Estado y simbología religiosa en lugares 
públicos, V. Reflexiones finales: neutralidad del Estado, principio de igualdad 

y pluralismo religioso.

I. El significado de la neutralidad

Dentro de mi especialidad jurídica, uno de los temas que atrae mayor interés 
en tiempos recientes y suscita importantes interrogantes acerca de cómo haya 
de ser, en las sociedades contemporáneas, la relación entre poder político y 
religión es la neutralidad religiosa del Estado, a la que algunos contemplan 
desde la perspectiva de lo que se ha dado en llamar, por influencia sobre todo 
francesa, laicidad del Estado —un término que, como explicaré enseguida, 
no termina de convencerme por los problemas conceptuales y prácticos que 
puede plantear—.

Partiré en mi análisis de un concepto de derecho que confieso de in-
fluencia guaspiana,1 y que podría sintetizarse así:

*		 Catedrático y Director del Departamento de Derecho Eclesiástico del Estado de la 
Universidad Complutense de Madrid. Este trabajo se basa en el discurso pronunciado por 
el autor con motivo de su recepción como Académico Correspondiente Extranjero de la 
Academia Nacional de Derecho y Ciencias Sociales de Córdoba (Argentina), el pasado 1o. 
de septiembre de 2014. El autor dedica este escrito a su amigo el doctor José Luis Soberanes, 
que con generosidad y visión de futuro ha sido pionero e impulsor en México —desde hace 
más de veinte años— de los estudios sobre el llamado “derecho eclesiástico del Estado”, es 
decir, el derecho del Estado sobre el factor religioso. Este trabajo se inserta dentro del Proyec-
to DER2011-29385 (Ministerio de Ciencia e Innovación): “Neutralidad ideológico-religiosa 
del Estado y espacio público”.

1		 Cfr. las páginas iniciales de Guasp, J. Derecho, Madrid 1971.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



314 Javier Martínez-Torrón

...el derecho es un instrumento complejo y específico del que se sirve una 
sociedad para organizarse en torno a un conjunto abierto de valores que 
considera necesarios, y que se caracteriza por encaminarse a la prevención 
o a la resolución coercitiva de conflictos interpersonales mediante el recur-
so, sobre todo, a la actividad normativa y a la actividad judicial.2

Desde esa perspectiva, se comprende la centralidad que los valores tie-
nen en el universo jurídico. Son los puntos de referencia que determinan 
las coordenadas entre las que la ley y los tribunales han de moverse, y tam-
bién la fuente de la legitimidad de sus respectivas actuaciones. En realidad, 
cuando usamos el término justicia, no hacemos sino referirnos, aunque sea 
implícitamente, a ese conjunto —mudable— de valores en torno a los que 
se estructura el ordenamiento de una determinada sociedad. Tales valores, 
que en gran medida implican opciones de trasfondo esencialmente ético, se 
transforman a veces en principios operativos.

Uno de esos principios es la neutralidad religiosa del Estado, que tiende 
cada vez más a ser considerada un elemento esencial de los ordenamientos 
jurídicos contemporáneos occidentales,3 en tanto que se la concibe como 
una condición necesaria para la adecuada protección de ese derecho hu-
mano que llamamos libertad de pensamiento, conciencia y religión,4 o bien 
libertad de religión y de creencias.5 Es decir, la libertad para elegir el objeto 
de las propias creencias —religiosas o no— y para actuar de manera con-
forme a ellas.

Esto nos mueve a preguntarnos por cuál haya de ser el significado de la 
neutralidad, teniendo en cuenta que aquí adopto una perspectiva que aspi-

2		 Me remito, para ulteriores detalles, a Martínez-Torrón, J., Religión, derecho y sociedad, 
Comares, Granada, 1999.

3		 La adopción de la neutralidad como principio, en todo caso, está lejos de resultar sen-
cilla y exenta de problemas. Véase al respecto, recientemente, el sugerente y documentado 
estudio de Palomino, R., Neutralidad del Estado y espacio público, Thomson-Aranzadi, Cizur 
Menor, 2014.

4		 Es la terminología que vino a consagrar la Declaración Universal de Derechos Hu-
manos de 1948 (artículo 18), y que fue posteriormente acogida por el Convenio Europeo de 
Derechos Humanos de 1950 (artículo 9o.), y por el Pacto Internacional de Derechos Civi-
les y Políticos de 1966 (artículo 18). En cambio, la Convención Americana sobre Derechos 
Humanos de 1969, inspirada por los artículos III y IV de la Declaración Americana de los 
Derechos y Deberes del Hombre de 1948, se refiere a la libertad de conciencia y de religión 
en su artículo 12, que separa de la libertad de pensamiento, la cual une a la libertad de ex-
presión en el artículo 13.

5		 Esta terminología comienza a ganar terreno desde la Declaración sobre la eliminación 
de todas las formas de intolerancia y discriminación fundadas en la religión o las conviccio-
nes, de 1981, y se ha popularizado en el entorno OSCE.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



315LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

ra a ser global o, al menos, válida para el entorno occidental. Por tanto, la 
respuesta habrá de ser aplicable al polícromo panorama constitucional que 
ofrece la pluralidad de Estados que solemos situar bajo el término Occiden-
te. Y, en ese contexto, dos son las afirmaciones iniciales que pueden hacerse.

1. Neutralidad no equivale a separatismo

La primera tiene carácter negativo, pues se refiere a lo que no es, ni 
puede ser, la neutralidad del Estado. A mi juicio, resulta claro que la neutra-
lidad no puede ser concebida como un principio constitucional uniforme vigente a nivel 
internacional (ni siquiera en el ámbito más reducido de los países occiden-
tales), que contenga una particular concepción acerca de cómo debe ser el 
modelo de relaciones entre Estado y religión. En concreto, la neutralidad, si 
la analizamos desde una óptica que trascienda su dimensión estrictamente 
nacional, no puede ser entendida como equivalente a separación estricta entre Estado 
y religión. A este respecto, por lo que se refiere a Europa, y con una doc-
trina que es aplicable más allá de sus fronteras, el Tribunal de Estrasburgo 
ha afirmado, desde hace tiempo, que el Convenio Europeo de Derechos 
Humanos tiene como finalidad garantizar determinadas libertades funda-
mentales —la libertad religiosa entre ellas— pero no impone ningún mo-
delo específico de relaciones entre Estado y religión.6 La idea subyacente es 
que la actitud del Estado hacia la religión depende primordialmente de una 
opción política, y es el resultado, en gran medida, de la tradición histórica y 
de las circunstancias morales, sociales y culturales de cada país.7

Lo anterior, naturalmente, no significa que no sea posible adoptar una 
rigurosa separación entre Estado y religión, o que ésta sea incompatible con 
los convenios internacionales de derechos humanos. Al contrario, el sepa-

6		 Me remito, para ulteriores detalles y referencias jurisprudenciales, a Martínez-Torrón, 
J. y Navarro-Valls, R., “The Protection of  Religious Freedom in the System of  the Council 
of  Europe”, en Lindholm, T. et al. (eds.), Facilitating Freedom of  Religion and Belief: A Deskbook, 
Martinus Nijhoff, Leiden, 2004, pp. 216-218.

7		 El marco jurídico de la Unión Europea —especialmente el artículo 17 del Tratado de 
Funcionamiento de la UE— es aún más claro al determinar que no existe una norma euro-
pea uniforme en lo que se refiere al estatus de iglesias y comunidades religiosas, y que ésta 
es una materia que compete a las autoridades nacionales. Este es el texto literal del artículo 
17: “1. La Unión respetará y no prejuzgará el estatuto reconocido en los Estados miembros, 
en virtud del Derecho interno, a las iglesias y las asociaciones o comunidades religiosas. 2. 
La Unión respetará asimismo el estatuto reconocido, en virtud del Derecho interno, a las 
organizaciones filosóficas y no confesionales. 3. Reconociendo su identidad y su aportación 
específica, la Unión mantendrá un diálogo abierto, transparente y regular con dichas iglesias 
y organizaciones”.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



316 Javier Martínez-Torrón

ratismo es una de las legítimas opciones que los Estados tienen a su disposi-
ción, pero la discusión acerca de si el separatismo es o no el mejor sistema 
de garantizar la neutralidad religiosa del Estado debe tener lugar a nivel 
nacional: es decir, en el plano de los principios constitucionales que definen 
el marco de las relaciones entre Estado y religión en cada país.

Así, por ejemplo, en Europa, Francia y Turquía afirman tener un sis-
tema separatista y proclaman una estricta laicidad (laicité) del Estado,8 y 
algo parecido sucede, en América, con Estados Unidos9 y México.10 No es 
ocioso observar, sin embargo, que estos países constituyen una excepción 
y no la norma general: la mayoría de los Estados europeos han adoptado, 
explícita o implícitamente, fórmulas de cooperación estatal con la religión 
en sus constituciones o en sus legislaciones.11 Y, por lo que se me alcanza, 
la situación es sustancialmente la misma en el continente americano, más 
allá de afirmaciones genéricas sobre la separación entre iglesias y Estado.12 

8		 No obstante, un análisis pormenorizado de sus respectivos ordenamientos jurídicos 
suscita serias dudas acerca de si la separación entre Estado y religión en estos países es tan 
real como afirman sus solemnes declaraciones constitucionales. Por ejemplo, en Turquía la 
Presidencia de Asuntos Religiosos es un órgano administrativo con gran poder político para 
el que trabajan varias decenas de miles de funcionarios, lo cual parece paradójico en un sis-
tema que se autodescribe como separatista (cfr. Harman, O. F., “L’administration des cultes 
en Turquie”, en Basdevant-Gaudemet B. (ed.), L’administration des cultes dans les pays de l’Union 
Européenne, Peeters, Leuven, 2008, pp. 200 y ss.).

9		 Sobre el origen histórico del separatismo norteamericano, véase McConnell, M. W., 
“The Origins and Historical Understanding of  Free Exercise of  Religion”, Harvard Law Review, 
núm. 103, 1990, pp. 1409  y  ss.

10		 En relación con el origen y las a veces turbulentas vicisitudes históricas de la separa-
ción entre Iglesia y Estado en México, a la luz de la historia de la propiedad eclesiástica, 
véase Soberanes, J. L., Los bienes eclesiásticos en la historia constitucional de México, México, 
UNAM, 2000. Véase también Patiño, A., “Religion and the Secular State in Mexico”, en 
Martínez-Torrón, J. y Durham, W. C. (eds.), Religion and the Secular State, Facultad de Dere-
cho de la Universidad Complutense, Madrid, 2015, pp. 524 y ss.

11		 Es el caso de España, cuya Constitución (artículo 16) matiza el principio de laicidad 
con el principio de cooperación, entre otros. Para un sugerente estudio del significado del 
principio de laicidad en derecho español, al hilo de un análisis crítico de la jurisprudencia 
constitucional, véase Ollero, A., Un Estado laico. La libertad religiosa en perspectiva constitucional, 
Thomson-Aranzadi, Cizur Menor, 2009. Para una breve explicación sobre las relaciones en-
tre Estado y religión en los países de la UE, véase Robbers, G. (ed.), State and Church in Europe, 
2a. ed., Nomos, Baden-Baden, 2005.

12		 Sobre las relaciones entre Estado y religión en Latinoamérica, véase Navarro Floria, 
J. (ed.), Estado, derecho y religión en América Latina, Marcial Pons, Buenos Aires, 2008. Análisis 
interesantes sobre las relaciones entre Estado y religión en un amplio número de países de 
los cinco continentes pueden encontrarse en el volumen Martínez-Torrón, J. y Durham, 
W.C. (eds.), op. cit., en la nota 10. Estudios pormenorizados sobre derecho y religión en los 
diferentes países del mundo (no sólo en Europa) van siendo publicados gradualmente en la 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



317LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

De hecho, en Estados Unidos, que a veces se presenta como paradigma del 
separatismo, son numerosas las formas de colaboración del Estado con la 
religión —en realidad, con la libertad religiosa de los ciudadanos— incluso 
en ocasiones de manera más generosa que algunos países que, como Espa-
ña, declaran regirse por el principio constitucional de cooperación.13 Y en 
México, el antiguo separatismo teñido de hostilidad ha ido evolucionando, 
sobre todo a partir de la reforma constitucional de 1992, hacia una suerte 
de separación amigable.14

Si antes dije que no me gusta el término laicidad es, precisamente, por-
que tiende a malentenderse como sinónimo de separatismo estricto entre 
religión y Estado, y aun, en algunas posiciones extremas, como una suerte 
de laicismo militante que sólo queda satisfecho con la exclusión de la religión de 
la esfera pública.15 Frente a ello, conviene insistir en que, desde una pers-
pectiva internacional, la neutralidad debe ser concebida como un rasgo 
distintivo de los Estados que constituye requisito necesario para proteger 
adecuadamente la libertad de pensamiento, conciencia y religión, así como 
la no discriminación por razón de religión o creencia. La protección de la li-
bertad religiosa y de creencias de todas las personas y grupos, y no el modelo de relacio-
nes Iglesia-Estado, es el punto de referencia apropiado para entender el significado 
común que ha de darse a la neutralidad del Estado en nuestras sociedades.

Por eso, la cooperación o el apoyo estatal a la religión no son un proble-
ma en sí mismos, en aquellos ordenamientos jurídicos que se deciden por 
esa opción. Ni siquiera los sistemas de iglesias nacionales o “establecidas” 
que todavía existen en algunas naciones europeas son inconciliables con 
el concepto de neutralidad que inspiran las normas internacionales sobre 
libertad religiosa. Con toda razón podría pensarse que esos sistemas son el 
producto de circunstancias históricas particulares, y que probablemente no 
son la mejor alternativa en este momento de la evolución política occiden-
tal, pero el hecho es que son de suyo compatibles con nuestra noción de 
democracia basada en derechos humanos. En lo que se refiere a modelos de 
relación entre Estado y religión —ya sean de cooperación, apoyo, confesio-
nalidad, iglesias nacionales o separatismo—, la cuestión esencial estriba en 

International Encyclopaedia of  Laws publicada por Wolters-Kluwer; véase http://www.ielaws.com/
religion.htm.

13		 Me remito, en este punto, a Martínez-Torrón, J., “Separatismo y cooperación en la 
experiencia jurídica norteamericana”, en Reyna, V. y Félix, M. A. (coords.), Los acuerdos del 
Estado español con las confesiones religiosas minoritarias, Marcial Pons, Madrid 1995, pp. 105-130.

14		 Véase Soberanes, J. L., “La libertad religiosa en México”, Derecho y religión núm. 7, 
2012, pp. 105-119; Patiño, A., Religion and the Secular State in Mexico, cit., nota 10, pp. 523 y ss.

15		 Para un intento de delimitación conceptual, véase Palomino, R., Neutralidad del Esta-
do…, cit. nota 3, pp. 205 y ss.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



318 Javier Martínez-Torrón

garantizar el respeto de la libertad religiosa y del principio de igualdad. Lo 
único que no sería admisible es que las opciones constitucionales degenera-
sen, en la práctica, en un marco legal represivo o discriminatorio en el que, 
por ejemplo, las personas no pertenecientes a las religiones privilegiadas 
fueran perseguidas o discriminadas.

2. La naturaleza instrumental de la neutralidad

Este aspecto, precisamente, nos ayuda a identificar la segunda idea que 
permite definir —esta vez en términos positivos— la noción de neutralidad 
religiosa del Estado desde una perspectiva transnacional. En esa dimensión, 
y puesto que se trata de un principio conectado con la garantía de derechos 
fundamentales, la neutralidad debe ser concebida —según acabo de indi-
car— no como definidora de un modelo uniforme de relaciones entre reli-
gión y Estado, sino como requisito necesario para proteger adecuadamente 
la libertad de pensamiento, conciencia y religión, así como para evitar la 
discriminación por razón de religión o creencia. Sólo en ese sentido consti-
tuye un rasgo distintivo de los sistemas jurídicos democráticos.

A. Neutralidad del Estado y libertad religiosa

Se entiende así que la neutralidad carece de pleno sentido cuando se la 
contempla de modo aislado. Desde luego, la neutralidad implica un recono-
cimiento de la autonomía mutua entre Estado y confesiones religiosas.16 Pero 
aún más importante es advertir que, desde una perspectiva jurídica, la neutra-
lidad se concibe esencialmente como un medio para conseguir un fin concreto: 
la garantía del derecho de libertad religiosa en condiciones de igualdad por parte de todos 
los individuos y grupos.

Se trata, por tanto, de una finalidad que incluye diversos aspectos. Sustan-
cialmente, el objetivo consiste en la garantía del derecho de libertad religiosa; 
perderlo de vista fácilmente conduce a que la neutralidad, entendida como 
laicidad negativa, se transforme en una suerte de intolerancia laica hacia las mani-
festaciones sociales y públicas del hecho religioso. Con razón se ha advertido 
de los riesgos que para la libertad religiosa se derivan de una interpretación 
equivocada de la neutralidad, o de la laicidad, y se ha insistido en la impor-

16		 Véase al respecto Molano, E., “El Derecho Eclesiástico en la Constitución española”, 
Las relaciones entre la Iglesia y el Estado. Estudios en memoria del Profesor Pedro Lombardía, Madrid 
1989, pp. 301 y ss.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



319LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

tancia de defender una noción positiva de laicidad, según la cual “el Estado 
tiende a valorar la libertad y la responsabilidad, vertiendo en la política los 
valores —todos ellos, también los religiosos— que encuentra en el orden 
social”, oponiéndose así a una noción negativa en la que la laicidad se erige 
en “un muro de contención contrario a toda absorción de valores sociales, 
incluidos los religiosos”.17

Por otro lado, el reconocimiento y respeto de la libertad religiosa —
para personas y confesiones— se concibe necesariamente modalizado por 
el principio de igualdad. Y además, en muchos ordenamientos jurídicos, la 
cooperación del Estado con las confesiones religiosas matiza, y en cierto senti-
do limita, el alcance de la neutralidad, ya sea por vía de su sanción consti-
tucional —como en España— o por medio de las disposiciones de la legis-
lación ordinaria. Me refiero a que, en tanto que dicha cooperación estatal 
se percibe como necesaria —o al menos conveniente— para promover el 
efectivo ejercicio de la libertad religiosa de los ciudadanos, la neutralidad 
no puede tender a favorecer un distanciamiento deliberado entre Estado y 
religión. Es decir, la presencia del principio de cooperación —que en mu-
chos países, explícita o implícitamente,18 tiene rango constitucional— impi-
de que la neutralidad pueda ser interpretada en clave separatista.

En suma, aunque se acepte la neutralidad como un rasgo de identifi-
cación esencial del Estado en este terreno, su operatividad jurídica viene 
marcada teleológicamente por el derecho de libertad religiosa y el principio 
de igualdad, y en muchos sistemas jurídicos limitada por la acción del prin-
cipio de cooperación. De tal manera que el significado de la neutralidad estatal 
en ningún caso podrá exacerbarse hasta el extremo de que se traduzca en detrimento del 
ejercicio del derecho de libertad religiosa o en discriminación de personas o grupos —di-
recta o indirecta— por razón de sus creencias, o de la conducta intrínsecamente vinculada 
a ellas. Ni podrá tampoco, en los ordenamientos que han adoptado el prin-
cipio de cooperación, desembocar en una completa y positiva abstención 
del Estado frente a la promoción del hecho religioso colectivo, es decir, en 
un separatismo estatal decidido a someter al llamado —con expresión equí-
voca— derecho común la regulación jurídica del factor religioso, ignorando su 

17		 Así lo hace notar, en un sugerente trabajo, Navarro-Valls, R., “Los Estados frente a 
la Iglesia”, Anuario de Derecho Eclesiástico del Estado, núm. 9, 1993, especialmente pp. 17 y ss. 
Véase también, más recientemente, Navarro-Valls, R., “El principio jurídico de laicidad”, 
Revista Jurídica de Catalunya, núm. 1, 2014, pp. 119-133.

18		 Un caso claro de reconocimiento constitucional explícito del principio de cooperación 
es España (véase artículo 16.3 de la Constitución española). Un ejemplo, también claro, de 
reconocimiento implícito es Alemania (véase, sobre todo, artículo 7o. de la Grundgesetz, y 
artículos 137-141 de la Constitución de Weimar, que forman parte de la Grundgesetz en virtud 
de su artículo 140).

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



320 Javier Martínez-Torrón

especificidad propia.19 De otro modo la neutralidad fácilmente podría ter-
minar por ser entendida implícitamente como una suerte de confesionalidad 
laica del Estado, que en realidad sería muy poco neutral.

De estas consideraciones se deriva un importante criterio para evaluar 
aquellas actuaciones legislativas, gubernamentales o judiciales que se pre-
sentan a sí mismas como dirigidas a lograr una más acabada implementa-
ción del principio de neutralidad o laicidad del Estado. La primera pregun-
ta que debemos formularnos al analizar esas actuaciones es la siguiente: 
¿facilitan en la práctica el ejercicio del derecho de libertad religiosa, en pie 
de igualdad, de ciudadanos y grupos (mayoritarios o minoritarios)? Si la 
respuesta es negativa, difícilmente podremos estimar que estamos ante una 
interpretación legítima de la neutralidad; y aún menos si esas actuaciones 
dificultan, en lugar de facilitar, el ejercicio de este derecho fundamental. 
Una supuesta neutralidad que redunda en detrimento de derechos funda-
mentales es, en realidad, una hostilidad —velada o patente— hacia la reli-
gión o, más precisamente, hacia la libertad religiosa. Interesa hacerlo notar 
porque, en algunas de las propuestas de movimientos que se autodefinen 
como a favor de un Estado laico —y que frecuentemente se caracterizan 
por un ateísmo militante—, se contiene una visión de la sociedad y del Es-
tado que conduciría a un diseño de espacios públicos en los que un ateo se 
sentiría sin duda más cómodo que una persona de creencias religiosas.20

B. Imparcialidad e incompetencia del Estado en materia de religión y de creencias

Identificadas las principales características que definen el fin que ha de 
perseguir el principio de neutralidad religiosa del Estado, conviene ahora 
detenerse en las que, a mi juicio, son las dos principales coordenadas que 
delimitan la noción de neutralidad del Estado.

Una de ellas es la imparcialidad frente a las religiones o creencias. En Eu-
ropa, el Tribunal Europeo de Derechos Humanos ha aplicado esta idea es-
pecialmente en lo que se refiere a diferencias o disputas de carácter religioso. 
Varias de sus sentencias relativas a disensiones religiosas de carácter interno 
—en concreto, al nombramiento de líderes religiosos o a cismas en una co-
munidad religiosa— indican con claridad que el Estado no puede tomar par-
tido en esa clase de asuntos y que debe actuar como un árbitro u organizador 

19		 Para ulteriores detalles sobre esta cuestión, me remito a Martínez-Torrón, J., Religión, 
derecho y sociedad, cit. nota 2, pp. 110 y ss.

20		 Véase Puza, R., “La Cour constitutionnelle, la Bavière et le crucifix dans les écoles”, 
Revue de droit canonique, núm. 45, 1995, pp. 373 y ss., comentando el fallo de 1995 del Tribunal 
Constitucional Federal de Alemania sobre los crucifijos en los colegios públicos de Baviera.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



321LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

imparcial. Cuando las autoridades nacionales deben enfrentarse a la tensión 
social que ocasionalmente se produce como consecuencia de la rivalidad en-
tre grupos religiosos, su papel no puede consistir en determinar cuál de ellos 
es el correcto, o en eliminar el pluralismo considerando que es el precio que 
ha de pagarse para garantizar la paz social.21

En tales situaciones de conflictos intra o interreligiosos, la función del 
Estado ha de circunscribirse a organizar el pluralismo religioso de tal ma-
nera que todas las personas puedan practicar libremente su religión, que los 
grupos antagonistas se respeten mutuamente, y que las confesiones religio-
sas tengan la mayor autonomía posible para resolver y ocuparse de sus pro-
pios asuntos internos sin indebidas injerencias del exterior (incluidas las del 
Estado mismo). Así, los Estados exceden sus legítimas competencias cuando 
no permanecen neutrales frente al cambio de liderazgo en una comunidad 
religiosa, cuando intentan que una confesión se someta a un concreto y úni-
co liderazgo en contra de su voluntad, o cuando tratan de evitar que en una 
iglesia se produzca un cisma por desacuerdos de carácter religioso.22

Sin embargo, la imparcialidad formal no es suficiente. Entendida de 
manera profunda, la neutralidad del Estado ha de basarse en una segunda 
coordenada: la incompetencia del Estado para juzgar la verdad o falsedad de 
doctrinas religiosas, y en general para emitir juicio o valoración algunos 
acerca de cuestiones estrictamente religiosas.23 En tal sentido, es importante 

21		 Especialmente significativas a este propósito son las palabras del Tribunal de Estras-
burgo en Serif, la primera de las sentencias que abordaron esta clase de problemas: “Aunque 
el Tribunal reconoce que existe la posibilidad de que se produzca una tensión social en situa-
ciones de división interna de una comunidad, religiosa o de cualquier otra clase; considera 
que ésta es una de las inevitables consecuencias del pluralismo. La función de las autoridades 
en tales circunstancias no es quitar la causa de tensión eliminando el pluralismo, sino garan-
tizar que los grupos enfrentados se toleran mutuamente” (Serif  c. Grecia, 14 diciembre 1999, 
§ 53). El caso se refería a la intervención del gobierno en el nombramiento de un muftí en la 
región de Tracia, donde existe una importante población musulmana de origen turco, en una 
situación de radical oposición entre dos facciones rivales de la comunidad islámica.

22		 Véase especialmente, las sentencias del Tribunal Europeo de Derechos Humanos Serif  
c. Grecia, 14 diciembre 1999; Hasan y Chaush c. Bulgaria, 26 octubre 2000; Agga c. Grecia, 17 
octubre 2002; Supreme Holy Council of  the Muslim Community c. Bulgaria, 16 diciembre 2004 
(todos ellos relativos a la intervención de las autoridades públicas en disputas sobre liderazgo 
en comunidades musulmanas); y Metropolitan Church of  Bessarabia c. Moldavia, 13 diciembre 
2001; Svyato-Mykhaylivska Parafiya c. Ucrania, 14 septiembre 2007 (estas dos últimas se refieren 
al rechazo de las autoridades públicas a la inscripción registral de nuevas comunidades de 
religión ortodoxa creadas como resultado de cismas de otras Iglesias ortodoxas).

23		 Así lo señalaba hace años, tratando de interpretar el principio constitucional de laici-
dad en España, Viladrich, P. J. “Los principios informadores del Derecho Eclesiástico espa-
ñol”, en el manual colectivo Derecho Eclesiástico del Estado español, 2a. ed., Pamplona, Eunsa, 
1980. Véase especialmente pp. 200 y ss.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



322 Javier Martínez-Torrón

comprender stricto sensu el alcance de la incompetencia estatal en materia 
religiosa. No es que el Estado decida renunciar a una de sus legítimas com-
petencias para así alcanzar una mayor nivel de libertad religiosa. Es más 
que eso: la neutralidad del Estado implica que los asuntos estrictamente 
religiosos no son parte de sus competencias legítimas, y por tanto cualquier 
injerencia en aquellos supondría, ipso facto e ipso jure, una restricción injus-
tificada de la libertad religiosa de individuos y comunidades. El Estado no 
puede dictaminar qué religión es mejor o peor, qué dirigente es más o me-
nos apropiado para un grupo religioso, porque carece de cualquier legítima 
competencia en esas materias.24

Veamos a continuación algunas cuestiones controvertidas que surgen al 
hilo de las anteriores reflexiones sobre el significado de la neutralidad reli-
giosa del Estado.

II. Neutralidad y valores éticos inspiradores 
del ordenamiento jurídico

La primera de ellas tiene que ver con la aludida incompetencia del Estado 
para emitir juicios acerca de la doctrina de las confesiones religiosas. Acerca 
de este punto, es bien conocida la tajante afirmación del Tribunal Europeo 
de Derechos Humanos: “El derecho de libertad religiosa garantizado por el 
Convenio [Europeo de Derechos Humanos] excluye cualquier discreciona-
lidad del Estado para determinar la legitimidad de las creencias religiosas o 
de los medios utilizados para expresarlas.”25 La forma de expresar esta idea 
por parte del Tribunal de Estrasburgo no es quizá la más adecuada, pues el 
término legitimidad podría entenderse de manera amplia, incluyendo también 
la legitimidad jurídica o legal. Lo cual, salta a la vista, se traduciría en una 

24		 Ciertamente, la concepción de la neutralidad como incompetencia del Estado en asun-
tos religiosos puede plantear problemas respecto de los Estados europeos que tienen iglesias 
establecidas (established churches). No pienso, sin embargo, que esos modelos de relación Iglesia-
Estado hayan de considerarse de suyo incompatibles con los actuales estándares en materia de 
derechos humanos y con la noción restringida de neutralidad estatal que aquí se sostiene. Dos 
razones interrelacionadas me mueven a esa afirmación. La primera es el hecho de que esos 
sistemas de iglesias nacionales deben entenderse a la luz de la historia del país en cuestión; 
desde la perspectiva de los actuales estándares europeos, probablemente sería incomprensible 
constituir esa clase de sistemas ahora, ex novo. La segunda razón es que, en la práctica, existe 
un alto grado de protección de la libertad religiosa de personas y grupos en esos países, y el 
Estado pone un gran esfuerzo a la hora de impedir que el sistema de iglesia nacional produzca 
como resultado una discriminación de las minorías religiosas o ideológicas.

25		 Manoussakis v. Greece, 26 septiembre 1996, § 47; y Hasan and Chaush v. Bulgaria, 26 octu-
bre 2000, § 78.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



323LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

imposible abstención del Estado de emitir juicio alguno acerca del hecho reli-
gioso, al que se vendría a reconocérsele patente de corso, con independencia 
de cuál fuera su impacto negativo en la vida social.

En realidad, el Tribunal de Estrasburgo parece referirse —y en ese sen-
tido ha de entenderse razonable su afirmación— a que el Estado carece de 
competencia para emitir juicio de ninguna clase sobre los aspectos dogmáti-
cos de una creencia, religiosa o no. No le corresponde decidir qué doctrina 
de fe es verdadera o falsa. Ahí la autonomía de individuos y comunidades es 
completa. Pero eso no debe confundirse con una noción de neutralidad esta-
tal según la cual las autoridades públicas deberían ser indiferentes hacia los 
resultados que produce el ejercicio de la libertad religiosa o de creencias, o 
podrían ignorar completamente el contenido de las decisiones personales en 
esta concreta área de la racionalidad humana. Aunque la neutralidad prohíbe 
que el Estado emita juicios o valoraciones en asuntos o doctrinas estrictamen-
te religiosos, no impide toda acción del Estado en relación con la religión, 
cuando está fundada en otra clase de valoraciones. En concreto, el Estado 
puede tener en cuenta los efectos sociales de la actividad religiosa, o los prede-
cibles efectos de doctrinas morales religiosas (o no religiosas), lo cual incluye 
aquellas situaciones en que dichos efectos entran en conflicto con la ley, o bien 
con valores o principios que el ordenamiento jurídico considera esenciales.

A este propósito, conviene no olvidar que, como antes hice notar, el de-
recho estatal se funda en determinados valores éticos, más o menos explícitos 
o implícitos en sus normas.26 Sería irreal, por tanto, pretender que el Estado 
puede adoptar una actitud de indiferencia —una suerte de asepsia moral — 
ante las posiciones éticas que mantienen las distintas religiones que operan 
en su territorio. Unas se adaptan mejor que otras a esa infraestructura moral del 
derecho del Estado. Lo que el Estado se prohíbe a sí mismo, en virtud del 
principio de neutralidad, es emitir juicio alguno sobre la doctrina dogmática 
de las religiones en sí mismas: es decir, aquella parte de su fe que intenta ex-
plicar el ser humano en su relación con la divinidad y con el universo. Cosa 
distinta ocurre, en cambio, en relación con la dimensión moral de su doctrina 
y con el comportamiento que de ella se deriva. En esa área, el Estado no sólo 
puede, sino que debe pronunciarse, sobre todo desde la perspectiva negativa, 
es decir, cuando una determinada moral o comportamiento religioso entra en 
conflicto con valores esenciales del orden jurídico.27 Por referirme de nuevo 

26		 Sobre la relación entre ley y moral, véase las interesantes observaciones de Navarro-
Valls, R., “Ley civil y ley moral: responsabilidad de los legisladores”, Anales de la Real Academia 
de Jurisprudencia y Legislación, núm. 26, 1996, pp. 25 y ss.

27		 No ha de confundirse esto con las situaciones de conflicto entre ley y conciencia, es 
decir, cuando la norma moral de una persona —inspirada o no en doctrinas instituciona-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



324 Javier Martínez-Torrón

a Europa, que es el ámbito que me resulta más familiar, así lo ha tenido en 
cuenta el Tribunal de Estrasburgo en el caso de partidos políticos de ins-
piración religiosa, o de grupos religiosos, que afirmaban su intención de 
imponer sus doctrinas recurriendo a la violencia si fuera necesario, o que 
predicaban la violencia o discriminación hacia determinadas personas. Las 
sentencias más importantes a este propósito son las dos pronunciadas en el 
caso Refah Partisi,28 en las que el Tribunal estimó que había sido legítima la 
disolución de un importante partido de orientación islamista por parte de la 
Corte Constitucional turca.29 También vale la pena mencionar la decisión 
del Tribunal en el caso Kalifatstaat, por la que se declaró inadmisible la de-
manda de una asociación radical islámica que había sido ilegalizada por las 
autoridades alemanas.30

A tenor del principio de neutralidad, la actuación del Estado en relación 
con la religión debe ser, sobre todo, una actuación de carácter jurídico; es de-
cir, una actuación definida de manera precisa por el derecho, dejando a los 
poderes públicos un escaso margen de discrecionalidad, para evitar que en la 
práctica su actuación discrecional pueda llevar a emitir juicios de valor acer-
ca de doctrinas o costumbres religiosas. Además, el Estado, y su ordenamien-
to jurídico, se comprometen a permanecer inactivos en tanto una doctrina no 
se traduzca en actuaciones concretas, individuales o colectivas, que entren en 

lizadas— colisiona con una determinada obligación jurídica, impuesta por norma legal o 
por contrato amparado por el derecho (por ejemplo, un contrato de trabajo). Esos casos han 
de resolverse analizando ad casum el peso respectivo de cada uno de los intereses jurídicos 
en conflicto: el derivado de la necesaria tutela del derecho fundamental a la libertad de 
conciencia y el representado por la obligación jurídica a cuyo cumplimiento se objeta. El 
tema es demasiado complejo para despacharlo de manera breve. Me remito, para un estudio 
pormenorizado, tanto conceptual como casuístico, a Navarro-Valls, R. y Martínez-Torrón, 
J. Conflictos entre conciencia y ley. Las objeciones de conciencia, México, Porrúa, 2012.

28		 Refah Partisi y otros c. Turquía, 31 julio 2001 (Sala) y 13 febrero 2003 (Gran Sala).
29		 Esas sentencias han sido objeto de no pocas críticas, por su evaluación de la evidencia 

de hecho, y sobre todo por algunas simplistas alusiones del Tribunal al islam, con implícitos 
juicios de valor peyorativos sobre el carácter discriminatorio, e incluso violento, de su ley 
religiosa, que fácilmente podían ser interpretadas como transmitiendo el mensaje de que 
es imposible ser, al mismo tiempo, un creyente musulmán y un verdadero demócrata. Para 
un comentario sobre Refah Partisi, que es además una de las sentencias más importantes del 
Tribunal de Estrasburgo en materia de disolución de partidos políticos, véase Evans, C., y 
Thomas, C.A., “Church-State Relations in the European Court of  Human Rights”, Brigham 
Young University Law Review, 2006, pp. 709-713; y los capítulos escritos, respectivamente, por 
J. Gadirov, L. Lehnhof, J. Martínez-Torrón, A.E. Mayer y C. Moe en el volumen colectivo 
Durham, W.C. et al. (eds.), Islam, Europe and Emerging Legal Issues, Ashgate, Aldershot, 2012, pp. 
209 y ss.

30		 Kalifatstaat c. Alemania, decisión sobre la admisibilidad de la Solicitud núm. 13828/04, 
11 diciembre 2006.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



325LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

conflicto con los valores esenciales que inspiran el orden jurídico, en especial 
el constitucional. En otras palabras, para el Estado no hay religiones falsas ni 
tampoco religiones malas; sólo hay religiones que, en determinados aspectos, 
pueden resultar ilegales en tanto que actúan antijurídicamente.

Aun así, pienso que el Estado, a los efectos de la cooperación estatal con la 
religión, podría tomar en consideración la falta de compatibilidad entre los as-
pectos morales de una religión o creencia y los valores esenciales del ordena-
miento jurídico —especialmente los relativos al orden constitucional y al res-
peto de los derechos fundamentales— incluso si no se han traducido en actos 
ilegales que requieran represión jurídica. Quiero decir que el Estado puede 
introducir criterios selectivos de cooperación con las confesiones religiosas, 
derivados de su aceptación o no de determinados valores que poseen una 
particular importancia para la vida de una sociedad democrática: por ejem-
plo, la igualdad entre todos los seres humanos con independencia de su sexo, 
raza o creencia; o la necesidad de respetar las convicciones de los demás, sin 
imposición alguna. A mi modo de ver, sería legítima una negativa del Estado 
a cooperar institucionalmente con confesiones religiosas (o con organizacio-
nes ideológicas no religiosas) cuyos principios morales sean incompatibles con 
esos valores fundamentales del orden jurídico y social.

Me refiero, naturalmente, a situaciones de estricta incompatibilidad, y 
no al contraste con meras normas jurídicas ordinarias, respecto de las cua-
les hay una obligación general de cumplimiento pero no de adhesión. De 
otra manera, el Estado se transformaría en una suerte de gran inquisidor que 
impondría su propia ética hasta en los menores detalles, aherrojando así, de 
hecho, la libertad de elección moral de personas y grupos, que forma parte 
integral de su libertad de religión y de creencia. La cuestión se planteó hace 
años en Alemania a propósito de si debía reconocerse a los Testigos de Jeho-
vá el estatus de corporación de derecho público, en términos similares a los 
que regían para la Iglesia católica y la evangélica, a pesar de su discrepancia 
respecto de ciertas normas jurídicas y de notables aspectos de la organiza-
ción del Estado. El Tribunal Constitucional Federal concluyó que sería dis-
criminatorio negarles ese estatus por causa de sus creencias, y que no podía 
exigirse a una confesión religiosa una fidelidad al Estado (Staatstreue) que fue-
ra más allá de la mera fidelidad al derecho (Rechtstreue).31

31		 La sentencia del Tribunal Constitucional Federal alemán data de 19 diciembre 2000 
(BverfGE 102, 370 Nr. 17). Véase a este propósito, entre la doctrina jurídica alemana, Holl-
erbach, A. “Anmerkung”, en JZ (Juristen Zeitung), 1997, pp. 1117-1119; Robbers, G., “Sinn 
und Zweck der Körperschaftsstatus im Staatskirchenrecht”, en Festschrift für Martin Heckel, 
Mohr Siebeck, Tübingen 1999, pp. 411-425; Hillgruber, C., “Der Körperschaftsstatus von 
Religionsgemeinschaften. Objektives Grundverhältnis oder subjektives Grundrecht”, en 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



326 Javier Martínez-Torrón

III. Neutralidad del Estado y autonomía religiosa

Antes aludí brevemente a que la neutralidad implica el reconocimiento de 
la recíproca autonomía de Estado y religión. Con la consecuencia de que toda in-
jerencia del Estado en la autonomía religiosa colectiva, o en la libertad de 
conciencia individual, debe reducirse a un mínimo, y su necesidad ha de 
justificarse de forma clara. No se olvide que la neutralidad ha de concebirse 
no como un fin en sí mismo, sino como un medio para garantizar y facilitar el 
ejercicio de la libertad religiosa y de creencias por todas las personas y grupos 
en igualdad de condiciones.

Esa autonomía recíproca entre Estado y religión implica la aceptación 
de lo que se ha llamado un ‘sistema de fronteras’ entre esas dos dimensio-
nes —material y espiritual, respectivamente— de la sociabilidad humana, 
que tiene su origen en el dualismo cristiano,32 a su vez inspirado por la frase 
evangélica “dad al César lo que es del César y a Dios lo que es de Dios.”33 
La delimitación concreta de la frontera puede variar a lo largo de la historia, 
y de hecho ha variado: incluso hasta la traición misma del principio, como 
en las formas del cesaropapismo o del hierocratismo medieval; pero la idea 
de la frontera ha permanecido firme en la conciencia política de Occidente. 
Naturalmente, donde hay fronteras es previsible que puedan surgir inciden-
tes fronterizos, y estos sin duda han surgido también en los últimos años, en 
un escenario caracterizado, por un lado, por iglesias o comunidades religio-
sas que pugnan por mantener su identidad propia, y por otro, por un Esta-
do cuya legislación tiende a entrometerse en espacios que en otros tiempos 
quedaban reservados a la autonomía privada de la voluntad.

No se trata de situaciones de fácil solución, pues el respeto de la autono-
mía religiosa ha de conciliarse con la garantía de otros derechos fundamen-
tales. Resultado de ello es la incertidumbre en que se mueve buena parte de 
los sistemas jurídicos contemporáneos, de la cual es muestra significativa 

NVwZ (Neue Zeitschrift für Verwaltungsrecht), 2001, pp. 1347-1355; Korioth, S., “Loyalität im 
Staatskirchenrecht? Geschriebene und ungeschriebene Voraussetzungen des Körperschafts-
status nach Art. 140 GG i.V.m. Art. 137 Abs. 5 WRV”, en Rechtstheorie und Rechtsdogmatik im 
Austausch. Gedächtnisschrift für Bernd Jeand’Heur, Duncker & Humblot, Berlin, 1999, pp. 221-245. 
Más recientemente, un planteamiento análogo ha inspirado algunas sentencias del Tribunal 
Europeo de Derechos Humanos en relación con el tratamiento fiscal de los Testigos de Jeho-
vá en Austria: véase Jehovas Zeugen in Österreich c. Austria, 25 septiembre 2012; Religionsgemeins-
chaft der Zeugen Jehovas and others c. Austria, 31 julio 2008.

32		 Véase Navarro-Valls, R. y Palomino, R., Estado y religión. Textos para una reflexión crítica, 
Madrid, Ariel, 2000, pp. 10 y ss.

33		 Lucas, 20:25.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



327LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

alguna jurisprudencia reciente del Tribunal Europeo de Derechos Huma-
nos. En efecto, en años recientes puede observarse en el Tribunal, junto a 
la ya aludida afirmación de la autonomía religiosa —y correlativamente del 
deber de abstención del Estado— en situaciones de conflicto intra o inte-
rreligioso, una tendencia paralela a reducir, e incluso invadir, otros aspectos 
del derecho de autonomía de las comunidades religiosas. Esto ha sucedido 
sobre todo cuando dicha autonomía se despliega en relaciones con personas 
individuales en ámbitos en que el Estado afirma igualmente tener un interés 
legítimo: concretamente en el ámbito de las relaciones de trabajo.34

No es este el lugar adecuado para un análisis pormenorizado de esa 
jurisprudencia,35 pero vale la pena hacer alguna sumaria referencia.

Así, sorprende la actitud del Tribunal de Estrasburgo en dos sentencias 
de 2010 a propósito de demandas contra Alemania, Obst y Schüth,36 en las 
que se alegaba el derecho al respeto de la vida privada y familiar (artículo 
8o. CEDH). Ambas se referían a situaciones análogas: el despido de un tra-
bajador sobre la base de que había incurrido en comportamientos que sus 
empleadores eclesiásticos consideraban una grave violación de las normas 
morales de la iglesia en cuestión. En Obst, se trataba del director de relacio-
nes públicas de la Iglesia mormona, despedido por mantener una relación 
adúltera. En Schüth, el demandante trabajaba como organista y director de 
coro de una parroquia católica, y había sido despedido después de hacerse 
pública su relación afectiva extramarital con una mujer distinta de su espo-
sa, de la cual se había separado. En los dos casos, los tribunales alemanes 
—haciendo uso de una consolidada doctrina constitucional ratificada por 
Estrasburgo37— consideraron que los despidos estaban justificados por el 

34		 Puede verse, sobre esta compleja temática, el reciente estudio comparativo de Caña-
mares, S., “Churches, Religious Autonomy, and Employment Law in Spain, the European 
Court of  Human Rights, and the United States”, en Journal of  Church and State, núm. 56(4), 
2014; en él pueden encontrarse ulteriores referencias.

35		 Me remito, en este punto, a Martínez-Torrón, J., “La convivencia entre religiones en la 
jurisprudencia de Estrasburgo”, en Zuanazzi, I. (ed.), Da Costantino ad oggi: la libera convivenza 
delle religioni, Nápoles, Edizioni Scientifiche Italiane, 2015, especialmente pp. 172 y ss.

36		 Schüth c. Alemania y Obst c. Alemania, ambas de 23 septiembre 2010, y falladas a la luz 
del derecho al respeto de la vida privada y familiar (artículo 8o. CEDH). Un interesante 
comentario sobre este tipo de casos, y cuál sería el modo adecuado de abordarlos desde la 
perspectiva del Convenio Europeo de Derechos Humanos, cuando esas sentencias aún no se 
habían dictado, puede verse en Robbers, G., “Church Autonomy in the European Court of  
Human Rights: Recent Developments in Germany”, en Journal of  Law and Religion, núm. 26, 
2010-2011, pp. 281-320.

37		 Se trataba de la decisión de inadmisibilidad Rommelfänger c. Alemania, decisión sobre 
la admisibilidad de la Solicitud núm. 12242/86, 6 septiembre 1989. El demandante era un 
ginecólogo, que trabajaba para un hospital católico, y que había criticado públicamente la 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



328 Javier Martínez-Torrón

incumplimiento del deber de lealtad de los empleados con sus respectivos 
empleadores eclesiásticos, manifestado mediante una conducta moral im-
propia, cuya gravedad y efectos negativos para la misión espiritual de la 
Iglesia, sólo ésta podía determinar.

Curiosamente, sin embargo, en Schüth el Tribunal Europeo falló a favor 
del demandante mientras que en Obst falló en su contra. Lo preocupante es 
que, en ambas sentencias, el Tribunal venía a exigir que la jurisdicción del 
Estado, utilizando sus propias coordenadas y escala de valores, supervisara, 
y en su caso corrigiera, la apreciación de la iglesia respectiva tanto sobre 
el significado del puesto profesional en cuestión, cuanto sobre el impacto 
negativo que la conducta sexual del empleado pudiera tener en la misión 
espiritual de la iglesia. De hecho, el diverso resultado final de esas dos sen-
tencias parece fundarse, entre otras cosas, en que el propio Tribunal Euro-
peo llegaba a la conclusión de que el puesto de organista en una parroquia 
católica no era tan importante como el de relaciones públicas en una iglesia 
minoritaria, y que en el primero no podía exigirse con tanto rigor una con-
ducta moral adecuada a los principios del catolicismo.38

Ya anteriormente, la cuestión del conflicto entre las opciones persona-
les de un empleado y las normas o doctrina de su empleador eclesiástico 
había aflorado en Estrasburgo en el caso Lombardi Vallauri,39 relativo a la 
falta de renovación del contrato docente de un conocido profesor de filo-
sofía del derecho por parte de la Universidad Católica de Milán, siguiendo 
las instrucciones —vinculantes— de la Congregación para la Educación 
Católica. En esta ocasión el problema no consistía en una conducta moral 
impropia, sino en la impartición de una docencia que las autoridades ecle-
siásticas competentes habían estimado contraria a la doctrina católica, y 
por tanto al ideario de la Universidad del Sacro Cuore. El Tribunal Europeo 
falló a favor del demandante sobre la base especialmente de una cuestión 
procedimental: la falta de motivación explícita y clara de la decisión de la 
autoridad académica que disponía la no renovación del contrato, y la au-
sencia de canales procesales —eclesiásticos y civiles— a través de los cuales 
el profesor afectado pudiera hacer valer su causa y reclamar contra esa 
decisión. Curiosamente, la propia sentencia reconoce que en ningún caso 
la jurisdicción nacional —ni, claro está, la de Estrasburgo— habría podido 
entrar a juzgar el fondo de la decisión eclesiástica o a discutir si realmente 

doctrina de la Iglesia católica sobre las políticas estatales en materia de aborto voluntario. 
La Comisión Europea de Derechos Humanos entendió que no había apariencia alguna de 
violación del Convenio.

38		 Véase Schüth, § 69, y Obst, § 48.
39		 Lombardi Vallauri c. Italia, 20 octubre 2009.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



329LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

existía contradicción entre las enseñanzas de Lombardi Vallauri y la doctri-
na católica.40

Posteriormente, en las sentencias Siebenhaar,41 Sindicatul “Păstorul Cel 
Bun”42 y Fernández Martínez,43 el Tribunal de Estrasburgo ha vuelto sobre 
cuestiones relativas a la autonomía religiosa y sus posibles conflictos con 
otros derechos fundamentales reconocidos por el Convenio Europeo. Aun-
que en esas tres sentencias el fallo del Tribunal ha sido a favor de la au-
tonomía religiosa, es significativo hacer notar que el esquema argumental 
ha sido el mismo: el Tribunal Europeo ha ponderado la autonomía de las 
religiones frente a derechos individuales de personas que libremente tra-
bajaban para iglesias, contemplando la posibilidad de que esos derechos 
individuales fueran predominantes, en asuntos que innegablemente son 
esenciales para la identidad de una institución religiosa, y superponiendo 
su propio juicio al de la entidad eclesiástica en materia indudablemente re-
ligiosa, como es la importancia que posee para esa entidad eclesiástica una 
determinada infracción de norma o doctrina. También es muy significati-
vo que en la sentencia Fernández Martínez haya habido un elevado número 
de opiniones disidentes entre los miembros de la Gran Sala,44 teniendo en 
cuenta que se trataba de un caso, a mi entender, muy claro, en el que la tu-
tela de la autonomía religiosa ofrecía pocas dudas, pues el demandante en 
cuestión ejercitaba una función estrictamente eclesiástica, como es el munus 
docendi, con sujeción al derecho canónico. El demandante era un ex sacer-
dote católico, casado civilmente y vinculado a un movimiento a favor del 

40		 Cfr. Lombardi Vallauri, §§ 50 y 52. Véase también la opinión discrepante del Juez Cabral 
Barreto, § 3.

41		 Siebenhaar c. Alemania, 3 febrero 2011. La demandante era una mujer, bautizada católi-
ca, que trabajaba como maestra en un jardín de infancia protestante, al mismo tiempo que 
ocultaba su vinculación activa con una comunidad religiosa llamada “Iglesia Universal/
Fraternidad de la Humanidad”.

42		 Sindicatul “Păstorul Cel Bun” c. Rumanía, 9 julio 2013 (Gran Sala). La sentencia abordaba 
la cuestión de si la negativa del gobierno a inscribir un sindicato de clérigos de la Iglesia Or-
todoxa Rumana, no autorizado por su obispo, violaba el derecho a la libertad de asociación 
(artículo 11 CEDH).

43		 Fernández Martínez c. España, 12 junio 2014 (Gran Sala, confirmando la sentencia de 
Sala de 15 mayo 2012). Para un análisis de la sentencia de Sala desde una perspectiva espa-
ñola, véanse los trabajos de Coello de Portugal, J. M., “La jurisprudencia europea sobre pro-
fesores de religión”, y Valero Estarellas, M. J., “La jurisprudencia europea sobre profesores 
de religión (La autonomía institucional de las confesiones religiosas)”, ambos en Cano Ruiz, 
I. (ed.), La enseñanza de la religión en la escuela pública, Granada, Comares, 2014, pp. 187-206 y 
207-220, respectivamente.

44		 En Fernández Martínez la sentencia de Gran Sala se adoptó por mayoría de un solo voto 
(nueve contra ocho).

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



330 Javier Martínez-Torrón

celibato opcional, a quien el obispo no había renovado el permiso eclesiás-
tico para enseñar religión católica en colegios públicos tras el decreto de la 
Santa Sede disponiendo su secularización: al no poder serle renovado por el 
Estado su contrato de docente de religión, alegaba violación de su derecho 
a la vida privada y familiar (artículo 8o. CEDH).

IV. Neutralidad del Estado y simbología religiosa 
en lugares públicos

Otra de las cuestiones que más atención ha atraído en tiempos recientes, 
tanto en la doctrina jurídica como en el ámbito mediático, es la presencia de 
símbolos religiosos en lugares públicos, uno de cuyos ejemplos emblemáticos 
es la presencia de crucifijos en colegios públicos.45 Desde la aproximación 
conceptual a la neutralidad del Estado que se ha realizado aquí, y tomando 
en cuenta que la neutralidad religiosa del Estado —desde una perspectiva 
internacional— está íntima e inextricablemente conectada con la protección 
de la libertad religiosa y de creencias, puede concluirse que la presencia visible de 
símbolos religiosos en espacios públicos no es, en sí misma, contraria a los derechos humanos, 
siempre que no exista coerción o adoctrinamiento de personas.46

Entiendo la afirmación anterior en el más estricto de los sentidos, y por 
ello debo añadir dos matices que clarifiquen su significado.47

En primer lugar, en el plano nacional debe aceptarse que el tribunal 
constitucional de un país pueda llegar a la conclusión de que la presencia 
visible de símbolos religiosos en ciertas instituciones públicas —por ejem-
plo, centros educativos, salas de justicia, parlamentos u oficinas municipa-

45		 Este tema ha sido objeto de un apasionado debate en algunos países europeos desde 
mediados de los años noventa del siglo pasado. Para ulteriores detalles y referencias, en el 
contexto de debates análogos que han tenido lugar en otros países europeos y americanos, 
véase Navarro Valls, R. y Martínez-Torrón, J., Conflictos entre conciencia y ley..., cit., nota 27, pp. 
374-393. Para una fuente útil de documentación sobre la cuestión del crucifijo en Italia, con 
interesantes análisis académicos escritos desde diversas perspectivas, véase Chizzoniti, A.G. 
(ed.), La questione del “crocifisso”, en Osservatorio delle libertà ed istituzioni religiose: http://www.olir.it/
areetematiche/75/index.php (último acceso: 5 enero 2015).

46		 El factor de coerción estaba presente, por ejemplo, en el caso Buscarini y otros c. San 
Marino, 18 febrero 1999, en el cual el Tribunal de Estrasburgo sostuvo que exigir a miembros 
del Parlamento recién elegidos que jurasen lealtad a la Constitución sobre los Evangelios, 
bajo pena de perder su escaño parlamentario, iba en contra del artículo 9o. CEDH.

47		 Me remito, para ulteriores detalles y referencias en esta compleja temática, a Martí-
nez-Torrón, J., “Símbolos religiosos institucionales, neutralidad del Estado y protección de 
las minorías en Europa”, Ius Canonicum, núm. 54, 2014, pp. 107-144. Véase también Palomi-
no, R., Neutralidad del Estado…, cit., nota 2, pp. 195 y ss.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



331LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

les— es contraria a los principios constitucionales que definen las relaciones 
entre Estado y religión en ese concreto país. Por el contrario, a nivel interna-
cional ningún tribunal es competente para adoptar decisiones que impliquen 
la interpretación de tales principios constitucionales, pues este es dominio 
propio y exclusivo de las jurisdicciones nacionales.

En segundo lugar, ha de quedar claro que no estoy analizando aquí si 
la presencia visible de símbolos religiosos en espacios o instituciones públi-
cos es mejor o peor con vistas a fomentar el respeto y entendimiento mutuo 
entre religiones y creencias en un entorno que intenta diseñarse de manera 
plural. Abordar seriamente ese análisis requeriría numerosas e importantes 
distinciones, incluyendo los diferentes tipos de espacios públicos o institucio-
nes, así como los diversos contextos nacionales; y haría necesario también 
detenerse a estudiar cuestiones complejas que nos llevarían lejos del objeto 
del presente trabajo. Lo que quiero subrayar es que, si no hay coerción o adoctri-
namiento, no es a los tribunales —y menos aún a los tribunales internaciona-
les— a quienes corresponde decidir acerca de la presencia de símbolos reli-
giosos en el espacio público. En un sistema democrático, la decisión acerca 
de la presencia de símbolos forma parte de las políticas publicas, y es por 
tanto competencia de otros poderes del Estado.

Además, en esa clase de decisiones —que son, frecuentemente, adopta-
das a nivel local— se ven implicadas cuestiones que no son susceptibles de 
soluciones sencillas. La tradición tiene aquí un papel no desdeñable, y sin 
duda colocar ex novo un símbolo religioso no es lo mismo que dejarlo en el 
lugar donde ha estado durante siglos; en un contexto como el occidental, 
en que la tradición religiosa cristiana ha influido notablemente en la con-
formación de la esfera pública, tanto el mantenimiento como la remoción 
de un símbolo religioso tienen un significado, ninguno de los cuales puede 
ser ignorado al tomar la decisión correspondiente. Todo ello sin olvidar que 
las perspectivas parciales o sesgadas en esta materia tan sensible son nor-
malmente injustas, y que los poderes públicos deben tener en cuenta una 
pluralidad de intereses.

En todo caso, conviene no perder de vista que la función de los tribu-
nales no es reemplazar a las autoridades competentes en este tipo de asun-
tos. Los tribunales deben limitarse a estar atentos para comprobar que las 
decisiones adoptadas por las autoridades competentes no han vulnerado 
ningún derecho. Y, si juzgan que se ha producido una violación de la liber-
tad religiosa y de creencias, deben basar su juicio sobre un sólido material 
probatorio —que en este caso, repito, implica comprobar la existencia de 
coacción o adoctrinamiento de personas.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



332 Javier Martínez-Torrón

El error del Tribunal de Estrasburgo en la sentencia de sala del cono-
cido caso Lautsi48 o caso del crucifijo fue, precisamente, dar por sentado que 
la mera presencia visible de un símbolo religioso tradicional en los colegios 
públicos de Italia —el crucifijo— constituía una vulneración de la libertad 
religiosa de los estudiantes que se oponían a ese símbolo, así como de los 
derechos de los padres reconocidos por el artículo 2o. del Primer Protocolo 
al Convenio Europeo de Derechos Humanos.49 Para el Tribunal Europeo, 
el crucifijo constituía un símbolo religioso fuerte, con un impacto potencial-
mente importante sobre los alumnos jóvenes. De ahí que —en opinión del 
Tribunal— su presencia en las instalaciones del colegio pudiera suponer 
una perturbación para algunos estudiantes, además de incompatible con la 
neutralidad religiosa que debe caracterizar el entorno de la educación pú-
blica.50 Naturalmente, la consecuencia lógica de dicha argumentación sería 

48		 Lautsi c. Italia, 3 noviembre 2009. De entre la enorme cantidad de literatura jurídica 
generada por este caso, véase, desde diferentes perspectivas, y con referencia al juicio de la 
Sala, Annicchino, P., “Is the glass half  empty or half  full? Lautsi v. Italy before the European 
Court of  Human Rights”, Stato, Chiese e Pluralismo confessionale, mayo, 2010, pp. 1-19 (www.
statoechiese.it); Cañamares Arribas, S., “La cruz de Estrasburgo en torno a la sentencia Lautsi 
v. Italia, del Tribunal Europeo de Derechos Humanos”, Revista General de Derecho Canónico y 
Derecho Eclesiástico, núm. 22, 2010, pp. 1-13; Colaianni, N., “Il crocifisso in giro per l’Europa: 
da Roma a Strasburgo (e ritorno)”, Revista General de Derecho Canónico y Derecho Eclesiástico del Es-
tado, núm. 24, 2010, pp. 1-26; Mückl, S., “Crucifijos en las aulas: ¿lesión a los derechos fun-
damentales?”, Revista General de Derecho Canónico y Derecho Eclesiástico del Estado, núm. 23, 2010, 
pp. 1-15, (comparando Lautsi con la jurisprudencia del Tribunal Constitucional Federal de 
Alemania); Ranieri, D., “Notable reacción europea ante otro intento laicista. El crucifijo en 
las escuelas italianas y la Corte de Estrasburgo”, Prudentia Iuris, núm. 68-69, 2010, pp. 247-
280; Weiler, H.H., “Crucifix in the Classroom Redux”, European Journal of  International Law, 
núm. 21-1, 2010, pp. 1-6.

49		 Este es el texto del artículo 2o. del Protocolo Adicional al CEDH: “A nadie se le puede 
negar el derecho a la educación. El Estado, en el ejercicio de las funciones que asuma en el 
campo de la educación y de la enseñanza, respetará el derecho de los padres a garantizar que 
esa educación y enseñanza es conforme a sus convicciones religiosas y filosóficas”. Como es 
sabido, el caso Lautsi fue la consecuencia de un apasionado debate público y jurídico en Ita-
lia durante la pasada década respecto a la presencia de crucifijos en las aulas de los colegios 
públicos. La demandante fue la madre de dos estudiantes de un colegio público (los cuales 
tenían 13 y 11 años en aquel momento) que había reclamado sin éxito a la dirección del 
colegio que retirase los crucifijos de las aulas —la Ley italiana prescribe que debe haber un 
crucifijo en la pared de las clases de los colegios públicos—. La madre argumentaba que la 
presencia de aquel símbolo religioso iba en contra del principio constitucional de secularidad 
(laicità), en el cual ella deseaba educar a sus hijos. Una sala del Tribunal de Estrasburgo falló 
de manera unánime a favor de la demandante, considerando que se había cometido una 
violación del artículo 2o. del Primer Protocolo del Convenio Europeo, en conexión con el 
artículo 9o. CEDH. La sentencia, sin embargo fue, revocada en apelación por la Gran Sala 
del Tribunal: Lautsi c. Italia (Gran Sala), 18 marzo 2011.

50		 Véase especialmente Lautsi I, § 57.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



333LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

la remoción de los crucifijos de todos los colegios públicos en Italia (y proba-
blemente también de cualquier otro país miembro del Consejo de Europa). 
Esta construcción jurisprudencial está implícitamente fundada sobre una 
neutralidad que es concebida como exclusión de la religión del espacio público, 
al menos en el entorno educativo. Tal concepción de la neutralidad estatal 
es, en principio, una opción legítima, pero no es la única; y no son los tri-
bunales —y aun menos el Tribunal Europeo— quienes deben imponer sus 
propias opiniones en asunto tan delicado.

En última instancia, al establecer como obligatoria una determinada 
concepción de la neutralidad religiosa, la sentencia Lautsi I aceptaba como 
axiomática una discutible distinción entre creyentes y no creyentes, situan-
do implícitamente a los segundos en el ámbito del pensamiento racional y 
a los primeros en el ámbito de la creencia no racional. Desde este punto 
de partida, el lógico corolario es que los símbolos de una concreta religión 
no tenían cabida en la educación pública. A este propósito, no es ocioso 
hacer notar que una parte importante del razonamiento del Tribunal Eu-
ropeo en Lautsi I viene a reproducir los argumentos del propio Tribunal en 
el caso Leyla Şahin, y en otros casos en los que se ha optado por un análogo 
planteamiento restrictivo respecto al uso del velo islámico o de otras pren-
das de significación religiosa.51 Una de las razones alegadas para justificar 

51		 Véase Leyla Şahin c. Turquía, 29 junio 2004 (sentencia de Sala), y Leyla Şahin c. Turquía, 
10 noviembre de 2005 (sentencia de la Gran Sala). Para algunos comentarios y análisis sobre 
este caso, de entre la inmensa cantidad de literatura juridical a que ha dado lugar; véanse 
los capítulos escritos, respectivamente, por Gunn, T. J.; Hostmaelingen, N.; Lindholm, T.; 
Martínez-Torrón, J. y Plesner, I. T. en el vol. Islam, Europe and Emerging Legal Issues, cit., nota 
29; Lerner, N., “How Wide the Margin of  Appreciation? The Turkish Headscarf  Case, 
the Strasbourg Court, and Secularist Tolerance”, Willamette Journal of  International Law and 
Dispute Resolutions núm. 13, 2005, pp. 65-85; Chelini-Pont, B. y Tawil, E., “Brèves remarques 
sur l’arrêt Leyla Sahin”, Annuaire Droit e Religions, núm. 2, 2006-2007, pp. 607-611. Otros 
casos importantes en Estrasburgo relacionados con el pañuelo islámico o con vestimentas 
religiosas similares son: Dogru c. Francia, y Kervanci c. Francia, ambos de 4 diciembre de 2008; 
Dahlab c. Suiza, decisión sobre la admisibilidad de la Solicitud núm. 42393/98, 15 febrero 
de 2001; Köse y 93 otros demandantes c. Turquía, decisión sobre la admisibilidad de la Solicitud 
núm. 26625/02, 24 enero de 2006; Kurtulmus c. Turquía, decisión sobre la admisibilidad de la 
Solicitud núm. 65500/01, 24 enero de 2006; y otras seis decisiones inadmisibilidad, practi-
camente idénticas, de 30 junio de 2009: Aktas c. Francia, Solicitud núm. 43563/08, Bayrak c. 
Francia, Solicitud núm. 14308/08, Gamaleddyn c. Francia, Solicitud núm. 18527/08; Ghazal 
c. Francia, Solicitud núm. 29134/08, Jasvir Singh c. Francia, Solicitud núm. 25463/08, y Ranjit 
Singh c. Francia, Solicitud núm. 27561/08 (esas seis decisiones se referían a recursos por parte 
de estudiantes que habían sido sancionados como consecuencia de la aplicación de la ley 
francesa de 2004 que prohíbe los símbolos religiosos personales ‘ostensibles’ en los colegios 
públicos; cuatro de ellos eran jóvenes musulmanas que llevaban hijab, y dos eran varones sij 
que llevaban un keski, una prenda más discreta que se lleva debajo del turbante característico 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



334 Javier Martínez-Torrón

las políticas públicas que —en Turquía y en otros países— restringían la 
utilización de prendas de vestir de carácter y significado religiosos era que 
tales expresiones de religiosidad podrían conducir a tensiones, o a presión so-
bre otros estudiantes. Lautsi I, al igual que las sentencias del Tribunal sobre 
velo islámico, transmite implícitamente el mensaje de que la ausencia de 
elementos religiosos visibles, al menos en los colegios públicos, es una con-
secuencia obligada y necesaria de la neutralidad del Estado como garantía 
de la libertad de pensamiento, conciencia y religión. Lo anterior significa, 
a su vez, que la religión parece ser considerada como factor potencial de 
conflicto, fácilmente abocada a producir confrontación. De ahí que, desde 
esa perspectiva —a mi entender errónea— lo mejor sea eliminar sus rasgos 
visibles, identificando la neutralidad del Estado con un derecho individual a 
crear entornos libres, no contaminados, de religión.

Por otro lado, no se entiende muy bien cómo una tal concepción de la 
neutralidad estatal —en lo relativo tanto a símbolos personales como insti-
tucionales— puede contribuir a construir ese entorno educativo pluralista y 
objetivo al que se refiere el Tribunal Europeo en Lautsi I,52 pues con la elimina-
ción de la visibilidad de lo religioso se oculta una parte importante de ese plu-
ralismo y se crea un ambiente escolar ficticio, separado de la vida real, que es 
mucho más compleja y variada.53 Tal ambiente escolar no es en absoluto neu-
tral, pues objetivamente parece transmitir el siguiente mensaje subliminal: la 
religión tiene su lugar fuera de la escuela, pero dentro no es admisible porque 
es conflictiva; con la natural e implícita consecuencia de que el ateísmo o ag-
nosticismo son situados en el extremo opuesto, es decir, como no conflictivos.

Afortunadamente, la Grand Chamber del Tribunal de Estrasburgo revo-
caba la sentencia de sala año y medio después.54 En Lautsi II, el Tribunal 

de los sijs). Un análisis de esos casos puede encontrarse en Navarro-Valls, R., y Martínez-
Torrón, J., Conflictos entre conciencia y ley…, cit. nota 27, pp. 317 y ss.

52		 Véase Lautsi I, § 47.c.
53		 Véase al respecto Evans, M.D., Manual on the wearing of  religious symbols in public areas, 

Council of  Europe-Martinus Nijoff, Leiden 2008, especialmente pp. 59 y ss. y 89 y ss.
54		 Lautsi c. Italia (Gran Sala), 18 marzo de 2011. El caso Lautsi ha sido —y continúa siendo— 

objeto de análisis académico desde muy diversas posiciones. Véase, entre la bibliografía italia-
na, tras el fallo de la Grand Chamber, desde distintas perspectivas: Turchi, V., “La pronuncia della 
Grande Chambre della Corte di Strasburgo sul caso Lautsi C. Italia: post nubila Phoebus”, 
Stato, Chiese e pluralismo confessionale, octubre de 2011, donde se pueden encontrar abundantes 
referencias bibliográficas, especialmente en relación con la literatura jurídica italiana; Ronchi, 
P., “Crucifixes, Margin of  Appreciation and Consensus: The Grand Chamber Ruling in Lautsi 
v Italy”, en Ecclesiastical Law Journal, núm. 13, 2011, pp. 287-297. Véase también, para una 
comparación sobre los respectivos planteamientos de Estrasburgo y de Estados Unidos en ma-
teria de símbolos religiosos institucionales, Witte, J. Jr., y Arold, N. L., “’Lifth High the Cross’? 
Contrasting the New European and American Cases on Religious Symbols on Government 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



335LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

Europeo de Derechos Humanos rechazaba que la noción de neutralidad del 
espacio público propuesta por la sala fuera la única aceptable, y subrayaba 
que la neutralidad puede lograrse también mediante un entorno escolar in-
clusivo: abierto, por tanto, hacia las expresiones visibles de religiones u otras 
filosofías de vida, tanto mayoritarias como minoritarias.55 Según la Gran 
Sala del Tribunal, la decisión acerca de si deben o no exhibirse símbolos 
religiosos en los espacios comunes de las escuelas públicas cae dentro del 
legítimo margen de apreciación del Estado. Huelga decir que el Tribunal 
Europeo no pretendía en Lautsi II manifestar acuerdo o desacuerdo alguno 
con las políticas del gobierno italiano o con la legislación de Italia sobre los 
crucifijos en las escuelas públicas. Su única función consistía en determinar 
si se había producido alguna violación de la libertad religiosa. Y el Tribunal 
concluía que Italia tenía derecho a elegir sus propios símbolos públicos; y 
que, en ausencia de coacción, intolerancia o adoctrinamiento de quienes 
tienen otras creencias, la jurisdicción de Estrasburgo no podía injerirse en 
las opciones que, de conformidad con el proceso legislativo democrático, 
hubiera adoptado legítimamente el gobierno italiano.

V. Reflexiones finales: neutralidad del Estado, principio 
de igualdad y pluralismo religioso

Desde una perspectiva funcional, la neutralidad religiosa del Estado tiene im-
portantes consecuencias para la comprensión del principio de igualdad, cuya 
importancia como principio estructurador de los derechos fundamentales ha 
ido acrecentándose desde las últimas décadas del siglo XX.

En su acepción negativa, igualdad equivale a no discriminación,56 y aun-
que conceptualmente diversa, la igualdad se encuentra de alguna manera 

Property”, Emory International Law Review, núm. 25, 2011, pp. 5-55; y un comentario crítico de 
Lautsi II, a la luz de la legislación canadiense y analizando la jurisprudencia europea desde una 
perspectiva socio cultural, Beaman, L., “Battles over Symbols: The “Religion” of  the Minority 
versus the “Culture” of  the Majority”, The Journal of  Law and Religion, núm. 28, 2012-2013, 
pp. 67 y ss. En España, véase Martín Sánchez, I., “El caso Lautsi ante el Tribunal Europeo de 
Derechos Humanos”, en Anuario de Derecho Eclesiástico del Estado, núm. 28, 2012, pp. 215-252; 
Cañamares Arribas, S., “Los símbolos religiosos en el espacio público: entre la amenaza real y 
la mera sospecha”, El Cronista del Estado Social y Democrático de Derecho, núm. 20, abril de 2011, pp. 
60-67; Meseguer Velasco, S., “Símbolos religiosos en colegios públicos: ¿hacia dónde camina la 
jurisprudencia europea?”, Anuario Jurídico Villanueva, núm. 5, 2011, pp. 202-213.

55		 Véase especialmente Lautsi II, §74.
56		 No es preciso insistir, por ser tema sobradamente conocido, en que el principio de 

igualdad jurídica —de manera general, y no sólo con referencia al factor religioso— es 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



336 Javier Martínez-Torrón

subsumida en la neutralidad. En efecto, ya dije que, en virtud de la neutra-
lidad, el ordenamiento jurídico ha de considerarse a sí mismo incompetente 
para enjuiciar el contenido de las opciones religiosas e ideológicas, en tanto 
éstas no se traduzcan en acciones externas o en la difusión de doctrinas mo-
rales que traspasen los linderos de la legalidad o de los valores que a ésta 
inspiran. De ahí se deriva que, en principio, y mientras no se produzca esa 
colisión, el derecho estatal debe evitar distinciones contrarias —o favora-
bles— entre las diferentes convicciones religiosas y no religiosas por razón 
de su mero contenido doctrinal. Y una actitud similar ha de presidir la acti-
tud frente a las correlativas actuaciones en conciencia: no se tomará en con-
sideración su eventual heterodoxia respecto a las pautas éticas de conducta 
generalizadas, sino únicamente sus consecuencias sociales, al ponerlas en 
conexión con otros intereses jurídicos presentes en las relaciones humanas 
que se trate de valorar.57

La neutralidad también aporta interesantes matices para la acepción po-
sitiva de la igualdad. A este propósito, buscando una superación de la igual-
dad meramente formal, parte de la doctrina jurídica ha insistido en la obli-
gación que pesa sobre el Estado respecto al logro de la igualdad real en este 
campo.58 De esa obligación se ha inferido en ocasiones que a los poderes 
públicos corresponde no sólo asegurar, sino también promover activamente 
la existencia de un pluralismo religioso e ideológico en la sociedad, que sería 
indispensable para un propugnado derecho a la libre formación crítica de 
la propia conciencia, el cual se concibe a su vez como parte integrante de 
la libertad de conciencia. Sin esa actividad de promoción —se afirma— tal 
derecho no pasaría de ser una libertad solamente formal y quedaría priva-
do de la posibilidad de hacerse efectivo. Tal empeño implicaría, entre otras 
cosas, una actitud de favor hacia el fortalecimiento de los grupos minorita-
rios —débiles frente a los más arraigados socialmente—, corrigiendo así las 
desigualdades naturales de la sociedad, que tienden por su propia inercia a 

entendido por la jurisprudencia constitucional comparada como exigencia de no discrimina-
ción (véase al respecto, entre otros, y con referencia al derecho español, Fuenmayor de, A., 
“Alcance del principio constitucional de igualdad”, Persona y derecho, suplemento Humana Iura, 
núm. 2, 1992, pp. 245 y ss.).

57		 Esta es, de nuevo, la cuestión de las objeciones de conciencia, antes aludida: véase 
supra, nota 27.

58		 En España, esa argumentación ha pivotado sobre el fundamento normativo del artículo 
9.2 de la Constitución: “Corresponde a los poderes públicos promover las condiciones para 
que la libertad y la igualdad del individuo y de los grupos en que se integra sean reales y efec-
tivas; remover los obstáculos que impidan o dificulten su plenitud y facilitar la participación 
de todos los ciudadanos en la vida política, económica, cultural y social”.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



337LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

perpetuarse y, por consiguiente, a impedir el efectivo desarrollo del plura-
lismo deseado.59

Con todo respeto para la opinión contraria, pienso que esas posicio-
nes extralimitan la función promocional del Estado hasta un extremo poco 
deseable, que puede llegar incluso a ser incompatible con el principio de 
neutralidad. Y no es que me manifieste contrario a la función promocional 
respecto a las libertades fundamentales, pero me parece importante recor-
dar que la neutralidad del poder civil en materia religiosa comporta atender 
exclusivamente a la relevancia social de las diferentes posiciones relativas a 
la religión o creencia. Requiere, por tanto, prescindir de cualquier valora-
ción —positiva o negativa— y de cualquier referencia al contenido de las 
opciones de pensamiento en sí mismas, sean religiosas o no: referencias y 
valoraciones que resultan insoslayables cuando lo que se pretende es, justa-
mente, fomentar positivamente el pluralismo ideológico, en una suerte de 
affirmative action en materia religiosa e ideológica.

La neutralidad prohíbe cualquier intervencionismo estatal de esa clase, 
aun motivado por el objetivo —en teoría legítimo— de hacer real la varie-
dad de opciones ideológicas que contribuiría a la libre formación crítica de 
la conciencia individual. Y, correlativamente, exige que el Estado tampoco 
adopte una actitud pasiva, de simple abstención. Al contrario, necesita ac-
tuar, pero no para imponer un pluralismo artificioso, sino para garantizar 
el libre juego de las fuerzas sociales, sin cargas y sin privilegios. De ahí que, 
pese a lo paradójico que pueda resultar, la función promocional del poder 
civil, que es por definición positiva, deba ser entendida aquí en términos 
predominantemente negativos. Se trata de actuar positivamente para eliminar los 
obstáculos que puedan coartar la libre manifestación y expansión de los di-
ferentes grupos religiosos e ideológicos. En suma, se trata de respetar el 
pluralismo realmente existente en la sociedad, dejando que sea la propia 
espontaneidad de la vida social la que determine el peso específico de unos 
y otros grupos.

Si se me permite la analogía, diría que la neutralidad determina que el 
Estado proteja la existencia de un libre mercado de ideas y religiones, renuncian-
do a un intervencionismo dirigido a modificar el panorama sociológico real 
con la pretensión de construir un pluralismo pretendidamente arquetípico. 
La intervención estatal no puede ir más allá de lo que demanda la protec-
ción del consumidor en el ámbito religioso (a semejanza de lo que ocurre en 
el ámbito económico): es decir, una actuación positiva encaminada a evitar 

59		 Para referencias doctrinales concretas sobre este punto, me remito de nuevo a Martí-
nez-Torrón, J., Religión, derecho y sociedad, cit., nota 2, pp. 184 y ss.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



338 Javier Martínez-Torrón

la formación de monopolios que impidan la vitalidad de pequeños grupos; 
y también a eliminar, en lo posible, el riesgo de fraude por parte de grupos 
pseudo religiosos. Esta última es, desde luego, cuestión mucho más delicada 
desde la perspectiva de la neutralidad. En efecto, el Estado podría mostrarse 
proclive, por presión política o social, a restringir indebidamente la actua-
ción de grupos cuya doctrina y praxis moral contrasta con las pautas socia-
les comúnmente admitidas, a pesar de no existir pruebas suficientes para 
calificar su actuación de antijurídica. El Estado, en ese caso, en lugar de 
custodio de la libertad de los ciudadanos, terminaría por erigirse en guar-
dián de un conservadurismo moral y religioso.

No parece casual, por lo demás, que las posiciones favorables a una in-
tervención estatal destinada a la promoción activa del pluralismo tradicional-
mente se hayan originado precisamente en Italia y España, con un marcado 
sesgo restrictivo de lo que se concebían como privilegios de la Iglesia católica. 
Y, además, dando por sentado frecuentemente que pluralismo y relativismo 
ético del Estado son ideas inseparables. Ciertamente, la mayoría social de 
una confesión no es argumento para otorgarle un trato jurídicamente privi-
legiado que sea contrario a la igualdad y a la neutralidad del Estado. Sin em-
bargo, la neutralidad obliga asimismo a que el Estado respete la pluralidad 
de creencias realmente existente en una determinada sociedad —que indu-
dablemente depende de sus propias circunstancias históricas— renunciando 
a crear artificiosamente un pluralismo que acaso se intentaría justificar teó-
ricamente como más útil para la libre formación crítica de las conciencias, 
pero que en el fondo sería una forma velada de adoctrinamiento.60

De lo anterior puede deducirse que, en mi opinión, resulta inadecuado 
intentar dotar al pluralismo de contenido sustantivo autónomo, pues, en 
un Estado que se defina neutral frente al hecho religioso, no parece que 
por pluralismo pueda entenderse algo distinto a que el derecho acepta, 
como una realidad positiva, que en la sociedad pueda producirse una di-
versidad de opciones religiosas e ideológicas, y una correlativa diversidad 
de organizaciones colectivas. El pluralismo, desde esta perspectiva, remite 
directamente a la idea misma de libertad: no sería sino el natural resultado 
del ejercicio de la libertad religiosa, de pensamiento y de conciencia, por 
parte de fuerzas sociales heterogéneas, y dentro del marco diseñado por los 
demás derechos fundamentales.

Es en ese sentido, es decir, como efecto o reflejo de la libertad, en el que puede 
considerarse —y es muy razonable hacerlo— que el pluralismo constituye 

60		 En este aspecto ha insistido Finocchiaro, F., “Lo Stato e la formazione delle coscien-
ze”, en el volumen colectivo Libertad y derecho fundamental de libertad religiosa, Madrid, Edersa, 
1989, especialmente pp. 180 y ss.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



339LA NEUTRALIDAD RELIGIOSA DEL ESTADO

un valor positivo en las sociedades democráticas contemporáneas:61 porque 
implica dar por supuesto que en una sociedad libre existe necesariamente 
una pluralidad de posiciones religiosas y de creencias —una suposición, 
sin duda, muy realista. Tal pluralidad será mayor o menor dependiendo de 
cada sociedad, pero el pluralismo es siempre un signo de libertad. Cuando 
no hay pluralismo puede decirse que no hay libertad real. Y cuando hay li-
bertad, siempre hay algún grado de pluralismo y la posibilidad de su mayor 
desarrollo. Estas observaciones son verdaderas en cualquier contexto, pero 
hoy todavía más, dada la movilidad social inherente a la globalización.

61		 En Europa, el Tribunal de Estrasburgo ha venido insistiendo en el carácter esencial 
del pluralismo religioso desde 1993 (caso Kokkinakis c. Grecia, 25 mayo 1993, § 31), pero sin 
matizar suficientemente su relación con la libertad y con las posibilidades de intervención del 
Estado.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036




