
19

LIBERTAD RELIGIOSA Y LAICIDAD DEL ESTADO. 
LA PERSPECTIVA DE LA IGLESIA CATÓLICA

Juan Ignacio Arrieta

Sumario: I. Un cambio de perspectiva en la Iglesia. II. La enseñanza de 
la Iglesia sobre la libertad religiosa. III. La positiva laicidad del Estado.

La Iglesia católica siempre ha proclamado en sus relaciones con la autori-
dad civil, según los contextos culturales de cada periodo histórico, el derecho 
de libertad religiosa. El fenómeno del martirio ha sido, también desde los 
comienzos del cristianismo —como se dirá después— una evidente manifes-
tación social extrema de una libertad interior del creyente que la violencia 
física es incapaz de doblegar. Ha sido ésta una constante que ha acompañado 
desde el principio a la fe católica y de la que en nuestros días encontramos 
trágicos ejemplos, como el de los dos jóvenes esposos quemados vivos en el 
Pakistán, o la condena a muerte por blasfema, también en Pakistán, de Asia 
Bibi: una campesina madre de cinco hijos.1

En este periodo, el fenómeno de la globalización y los fuertes movi-
mientos migratorios han convertido a la religión en un importante factor 
de identidad y de pertenencia al grupo social, acentuando su empleo en 
función no auténticamente religiosa, sino instrumental de finalidades so-
ciales o políticas. El uso de la religión como instrumento de poder político, 
tradicional en religiones que no separan uno y otro ámbito, se ha hecho más 
agudo en el presente. Los fenómenos de radicalización y de fanatismo, en 
determinadas regiones del mundo, han contagiado incluso —en medida por 

1		 “Es para mí motivo de grande dolor constatar que los cristianos del mundo padecen el 
mayor número de tales discriminaciones. Las persecuciones contra los cristianos, de hecho, 
hoy es más fuerte que en los primeros siglos de la Iglesia, y hay más cristianos mártires que 
en aquella época. Esto sucede a más de 1700 años del edicto de Constantino, que concedía 
la libertad a los cristianos de profesar públicamente la fe” Véase Francisco, Discurso a los 
participantes en el Congreso Internacional «La Libertad Religiosa según el Derecho Internacional y el Con-
flicto Global de dos Valores», Roma, 20 de junio de 2014, http://w2.vatican.va/content/francesco/es/
speeches/2014/june/documents/papa-francesco_20140620_liberta-religiosa.html

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



20 JUAN IGNACIO ARRIETA

fortuna limitada— a confesiones religiosas como el hinduismo o el budismo, 
que por esencia han vivido siempre una pacífica actitud ante las creencias 
religiosas divergentes.

Ello es, ante todo, desvirtuar la naturaleza de la religión misma. Como 
afirmaba el Papa Francisco en un encuentro con representantes de otras 
religiones en Albania,

...la intolerancia con los que tienen convicciones religiosas diferentes es un 
enemigo particularmente insidioso, que desgraciadamente hoy se está ma-
nifestando en diversas regiones del mundo. Como creyentes, hemos de estar 
atentos a que la religión y la ética que vivimos con convicción y de la que da-
mos testimonio con pasión se exprese siempre en actitudes dignas del misterio 
que pretende venerar, rechazando decididamente como no verdaderas, por 
no ser dignas ni de Dios ni de los hombres, todas aquellas formas que repre-
sentan un uso distorsionado de la religión. La religión auténtica es fuente de 
paz y no de violencia.2

A lo largo de veinte siglos, la Iglesia ha proclamado en cambio —como 
es lógico, con expresiones relativas al contexto cultural e histórico— el de-
recho de libertad religiosa, y ha sido su doctrina la que ha influido, de modo 
determinante, en el sistema de libertades que en el orden civil está hoy día 
vigente en todos los Países democráticos. De manera particular, esas ense-
ñanzas de la Iglesia fueron presentadas orgánicamente y contextualizadas al 
momento presente durante el Concilio Vaticano II.

En este trabajo, destinado a los Estudios en honor del profesor José Luis 
Soberanes, quisiera sintetizar la posición de la Iglesia ante el Estado moder-
no, así como su actitud ante la libertad religiosa; dicho en otros términos, 
desearía expresar cómo entiende la Iglesia la libertad religiosa en una mo-
derna democracia. Para ello, me parece que es particularmente útil retomar 
el Magisterio que sobre este punto expresó el Papa emérito Benedicto XVI 
a lo largo de su pontificado —seguido luego por el Papa Francisco, como 
veremos también—, y en particular el mensaje para la celebración de la 
Jornada Mundial de la Paz de enero de 2011, dedicado por entero a la Li-
bertad religiosa como camino para la paz.3

2		 Francisco, Discurso a los líderes de otras religiones y denominaciones cristianas, Universidad 
Católica Nuestra Señora del Buen Consejo, Tirana, 21 de septiembre de 2014. http://
w2.vatican.va/content/francesco/es/speeches/2014/september/documents/papa-francesco_20140921_
albania-leaders-altre-religioni.html

3		 Benedicto XVI, Mensaje para la celebración de la XLIV Jornada Mundial de la Paz, 1o. de 
enero de 2011, n. 3. http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/
hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



21LIBERTAD RELIGIOSA Y LAICIDAD DEL ESTADO. LA PERSPECTIVA DE...

Los temas que el Papa emérito abordó en dicho Mensaje, tratados por 
el mismo Pontífice en otras ocasiones, representan una apretada y concreta 
síntesis de la doctrina de la Iglesia sobre la libertad religiosa y de cómo es-
pera la Iglesia que se comporte un Estado laico.

I. Un cambio de perspectiva en la Iglesia

Desde diversas partes se ha criticado a la Iglesia de haber cambiado su en-
señanza tradicional sobre la libertad religiosa. Concretamente, se ha critica-
do como novedosa la doctrina que el Vaticano II presenta sobre este punto, 
principalmente en la Declaración Dignitatis humanae, y sobre el modo como 
concibe la posición del Estado moderno ante el fenómeno religioso.

Una primera pregunta se impone necesariamente. ¿Ha cambiado efec-
tivamente la Iglesia su doctrina en este campo? La respuesta debe, por fuer-
za, ser negativa; no puede haber un cambio esencial en su enseñanza ya 
que el Magisterio eclesiástico no progresa “en contraste” con la doctrina 
precedente. Pero, de todos modos, es evidente que sí ha habido un cambio 
de enfoque o de acento que hace ineludible explicar cómo, a pesar de los 
cambios que puedan identificarse, el Vaticano II no contradice —no podría 
hacerlo— el Magisterio precedente; en realidad su doctrina focaliza, más 
bien, un nuevo paradigma que ofrece perspectivas nuevas para comprender 
la continuidad de lo “viejo” y lo “nuevo”.

¿Cómo entendía antes y cómo entiende ahora la Iglesia su relación con 
la sociedad civil y el Estado? y, por consiguiente, ¿cómo entendía antes y 
cómo entiende ahora la idea de libertad en materias de religión y de con-
ciencia?

El punto ha sido muy debatido en todos estos años,4 y es necesario que 
el debate teológico lo esclarezca aún de forma adecuada; por su parte, Be-
nedicto XVI lo abordó sin rodeos desde su primera alocución a la Curia 
Romana, en diciembre de 2005.5

El Papa reconoció entonces, que efectivamente sí había habido cam-
bios, que el Vaticano II había corregido determinadas posiciones históri-
cas, pero afirmó también que la doctrina seguía manteniéndose idéntica 

4		 Véase la síntesis general de Minnerath, R. “La concezione della Chiesa sulla libertà 
religiosa”, Soberanes, José Luis (dir.), La libertad religiosa. Memoria del IX Congreso internacional de 
Derecho canónico, México, 1996, pp. 43 y ss.

5		 Benedicto XVI, Discurso a la Curia Romana, 22 de diciembre de 2005, http://www.vati-
can.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2005/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20051222_ro-
man-curia_sp.html

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



22 JUAN IGNACIO ARRIETA

en cuanto a los principios de base y, sobre todo, que se había recuperado la 
primigenia posición de la Iglesia en esta materia.

Refiriéndose en general a la doctrina del Concilio Vaticano II, pero es-
pecíficamente a la contenida en la Declaración Dignitatis humanae, Benedicto 
XVI contrapuso a la “hermenéutica de la discontinuidad y de la ruptura” 
con el Magisterio precedente, bajo la que equivocadamente se ha interpre-
tado en tantas ocasiones la doctrina del Vaticano II, con la que llamaba 
hermenéutica de la reforma, un sistema que, según este Papa, incluye al mismo 
tiempo un “conjunto de [elementos de] continuidad y de discontinuidad en 
diferentes niveles”, y que justamente es en lo que “consiste la naturaleza de 
la verdadera reforma” del Concilio. El Vaticano II no había realizado en 
este punto ninguna ruptura con las expresiones anteriores del Magisterio 
eclesiástico, sino que las había “reformado”, recuperando su sentido primi-
genio.

Por lo que hace específicamente a la libertad religiosa y a la concepción 
eclesial del papel del Estado, el Concilio se enfrentó, en la opinión del Papa 
emérito, ante la necesidad de

...definir de modo nuevo la relación entre la Iglesia y [un] Estado moderno, 
que concedía espacio a ciudadanos de varias religiones e ideologías, com-
portándose con estas religiones de modo imparcial y asumiendo simple-
mente la responsabilidad de una convivencia ordenada y tolerante entre los 
ciudadanos y su libertad de practicar su propia religión.6

En efecto, con el paso del tiempo se ha ido produciendo una profunda 
modificación del tratamiento que en los inicios de la Edad Contemporánea 
hacía el poder civil de la libertad de conciencia y de religión. Inicialmente, 
durante la fase radical de la Revolución francesa y en el tiempo inmedia-
tamente sucesivo, el Magisterio eclesiástico tuvo que enfrentarse ante “una 
imagen del Estado y del hombre que prácticamente no quería conceder 
espacio alguno a la Iglesia y a la fe”, y ello había provocado, durante más 
de un siglo, fuertes enfrentamientos entre Iglesia y Estado y la condena del 
liberalismo radical entendido como la quintaesencia de la modernidad. En 
aquel contexto cultural aparentemente “no había ningún camino abierto a 
un entendimiento positivo y fructuoso” entre la Iglesia y los representantes 
de esa corriente de pensamiento.7

El proclamado derecho fundamental del ciudadano a la libertad reli-
giosa, de conciencia y de culto aparecía entonces como clara manifestación 

6		 Idem.
7		 Idem.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



23LIBERTAD RELIGIOSA Y LAICIDAD DEL ESTADO. LA PERSPECTIVA DE...

de relativismo y negación de la verdadera religión. Pero, por encima del 
pluralismo religioso, lo que quizá sorprendía más en aquella situación —a 
la luz de la experiencia histórica vivida desde muchos siglos atrás— es que 
la verdadera religión y la verdadera Iglesia pudieran existir sin el apoyo del 
Estado y la tutela del ordenamiento jurídico civil.8

El Magisterio de ese periodo debía enfrentarse al indiferentismo y al ag-
nosticismo de la visión liberal en que se fundaba la tesis de que el Estado no 
tiene ni competencia ni obligación de garantizar el valor social de ninguna 
religión. Por el contrario, la proposición de que la religión cristiana fuera la 
única verdadera que el Estado debía promover protegiendo a la sociedad 
del error religioso, aparecía en el centro de ese Magisterio, con la inevitable 
consecuencia de terminar proponiendo como paradigma la fórmula del Es-
tado católico, “tolerante”, eso sí, con las demás confesiones.9

Por otro lado, como recordaba el Papa emérito en su discurso a la Curia, 
desde los tiempos de la Revolución francesa, esos planteamientos radicales 
del inicio fueron evolucionado también. La misma revolución americana 
había ofrecido “un modelo de Estado moderno diverso del que fomenta-
ban las tendencias radicales surgidas en la segunda fase de la revolución 
francesa”,10 y más tarde, a medida que avanzaba el siglo XX, estadistas 
católicos estaban demostrando con hechos que podía existir un Estado mo-
derno laico, que no fuera neutro con respecto a los valores, sino que se ali-
mentara de las grandes fuentes éticas abiertas por el cristianismo.

Aquí es donde radica, según Benedicto XVI, el elemento de disconti-
nuidad de la enseñanza del Vaticano II sobre la libertad religiosa, mante-
niendo inmutables sin embargo, los principios de la doctrina cristiana.

En este proceso de novedad en la continuidad debíamos aprender a captar 
más concretamente que las decisiones de la Iglesia relativas a cosas contin-
gentes —por ejemplo, ciertas formas concretas de liberalismo…— necesaria-
mente debían ser ellas mismas contingentes, precisamente porque se referían 
a una realidad en sí misma mudable. Es necesario reconocer que, en esas 
decisiones, sólo los principios expresan el aspecto duradero, permaneciendo 
en el fondo y motivando la decisión desde dentro.11

8		 Cfr. Rhonheimer, M., L’herméneutique de la reforme et la liberté de religion, en “Nova et Vete-
ra” LXXXV-4, 2010, p. 343. Véase también, Prieto Prieto, A. La evolución de la idea de libertad 
religiosa y sus causas, en “La libertad religiosa. Memoria del IX Congreso Internacional de 
Derecho Canónico”, cit., pp. 813 y ss.

9		 Idem.
10		 Idem.
11		 Benedicto XVI, Discurso a la Curia Romana, cit.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



24 JUAN IGNACIO ARRIETA

Las decisiones concretas, hechas en función de la situación histórica, 
son igualmente históricas, no son necesariamente permanentes y pueden 
sufrir cambios ante nuevos contextos, mientras los criterios de fondo se 
mantienen en el tiempo.

Si la libertad de religión se considera expresión de la incapacidad del hombre 
de encontrar la verdad, de necesidad social e histórica pasa impropiamente 
al nivel metafísico, y se transforma en canonización del relativismo, con la 
consecuencia de que no puede ser aceptada por quien cree que el hombre es 
capaz de conocer la verdad de Dios y que está vinculado a ese conocimiento 
basándose en la dignidad interior de la verdad. Por el contrario, algo total-
mente diferente es considerar la libertad de religión como una necesidad que 
deriva de la convivencia humana; más aún, como una consecuencia intrínse-
ca de la verdad que no puede imponerse desde fuera, sino que el hombre la 
debe hacer suya sólo mediante un proceso de convicción.12

En esto consiste el giro que el Vaticano II da a la doctrina sobre la li-
bertad religiosa y sobre el papel del Estado ante la religión. En el centro del 
problema se coloca la dignidad de la persona humana y su libre relación con 
la verdad; es ese el nuevo paradigma para comprender la entera cuestión. 
De este modo se mantenía inmutado el verdadero baricentro de la doctrina 
de la Iglesia —que la Declaración sobre la Libertad religiosa del Vaticano 
II hace expresamente suyo—, que no es otro que el sellado por la sangre de 
quienes sufrieron martirio durante los primeros siglos por afirmar la liber-
tad de conciencia y la libertad de profesar la propia fe, negándose a aceptar 
la imposición de una religión de Estado.

Como recordó el Papa en varias ocasiones,13 la misma expresión libertas 
religionis, aparece por primera vez empleada en este contexto por Tertuliano 
en su Apologeticum (24, 6).

Libertad religiosa y dualismo cristiano se apuntaban así como insepa-
rables.

La Iglesia antigua —dijo Benedicto a la Curia en 2005— oraba por los em-
peradores y por los responsables políticos, considerando esto como un deber 
suyo (cfr. 1 Tm 2, 2); pero, en cambio, a la vez que oraba por los emperadores, 
se negaba a adorarlos, y así rechazaba claramente la religión del Estado. Los 
mártires de la Iglesia primitiva murieron por su fe en el Dios que se había re-
velado en Jesucristo, y precisamente así murieron también por la libertad de 

12		 Idem.
13		 Cfr. Benedicto XVI, Alocución a la Pontificia Academia de las Ciencias Sociales, Roma, 29 de 

abril de 2011.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



25LIBERTAD RELIGIOSA Y LAICIDAD DEL ESTADO. LA PERSPECTIVA DE...

conciencia y por la libertad de profesar la propia fe; una profesión que ningún 
Estado puede imponer, sino que sólo puede hacerse propia con la gracia de 
Dios, en libertad de conciencia.14

“Con la nueva definición de la relación entre la fe de la Iglesia y ciertos 
elementos esenciales del pensamiento moderno, [el Concilio Vaticano II] 
revisó o incluso corrigió algunas decisiones históricas, pero en esta aparente 
discontinuidad mantuvo y profundizó su íntima naturaleza y su verdadera 
identidad”.15 En realidad, al desprenderse del relativo lastre histórico y cul-
tural, la Iglesia recuperó la posibilidad de presentar de modo más claro la 
original doctrina recibida del mismo Cristo, sobre la autonomía y el respeto 
del orden temporal.

En este sentido, resulta acertada la expresión que usa el Compendio de 
la Doctrina social de la Iglesia —editado en 2004— cuando afirma que “el 
Concilio Vaticano II ha comprometido a la Iglesia católica en la promoción 
de la libertad religiosa”.16 Se ha operado, en efecto, un giro en el que la Igle-
sia no persigue ya el solo reconocimiento por el Estado del estatus que ella 
necesita, sino que promueve positivamente el reconocimiento del derecho 
de todas las confesiones a desenvolverse libremente en el orden civil, aun-
que sabe bien “que no todos comparten esa misma visión”.17

II. La enseñanza de la Iglesia sobre la libertad religiosa

La doctrina que la Iglesia proclama sobre la libertad religiosa se apoya sobre 
el mismo fundamento que tiene la actitud que la Iglesia reclama del Estado 
moderno ante el fenómeno religioso. La sintetiza el Catecismo de la Igle-
sia Católica, siguiendo la declaración Dignitatis humanae18 del modo siguiente: 
“Todos los hombres están obligados a buscar la verdad”, y una vez conocida 
tienen el deber de abrazarla y ser coherentes con ella.

La Iglesia concibe la libertad religiosa como un derecho fundamental 
de la persona humana, no como un derecho propiamente religioso, sino un 

14		 Benedicto XVI, Discurso a la…, cit.
15		 Ibidem, Algunas de las situaciones históricas en las que se había materializado el aleja-

miento de la doctrina originaria han sido individuadas por Rhonheimer, M., L’herméneutique…, 
cit., pp. 344 y 345.

16		 Pontificio Consejo de la Justicia y la Paz, Compendio de la Doctrina Social de la Iglesia, 2 de 
abril de 2004, Ciudad del Vaticano, n. 421.

17		 Ibidem, n. 423.
18		 Catecismo de la Iglesia Católica, n. 2104; decl. conc. Dignitatis humanae, n. 1.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



26 JUAN IGNACIO ARRIETA

derecho civil que cada ordenamiento estatal debe tutelar, y en el que debe 
inspirarse su tratamiento jurídico del fenómeno religioso. Ante el poder ci-
vil, la Iglesia no hace valer ya las prerrogativas de la verdad en cuanto tal: 
al Estado se le pide que sepa crear el marco adecuado para que la razón de 
cada persona, con independencia de su credo religioso, pueda ordenar se-
gún verdad las propias opciones libres.19 Como señalaba el Papa Francisco:

Las ordenanzas jurídicas, gubernamentales o internacionales, están llama-
das, por lo tanto, a reconocer, garantizar y proteger la libertad religiosa, que 
es un derecho intrínsecamente inherente a la naturaleza humana, a su dig-
nidad de ser humano, y es, además, un indicador de una sana democracia y 
una de las fuentes principales de la legitimidad del Estado.20

La Iglesia funda, por tanto, el derecho de libertad religiosa en la digni-
dad de la persona humana, dotada de la capacidad de trascender el ámbito 
material y de buscar la verdad, reorientando la propia existencia conforme 
a esa verdad a la que se abre su entendimiento y haciendo que esa verdad 
ilumine y dé razón de los interrogantes que la persona se plantea. Este dere-
cho es para la Iglesia uno de los parámetros esenciales de la dignidad de la 
persona, junto con el derecho a la vida (en toda su extensión) y a la libertad 
personal. De ahí que el Papa Benedicto XVI haya señalado que el respeto 
de esos derechos es “condición para la legitimidad moral de toda norma 
social y jurídica”, y a la vez proponga la libertad religiosa como primera de 
todas las libertades de la persona humana.21

Sin temor a errar, cabe decir que el pontificado de Benedicto XVI ha 
acentuado aún más esta perspectiva del Concilio que pone en la apertura de 
la razón humana a la verdad, el centro de gravedad del tratamiento jurídico 
del tema religioso; lo hace cada vez que combate la cultura positivista de 
pretender circunscribir “al campo subjetivo, como no científico, la pregunta 
sobre Dios”, provocando de ese modo “la capitulación de la razón, la re-
nuncia a sus posibilidades más elevadas y consiguientemente una ruina del 
humanismo, cuyas consecuencias no podrían ser más graves”.22

19		 Benedicto XVI, Mensaje para la celebración de la XLIV Jornada Mundial de la Paz, 1o. de 
enero de 2011, n. 3. http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/messages/peace/documents/
hf_ben-xvi_mes_20101208_xliv-world-day-peace_sp.html

20		 Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso Internacional «La Libertad Religiosa…», cit.
21		 Benedicto XVI, op. cit.
22		 Benedicto XVI, Discurso al mundo de la cultura en el Collège des Bernardins, 12 de septiem-

bre de 2008, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/september/documents/
hf_ben-xvi_spe_20080912_parigi-cultura_sp.html.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



27LIBERTAD RELIGIOSA Y LAICIDAD DEL ESTADO. LA PERSPECTIVA DE...

En efecto, “si se considera el relativismo como un elemento constitutivo 
esencial de la democracia se corre el riesgo de concebir la laicidad sólo en 
términos de exclusión o, más exactamente, de rechazo de la importancia 
social del hecho religioso; un planteamiento que, sin embargo, no crea sino 
confrontación y división, hiere la paz, y perturba la ecología humana”.23

Sobre esta base, el Magisterio pontificio ha subrayado últimamente di-
versas manifestaciones de la libertad religiosa que determinan, a su vez, 
exigencias concretas en el orden civil. Veamos alguna de ellas.

1. Un derecho fundamental primario

En primer término, la Iglesia considera el derecho civil de libertad reli-
giosa, no como una más entre las libertades fundamentales que debe reco-
nocer el ordenamiento civil, sino precisamente como la piedra angular que 
permite que las demás libertades puedan desarrollarse en armonía.24

El ejemplo histórico de la Revolución norteamericana resulta una eficaz 
prueba de la centralidad de ese derecho en la construcción de esa sociedad. 
En su viaje a los Estados Unidos en 2008, Benedicto XVI recordó un par 
de veces cómo Alexis de Tocqueville, un estudioso de las realidades ameri-
canas que no era hombre de fe, había sabido apreciar cómo en el modelo 
de convivencia que estaba instaurándose en el País “la religión y la libertad 
están íntimamente vinculadas en la contribución a una democracia estable que 
favorezca las virtudes sociales y la participación en la vida comunitaria de 
todos sus ciudadanos”.25

Religión y libertad se hallan en el experimento americano positivamen-
te entremezcladas en la voluntad constituyente

...de comunidades y personas que habían huido de las Iglesias de Estado y 
querían tener un Estado laico, secular, que abriera posibilidades a todas las 
confesiones y a todas las formas de ejercicio religioso: [se trataba de crear] un 

23		 Benedicto XVI, Discurso a los Miembros del Cuerpo diplomático acreditado ante 
la Santa Sede, 11 de enero de 2010, http://www.vatican.va/holy_father/ benedict_xvi/speeches 
/2010/january/documents/hf_ben-xvi_spe_20100111_diplomatic-corps_sp.html.

24		 Cfr. Bertolino, R., “La libertà religiosa e gli altri diritti umani,” La libertad religiosa. Me-
moria del IX Congreso…, cit., pp. 137 y ss.; Mantecón, J., “La libertad religiosa como derecho 
humano”, en Tratado de Derecho eclesiástico, Pamplona, 1994, pp. 85 y ss.

25		 Benedicto XVI, Discurso a los representantes de otras religiones, Washington, 17 de abril de 
2008, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf_ben-xvi_spe 
_20080417_other-religions_sp.html.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



28 JUAN IGNACIO ARRIETA

Estado voluntaria y decididamente laico pero justamente por una motivación 
religiosa: para dar autenticidad a la religión.26

La religión, en efecto, contribuye a encontrar valores éticos y espiritua-
les compartidos por todos, por eso, cuando se considera la libertad religiosa 
como un derecho menor o secundario respecto de otros, es todo el sistema 
de libertades el que resulta amenazado.27

2. Un derecho que exige adecuado desarrollo público

Una segunda exigencia que plantea en el orden civil esta concepción de 
la libertad religiosa es su efectivo reconocimiento en todas las manifestacio-
nes públicas de la sociedad.

Una cosa es reconocer al sujeto la libertad de profesar su credo religio-
so, en privado y en forma colectiva, y otra distinta, de mucha mayor inci-
dencia, es reconocer a la persona la libertad de expresar coherentemente 
esa propia subordinación a la verdad religiosa en todos los ámbitos de la 
vida social: en el ejercicio de la profesión, en sus relaciones de familia, en 
el orden político.

Ante la Asamblea General de las Naciones Unidas,28 en abril de 2008, 
Benedicto XVI mostraba la incongruencia de “que los creyentes tengan 
que suprimir una parte de sí mismos —su fe— para ser ciudadanos acti-
vos [como si sus convicciones carecieran de título, a diferencia de las de los 
otros, para ser propuestas en el orden social]. Nunca debería ser necesario 
renegar de Dios para poder gozar de los propios derechos”. Y al explicar 
que “no se puede limitar la plena garantía de la libertad religiosa al libre 
ejercicio del culto”, reafirmaba la necesidad de proteger igualmente toda 

26		 Benedicto XVI, Conferencia de prensa con los periodistas durante el viaje a USA, 15 
de abril de 2008, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/
hf_ben-xvi_spe_20080415_intervista-usa_sp.html.

27		 “La libertad religiosa, recogida en la Constitución y en las leyes, y traducida en com-
portamientos coherentes, favorece el desarrollo de las relaciones de mutuo respeto entre las 
diversas Confesiones y una sana colaboración de ellas con el Estado y la sociedad política, 
sin confusión de funciones y sin antagonismos. En lugar del conflicto global de valores, se 
hace posible, a partir de un núcleo de valores universalmente compartidos, una global co-
laboración en vista del bien común” Véase Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso 
Internacional «La Libertad Religiosa…», cit.

28		 Benedicto XVI, Discurso a la Asamblea general de las Naciones Unidas, Nueva York. 18 
de abril de 2008, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/
hf_ben-xvi_spe_20080418_un-visit_sp.html.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



29LIBERTAD RELIGIOSA Y LAICIDAD DEL ESTADO. LA PERSPECTIVA DE...

una serie de “derechos asociados con la religión”, sobre todo cuando apare-
cen en conflicto con la ideología secular dominante o con posiciones de una 
mayoría religiosa de naturaleza exclusivista.

Reconocer la dimensión pública de la religión implica permitir que los 
creyentes puedan contribuir en cuanto tales, con sus convicciones, a la cons-
trucción del orden social, como hacen los demás ciudadanos con las suyas. 
De hecho lo hacen en tantos sectores, con independencia de la actitud del 
poder civil, con una amplia red de iniciativas docentes, asistenciales y cari-
tativas que suponen objetivo alivio al presupuesto social de los pueblos.

Pero el reconocimiento debe ir más lejos, permitiendo, en sentido posi-
tivo, que las convicciones personales queden legitimadas en el debate social 
y político, sin excluirlas a priori por irrelevantes o menos legítimas en el or-
den político, o por atentar a la laicidad del Estado;29 y también, en sentido 
negativo, el legítimo ejercicio de la objeción de conciencia en todo el campo 
de la vida social, ante disposiciones legales surgidas democráticamente que 
vulneren la conciencia de las personas.30

La religión, en cuanto tal, no es un peligro, ni tampoco un “problema 
que los legisladores deban solucionar, sino una contribución vital al debate 
nacional”. Lo recordaba el Papa emérito en Westminster Hall al señalar, 
en concreto, cómo el papel de la religión en el debate político “no es tanto 
proporcionar normas, como si no pudieran conocerlas los no creyentes; [y] 
menos aún proponer soluciones políticas. Su papel consiste más bien en 
ayudar a purificar e iluminar la aplicación de la razón al descubrimiento de 
principios morales objetivos.”31

Las reglas del juego democrático tienen que ser iguales para todos los 
ciudadanos. No puede darse legitimidad en el debate político a las ideas 
“filosóficas” que esgrimen unos, y descalificar, en cambio, las ideas de otros, 
porque son “religiosas”.

29		 Cfr. Scola, A., Discurso en la Fiesta del Redentor, Venecia, 17 de julio de 2005, http://ange 
loscola.it/2005/07/17/la-speranza-del-redentore-ci-dona-una-nuova-laicita/.

30		 “La libertad religiosa no es sólo la de un pensamiento o de un culto privado. Es la 
libertad de vivir según los principios éticos consiguientes a la verdad encontrada, sea privada 
o públicamente. Este es un gran reto en el mundo globalizado, donde el pensamiento débil 
—que es como una enfermedad— rebaja el nivel ético general, y en nombre de un falso con-
cepto de tolerancia se termina persiguiendo a los que defienden la verdad sobre el hombre y 
sus consecuencias éticas”. véase Francisco, Discurso a los participantes en el Congreso Internacional 
«La Libertad Religiosa…», cit.

31		 Benedicto XVI, Discurso a los representantes de la sociedad británica, Westminster 
Hall, 18 de abril de 2008, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/septem 
ber/documents/hf_ben-xvi_spe_20100917_societa-civile_sp.html.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



30 JUAN IGNACIO ARRIETA

3. Un derecho efectivo y recíproco en la vida pública

La sola proclamación legal del derecho de libertad, no basta. Es necesa-
rio que sea un derecho efectivo, que pueda ser ejercido en los diversos nive-
les del orden social. Y en este punto, las nuevas situaciones sociales plantean 
nuevos desafíos que invitan a los ciudadanos y a los líderes religiosos y polí-
ticos a reflexionar sobre el modo en que sus decisiones respetan este derecho 
humano fundamental, consiguiendo así 

...que los pueblos —en particular las minorías— se vean libres de formas 
injustas de discriminación y prejuicio.32 “Ese objetivo —decía el Papa eméri-
to en Washington a representantes de comunidades religiosas— requiere un 
esfuerzo constante por parte de todos los miembros de la sociedad con el fin 
de asegurar que a los ciudadanos se les dé la oportunidad de celebrar pacífi-
camente el culto y transmitir a sus hijos su patrimonio religioso.33

Son muchas las formas concretas que anulan, en la práctica, el reco-
nocimiento legal de este derecho: desde rechazar el visto de ingreso a un 
misionero extranjero, hasta dificultar las licencias de construcción de edifi-
cios de culto; desde la denegación del registro legal exigido a una confesión, 
hasta bloquear el acceso a legítimas exenciones o posibilidades que la ley 
concede; y tantas otras formas más, por no mencionar expresiones diversas 
de intimidación y de violencia.

Se trata de toda una cultura de respeto hacia el prójimo que debe ser 
infundida en la sociedad civil, a través de la instrucción pública y de las di-
rectrices que la administración da a sus funcionarios; pero se trata también 
de un papel que las confesiones religiosas deben secundar. La Iglesia da, 
efectivamente, especial importancia “al diálogo y a la colaboración con los 
miembros de otras religiones. Pero para que sea fecundo, es necesario que 
haya reciprocidad en cuantos dialogan”.34

32		 A propósito de las minorías religiosas afirma que “Un sano pluralismo, que de verdad 
respete a los diferentes y los valore como tales, no implica una privatización de las religiones, 
con la pretensión de reducirlas al silencio y la oscuridad de la conciencia de cada uno, o a 
la marginalidad del recinto cerrado de los templos, sinagogas o mezquitas. Se trataría, en 
definitiva, de una nueva forma de discriminación y de autoritarismo” Véase Francisco, ex. 
ap. Evangelii gaudium, 24 de noviembre de 2013, n. 255.

33		 Benedicto XVI, Discurso a los Representantes de otras religiones, Washington, 17 
de abril de 2008; http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/
hf_ben-xvi_spe_20080417_other-religions_sp.html

34		 Benedicto XVI, Discurso a los representantes de otras religiones, Londres, 17 de sep-
tiembre de 2010, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2010/september/docu-
ments/hf_ben-xvi_spe_20100917_altre-religioni_sp.html.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



31LIBERTAD RELIGIOSA Y LAICIDAD DEL ESTADO. LA PERSPECTIVA DE...

Este tema de la reciprocidad afecta tanto a las confesiones religiosas 
como al Estado.

De un lado, el respeto a la libertad religiosa depende de la posición que 
en ese punto adopten las comunidades religiosas, sobre todo si son mayo-
ritarias en un País.35 La experiencia demuestra, en efecto, hasta qué punto 
la política religiosa estatal depende, en muchos sitios, de cómo la religión 
dominante considere a las demás confesiones, determinando la actitud de la 
legislación civil ante la libertad religiosa y las confesiones minoritarias,36 y 
los Annual Reports de la United States Commission on International Religious Freedom 
confirman cuanto estoy diciendo.37 Como concreta exigencia de esta reci-
procidad, es de particular importancia que los líderes religiosos informen la 
conciencia de los propios seguidores expresando, cuando sea preciso, con-
dena ante formas graves de patología que en ocasiones se manifiestan en las 
relaciones entre comunidades religiosas.38

Pero, de otro lado, una reciprocidad de este tipo afecta igualmente al 
Estado, que debe tratar de proteger la efectividad de las libertades funda-
mentales de sus ciudadanos también en el orden internacional. No deberá 
ser ésta una reciprocidad negativa, hecha de retorsiones y pagando con la 
misma moneda, cuando la libertad religiosa no es reconocida en el otro 
País, sino una reciprocidad positiva, llevada a cabo a través de los normales 
instrumentos del orden internacional cuando a ese derecho de libertad se le 
reconoce la centralidad que le corresponde. La resolución del Parlamento 
europeo de 20 de enero de 201139 de condicionar determinado tipo de ayu-
das a países “que intencionalmente no tutelan las confesiones religiosas”, 
resulta un ejemplo concreto.

4. Un derecho que comprende el ius poenitendi como factor integrante

El derecho de libertad religiosa incluye necesariamente, en la doctrina 
de la Iglesia, la libertad de predicar, de convertir y de convertirse. En cuanto 

35		 Cfr. Retamal, F., “La libertad de conciencia y la libertad de las religiones en los grandes 
sistemas contemporáneos”, en La libertad religiosa. Memoria del IX Congreso internacional de Derecho 
canónico, pp. 69 y ss.

36		 Cfr. Martín de Agar, J. T., “Libertà religiosa e reciprocità”, Libertà religiosa e reciprocità, a 
cura di J. A. Araña, Milán, 2009, p. 44.

37		 Cfr. http://www.uscirf.gov/reports-and-briefs/annual-report.html
38		 Cfr. Cardia, C., “Dalla concezione corporativa alla universalità della libertà religiosa. 

I rischi di ripiegamento”, en Libertà religiosa e reciprocità, cit., p. 117.
39		 Cfr. http://www.europarl.europa.eu/sides/getDoc.do?pubRef=-//EP//TEXT+TA+P7-TA-

2011-0021+0+DOC+XML+V0//IT.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



32 JUAN IGNACIO ARRIETA

derecho civil, esa libertad comprende el denominado ius poenitendi, es decir, 
el derecho de cambiar de religión y el de no profesar ninguna. Un derecho 
explícito en las primeras declaraciones internacionales de derechos huma-
nos y que, en las más recientes, resulta ensombrecido por directo influjo de 
los países islámicos.40

Para la Iglesia, ese derecho es consecuencia directa de la naturaleza civil 
y no religiosa de esta libertad; no es una insana apertura al relativismo, sino 
consecuencia de la permanente tensión que la razón humana mantiene con 
la verdad y de las características del modo humano de conocer. Este dere-
cho es, finalmente, consecuencia de la actitud neutral que el orden jurídico 
civil debe mantener ante el fenómeno religioso.

El ius poenitendi no significa, en cambio, que la disciplina religiosa deba 
mantenerse indiferente renunciando a enjuiciar y, eventualmente, a sancio-
nar los comportamientos de sus fieles; sino que su juicio sobre la coherencia 
de las conductas ante la verdad religiosa que proclama debe mantenerse en 
los estrictos términos del orden moral y religioso, sabiéndolo conjugar con 
el respeto de la persona y de su libertad.

El sistema penal de un País no debe calcar las sanciones morales de 
ámbito religioso.

Este derecho aparece, por tanto, como elemento integrante del derecho 
de libertad religiosa que el Estado debe proteger y tutelar respecto de sus 
ciudadanos, de suerte que debe garantizar la ausencia de coacción e impo-
ner su respeto y acatamiento a todas las confesiones.

5. Existencia de una legítima diversidad de tratamiento

La actitud que la Iglesia pide a la organización política ante las confe-
siones religiosas comporta reconocer a todas respeto y libertad de actua-
ción, sin que ello signifique, ignorar las aportaciones que unas y otras han 
ejercido a lo largo de la historia en la configuración cultural de cada País. 
Una diferencia de tratamiento, que no lesione el general principio de liber-
tad, pertenece a la naturaleza de las cosas.

Este punto de la enseñanza de la Iglesia lo expresaba ya Dignitatis hu-
manae, en un texto directamente transcrito en el Catecismo de la Iglesia 
Católica:

40		 Cfr. Fumagalli, O., “La libertà religiosa. Magistero della Chiesa cattolica, normativa 
internazionale, violazione della prassi, dialogo interreligioso”, Ius Ecclesiae, núm. 22, 2010, p. 
390. En general, sobre la dimensión internacional, véase Martínez-Torrón, J., “La protec-
ción internacional de la libertad religiosa”, en Tratado de Derecho eclesiástico, pp. 141 y ss.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



33LIBERTAD RELIGIOSA Y LAICIDAD DEL ESTADO. LA PERSPECTIVA DE...

Si, teniendo en cuenta las circunstancias peculiares de los pueblos, se con-
cede a una comunidad religiosa un reconocimiento civil especial en el or-
denamiento jurídico de la sociedad, es necesario que al mismo tiempo se 
reconozca y se respete el derecho a la libertad en materia religiosa a todos 
los ciudadanos y comunidades religiosas.41

Todo ello no sólo es legítimo y justificado, en un cuadro general de efec-
tivo respeto de la libertad religiosa, sino que supone un positivo deber pú-
blico de respeto de factores esenciales de la identidad propia de un pueblo.42

Por el contrario, en algunos lugares, nos hallamos actualmente ante 
formas sofisticadas de hostilidad contra la religión, que se manifiestan en 
una renegación “de la historia y de los símbolos religiosos, en los que se 
ha reflejado la identidad y la cultura de la mayoría de los ciudadanos”.43 
En muchas ocasiones, esas actitudes, trasladadas a ámbitos como la ense-
ñanza o los medios de comunicación, “fomentan el odio y el prejuicio, y 
no coinciden con una visión serena y equilibrada del pluralismo y de la 
laicidad de las instituciones”, y comportan el serio riesgo “para las nuevas 
generaciones de perder el contacto con el precioso patrimonio espiritual 
de sus países”.44

Para rechazar la legitimidad de este diverso tratamiento, se aducen en 
estos casos los derechos de las minorías y una supuesta obligación de com-
pleto igualitarismo que debería mantener el poder público. Se olvida, en 
cambio, que las mayorías tienen también sus derechos y, sobre todo, que no 
es legítimo dejar libre a la ideología para que manipule la identidad de las 
naciones.

Como afirmó Nicolás Sarkozy, con ocasión de la toma de posesión de 
la canonjía de honor en la Basílica de Letrán, el 20 de diciembre de 2007,

...la laicidad no puede ser la negación del pasado. No tiene el poder de se-
parar a Francia de sus raíces cristianas. Intentó hacerlo, pero no hubiera de-
bido. Al igual que Benedicto XVI —decía el entonces Presidente francés—, 
considero que una nación que ignora la herencia ética, espiritual y religiosa 
de su historia, comete un crimen contra su cultura, contra esa mezcla de 
historia, de patrimonio, de arte y de tradiciones populares, que impregna 

41		 Catecismo de la Iglesia Católica, n. 2107; cfr. decl. Dignitatis humanae, n. 6.
42		 Para la concreta incidencia del tema en el horizonte mexicano, véase Soberanes Fer-

nández, J. L., “De la intolerancia a la libertad religiosa en México”, La libertad religiosa. Memo-
ria del IX Congreso…, cit., pp. 543 y ss.

43		 Benedicto XV, Mensaje para la celebración de la XLIV Jornada Mundial de la Paz, 1o. de 
enero de 2011, n. 10.

44		 Idem.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



34 JUAN IGNACIO ARRIETA

tan profundamente nuestra manera de vivir y de pensar. Arrancar esa raíz 
sería perder el significado, debilitar el cimiento de la identidad nacional y 
enturbiar ulteriormente las relaciones sociales que tanta necesidad tienen de 
símbolos de memoria.45

6. Oportuno discernimiento por parte del Estado

Pero al Estado corresponde también ejercer en este ámbito un legítimo 
discernimiento en orden al bien común.

La posición del Estado ante las confesiones religiosas, tal como la en-
tiende la Iglesia, no debe ser solo la de regular espacios de libertad y señalar 
sus límites, ni ha de estar presidida solo por la tutela del orden público y de 
la legalidad. Desde su posición de autonomía, el Estado tiene el deber y no 
sólo el derecho de realizar un oportuno discernimiento entre las confesiones 
religiosas, en función de los objetivos propios de alcanzar el bien social que 
corresponden al poder político.

El discernimiento, ante todo, lleva a constatar que no todos los credos 
religiosos tienen iguales contenidos y exigencias, y que el igualitarismo de 
querer conformar todas las confesiones a un mismo tratamiento predefinido 
por el orden civil, impide o al menos dificulta el ejercicio colectivo de esta 
libertad y frecuentemente comporta invadir campos de autonomía de cada 
confesión, traicionando el principio de laicidad del Estado.

No todas las confesiones, por ejemplo, son religiones de mediación sa-
cerdotal, por lo que no todas configuran estrictamente ministros de culto; 
ni todas tienen propiamente un régimen matrimonial propio. El discer-
nimiento de los contenidos, entre una confesión y otra, que haga posible 
un tratamiento individualizado acorde con cada una, es posible sin aban-
donar la legítima posición de laicidad, como prueba una amplia jurispru-
dencia.46

Quien ejerce el poder político y, en general el Estado, debe, sobre todo, 
realizar un discernimiento sobre la contribución de las confesiones religio-
sas a la construcción de la comunidad social y al respeto del bien común. 

45		 Sarkozy, Nicolas Discurso en la Basílica de Letrán, 20 de diciembre de 2007, http://
www.lemonde.fr/politique/article/2007/12/21/discours-du-president-de-la-republique-dans-la-salle-
de-la-signature-du-palais-du-latran_992170_823448.html.

46		 Cfr., a propósito de la asistencia religiosa en lugares de detención, mi trabajo “La 
asistencia religiosa, particular referencia a los centros de especial sujeción: fuerzas armadas, 
centros de detención y centros sanitarios”, La libertad religiosa. Memoria del IX Congreso…, cit., 
pp. 219 y ss.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



35LIBERTAD RELIGIOSA Y LAICIDAD DEL ESTADO. LA PERSPECTIVA DE...

Este discernimiento forma parte del papel “purificador y vertebrador de 
la razón respecto a la religión” que evita las posibles “distorsiones de la 
religión”,47 al que se refería también el Papa emérito en su discurso en Wes-
tminster Hall, desenmascarando los riesgos extremos de la libertad religiosa 
que son el sectarismo o el fundamentalismo religioso. “Dicho discernimien-
to deberá basarse en el criterio de la caridad y de la verdad. Puesto que está 
en juego el desarrollo de las personas y de los pueblos, tendrá en cuenta la 
posibilidad de emancipación y de inclusión en la óptica de una comunidad 
humana verdaderamente universal”.48

III. La positiva laicidad del Estado

Desde su primera encíclica, Deus caritas est, de 2005, Benedicto XVI expresó 
con claridad esta visión del Estado que tiene la Iglesia y que, al superarse las 
circunstancias históricas que decíamos al principio, es posible declarar ahora 
con una nitidez superior a la de otros momentos.

Es propio de la estructura fundamental del cristianismo —proclamaba el 
Papa emérito en la encíclica con expresiones bien medidas— la distinción 
entre lo que es del César y lo que es de Dios (cfr. Mt 22, 21), esto es, entre 
Estado e Iglesia o, como dice el Concilio Vaticano II, el reconocimiento de 
la autonomía de las realidades temporales. El Estado no puede imponer la 
religión, pero tiene que garantizar su libertad y la paz entre los seguidores 
de las diversas religiones; la Iglesia, como expresión social de la fe cristiana, 
por su parte, tiene su independencia y vive su forma comunitaria basada en 
la fe, que el Estado debe respetar. Son dos esferas distintas, pero siempre en 
relación recíproca.49

El Pontífice afirma que la autonomía de los dos órdenes “está de acuer-
do con la voluntad del Creador” y que constituye la base de la “sana lai-
cidad” o “laicidad positiva” que el Estado debe mantener en general ante 
el fenómeno religioso,50 por contraposición con acepciones negativas del 
concepto, que tratan de confinar la religión en el ámbito de la conciencia 

47		 Benedicto XVI, Discurso a los representantes de la sociedad británica, cit.
48		 Benedicto XVI, enc. Caritas in veritate, 29 de junio de 2009, n. 55, AAS 101 (2009) pp. 

641-709.
49		 Benedicto XVI, enc. Deus caritas est, 25 de diciembre de 2005, AAS 98 (2006) 217-252.
50		 Benedicto XVI, Discurso al 56 Congreso Nacional de Juristas Católicos, Roma 9 de 

diciembre de 2009, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/december/docu-
ments/hf_ben_xvi_spe_20061209_giuristi-cattolici_sp.html.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



36 JUAN IGNACIO ARRIETA

individual y niegan a la confesión religiosa título alguno para intervenir en 
el comportamiento de los ciudadanos.

En el ya mencionado discurso en la Basílica de Letrán, en 2007, el pre-
sidente francés Nicolás Sarkozy, acuñó la expresión de “laicidad positiva”, 
y a ese enunciado aludió el año sucesivo Benedicto XVI con ocasión de su 
visita a Francia:

Usted, Señor Presidente, utilizó la bella expresión “laicidad positiva” para 
designar esta comprensión más abierta [de la colaboración entre la Iglesia y 
el Estado]. En este momento histórico en el que las culturas se entrecruzan 
cada vez más entre ellas, estoy profundamente convencido de que una nueva 
reflexión sobre el significado auténtico y sobre la importancia de la laicidad es 
cada vez más necesaria. En efecto, es fundamental, por una parte, insistir en 
la distinción entre el ámbito político y el religioso para tutelar tanto la libertad 
religiosa de los ciudadanos, como la responsabilidad del Estado hacia ellos y, 
por otra parte, adquirir una más clara conciencia de las funciones insustitui-
bles de la religión para la formación de las conciencias y de la contribución 
que puede aportar, junto a otras instancias, para la creación de un consenso 
ético de fondo en la sociedad.51

La laicidad positiva implica, por un lado, autonomía efectiva entre las 
realidades terrenas y la esfera eclesiástica, pero reconoce, también, que 
una parte de los ciudadanos puedan legítimamente reputarlas no autóno-
mas respecto del orden moral, como enseña la doctrina de la Iglesia y el 
credo de otras confesiones. Por eso, no sería signo de sana laicidad negar a 
la comunidad religiosa, “y a quienes la representan legítimamente, el de-
recho de pronunciarse sobre los problemas morales que hoy interpelan la 
conciencia de todos los seres humanos, en particular de los legisladores y 
de los juristas.”52

El Papa emérito parecía canonizar así esta lectura de la “laicidad posi-
tiva” del Estado,53 llegando incluso a proclamar el deber

...de todos los creyentes, y de modo especial [de] los creyentes en Cristo,… de 
contribuir a elaborar un concepto de laicidad que, por una parte, reconozca 
a Dios y a su ley moral… el lugar que les corresponde en la vida humana, 

51		 Benedicto XVI, Discurso a las Autoridades del Estado Francés, 18 de septiembre 
de 2008, cfr. http://press.catholica.va/news_services/bulletin/news/22606.php?index=22606&po_
date=12.09.2008&lang=it

52		 Idem.
53		 Cfr. Feliciani, G., “La laicità dello Stato negli insegnamenti di Benedetto XVI”, Studi in 

onore di Rinaldo Bertolino (en prensa).

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036



37LIBERTAD RELIGIOSA Y LAICIDAD DEL ESTADO. LA PERSPECTIVA DE...

individual y social, y que por otra, afirme y respete “la legítima autonomía de 
las realidades terrenas.54

Como comentaba a los periodistas en el avión camino de Francia, en 
realidad, la laicidad 

...no está en contradicción con la fe; es más, diría que es fruto de la fe, porque 
desde el principio, la fe cristiana era una religión universal, no identificable 
con un Estado, sino presente en todos los Estados y diversa en cada Estado. 
Para los cristianos siempre ha estado claro que la religión y la fe pertenecen 
a una esfera de la vida humana distinta de la política. La política y el Estado 
no son una religión, sino realidades profanas con una misión específica…, y 
deben estar abiertas la una a la otra.55

En estos puntos cabría sintetizar, a mi entender, la postura de la Iglesia 
y del reciente Magisterio pontificio, a propósito de la libertad religiosa y de 
la laicidad del Estado. Como afirmaba el Papa Francisco en su encuentro 
con las autoridades Palestinas, en el mes de mayo de 2014, 

...el respeto de este derecho humano fundamental es una de las condiciones 
irrenunciables de la paz, de la hermandad y de la armonía; proclama al mun-
do que es necesario y posible encontrar un buen acuerdo entre culturas y re-
ligiones diferentes; atestigua que las cosas que tenemos en común son tantas 
y tan importantes que es posible encontrar un modo de convivencia serena, 
ordenada y pacífica, acogiendo las diferencias y con la alegría de ser herma-
nos en cuanto hijos de un único Dios.56

54		 Benedicto XVI, Discurso al 56 Congreso Nacional de Juristas Católicos, Roma 9 de diciem-
bre de 2009, http://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2006/december/documents/
hf_ben_xvi_spe_20061209_giuristi-cattolici_sp.html

55		 Cfr. Benedicto XVI, Conferencia de Prensa en el viaje a Francia, 12 de septiembre de 2008, 
http://press.catholica.va/news_services/bulletin/news/22570.php?index=22570&po_date=13. 
09.2008&lang=it

56		 Francisco, Discurso a las Autoridades Palestinas, 25 de mayo de 2014, http://w2.vatican.va/
content/francesco/es/speeches/2014/may/documents/papa-francesco_20140525_terra-santa-autorita 
-palestinesi.html

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx  
http://biblio.juridicas.unam.mx

DR © 2015. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en 
http://biblio.juridicas.unam.mx/libros/libro.htm?l=4036




