
Universidad Nacional Autónoma de México

Instituto de Investigaciones Jurídicas

Vasco de Quiroga
en el 450 aniversario
de su muerte
(1565-2015)

José Luis Soberanes Fernández
Eduardo Alejandro López Sánchez

Coordinadores



VASCO DE QUIROGA EN EL 450 ANIVERSARIO  
DE SU MUERTE (1565-2015)



INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS 
Serie Estudios Jurídicos, núm. 304

COORDINACIÓN EDITORIAL

Lic. Raúl Márquez Romero 
Secretario Técnico

Lic. Wendy Vanesa Rocha Cacho 
Jefa del Departamento de Publicaciones

Cristopher Raúl Martínez Santana 
Cuidado de la edición y formación en computadora

Mauricio Ortega Garduño 
Elaboración de portada



VASCO DE QUIROGA  
EN EL 450 ANIVERSARIO 

DE SU MUERTE  
(1565-2015)

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO 
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS 

México, 2017

José Luis Soberanes Fernández

Eduardo Alejandro López Sánchez
Coordinadores



Primera edición: 7 de abril de 2017

DR © 2017. Universidad Nacional Autónoma de México

INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS

Circuito Maestro Mario de la Cueva s/n 
Ciudad de la Investigación en Humanidades 

Ciudad Universitaria, 04510 Ciudad de México

Impreso y hecho en México

ISBN  978-607-02-9031-2



VII

CONTENIDO

Presentación . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                   	 IX
Eduardo Alejandro López Sánchez

La mentalidad laical en Vasco de Quiroga. . . . . . . . . . . . .            	 1
Pablo Arce Gargollo

La catedral perdida de don Vasco. Vasco de Quiroga, inno- 
vador en arquitectura eclesiástica. . . . . . . . . . . . . . . . . .                 	 29
Armando Mauricio Escobar Olmedo

Vasco de Quiroga y la repercusión social de sus pueblos- 
hospital: ayer y hoy. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                            	 61
Álvaro Lozano Platonoff

La teología de la hospitalidad, implícita en el pensamiento 
y en la praxis de Vasco de Quiroga. . . . . . . . . . . . . . . . .                	 87
Manuel González Cruz

Vasco de Quiroga y los inicios del ius commune en la provin- 
cia de Valladolid de Michoacán . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                  	 121
Jaime Hernández Díaz



IX

PRESENTACIÓN

Académicos de distintas instituciones se han reunido en un semi-
nario permanente, desde 2011, para analizar y dar cuenta del de-
sarrollo del constitucionalismo en México, desde una perspectiva 
multidisciplinaria, en el que participan la Universidad Nacional 
Autónoma de México, a través de la Coordinación de Humanida-
des, el Instituto de Investigaciones Jurídicas y la Unidad Académica 
de Estudios Regionales de la Coordinación de Humanidades; la 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo; El Colegio 
de Michoacán, A. C.; el Centro Universitario de Ciencias Sociales 
y Humanidades de la Universidad de Guadalajara, y la Univer-
sidad de La Ciénega del Estado de Michoacán de Ocampo de la 
UNAM.

Como resultado de este seminario se han llevado a cabo di-
versas actividades académicas, como seminarios, congresos inter-
nacionales y coloquios, a saber: septiembre de 2011, Seminario 
“Independencia y Constitución”; septiembre de 2012, Congre-
so Internacional “La Constitución de Cádiz a doscientos años; 
perspectiva e impacto en el occidente novohispano”, y octubre de 
2014, Congreso Internacional “A doscientos años de la Constitu-
ción de Apatzingán”.

La figura de Vasco de Quiroga reviste especial importancia 
como defensor de los derechos de los pueblos indígenas de Mi-
choacán, quien llegó en enero de 1531 a la Nueva España por 
mandato del rey Carlos V. El “Tata Vasco” —como lo nombraba 
la población indígena purépecha— creó diversas instituciones, 
entre las que destacan el Hospital de Tzintzuntzan y la Casa de 
expósitos de Santa Fe de la Laguna; asimismo, enseñó diversos 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PRESENTACIÓNX

oficios a los indígenas, a fin de que cada región contara con una 
actividad económica específica, e impulsó la actividad ganadera 
de la región con ganado equino, porcino y lanar.

El 10 de septiembre de 2015, siendo sede la Unidad Acadé-
mica de Estudios Regionales de la Coordinación de Humanida-
des de la UNAM, ubicada en Jiquilpan de Juárez, Michoacán, se 
realizó un coloquio para conmemorar el 450 aniversario de su 
muerte (1565-2015).

El coloquio se dividió en tres mesas de trabajo, con un total 
de nueve ponencias, que por diversas circunstancias no fueron 
integradas en su totalidad a esta obra; sin embargo, considero 
importante mencionar todas.

La primera mesa de trabajo fue integrada por José Luis So-
beranes Fernández, “Don Vasco de Quiroga”; Pablo Arce Gar-
gollo, “La mentalidad laica en Vasco de Quiroga”, y Armando 
Mauricio Escobar Olmedo, “La catedral perdida de don Vasco. 
Vasco de Quiroga, innovador en arquitectura eclesiástica”.

En la segunda mesa participaron Francisco Miranda, “Ele-
mentos para una pedagogía quiroguiana”; Álvaro Lozano Plato-
noff, “Vasco de Quiroga y la repercusión social de sus pueblos-
hospital: ayer y hoy”, y Manuel González Cruz, “La teología de 
la hospitalidad, implícita en el pensamiento y en la praxis de Vas-
co de Quiroga”.

La tercera y última mesa se conformó por Carlos Herre-
jón Peredo, “Las fuentes de la información en derecho”; Carlos 
Francisco Martínez Moreno, “Reflexiones filosófico-políticas en 
torno al Tratado de Debellandis Indis”, y Jaime Hernández Díaz, 
“Vasco de Quiroga y los inicios del ius commune en la provincia de 
Valladolid de Morelia”.

Por último, es imprescindible agradecer a todos los ponentes, 
así como de manera especial a todas y cada una de las institucio-
nes participantes, por el esfuerzo e invaluable colaboración para 
la realización del “Coloquio Vasco de Quiroga en el 450 aniver-
sario de su muerte 1565-2015”, que sin duda ha marcado un pre-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PRESENTACIÓN XI

cedente en la región de La Ciénega, toda vez que no hay registro 
de otra colaboración similar entre las instituciones convocantes y 
que tiene como fruto la presente publicación.

Eduardo Alejandro López Sánchez

Unidad Académica de Estudios Regionales  
de la Coordinación de Humanidades, UNAM

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



1

LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA*

Pablo Arce Gargollo

Sumario: I. Concepto de laico. II. Mentalidad laical en el 
siglo XVI. III. La Iglesia pretridentina en la España de Vasco 
de Quiroga. IV. Eclesiásticos en la monarquía de los Austrias. 
V. Familia de Vasco de Quiroga. VI. Caballero de Malta. 
VII. Mentalidad laical de un caballero reformista. VIII. Re-
flejos de la mentalidad laical de Vasco de Quiroga. IX. Conclu-

siones. X. Bibliografía.

Decir que Vasco de Quiroga era un laico antes de recibir el sacra-
mento del orden sacerdotal y episcopal es una obviedad.

Sostener que mantuvo siempre, durante toda su vida —inclu-
so siendo obispo—, una mentalidad laical y secular nos permitirá 
entender a cabalidad la persona y actuación de Vasco de Quiroga.

Esta afirmación es aún más sorprendente si se tiene en cuen-
ta el ambiente preponderantemente clerical y religioso en el que 
desarrolló su actividad.

Será interesante, por tanto, entender el concepto de laico en el 
siglo XVI y señalar algunos rasgos de la vida de la Iglesia en Espa-
ña y América anterior al Concilio de Trento (1545-1563), con el 
regalismo y la influencia de los eclesiásticos de la Corte. Éste es 
el ambiente que rodeaba a la familia de los Quiroga.

Estas circunstancias nos dejarán ver el clericalismo imperan-
te en la época en que vivió Vasco de Quiroga, en donde la parti- 
 
 
 
 

*		 Presentación en el Coloquio “Vasco de Quiroga en el 450 aniversario de 
su muerte 1565-2015”, Unidad Académica de Estudios Regionales, Coordina-
ción de Humanidades, UNAM, Jiquilpan de Juárez, Michoacán, 10 de septiem-
bre de 2015.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO2

cipación activa del laicado en el ámbito propio de la Iglesia era 
reducido, y en donde los laicos asumían ciertas actitudes sumi-
sas a lo religioso o se planteaban acceder al mundo clerical para 
poder sobresalir. Es por todo esto que destaca notablemente la 
mentalidad laical que a lo largo de toda su vida mantuvo Vasco 
de Quiroga. Reseñaré algunos hechos en su vida que lo muestran 
con claridad.

I. Concepto de laico

Una imprescindible exigencia de precisión conceptual obliga, en 
primer lugar, a definir el concepto de laico, y, en segundo lugar, 
señalar cómo era entendido en tiempos de la vida de Vasco de 
Quiroga.

Desde los primeros siglos del cristianismo hasta la Edad Me-
dia, el nombre de “laico” se usó para designar a los fieles cristia-
nos inmersos en las realidades profanas, lo que los distinguía tanto 
de los monjes como de los clérigos.1

A partir de la Edad Media se da un paulatino desdoblamien-
to del concepto “laico” que lo deforma un poco. En concreto:

a)	 Se va perdiendo gradualmente el sentido de participación 
activa del laicado en el ámbito propio de la Iglesia —tan 
vivo en los primeros siglos—, hasta el punto de que la 
misión de la Iglesia llega a identificarse de modo casi ex-
clusivo con el ministerio de los clérigos.

b)	 A su vez, se piensa que la plenitud de la vida cristiana 
corresponde solamente a clérigos y religiosos, mientras 
que los laicos han de contentarse con vivir las virtudes 
comunes en el ejercicio de sus tareas profanas, conside-
radas por muchos como un obstáculo para la verdadera 
santidad.

1		 Portillo, Álvaro del, voz “Laicos. Teología”, Gran enciclopedia Rialp, Ma-
drid, 1991.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 3

En este contexto ideológico e histórico, la palabra “laico” en 
tiempos de Vasco de Quiroga designará a un miembro meramen-
te pasivo de la Iglesia —no ordenado ni religioso— sin ningún 
elemento positivo que especifique su condición, puesto que la in-
serción en el orden temporal se ve sólo como algo negativo, como 
reflejo de una falta de vocación más alta.

II. Mentalidad laical en el siglo XVI

Entender el concepto de “mentalidad laical” no es fácil, y menos 
aún la connotación que pudo tener en el siglo XVI.

Álvaro Silva —“el historiador español que mejor conoce a 
Tomás Moro”—2 ha señalado que el concepto “mentalidad lai-
cal” es “una expresión moderna que no hubiera tenido mucho 
sentido en el siglo XVI, cuando todavía la religión lo empapaba 
todo”.3 Álvaro Silva ilustra su afirmación diciendo que “Moro, 
por ejemplo, era un laico, es decir, no era clérigo y hace una crí-
tica fuerte a los monjes (Carta a un monje) pero su vida cristiana 
sigue más o menos el ideal o modelo monástico”. Concluye Silva 
con una sugerente aseveración: “quizá Lutero tuvo mucha mayor 
«mentalidad laical» aunque sólo fuera por su ímpetu contra el 
sacerdocio de la Iglesia Romana”.

Parece cierto que muchos de los laicos que buscaban la per-
fección cristiana en la Edad Media y en el Renacimiento —y 
después hasta el siglo XX— se vieron en la necesidad de seguir 
algunas pautas monásticas o religiosas, pues prevalecía la idea 

2		 Esto lo afirma Ricardo García Cárcel, catedrático de Historia moderna 
en la Universidad Autónoma de Barcelona, en Moro, Tomás, Carta a un monje, 
Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 2009, 145 pp.

3		 Conversación con Álvaro Silva desde Boston, 27 de febrero de 2015. Ál-
varo Silva es un reconocido estudioso de Tomás Moro. Sostenemos algunas 
conversaciones al año sobre conceptos y coincidencias que se dan entre Quiro-
ga y quien fue gran canciller de Enrique VIII. Es muy recomendable su libro 
Silva, Álvaro, Tomás Moro: un hombre para todas las horas, Madrid, Marcial Pons, 
2007.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO4

de que la plenitud cristiana correspondía solamente a clérigos y 
religiosos.

Los laicos que no se conformaban con vivir las virtudes co-
munes en el ejercicio de sus tareas profanas, consideradas por mu-
chos como un obstáculo para la verdadera santidad, tomaban los 
ideales religiosos y los adoptaban en su vida diaria, buscando seria 
y decisivamente la santidad. Éste es el caso de Moro y de otros 
más; basta considerar que en el santoral de la época no hay santos 
laicos.

Sin embargo, me parece que el caso de Vasco de Quiroga es 
diferente y, por eso, sorprendente. A él no se le conocen rasgos 
monásticos o religiosos ni en su actuación ni en su vida de pie-
dad. Su modo de actuar, en toda circunstancia, tiene la marca de 
una auténtica mentalidad laical.

Hay dos elementos que le dan a Vasco de Quiroga su fisono-
mía laical: 1) el haber sido caballero de una orden hospitalaria, y 
2) su humanismo renacentista con inspiración erasmista.

III. La iglesia pretridentina  
en la España de Vasco de Quiroga

Una rápida valoración de la vida de la Iglesia en la España en 
que vivió Vasco de Quiroga antes de su arribo al Nuevo Mundo 
puede ser de utilidad, como contraste, para entender unos rasgos 
importantes en la vida del licenciado Quiroga.

Aunque es verdad que las reformas animadas por los Reyes 
Católicos lograron revitalizar la vida de la Iglesia en España, en 
especial a partir de la renovación de algunas instituciones de los 
religiosos, y contuvieron la difusión del protestantismo, los fru-
tos fueron lentos y titubeantes. De manera somera vale la pena 
señalar algunos rasgos muy generales, con el riesgo de faltar a la 
verdad, de lo que era la vida de los laicos y de los eclesiásticos en 
aquella época.

La ignorancia religiosa entre los fieles laicos estaba sumamen-
te extendida, y el primer concilio en España que tomó nota del 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 5

problema —el celebrado en Sevilla en 1512— constató que nu-
merosos fieles desconocían las oraciones básicas.4

Muchos eclesiásticos de mediados del siglo XVI afirmaban 
que no hacía falta marcharse a América a evangelizar, ya que 
también en España había “Indias”, entendiendo por tales aque-
llas zonas en las que predominaba la ignorancia religiosa y se 
seguían practicando ritos precristianos.5

IV. Eclesiásticos en la monarquía 
de los Austrias

El nivel moral e intelectual de buena parte del estamento eclesiás-
tico no era ejemplar y se dieron casos que ocasionaron un auténti-
co escándalo.6 Así, un gran número de candidatos al presbiterado 
buscaban las instituciones eclesiásticas como medio seguro de sub-
sistencia; eran pocos los sacerdotes que sabían predicar; era defi-
ciente su formación específica, y algunos obispos se contentaban 
con que los sacerdotes supieran leer, escribir, pronunciar el latín y 
conocer el modo de administrar los sacramentos; se encontraban 
extendidos el concubinato, las pendencias y la corrupción; igual-
mente, muchos canónigos no eran sacerdotes, pero percibían las 
rentas de sus prebendas sin cumplir con sus obligaciones; vivían 
aseglarados; vestían trajes lujosos; frecuentaban actos sociales frí-
volos y no se ocupaban de la cura de almas; el absentismo clerical 
campaba por doquier, etcétera.

La jerarquía eclesiástica en el siglo XVI español ha sido per-
fectamente estudiada.7 Estamos bien informados acerca de su 

4		 González, Francisco Antonio (ed.), Colección de cánones de la Iglesia española: 
concilios del siglo XV en adelante, Madrid, 1855, t. V.

5		 Testimonios relativos a Cataluña, Asturias, Andalucía o Galicia dan bue-
na prueba de ello. Cfr. Kamen, H., The Phoenix and the Flame. Catalonia and the 
Counter Reformation, New Haven, Yale U. P., 1993.

6		 Núñez Roldán, F., El pecado nefando del obispo de Salamina. Un hombre sin 
concierto en la Corte de Felipe II, Sevilla, Universidad, 2002.

7		 Barrio Gozalo, Maximiliano, “La jerarquía eclesiástica en la España 
moderna. Sociología de una élite de poder (1556-1834)”, Cuadernos de Historia 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO6

procedencia social, la cual es marcadamente nobiliaria, sobre 
todo hidalga; su preparación intelectual, por haber cursado al-
guna carrera universitaria, constituyó en la práctica un requisito 
fundamental para acceder al episcopado, así como sus cargos de-
tentados con anterioridad, en especial el haber sido del clero ca-
pitular, que se estableció como la gran cantera de futuros obispos.

Estudios recientes de la actuación de los eclesiásticos en los ni-
veles más altos de la monarquía española de los siglos XVI y XVII 
nos permiten también conocer el ambiente en el que se debió 
mover Vasco de Quiroga y —por contraste— su postura laical.8

La presencia de altos dignatarios eclesiásticos en la Corte, 
como los arzobispos de Toledo, inquisidores generales, diversos 
obispos y los confesores reales, hacen pensar en un influjo notable 
de clérigos en la vida social y política, que enseña poco el papel 
preponderante que deben tener los laicos en la vida de la Iglesia.9

V. Familia de Vasco de Quiroga

La familia de Vasco de Quiroga es de origen noble. Ellos habían 
venido a menos desde la posición de ricoshombres en el siglo XIII 
a la de hidalgos de mediana fortuna en el siglo XV. La familia de 
Vasco de Quiroga partía de una destacada posición en torno de la 
Orden de San Juan de Jerusalén, en la que varios familiares, in-

Moderna, núm. 25, 2000; id., “La Iglesia y los eclesiásticos en la España del seis-
cientos. Beneficios y beneficiados”, en Alcalá Zamora, J. y Belenguer Cebria, E. 
(coords.), Calderón de la Barca y la España del Barroco, Madrid, Centro de Estudios 
Políticos y Constitucionales-Sociedad Estatal Nuevo Milenio, 2001, vol. 1; id., 
El Real Patronato y los obispos españoles del antiguo régimen (1556-1834), Madrid, 
Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 2004.

8		 Morgado García, Arturo, “El clero en la España de los siglos XVI y 
XVII. Estado de la cuestión y últimas tendencias”, Manuscrits, Cádiz, núm. 25, 
2007, pp. 75-100.

9		 Álvarez-Ossorio, A., “La Corte: un espacio abierto para la historia so-
cial”, en Castillo A., Santiago (coord.), La historia social en España: actualidad y 
perspectivas, Madrid, Siglo XXI, 1991.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 7

cluido su padre, habían ostentado cargos importantes a lo largo 
de los siglos.10

Madrigal —lugar de nacimiento de Vasco de Quiroga— y 
Arévalo —sitio donde radicaban los orígenes maternos— fueron 
los puntos de contacto con la corte itinerante de Juan II y la reina 
Isabel de Portugal, madre de la Reina Católica. En ese ambiente, 
Vasco de Quiroga tuvo su primera educación y las amistades que 
determinaron su vida de forma decisiva.

En el ambiente familiar de Vasco de Quiroga aparecen con 
frecuencia eclesiásticos. Así, tenemos que un tío abuelo, fray Gon-
zalo de Quiroga, fue prior de la Orden de San Juan; un sobrino, 
Gaspar de Quiroga —hijo de su hermano Álvaro—, se desem-
peñó como visitador del Reino de Nápoles, inquisidor, obispo de 
Cuenca, arzobispo de Toledo y cardenal; su hermana Constanza 
y cinco sobrinas profesaron como religiosas;11 sobrinos de su so-
brino Gaspar fueron eclesiásticos, como Pedro, Juan, Gaspar y 
Tomás Quiroga; otros sobrinos fungieron como eclesiásticos, en-
tre ellos tenemos a Álvaro y Francisco de Monsalve, León de Al-
derete, Francisco Morejón y fray Tomás de Guzmán, quien ocupó 
el cargo de provincial en la Orden de Santo Domingo.12 Como 
se puede observar, en la familia Quiroga hay un buen número de 
vocaciones a la vida sacerdotal o religiosa.

10		 Delgado Pérez, María Mercedes, “Vasco de Quiroga y la génesis de un 
códice fronterizo”, IX Estudios de Frontera, Universidad de Sevilla, 2013.

11		 Su sobrino Juan, hijo de su hermano Álvaro, se casó con doña Teresa de 
Villarcel y tuvieron cuatro hijas: Elena, María, Elvira y Ana; dos de ellas fueron 
monjas en Santa María de Gracia. Catalina de Aldrete, hija de su sobrina Ma-
ría y Francisco de Aldrete, se desempeñó como monja en las Huelgas de Valla-
dolid. Su sobrina Agustina, que se casó con Alonso de Guzmán y Zuazo, tuvo 
por hijos a fray Tomás de Guzmán (provincial de la Orden de Santo Domingo), 
Tomás de Quiroga (rector del Colegio de San Bartolomé de Salamanca), Álva-
ro de Quiroga (caballerizo del rey y caballero de Santiago), y dos hijas que se 
hicieron monjas.

12		 Pizarro Llorente, Henar, “Los miembros del cabildo de la Catedral de 
Toledo durante el arzobispado de Gaspar de Quiroga (1577-1594)”, Hispania 
Sacra, LXII, 126, julio-diciembre de 2010, pp. 563-619. También véase AHN, 
Consejos 5310, cuarta pieza, f. 14s y f. 84s.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO8

Desde niño Vasco de Quiroga tuvo contacto con muchos ecle-
siásticos, amigos de la familia. Fue decisiva su relación con Juan 
Pardo de Tavera, quien en 1524 ocupó el cargo de arzobispo de 
Santiago de Compostela y se le nombró como cardenal en 1531, y 
a través de él, con fray Diego de Deza, el cual se desempeñó como 
arzobispo de Sevilla. Pardo de Tavera ayudó a Vasco de Quiroga 
a entrar a la Universidad de Salamanca.

Otra importante relación en la vida de Vasco de Quiroga fue 
la que mantuvo con el jerónimo Hernando de Talavera, a quien 
prestó servicios mientras ejerció de obispo de Ávila. Así pues, Her-
nando de Talavera fungió como confesor y consejero de Isabel la 
Católica, y, posteriormente, en 1493 lo nombraron arzobispo de 
Granada, en donde le apodaron el alfaquí santo. Con Hernan-
do de Talavera compartirá Vasco de Quiroga algunos conceptos 
fundamentales: la evangelización no violenta y progresiva de los 
infieles, el respeto a la dignidad de la persona y la convivencia en-
tre personas de diversa religión. En estos años apareció un nuevo 
mentor, Juan Bernal Díaz de Luco, futuro obispo de Calahorra y 
perteneciente también al círculo de Pardo Tavera, con quien Vas-
co de Quiroga coincidió en varios conceptos, los cuales aplicará 
en el Nuevo Mundo.13

Cuando laboraba para la Corte, su relación con eclesiásticos 
era una constante, para muestra de ello basta señalar sus con-
tactos con García de Loaysa y Mendoza, quien fue presidente 

13		 Juan Bernal Díaz de Luco es señalado como uno de los reformadores his-
panos de la Iglesia en la primera mitad del siglo XVI; además, es autor de una 
prolífica producción, en donde destaca Aviso de curas, la cual data de 1531. Juan 
Bernal Díaz de Luco destacó como miembro del Consejo de Indias y participó 
en el Concilio de Trento; asimismo, fue gran amigo de Vasco de Quiroga y es el 
destinatario de su escrito de 1535, que se conoce como Información en derecho, y del 
tratado perdido De debellandis indis. En 1988, René Acuña publicó una obra anó-
nima bajo este título y lo atribuyó, sin pruebas suficientes, a Vasco de Quiroga. 
La aparición del texto Suma [sobre] como serán compellidos los indios que quedan por aya-
nar y subiectar parece ser un documento signado por Quiroga y es el compendio 
del tratado perdido De debellandis indis. Este texto no corresponde en absoluto con 
lo publicado por Acuña, y sí, en cambio, con el Parecer sobre este tratado, que fue 
remitido hacia 1551 por fray Miguel de Arcos al arzobispo Alonso de Montufar.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 9

del Consejo de Indias (1524), obispo de Osma (1525) y cardenal 
(1530), así como el trato que mantuvo con Mercurino Arborio di 
Gattinara, gran canciller de Carlos V elevado a cardenal en 1529.

VI. Caballero de Malta

En ese ambiente de eclesiásticos, Vasco de Quiroga decidió ir a 
la universidad, muy probablemente a la de Salamanca. No hay 
noticia alguna de que él tuviera intenciones de ser sacerdote; en 
cambio, sí tenemos certeza de que mientras hacía sus estudios uni-
versitarios cumplió con los requisitos para ser nombrado caballero 
de la Soberana Orden Militar y Hospitalaria de San Juan de Jeru-
salén, que luego fue de Rodas y actualmente es de Malta.14

Hoy podemos afirmar que Vasco de Quiroga fue investido 
como caballero de Malta en 1511, cuando sólo contaba con vein-
titrés años.15

14		 Jerusalén, ciudad santa por excelencia que es venerada por las tres reli-
giones monoteístas: los “judíos” la tienen como sede capital desde la época del 
rey David, donde está el Templo construido por Salomón; los “musulmanes” 
aseguran que en ella ascendió a los cielos Mahoma, y los “cristianos”, entre 
otros muchos motivos, por los lugares en los que estuvo Jesucristo, de manera 
especial los correspondientes a su pasión, muerte y resurrección. Esta ciudad 
fue conquistada por los musulmanes en el año de 637, lo que ocasionó las dis-
tintas Cruzadas buscando su recuperación. Lugar de muchas peregrinaciones, 
en 1048 Gerardo, caballero italiano de Amalfi, erigió una iglesia y un hospital, 
constituyendo una cofradía dedicada a alimentar, sanar y cuidar a peregrinos. 
La cofradía debió trasladarse a la Isla de Rodas perseguidos por los musulmanes, 
en donde permanecieron hasta 1530. Nuevas persecuciones los llevaron hasta la 
Isla de Malta, dada en concesión por el emperador Carlos V.

15		 Se puede señalar a 1488 como el año en que nació Vasco de Quiroga. Los 
investigadores, al no disponer de un dato cierto, diferimos en datar su nacimien-
to. Hay diversas posturas: 1470 (Juan Joseph Moreno y Gil González Dávila), 
1477 (Cristóbal Cabrera y Warren), 1479 (Félix F. Martínez), 1485 (Francisco 
Martín Hernández), 1488 (Pablo Arce Gargollo). Sostengo que nació en 1488 
gracias a las siguientes fuentes: su fecha de investidura como caballero de la Or-
den de San Juan; dos breves pontificios, y una declaración de Vasco ante la Real 
Audiencia de México. La primera fuente señala que en 1511 Vasco fue investido 
como caballero de Malta. De haber nacido entre 1470 y 1479, él pudo ser nom-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO10

En concreto, el 10 de marzo de 1511 se le asignó en Rodas 
un comisario, el cual examinó “los escritos y sus juramentos, y el 
informe”. Meses después, el 4 de junio de 1511, también en Ro-
das, se le reconoció la antianitas, por lo que a Vasco de Quiroga se 
le recibió como caballero de la Orden de San Juan.16 Es probable, 
por tanto, que Vasco de Quiroga haya pasado una temporada vi-
viendo en Rodas, al menos un tiempo que corre desde el previo a 
su examen hasta la fecha de su investidura como caballero.17

brado caballero entre los 34 y 43 años, lo que parece poco probable. En cambio, 
si su nacimiento fue en 1488, él recibió la orden de caballero a los 23 años, lo 
cual es más convincente, considerando que desde joven, por influencia familiar, 
quiso serlo. También existen dos documentos pontificios que ofrecen algunas 
pistas: el breve pontificio Exponi nobis, del 12 de mayo de 1549, por el que se 
dispensa a Vasco de hacer la visita ad limina apostolorum, en virtud de las siguientes 
circunstancias: la distancia, los peligros del viaje y la edad del solicitante (sesenta 
años). Si atendemos a este breve y restamos sesenta años a 1549, entonces Vasco 
de Quiroga debió nacer en 1489. Hay que tener en cuenta, sin embargo, que la 
petición debió hacerla Vasco con suficiente antelación, atendiendo a las dificul-
tades de comunicación de la época. En este sentido, él debió hacer la solicitud 
estando ya en España, es decir, a finales de 1547, pues partió de Veracruz el 23 
de mayo de 1547, o al inicio de 1548, lo que supone 1488 como el año de su 
nacimiento. No obstante, existe una dificultad que debe mencionarse, ya que 
el breve de 1549 hace referencia a un anterior, que no se encuentra, de fecha 7 
de enero de 1538, en el que se le impone la obligación de hacer la visita cada 
seis años en vez de cada tres debido a los mismos motivos. Si atendemos a este 
primer breve de 1538, y le restamos sesenta años, Vasco debió nacer en 1478. 
Otra línea de investigación se puede apoyar en una declaración testimonial pre-
sentada por Vasco ante la Real Audiencia de México, del 9 de agosto de 1555, 
en la que declara “que es de edad de más de sesenta años”. El rango de su edad, 
por tanto, puede ir de los 61 a los 69 años, lo cual permite inferir que nació entre 
los años de 1486 al 1495.

16		 Los datos fueron confirmados por la doctora Valeria Maria Leonardi, res-
ponsable del Archivi e Biblioteca Magistrali del S. M. O. di Malta, Roma, en una 
comunicación que mantuve con ella el 4 de marzo de 2014. El registro de Vasco 
de Quiroga está en la National Library of  Malta-La Valletta, en AOM 81, f. 159 
y f. 172v. Valeria Maria Leonardi me aseguró que no hay registro de un periodo 
de permanencia de Vasco en Rodas, y respecto a la pregunta sobre la antianitas, 
ella contestó lo siguiente: “L’aver acquisito anzianità significa che da una data 
precedente alla bolla di ammissione si calcola l’anzianità appunto nell’Ordine”.

17		 “Todos los Caballeros estaban obligados a residir en Malta durante un 
lustro” sostiene Rafael Pérez Peña en su tesis doctoral, intitulada “La Soberana 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 11

De acuerdo con la estructura de la Orden en el siglo XVI, 
Vasco debió ser miembro del primero de los estamentos, que es-
taba constituido por caballeros mayores de dieciséis años, de san-
gre ilustre y limpio nacimiento.18 A este primer grado pertenecían 
siempre seglares.

Lo más probable es que Vasco de Quiroga fue nombrado 
“Caballero de Justicia”, correspondiente a los que tienen las prin-
cipales dignidades.19 En la época se otorgaba también el título de 
“Caballero de Gracia”, el cual se daba a las personas que se les 
pedían algunos servicios concretos a favor de preservar la religión 
católica.

En una solemne ceremonia, los que eran nombrados caballe-
ros prometían huir de guerras injustas; proteger a los huérfanos, 
pobres y viudas, y aliviar a los pobres enfermos. Ellos debían ser 
hombres ejemplares, caritativos y cuidadosos de vivir la virtud 
de la castidad. La cruz de ocho puntas, que podían usar en sus 
blasones, significaba las ocho bienaventuranzas que les debían 
llevar a lo siguiente: mantener un gozo espiritual; vivir sin mali-
cia; llorar los pecados; sufrir las injurias; amar la justicia; ser mi-
sericordioso; ser puro de corazón y sincero, y llevar con paciencia 
la persecución.

Vasco de Quiroga nunca ocultó su pertenencia a la Orden 
hospitalaria, pero tampoco hizo ostentación ni pregonó su cali-
dad de caballero. En su escudo de armas, y luego en el episcopal, 
puede observarse —como lo ha señalado Armando Escobar— 
una cruz octógona, es decir, con ocho puntas, la cual está acolada 
o puesta por detrás, que es utilizada únicamente por quienes per-
tenecen a la Orden de Malta. En el escudo de Vasco sobresalen 
sólo dos puntas de la cruz blanca o de plata por la parte central 

Orden de Malta a través de diez siglos de historia”, Universidad de Málaga, 
2009.

18		 Brockman, Eric, The Two Sieges of  Rhodes: The Knights of  St. John at War, 
1480-1522, Nueva York, Barnes & Noble, 1995.

19		 En comunicación con la citada doctora Valeria Maria Leonardi, al pre-
guntarle sobre qué tipo de caballero pudo ser Vasco de Quiroga, ella nos contes-
tó lo siguiente: “Data l’epoca, molto probabilmente un Milite di Giustizia”.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO12

de cada lado del escudo, que suele ser el modo de representarla 
en los demás escudos de estos caballeros.20

VII. Mentalidad laical  
de un caballero reformista

Que el licenciado Quiroga tuviera el título de caballero de Malta 
no es un asunto menor. A lo largo de los siglos, los caballeros de 
Malta han defendido que son seglares y no religiosos.21

Asimismo, que Quiroga fuera un caballero de Malta explica 
muy bien, a nuestro parecer, su tenor de vida y toda su actuación. 
Vasco de Quiroga, primero como seglar y más tarde como obis-
po, tuvo una mentalidad laical.22

Ser en su época un caballero de Malta le proporcionó a Vas-
co de Quiroga un modo de pensar y actuar diverso, por muchos 
motivos, al comportamiento propio del estado religioso e, inclu-
so, al que solían tener los eclesiásticos de la época. El ostentar 
el título de caballero de Malta representa su singularidad de ser 
uno de los quizá pocos laicos de su tiempo que entendieron a 
cabalidad su puesto dentro de la Iglesia católica. Los efectos de 
su pertenencia a la Orden hospitalaria se pueden observar en su 
afán por ejercer con perfección su trabajo profesional y, con oca-
sión de su trabajo, con base en su prestigio profesional, ayudar a 
los demás. Vasco podrá mantener consistentemente esa manera 
de actuar con un sello muy laical, gracias a su preocupación por 

20		 Así lo prueba el trabajo de Escobar Olmedo, Armando Mauricio, Los 
escudos de don Vasco de Quiroga, Morelia, 1999.

21		 Antúnez Aldunate, Jaime, “900 años en la mirada de hoy”, conferencia 
en la celebración de los 900 años de la Soberana Orden de Malta, Pontificia 
Universidad Católica de Chile, 7 de octubre de 2013.

22		 No está de más decir que el concepto de laico no tiene nada que ver con 
el de “laicismo”, que hace referencia a la actitud de indiferentismo oficial o 
enfático ante el fenómeno religioso, y que trata de prescindir de todo criterio 
obediente a una religión positiva, especialmente en los campos de las institucio-
nes políticas y de la enseñanza. Un interesante trabajo sobre el particular puede 
verse en Ollero, Andrés, España: ¿un Estado laico? La libertad religiosa en perspectiva 
constitucional, Navarra, Thomson-Civitas, 2005.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 13

conocer a fondo la doctrina católica, lo que le evita deformar la 
vida cristiana y mantener el hábito arraigado de practicar una 
piedad, que le lleva a tratar con Dios en medio de sus inquietudes 
y dificultades, sin descuidar sus ocupaciones ordinarias.

El segundo elemento que le proporciona a Vasco de Quiroga 
su mentalidad laical es el estar imbuido de las corrientes refor-
mistas dentro de la Iglesia.

Vasco es un humanista23 que recibió una notable influencia 
del ambiente universitario24 y de la Corte.25 Influyó también en 
Vasco, sin duda, la visión reformista de Juan de Gerson, gran can-
ciller de la Soborna, el cual fue el primero que sostuvo el derecho 
natural de cada persona a la libertad, y a quien Quiroga cita con 
frecuencia como apoyo indispensable de su pensamiento.26

De igual forma, Erasmo de Rotterdam tuvo impacto en Vasco 
de Quiroga, así como en muchos ambientes de la Iglesia en Euro-
pa. El humanista neerlandés deseaba una cristiandad que sin des-
prenderse de los tesoros intelectuales anteriores, tanto profanos 
como sagrados, apareciera reformada y renovada, abandonando 

23		 Vasco de Quiroga debió conocer, al menos por sus escritos y su influjo 
intelectual, a quienes mantuvieron su condición laical o que siendo sacerdotes 
no eran religiosos: Luis Vives (1492-1540), Antonio de Guevara (1480-1545), 
Alfonso de Valdés (1490-1532), Guillaume Budé (1468-1540), Tomás Moro 
(1478-1535) y Erasmo (1467-1536). Merece especial atención el caso de Fran-
cisco Cervantes de Salazar (1514-1575) por la semejanza de su vida con la de 
Quiroga.

24		 Su formación filosófica y teológica incluyó, seguramente, a los de la Es-
cuela Dominicana, como Juan Capreolo (1380-1444), Pedro Crockaert (1470-
1514), Diego de Deza (1443-1523), Francisco Silvestre de Ferrara (el Ferrariense) 
(1474-1526), Tomás de Vio Cayetano (1469-1534), y los llamados “maestros no-
minalistas españoles en París”.

25		 Vasco de Quiroga trabajó en la Corte de Carlos V, por lo que puede 
conjeturarse que en él influyeron pensadores que gravitaban en el peripatético 
gobierno, como Adriano de Utrech, Guillermo de Croy, Mercurino Gattinara 
(1465-1530), Jean Sauvage, Francisco de los Cobos, Antonio de Guevara (1480-
1545) y los hermanos Valdés.

26		 En Información en derecho (cap. III), Vasco de Quiroga cita con frecuencia la 
obra de Gerson intitulada Tractatus de potestate et de origine juris et legum, publicada 
en Opera Omnia, Antwerpiae, 1706, vol. III. Juan de Gerson fue un gran persona-
je nominalista de la filosofía moderna.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO14

todo aquello que se había mostrado como perjudicial a la trasmi-
sión del luminoso mensaje de Cristo.

Se entiende así el afán y la ilusión de Vasco de Quiroga de 
aprovechar el Nuevo Mundo, no contaminado por malos ecle-
siásticos, para volver a la Iglesia primitiva, aquella en donde la 
participación activa del laicado en el ámbito propio de la Iglesia 
—tan vivo en los primeros siglos— pudiera ser de nuevo una rea-
lidad actuante.27 Botón de muestra son los diversos modos en que 
el licenciado Quiroga se refiere a la Iglesia en un escrito de 1535: 
“muy grande Iglesia”; “nuestra común Iglesia”; “renaciente Igle-
sia de este Nuevo Mundo”; “Iglesia católica y apostólica”; “una 
muy grande y muy reformada Iglesia”; “esta nueva Iglesia de 
estas partes”; “nueva y naciente Iglesia de este Nuevo Mundo”.28

Un viejo refrán español del siglo XVI que se repetía cuando 
el erasmismo iba permeando el mundo intelectual humanista afir-
maba: “Quien habla mal de Erasmo, o es cura o es asno”. Quizá 
esto refleja de algún modo que el afán de reformas en la Iglesia 
era más afín al mundo de los laicos que al de los eclesiásticos.29

Vasco de Quiroga asimila las ideas reformistas y las aplica. 
Esto nos permite entender correctamente su actuación a lo lar-
go de su vida, tanto en su papel de laico siendo funcionario real, 
juez, oidor y máxima autoridad en la Nueva España como en los 
pocos meses de ejercicio sacerdotal y los años en que tuvo la ple-
nitud del sacerdocio en su ministerio episcopal.

27		 Zumárraga deja sentado un aspecto de Vasco en este sentido: “el electo 
Obispo de Mechoacán, con mucho estudio y cuidado, ha hecho un tratado en 
el cual se resume que no se puede ni debe hacer dicho bautismo, sino como se 
hacía en la primitiva iglesia”. Cfr. “Carta de fray Juan de Zumárraga al Consejo 
de Indias, México, 8 de febrero de 1537”, en García Icazbalceta, Joaquín, Don 
fray Juan de Zumárraga, primer obispo y arzobispo de México, México, Porrúa, 1947, t. 
4, doc. 12, p. 239.

28		 Herrejón, Carlos, Información en derecho del licenciado Quiroga sobre algunas 
provisiones del Real Consejo de Indias, México, SEP, 1985, núms. 5, 7, 9, 27, 28, 173, 
182, 206, 221, 238, 239 y 241.

29		 Hubo eclesiásticos, sin embargo, que hicieron buen eco de las ideas de 
Erasmo; para ello basta citar a Juan Bernal Díaz de Luco, gran amigo de Vasco 
de Quiroga.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 15

VIII. Reflejos de la mentalidad  
laical de Vasco de Quiroga

Con objeto de comprender mejor el concepto de “mentalidad lai-
cal” que debe tener todo bautizado, puede ser de utilidad señalar 
algunos modos de cómo lo laical se reflejó en el siervo de Dios 
Vasco de Quiroga.30

Mencionaré algunos hechos anecdóticos a lo largo de su vida 
y obra. Éstos son sólo un botón de muestra de su mentalidad lai-
cal, pero que no agotan, como es lógico, su entera fisonomía.

1. Como juez en África

Las primeras noticias que se disponen de su actividad profe-
sional señalan que en 1523, cuando Vasco de Quiroga tenía 35 
años, recibió del rey Carlos I de España y V como emperador del 
Sacro Imperio Romano Germánico, el nombramiento de juez 
de residencia en Orán, al norte de África, que fueron tierras con-
quistadas por España pocos años antes. Es de suponer que labo-
raba para la Corona desde tiempo antes.

En su trabajo en África, Vasco de Quiroga sobresalió por su 
actuación como juez prudente y justo en un mundo cosmopolita, 
en el cual convivían personas de muchas naciones y credos. Ese 
periodo de su vida fue notable por su combate a los actos de co-
rrupción, en especial de los funcionarios reales. Así pues, Vasco 
de Quiroga dictó sentencias contra ellos, atreviéndose incluso a 
condenar al mismo corregidor de Orán, y los encerró en la cárcel. 
Los encausados lo presionaron y buscaron influencias en eclesiás-
ticos y miembros del Real Consejo de Castilla. Vasco de Quiroga 
no sólo no cedió, sino que también tuvo que sufrir un largo pro-
ceso en su contra y empeñar algunos de sus bienes para hacer 

30		 Muchas referencias a su vida ejemplar se recogen en Arce Gargollo, Pa-
blo, La vida santa de Vasco de Quiroga, México, Indosoc-Usem-U. Panamericana, 
2015.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO16

frente a las cargas del proceso y prevenirse contra posibles san-
ciones. Finalmente, Quiroga fue absuelto de todo, ganó prestigio 
y no sólo continuó como juez de residencia, sino que además le 
fue asignada otra misión más difícil y delicada, logrando la firma 
conclusiva de un tratado de paz con el rey de Tremecén, que se 
distinguió por su precisión y celeridad, y en donde Quiroga pudo 
introducir conceptos, inéditos en ese entonces, de respeto a la li-
bertad religiosa y de comercio.

2. Oidor y juez de vida coherente

Vasco de Quiroga entró a la ciudad de México-Tenochtitlan 
el 9 de enero de 1531. Él llegó con todos los poderes para ejercer 
como oidor; es decir, siendo integrante de un cuerpo colegial que 
se conoció como la Segunda Audiencia, primera autoridad en el 
gobierno de la Nueva España.

Siendo laico, Vasco de Quiroga destacó por su vida ejemplar 
y coherente. Su condición de funcionario real y máxima autori-
dad en la Nueva España no le hizo nunca ocultar su fe cristiana 
ni le llevó a esconder su vida de oración y la frecuencia de sacra-
mentos.

En el juicio de residencia practicado de oficio al entonces li-
cenciado Vasco de Quiroga en su desempeño como oidor, se in-
terrogó a varios testigos acerca de su actuación como funcionario 
real. Uno de los testigos, el canónigo don Manuel Flores, en ese 
entonces deán de la Catedral de México y contemporáneo del 
siervo de Dios Vasco de Quiroga, expresó en su testimonio esta 
afirmación contundente: “Creo, por Dios y en conciencia, que 
Quiroga nunca ha hecho conscientemente un acto que constituya 
un pecado mortal; y no hay fraile en la tierra que le aventaje en 
vivir religiosamente”.31

31		 Arnaldo de Yssasi, Francisco, Demarcación y descripción de Michoacán (1649), 
Bibliotheca Americana, 1982, vol. I, n. 1, pp. 61-204. El manuscrito se localiza 
en la “Ayer Collection of  Americana”, MS 1106.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 17

Otro testigo, fray Juan de Zumárraga, señaló lo siguiente: 
“Que a la verdad, el dicho Licenciado Quiroga nos da buena lec-
ción y aún reprensión para los obispos de estas partes con todo lo 
que él hace en gastar cuanto tiene en sus hospitales e congregacio-
nes, e ejercitar todas las buenas obras de misericordia con ellos”.32

El mismo Zumárraga, en carta que envió al rey Carlos I, ex-
presó su beneplácito al conocer que el licenciado Quiroga había 
sido nombrado obispo de Michoacán, diciendo al respecto:

Siendo oidor gasta cuanto S. M. le manda dar de salario a no te-
ner un real y vender sus vestidos para proveer a las congregacio-
nes cristianas que tiene en dos hospitales... Lo hará harto mejor 
aunque no sé otro que le iguale en esta tierra y para mi es harta 
reprensión y tengo lo dicho y por averiguado que nos ha de hacer 
vergüenza a los Obispos dacá presertim a los frailes.33

3. Prestigio profesional

La muerte violenta del cazonci Tangáxoan Tzintzicha (febre-
ro de 1530) causó gran malestar y rebelión en la región de los 
tarascos. Para efectos de la evangelización, este hecho y sus con-
secuencias son relevantes.

Las noticias que recibieron los integrantes de la Segunda Au-
diencia de lo que sucedía en Michoacán les llevó a pedir permiso 
a la Corona para que uno de los oidores acudiera a esa provincia 
e hiciera una inspección. La emperatriz autorizó la visita con una 
real cédula,34 y la Audiencia decidió que fuera el licenciado Qui-
roga quien se trasladara a la provincia de Mechuacán, y así se lo 
hicieron saber a la reina.35 Juan Salmerón, compañero de Vasco 

32		 “Juicio de residencia”, en García Icazbalceta, Joaquín, Colección de docu-
mentos para la historia de México, 2a. ed., México, Porrúa, 1975, t. 4, doc. 30, pp. 
89 y ss., y 190-197.

33		 “Carta de fray Juan de Zumárraga...”, op. cit., t. 4, pp. 149 y 150.
34		 Cédula expedida en Medina del Campo, 19 de abril de 1532.
35		 Paso y Troncoso, Francisco del, Epistolario de Nueva España, México, 1939-

1942, t. 2, pp. 218 y ss.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO18

de Quiroga en la Audiencia, declaró el motivo: “El Licenciado 
Quiroga podrá ocuparse de lo de Mechuacán, porque es hombre 
virtuoso, buen cristiano y muy celoso del servicio de Dios”.36

De su llegada a Michoacán dieron cuenta los oidores en una 
carta que mandaron al emperador: “Tenemos carta suya que es 
llegado y comienza a entender en la averiguación de ello, y hasta 
ahora parece poca cosa. Estamos ciertos que se hará toda la dili-
gencia posible para saber la verdad, porque así se le encargó”.37

4. Apóstol no profesional en su profesión

El licenciado Vasco de Quiroga no era ciertamente un após-
tol de profesión; sin embargo, hizo apostolado con ocasión de su 
trabajo profesional.

Su mentalidad laical le lleva a buscar a los otros para acer-
carlos a Dios. Además, Vasco de Quiroga no considera, con men-
talidad clerical, que esa función sea sólo de los sacerdotes y los 
religiosos.

En agosto de 1533, el licenciado Quiroga llegó a Michoacán 
con objeto de pacificar la provincia. Se reunió con don Pedro 
Panza Cuinierángari,38 entonces gobernador de Tzintzuntzan, y 
con los principales del reino para escuchar sus quejas y reclamos. 
Don Vasco los movió a dejar la idolatría y los vicios; asimismo, 
les enseñó un panorama inmenso de las ventajas que recibirían si 
lograban vivir en una sociedad organizada, y los animó a realizar 

36		 AGI, Patronato, legajo 184, ramo 13; Paso y Troncoso, Francisco del, op. 
cit., t. 16, p. 20.

37		 Paso y Troncoso, Francisco del, op. cit., t. 3, pp. 110 y ss.
38		 Muerto el cazonci, don Francisco se hizo cargo de la gobernación de Mi-

choacán, pues los hijos del difunto, don Francisco y don Antonio, eran de corta 
edad. Don Pedro gobernó hasta 1543, año en que falleció; para ese entonces 
había muerto don Francisco Tariácuri, el otro hijo del cazonci, y tomó el gobier-
no don Antonio Huitziméngari, con la natural molestia del hijo de don Pedro, 
don Bartolomé, quien reclamó derechos de ser el gobernador. Poco tiempo 
después, don Bartolomé acusó a don Antonio de abusos hacia los naturales de 
Tzintzuntzan.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 19

un trabajo bien hecho. También el licenciado Quiroga se detuvo 
en explicarles con detalle lo que era una verdadera familia y los 
serios inconvenientes de tener varias mujeres, práctica usual entre 
los tarascos. Luego, con ejemplos adecuados, don Vasco les ense-
ñó muchos aspectos de la doctrina católica.

De los frutos de aquellos primeros meses, el licenciado Qui-
roga dio cuenta en el juicio de residencia que se le siguió entre 
1535 y 1536:

Yo, el dicho Lic. Quiroga fui... se estaban los naturales de la dicha 
provincia bestyales e ignorantes en el conocimiento de Dios nues-
tro Señor... e salvajes en su manera y atavíos. E después que ahí 
fui por el dicho mandato, e les hablé de parte de la dicha Audien-
cia, y di a entender las cosas del servicio de Dios nuestro Señor... 
y, luego se cubrieron e honestaron e entregaron ellos mismos sus 
ídolos que hasta entonces habían tenido secretos y encubiertos, y 
destruyeron sus idolatrías e entendieron las cosas como debían 
y se comenzaron a casar a ley e a bendición como lo manda la 
Santa Madre Iglesia, las mujeres las cabezas cubiertas, e a concu-
rrir mucha gente a la doctrina cristiana, y a los sermones, misas, e 
a recibir el santo bautismo los que no eran cristianos.39

Además de lo que hizo en Michoacán, el licenciado Quiroga 
hace alusión a una notable entrevista sostenida con tarascos en su 
oficina en la Ciudad de México. En 1535 —lo cuenta él mismo en 
carta a un amigo—, Vasco de Quiroga recibió en la sala de la Au-
diencia a don Francisco Tariácuri y don Antonio Huitziméngari, 
hijos del cazonci, y a don Bartolomé, hijo de don Pedro Panza 
Cuinierángari. Anota el licenciado Quiroga —suponemos que 
luego de varios días de tratar con ellos— el modo como ya en-
tonces vivían el cristianismo, señal clara de que habló con ellos al 
respecto y les enseñó algunas cosas con relación a su fe: “Después 
informados bien de todo... y así se volvieron desta Real Abdiencia 

39		 “Juicio de residencia”, en García Icazbalceta, Joaquín, Colección de docu-
mentos para la historia de México, Librería de J. M. Andrade, Portal de Agustinos, 
1858, n. 3 (edición facsímil, México, Porrúa, 1980, t. 3, doc. 30, pp. 85 y ss.).

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO20

(sic) consolados y alegres en sus tierras, donde al presente están, 
tan buenos cristianos y tan leales vasallos de su majestad, y de tan 
buena voluntad, que es para darse muchas gracias a Dios”.40

Cabe destacar también el celo apostólico que mostró el li-
cenciado Quiroga en el ejercicio de su trabajo profesional como 
oidor. En la Real Audiencia, él trabajaba con dos jóvenes, Cristó-
bal Cabrera y Pedro de Yepes. No es casual que estos dos fueran, 
posteriormente, los primeros sacerdotes que ordenó el obispo 
don Vasco al iniciar su ministerio episcopal.

5. Responsable de su trabajo

Vasco de Quiroga fue nombrado obispo el 8 de agosto de 
1536. Luego, él recibió la ordenación episcopal a finales de 1538, 
poco más de dos años después; no obstante, diversos motivos re-
trasaron la ordenación: la dificultad para que llegaran las bulas 
papales; la falta de obispos que pudieran ordenarlo, y el sentido 
de responsabilidad de Vasco de Quiroga.

Sabemos que Vasco de Quiroga, con gran espíritu de servicio, 
siguió colaborando en los trabajos de la Audiencia. Así, él aceptó 
el 30 de noviembre de 1537 la difícil encomienda que le hizo el 
virrey don Antonio de Mendoza, que consistía en llevar la cuenta 
de los vasallos de Hernán Cortés, marqués del Valle.41 Eso signifi-
có que se tuvo que retrasar su ordenación episcopal.

6. Resistencia a ser obispo

No es posible saber a ciencia cierta lo que debió pasar por la 
cabeza y el corazón del licenciado Quiroga al conocer su nom-
bramiento como obispo, ni tampoco las horas de oración y re-

40		 Idem.
41		 AAH, Colección Muñoz A/108 f. 91, “Mandamiento del virrey Mendoza 

al oidor Quiroga para la cuenta de vasallos del marqués del Valle”, México, 30 
de noviembre de 1537.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 21

flexión previas a su aceptación. No hay dato histórico que men-
cione que hizo gestiones en busca del episcopado o que añoraba 
ese estado; en cambio, sí existe una referencia a cierta resistencia:

...me arrancaron de la magistratura y me pusieron en el timón del 
sacerdocio, por mérito de mis pecados. A mí, inútil y enteramente 
inhábil, para la ejecución de tan grande empresa; a mí, que no 
sabía manejar el remo me eligieron Primer Obispo de la Ciu-
dad Michoacana. Y así sucedió que antes que aprender, empecé 
a enseñar, tal como de sí mismo decían, lamentándose, el padre 
Ambrosio y Agustín.42

La expresión “me arrancaron de la magistratura” indica su 
profundo amor por el ejercicio de su profesión.

7. Amor a la verdad

Vasco, amante de la verdad y del derecho, pide al papa que 
se haga una corrección a la bula de su nombramiento como obis-
po, pues en ella se menciona que es licenciado en teología, cuan-
do en realidad lo es en cánones.43

8. Separación Iglesia-Estado

La traza de Pátzcuaro fue obra de Vasco de Quiroga. En este 
sentido, llama la atención la Plaza Mayor, en la cual no hay nin-
gún edificio religioso, a diferencia de otras plazas construidas en el 
siglo XVI, en donde conviven el poder civil y el eclesiástico.

Don Vasco quiso dejar clara la separación de poderes, por lo 
que eligió la gran plaza prehispánica para sentar ahí su catedral, 
el palacio episcopal, el colegio de San Nicolás y el hospital.

42		 Decreto de erección del obispado. Cit. por Ceballos García, Manuel Jesús, La 
acción pastoral de don Vasco de Quiroga, tesis doctoral, Mérida (México), Facultad de 
Teología de la Universidad de Navarra, 1988, p. 127.

43		 Méndez Arceo, Sergio, Contribución a la historia de don Vasco de Quiroga, Mé-
xico, Abside, 1941, p. 201.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO22

9. Formación de laicos

Las primeras semillas de la fe llegaron a la provincia de Mi-
choacán por los laicos. La conversión se dio en 1525 con el ca-
zonci Tangáxoan Tzintzicha (rey tarasco), quien con el bautismo 
recibió el nombre de Francisco, y la de su hermano adoptivo, Pe-
dro Panza Cuinierángari, así como el bautismo de Alonso Uisie, 
yerno de Francisco, y los nahuatlatos Gonzalo Xuarez Cuyçique 
y Alonso de Ávalos Acaysante. Sabemos también de la conversión 
de don Francisco Tariácuri y don Antonio Huitziméngari, hijos 
del cazonci, y de don Bartolomé, hijo de don Pedro Panza Cui-
nierángari.

Estos hechos marcan con mucha fuerza el inicio de una cris-
tianización peculiar y diversa a lo sucedido en otros lugares de 
la Nueva España. Los laicos están antes que cualquier religioso.

Desde el principio don Vasco intuyó que debía formar bien 
a los laicos y fomentó algunas instituciones en donde la vida cris-
tiana se pusiera en uso, así como lugares en los que todos practi-
caran, de modo habitual, en medio de su quehacer y de la vida 
familiar lo que es vivir en cristiano. De esa intuición genial sur-
gieron el pueblo-hospital, las guataperas y los hospitales de la Con-
cepción.44

Vale la pena hacer notar la visión que tuvo Vasco en cuanto 
a la imperiosa necesidad de formar a la mujer de un modo espe-
cial, ya que es ella la que debe —dice— “presidir en la casa”. El 
valor ejemplar de la mujer es parte fundamental en esa recom-
posición social que deseó hacer. De algún modo, se adelantó a 
esas instituciones modernas que están enfocadas a la mujer para 
aprender todo lo referente a la administración de los hogares o 
de otras instituciones de servicio.

Los laicos fueron los colaboradores habituales en la labor 
pastoral del obispo, quien confió en ellos desde el principio para 
que le ayudaran en su misión pastoral. Estamos delante de algo 

44		 Arce Gargollo, Pablo, Tata Vasco de Quiroga, emprendedor y visionario social en 
el siglo XVI, México, ECA, 2014.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 23

inédito en la evangelización primera en la Nueva España, pues 
don Vasco de Quiroga, con mentalidad laical y secular, entendió 
bien el papel de los laicos.45

10. Decisión de asistir al Concilio de Trento

Los gobernantes españoles, además de intentar mantener a 
las Indias en un monopolio comercial cerrado, controlando fé-
rreamente la actuación de otros Estados, procuraron aislar los 
territorios americanos conquistados de la sede romana. Asimis-
mo, ellos establecieron que los obispos y eclesiásticos residentes 
en las Indias no tuvieran relación directa con el papa y las con-
gregaciones romanas, de modo que sus actuaciones se canaliza-
ron a través del Consejo de Indias.46 Esto no se logró del todo 
a la luz de abundantes testimonios históricos que muestran la 
existencia de relaciones directas, aunque fueron mal vistas por 
la Corona.

La política de aislamiento de los obispos americanos hacia 
Roma abarcó desde la prohibición de participar en el Concilio 
de Trento, efectuar personalmente la visita ad límina, junto con el 
envío de la memoria informativa correspondiente, hasta evitar 
el trato con el nuncio apostólico en España. El cauce informati-
vo habitual había de ser el embajador de España en Roma. Se 
estableció con carácter obligatorio el “pase regio” a las bulas y 
los breves pontificios para que pudieran tener vigencia en las 
Indias.

El papa Paulo III publicó una bula el 2 de junio de 1536, por 
la que convocaba a todos los obispos, de no mediar enfermedad 
o causa grave, a un concilio universal, que se celebraría en Man-
tua a partir del 23 de mayo del año siguiente. Diversas dificulta-
des hicieron que se fijara la celebración hasta 1545 en la ciudad 

45		 Arce Gargollo, Pablo, Vasco de Quiroga, jurista con mentalidad secular, México, 
Porrúa, 2007.

46		 Sánchez Bella, Ismael, Iglesia y Estado en la América española, España, Eun-
sa, 1990, p. 55.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO24

de Trento. A México llega la bula cuando el licenciado Vasco de 
Quiroga es todavía obispo electo.

En México existían, entonces, sólo cinco obispos. Ante la con-
vocatoria del papa, los obispos de Nueva España se reúnen y de-
ciden consultar al emperador sobre si ellos tienen la obligación 
de asistir por la enorme distancia que los separa de Trento, las 
dificultades del viaje y el serio inconveniente de dejar abandona-
das sus diócesis. Así, fray Juan de Zumárraga, obispo de México, 
manifestó a la Corona —en cartas de febrero y noviembre de 
1537—47 su deseo de participar en el Concilio de Mantua;48 sin 
embargo, después tendrá que excusarse. El obispo de Tlaxca-
la desde 1526, fray Julián Garcés, entonces de edad muy avan-
zada, enfermo y en el proceso de cambio de su sede de Tlax-
cala a Puebla, también se excusó. Lo mismo hicieron Francisco 
Marroquín,49 obispo de Guatemala —el primero consagrado en 
la Nueva España—, y Juan López de Zárate,50 obispo de Ante-
quera (Oaxaca), argumentando que llevaban muy pocos meses 
en sus respectivas diócesis y estaban a una distancia considerable.

Don Vasco, en cambio, decide acudir al llamado del papa. 
Su mentalidad laical y jurídica le dice que no debe hacer caso a 

47		 “Carta del 8 de febrero de 1537 sobre su decisión de ir al Concilio Ge-
neral de Mantua”; “Carta del 13 de febrero de 1537, sobre lo mismo” (García 
Icazbalceta, Joaquín, Apéndice, doc. n. 50, pp. 25-28); “Carta sobre la intención 
de ir al Concilio General, junto con Marroquín y Zárate, el 30 de noviembre de 
1537” (Lorenzana, Concilio, II, apéndice, n. 1).

48		 El 2 de junio de 1536 el papa Pablo III convocó un concilio a realizarse 
en Mantua para el mes de mayo siguiente, pero la oposición de los príncipes 
protestantes, así como el rechazo del duque de Mantua para asumir la responsa-
bilidad de mantener el orden, frustraron el proyecto. Entonces, el papa publicó 
una nueva bula, convocando un concilio en Vicenza el 1o. de mayo de 1538; 
sin embargo, tampoco pudo llevarse a cabo. Finalmente, el 13 de diciembre de 
1545 el Concilio de Trento celebró su primera sesión. En siete sesiones —la 
última el 3 de marzo de 1547— discutieron las cuestiones más importantes de 
fe y disciplina.

49		 Fray Juan de Zumárraga ofició la ceremonia el 8 de abril de 1537, siendo 
ésta la primera en su tipo en celebrarse en las Indias.

50		 López de Zárate fue consagrado en Madrid y tomó posesión de su sede 
el 28 de septiembre de 1536.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 25

la prohibición real de participar en el Concilio de Trento, sino 
a la llamada papal. El primer obispo de Michoacán considera 
en 1542 que tiene la posibilidad de ir al Concilio, que es su obli-
gación y que lo puede hacer. Deja a cargo de su diócesis a fray 
Alonso de la Veracruz, lector en filosofía en el convento agustino 
de Tiripetío, y decide embarcarse en Veracruz rumbo a España, 
para luego irse a Trento.

En ese entonces viajar era una aventura en donde se ponía en 
riesgo la vida. No hay datos de lo que sucedió exactamente, pero 
tal parece que después de algunos meses logró embarcarse, aun-
que el barco tuvo una avería, y como “hacía demasiada agua”51 
decidieron volver al puerto. Don Vasco no pudo asistir al impor-
tante Concilio de Trento y regresó a su diócesis, pero no se plegó 
a la voluntad del rey.

11. No escuchó el canto de las sirenas

Los diversos conflictos con los que se enfrentó don Vasco y 
la necesidad de aclarar acusaciones y proteger sus fundaciones lo 
llevaron a tomar la decisión de ir a España y realizar las gestiones 
necesarias para lograr sus objetivos.

En 1547, don Vasco va a España y permanece en la península 
hasta 1554.52 En España, él dedicó mucho tiempo en la Corte, en 
Valladolid, donde trabaja intensamente en los aspectos jurídicos.

Cristóbal Cabrera, su secretario, relata lo siguiente:

Efectivamente, siendo ya obispo, y más que sexagenario, no tuvo 
reparo en emprender largo y penoso viaje a España, en donde 

51		 Moreno, Juan Joseph, Fragmentos…, cit., cap. XIV.
52		 Probablemente, Vasco de Quiroga viajó en la flota que salió de Veracruz 

el 23 de mayo de 1547 y quizá en el mismo navío en el que vuelve a España el 
visitador Francisco Tello de Sandoval, canónigo de Sevilla, inquisidor en Toledo 
y miembro del Real Consejo de Indias. Cfr. Carrillo Cázares, Alberto, Vasco de 
Quiroga: la pasión por el derecho. El pleito con la Orden de San Agustín (1558-1562), Mi-
choacán, Colegio de Michoacán, 2003, t. 1, pp. 64 y 65.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO26

estuvo varios años arreglando en el Consejo de Indias algunos 
negocios arduos y difíciles tocantes a los neófitos e infieles; estan-
do ahí, un antiguo condiscípulo, muy influyente, Patriarca de las 
Indias y Canciller del reino, le ofrecía un pingüe obispado de Es-
paña; el señor Quiroga le respondió: “Reverendísimo padre mío, 
todo cuanto decís es muy bueno; mas ¿no os parece indigno e in-
decoroso de un siervo fiel que, después de haberme dado el señor 
una esposa amantísima, la deje y abandone así fuere por el mun-
do entero? Lejos de mí tal acción. Mientras yo viva, apacentaré 
mis corderos y mis ovejitas, que son los indios; procuraré atraer al 
aprisco de Cristo a los convertidos y a los que están todavía por 
convertirse; y trabajando hasta morir, pondré voluntariamente mi 
vida por ellos (Jn 10, 15)”. Así fue que, arreglados todos sus nego-
cios, al poco tiempo se hizo a la vela regresando a su obispado, a 
su amada esposa, como él solía llamarle.53

12. Conflictos jurídicos

Don Vasco de Quiroga, por vocación y profesión, enfrentó 
toda su vida problemas jurídicos; en efecto, buscó siempre que to-
dos, sin excepción, cumplieran con la ley. Su mentalidad laical le 
permitía distinguir perfectamente el ámbito religioso del civil, así 
como lo que constituía un trabajo profesional sin mezclar asuntos 
internos con externos, y que católico es quien no se sirve de la 
Iglesia y pretende servirla del mejor modo posible, con el cumpli-
miento responsable de las obligaciones personales.

El derecho era su pasión; pues bien, se puede calificar a don 
Vasco como un hombre con pasión por el derecho, tanto por la 
manera de ejercerlo como por los sufrimientos que le causa. Lo 
estudia, lo aplica y busca que los demás se guíen por la ley, ya que 
el Estado de derecho es la única forma posible de convivencia 
entre los hombres. Algunos lo criticaban diciendo que siempre 

53		 De Sollicitanda Infidelium Conversione. Justa illud Evangelicum Lucae XIIII, Com-
pelle Intrare, Christophori Cabrerae Presbyteri Theologi Tractatus, ad Amicum quaerentem 
ejusdem Evangelici verbi expositionem ac sensum, Biblioteca Vaticana, Colección Bar-
berini, Códice Misceláneo Vat. Lat. 5026.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA MENTALIDAD LAICAL EN VASCO DE QUIROGA 27

estaba en pleitos; quizá sea mejor decir que continuamente se en-
contraba defendiendo el derecho de los demás.

De esta manera se entienden los pleitos jurídicos que tuvo 
que sostener con otros obispos, con religiosos y con autoridades 
reales, incluido el virrey, así como con particulares prepotentes.

IX. Conclusiones

Nos parece que hay al menos tres consecuencias que se derivan 
necesariamente de la actuación de la persona que tiene mentalidad 
laical y que se dan plenamente en la vida de Vasco de Quiroga.

Un católico con mentalidad laical debe:

1)	 Ser lo suficientemente honrado para asumir siempre la 
responsabilidad por las acciones propias.

2)	 Ser lo suficientemente cristiano para respetar a los otros 
—cristianos o no— que proponen en materias opinables, 
soluciones diversas a la que uno sostiene.

3)	 Ser lo suficientemente católico para no servirse de la 
Iglesia, mezclándola en banderías humanas.54

Un conocimiento más profundo de la vida de Vasco de Qui-
roga ayudará a todos a entender mejor el papel que cada uno 
debe desarrollar en la vida de la Iglesia y de la sociedad.

Con ocasión del 450 aniversario de su fallecimiento, Vasco de 
Quiroga nos puede interpelar para que mantengamos una men-
talidad laical.

X. Bibliografía

“Juicio de residencia”, en García Icazbalceta, Joaquín, Colección 
de documentos para la historia de México, 2a. ed., México, Porrúa, 
1975.

54		 Inspirados en la enseñanza de san Josemaría Escrivá. Véase Conversaciones 
con monseñor Escrivá de Balaguer, Madrid, Rialp, 1968, n. 117.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



PABLO ARCE GARGOLLO28

Arce Gargollo, Pablo, Vasco de Quiroga, jurista con mentalidad secu-
lar, México, Porrúa, 2007.

———, Tata Vasco de Quiroga, emprendedor y visionario social en el siglo 
XVI, México, ECA, 2014.

———, La vida santa de Vasco de Quiroga, México, Indosoc-Usem-U. 
Panamericana, 2015.

Brockman, Eric, The Two Sieges of  Rhodes: The Knights of  St. John at 
War, 1480-1522, Nueva York, Barnes & Noble, 1995.

Carrillo Cázares, Alberto, Vasco de Quiroga: la pasión por el derecho. 
El pleito con la Orden de San Agustín (1558-1562), Michoacán, Co-
legio de Michoacán, 2003.

Conversaciones con monseñor Escrivá de Balaguer, Madrid, Rialp, 1968.
Delgado Pérez, María Mercedes, “Vasco de Quiroga y la géne-

sis de un códice fronterizo”, IX Estudios de Frontera, Universidad 
de Sevilla, 2013.

Escobar Olmedo, Armando Mauricio, Los escudos de don Vasco de 
Quiroga, Morelia, 1999.

García Icazbalceta, Joaquín, Don fray Juan de Zumárraga, primer 
obispo y arzobispo de México, México, Porrúa, 1947.

González, Francisco Antonio (ed.), Colección de cánones de la Iglesia 
española: concilios del siglo XV en adelante, Madrid, 1855, t. V.

Herrejón, Carlos, Información en derecho del licenciado Quiroga sobre 
algunas provisiones del Real Consejo de Indias, México, SEP, 1985.

Méndez Arceo, Sergio, Contribución a la historia de don Vasco de Qui-
roga, México, Abside, 1941.

Ollero, Andrés, España: ¿un Estado laico? La libertad religiosa en pers-
pectiva constitucional, Navarra, Thomson-Civitas, 2005.

Paso y Troncoso, Francisco del, Epistolario de Nueva España, Mé-
xico, 1939-1942.

Silva, Álvaro, Tomás Moro: un hombre para todas las horas, Madrid, 
Marcial Pons, 2007.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



29

LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO

Vasco de Quiroga, innovador en arquitectura eclesiástica

Armando Mauricio Escobar Olmedo*

Sumario: I. Introducción. II. Semblanza de don Vasco. 
III. La utopía “realizada”. IV. Don Vasco oidor. V. Don Vasco 
obispo. VI. La Catedral perdida de don Vasco. VII. Hallaz-
gos arqueológicos visuales y con Geo-radar. VIII. Conclusiones. 

IX. Fuentes de consulta.

I. Introducción

Mucho se ha escrito sobre la labor evangelizadora, educativa y so-
cial de don Vasco de Quiroga, pero ha pasado desapercibida una 
acción interesante de tan venerable humanista: la de innovador 
en arquitectura eclesial y en urbanismo. En efecto, don Vasco fue 
fundador de ciudades (la de Granada en Tzintzuntzan y la Ciu-
dad de Michoacán en Pátzcuaro), de hospitales-pueblos (Santa Fe 
de México y la Laguna) y de centros educativos (Colegio de San 
Nicolás Obispo). Asimismo, él se desempeñó como constructor de 
iglesias; por ejemplo, las de sus dos hospitales-pueblos de Santa Fe, 
la catedral provisional en Pátzcuaro —Iglesia de la Compañía— y, 
principalmente, la magna Catedral de San Salvador (objeto de este 
trabajo), la que lamentablemente no pudo terminar por la incom-
prensión de su tiempo y los grandes obstáculos que se le opusieron 
por intereses muy particulares. También don Vasco fue el diseña- 
 
 *		 Presidente de la Academia Michoacana de Historia de la Sociedad Mexi-
cana de Geografía y Estadística, corresponsalía Morelia.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO30

dor del núcleo de la actual ciudad de Pátzcuaro, que será tanto 
sede episcopal como la cabecera política de la provincia de Mi-
choacán, e incluso realizó el escudo de armas de la ciudad, el cual 
le fue otorgado por real provisión, así como otras muy diversas ta-
reas que se echó a cuestas, todas estas conocidas pero no valoradas 
en su verdadero significado.

Don Vasco fue muy cuestionado por la extraña traza y las 
grandes dimensiones de su iglesia catedral de cinco naves, de la 
cual existe duda si sólo la imaginó o si en realidad la trazó y ci-
mentó. De sus verdaderas dimensiones y de su impactante cons-
trucción mucho se ha especulado, basten para ello mencionar los 
siguientes comentarios: el virrey Luis de Velasco escribió al rey 
sobre lo que vio al visitar la obra de la catedral en la Ciudad de 
Michoacán-Pátzcuaro y señaló: “...será el mejor templo que haya 
en Indias, acabado...”;1 el sucesor de don Vasco en el obispado, 
don Antonio Ruiz de Morales, recién llegado a su diócesis escribe 
con gran admiración al rey desde la Ciudad de Michoacán (1568) 
al conocer la construcción de la iglesia catedral, y le dice: “es una 
cosa tan extraordinaria y tan diferente de todas las trazas que yo 
he visto, que no la sabré dar a entender...”.2 En el siglo XVIII, 
el famoso rector del Colegio de San Nicolás, el licenciado Juan 
José Moreno —autor de la primera gran biografía de Quiroga—, 
señala lo siguiente: “La otra iglesia que mandó levantar... era tan 
magnífica, que ha llenado enteramente las ideas de cuantos hacen 
memoria de ella: unos dicen que se seguía la planta del templo de 
San Pedro; otros que era de cinco naves... y todos sostienen que 
acabada esta obra sería la octava maravilla...”.3

1		 Archivo de los Duques del Infantado, libro X, “Libro en que se asientan 
a la letra las cartas que el Virrey (don Luis de Velasco) mi Señor escribía a su 
Majestad...”. Es libro copiador. Carta del virrey, Ciudad de México, 20 de mayo 
de 1556, fol. 195 v.

2		 Archivo General de Indias, Audiencia de México, legajo 374, Ciudad de 
Michoacán, 27 de febrero. En lo sucesivo AGI.

3		 Moreno, Juan José, Fragmentos de la vida y virtudes del V. Illmo. y Rmo. Sr. Dr. 
D. Vasco de Quiroga, México, 1766, p. 48. El original está en el fondo antiguo de 
la Biblioteca Pública Universitaria de la UMSNH.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 31

Muchos consideraron la intención de don Vasco (el querer 
hacerla) como una locura. En el pasado siglo XX, el gran cono-
cedor de la arquitectura mexicana, el doctor Carlos Chanfón Ol-
mos, comentó acerca de los estudios realizados sobre el proyecto 
catedralicio de don Vasco: “¿Hasta qué grado fue una locura?, 
que el claro de la bóveda del presbiterio proyectada por don 
Vasco mediría 42.426 m. y el de la de San Pedro unos 42.09m... 
¡Qué grandiosa locura la del obispo Don Vasco! ¡Qué ruines los 
que estorbaron tan magna obra...!”.4

Durante las largas, inolvidables y agradables charlas sosteni-
das con el ilustre quiroguiano Silvio Zavala Vallado, con motivo 
de las jornadas que llevaban su nombre y que nos tocó por suerte 
organizar con la Universidad Michoacana en siete ocasiones, tu-
vimos la oportunidad de tratar este tema varias veces, particular-
mente en la ciudad de Pátzcuaro, y las preguntas recurrentes del 
doctor Zavala eran las siguientes: ¿cómo cree usted que sería la 
catedral inconclusa de don Vasco?, ¿cuál sería su tamaño real?, 
¿se harían las cinco naves realmente?

Entonces, tomé la intención de realizar las investigaciones ne-
cesarias para saberlo, pues era un tema que también me inquietaba 
y del que leí en muchos de los largos expedientes que había reu-
nido en micropelícula, principalmente, del Archivo General de 
Indias durante mis diversas estancias en tan reconocido acervo, 
35 de los cuales seleccioné para integrar el expediente histórico 
documental para la canonización de don Vasco de Quiroga y que 
sumaron más de 8,000 hojas —dieciséis páginas— de valioso ma-
terial respecto a este personaje y su entorno, la gran mayoría de 
éste inédito. Una muy pequeña parte de uno de los expedientes 
referentes a la citada catedral es de lo que trata este trabajo, en el 
que hemos insertado una gran cantidad de referencias documen-
tales, muchas de ellas de don Vasco, para que su voz se escuche 
de nuevo y se conozca a Quiroga por sí mismo, sin necesidad de 
tener que interpretarlo.

4		 Chanfón Olmos, Carlos, La Catedral de San Salvador. El gran proyecto de don Vas-
co de Quiroga, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Estéticas, 1986, p. 48.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO32

Este trabajo consta de las siguientes partes: 1) semblanza de 
don Vasco; 2) la utopía realizada; 3) don Vasco oidor; 4) don Vas-
co obispo; 5) Quiroga y su magna Catedral de San Salvador; 6) la 
catedral perdida de don Vasco; 7) hallazgos arqueológicos visuales 
y con Geo-radar, y 8) las conclusiones.

II. Semblanza de don Vasco

De profundas raíces gallegas, cuyos orígenes se pierden en el re-
moto y tenue amanecer del bajo medievo, la connotada familia 
Keiroga había tomado con orgullo el apellido de la pequeña e im-
portante villa situada cerca del transitado camino de Santiago, en 
la actual provincia de Lugo. Sus umbrosos bosques y quebrados 
montes ocultaban los restos de añejos castillos que ostentaban en 
sus labras las heroicas historias de cruentas batallas, que ha trozos 
contaban las hazañas de sus valerosos antepasados, quienes eran 
ilustres caballeros de las órdenes de Santiago y San Juan de Jeru-
salén.

En las grandes reuniones familiares, el pequeño Blas o Blasco 
de Keiroga y Alonso de la Cárcel escuchaba con asombro de los 
labios de su padre, don Blasco o Vasco de Queiroga —goberna-
dor del Priorazgo de San Juan—, las andanzas de su abuelo, don 
Pedro Vásquez de la Somoza —dueño del Castillo de Lor—, y 
de su bisabuelo, don Gonzalo Rodríguez de Valcárcel y Balboa. 
Pero de todas las que más le impactaban, seguramente, eran las 
del hermano de su abuela paterna, don frey Gonzalo de Quiroga, 
gran prior en Castilla de la Hospitalaria Orden de San Juan de 
Jerusalén, quien había peleado contra los turcos en el asedio de la 
Isla de Rodas (sede de la Orden), dirigiendo una enorme barcaza 
y perdiendo la vida por defender la causa de la fe en el lejano año 
de 1454; sus restos embalsamados fueron depositados en un sun-
tuoso mausoleo en la Iglesia de Santa María de Alcarria. Hasta 
allá había llevado don Vasco a sus tres hijos: Álvaro (el mayor) y 
a Vasco y Constanza (los más pequeños), para que reverenciaran 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 33

aquel lugar donde reposaba el valiente caballero y honraran con 
valor su memoria.

No menos interesantes le parecían a los tres hijos escuchar 
a su madre, doña María Alonso de la Cárcel, cómo en la Villa 
de Arévalo —en donde ella naciera— sus tíos y abuelos también 
escenificaron rudas peleas para defender el castillo de los moros. 
Asimismo, ellos oían cómo frey Gonzalo había concertado su ma-
trimonio con don Vasco, que a la sazón vivía en Madrigal, y ella, 
dejando el hogar paterno, pasaría a vivir en el cercano peque-
ño poblado —sede un tiempo de la Corte—, pero visitando con 
frecuencia a su ama y señora la princesa Isabel, futura reina de 
Castilla.

Ahí en Madrigal —luego llamada de las Altas Torres—, en 
medio de la extensa y larga llanura castellana denominada “La 
Moraña”, entre dos pequeños riachuelos (el Trabancos y el Za-
pardiel), vio la luz primera Blasco de Quiroga y sus dos hermanos, 
en un año que unos decires ponen en la década de los ochenta del 
siglo XV y otros en 1470, la cual es la que nos parece cierta. Si 
bien años más años menos, no creemos que incidan en una vida 
tan longeva como plena de acción.

El pequeño Vasco recibió con sus hermanos y primos las acos-
tumbradas enseñanzas de las amigas o maestras que acudían a sus 
casas a preparar a los pequeños. El pequeño Vasco acompañaba a 
su padre en la visita a sus tierras de Zapardiel, asistiendo puntual-
mente a misa los domingos en la Iglesia de San Nicolás, en donde 
había sido bautizado. Lo que más impresionaba al pequeño Vasco 
era visitar la tierra paterna en Keiroga o Quiroga, en obligado 
peregrinar a la tumba del apóstol Santiago en la ciudad de Com-
postela y pasar temporadas con su tío frey Álvaro de Quiroga, co-
mendador de Hospitalaria Orden de San Juan de Jerusalén, a la 
cual estaban muy ligados sus antepasados y varios familiares, en 
la fría Villa de Keiroga, solar de sus pasados y en cuyo Hospital 
se encontraban muchos de ellos sepultados.

Ya joven pidió ingresar como postulante a la mencionada 
Hospitalaria Orden, sabiendo de antemano los rigores que de-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO34

bería sufrir. Vasco pasó un año de noviciado y seis meses de ca-
ravanas, las que por lo general se hacían en la recuperada Isla de 
Rodas.

En su memoria quedó grabado firmemente el venturoso día 
de su profesión como caballero, jurando guardar por siempre los 
tres votos esenciales: la obediencia, la pobreza y la castidad. De 
rodillas sobre un cojín de terciopelo carmesí, vestido todo de blan-
co y llevando en la mano un cirio encendido, Vasco escuchó con 
devoción la misa; cerca de él se encontraban en una mesa las res-
plandecientes espuelas doradas, la espada envainada, el manto 
capitular, el brideo y el misal cerrado. Sus ojos brillaron intensa-
mente cuando se le dijo: “¡Caballero, tomad esta espada! Su filo 
está inflamado por la Fe, por la punta, la Esperanza y por la guar-
nición, la Caridad, ¿Juras usarla para defender por siempre y a 
costa de tu vida a los pobres injustamente oprimidos, a las viudas 
y a los huérfanos y a defender la Fe Católica?”. El “¡Sí juro!” reso-
nó por toda la iglesia y quedó grabado firmemente en su corazón; 
su destino estaba escrito.

Siendo ya caballero, Vasco decidió continuar sus estudios: 
primero como bachiller, para lo cual estudió tres años, y luego 
los superiores, seguramente en la Universidad de Salamanca, ya 
que ésta era la reina de las universidades hispanas, en donde re-
nombrados maestros impartían las mejores cátedras de su tiem-
po. Hombre de justicia se decidió por el derecho, cursando lo 
siguiente: Institutas y Digesto para derecho civil; prima, vísperas 
y escrituras para teología, y clementinas, decretos y decretales, 
entre otras, para el derecho canónico. Vasco estudió con gran 
dedicación y empeño, además de que no existe duda que tuvo 
excelentes maestros que le dejaron una profunda huella en sus 
actuaciones judiciales, ¡y vaya que le sirvieron! como eficaces he-
rramientas en su largo desempeño como impartidor de justicia, 
hombre modelo para aprender, para enseñar y para actuar.

La presencia del joven abogado en la Corte fue constante 
como comisionado en importantes negocios; uno de ellos le llevó 
a la recién conquistada Orán, en África, a principios de 1525, 
como juez de residencia, y más tarde como parte de la embajada 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 35

que firmará el tratado de paz entre el rey de Tremecén, Muley 
Abdulá, y el ahora emperador Carlos V, quien lo confirmó en la 
ciudad de Granada, en donde se encontraba también don Vasco. 
Estos ires y venires le permitieron a Quiroga conocer los trabajos 
que en la cercana Santa Fe se realizaban para convertir a los mu-
sulmanes infieles al cristianismo; él pronto tendrá la oportunidad 
de seguir el ejemplo.

III. La utopía “realizada”

Apasionado de la buena lectura, Vasco recordaba años más tarde 
cuando acompañaba a la Corte de Burgos a Madrid; ahí, leía y 
comentaba con algunos amigos, entre ellos el célebre pensador 
Bernal Díaz de Luco, una obra de don Antonio de Guevara, un 
pasaje del Libro áureo de Marco Aurelio, así como su obra denomi-
nada Menosprecio de corte y alabanza de aldea, en el que anota: “es 
privilegio de aldea, que para muchas cosas haya tiempo cuando el 
tiempo es bien repartido... y así quede tiempo para leer un libro, 
oír misa en la iglesia, visitar a los enfermos, irse de caza por los 
campos y trabajar en ellos...”.5

Para 1529, a don Vasco le encontramos en Murcia en alguna 
real comisión, y ahí recibió el llamado urgente de la reina gober-
nadora, doña Isabel de Portugal, esposa de Carlos V, para que 
marchara inmediatamente a Madrid con el objeto de tratar con 
él “...algunas cosas de nuestro real servicio...”. Don Vasco acató 
la orden y se presentó ante la reina, la cual le ofreció la delicada 
misión de marchar a la Nueva España como oidor de la Real 
Audiencia. Don Cristóbal de Cabrera —su fiel discípulo, amigo 
y confidente, y quien nos dejó los primeros rasgos biográficos de 
Quiroga— narra que angustiado el futuro obispo por no saber 
cuál cargo aceptar de entre los varios que se le ofrecían tanto en 
la península como en las Indias y urgido para decidirse, entró en 

5		 Guevara, Antonio de, Menosprecio de corte y alabanza de aldea, Buenos Aires, 
Espasa-Calpe, 1947.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO36

la iglesia de un monasterio con el firme propósito de no salir de 
éste hasta haber elegido alguno. Acabando de entrar, se arrodilló 
recitando con fervor el salmo que dice: “Entro en tu morada y me 
postrerno... ¡Oh Señor, condúceme a tu justicia...!”,6 y escuchó a 
unos monjes que cantaban y que a manera de respuesta le señala-
ban: “...Sacrificad, sacrificios de Justicia y esperad en el Señor, son 
muchos los que claman ¿quién vendrá a favorecernos?”.7 Medi-
tando sobre lo que escuchaba, él señaló: “¡Verdaderamente que 
aquellas palabras me tocan y corresponden!. Bendigo a Dios 
que es quien me adoctrina (Ps. 15, 7), quien me llama al camino, 
para que bajo su protección me haga a la vela cuanto antes, y 
atravesando el vasto Océano, pueda ayudarle en la conversión 
de los indios a la Fe...”.8

Tal fue el impacto de aquellas palabras que él las mandó di-
bujar y bordar en forma circular en su escudo de armas y blaso-
nes, que contenía los cuatro cuarteles: el de los dados plateados 
con seis puntos cada uno en campo rojo, por la familia Somoza; 
las estacas de plata en campo verde, por la familia Vázquez de 
Quiroga; las estacas de oro en campo rojo, por la familia Valcár-
cel, y un árbol frutado en campo rojo, por la familia Quiroga. 
Tras este escudo, como caballero que era, se encontraba la cruz 
de la Hospitalaria Orden de San Juan de Jerusalén, llamada lue-
go de Malta. Me complace comentar que se ha encontrado en el 
Archivo de la Orden la profesión que don Vasco hizo como caba-
llero, lo que ha confirmado plenamente mi propuesta.

Aceptado el ofrecimiento real, la reina dirige el 6 de enero de 
1530 una carta a don Vasco, en la que le avisa haber sido nombra-
do por uno de los oidores de la Real Audiencia de la Nueva Espa-
ña y le pide vaya a verla, pues desea “despacharlo” brevemente a 
cumplir su oficio.

6		 Ps. 5, 8-9.
7		 Ps. 4, 6-7.
8		 Información en derecho, biografía e ideario, Morelia, Gobierno del Estado de 

Michoacán de Ocampo-Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 
Centro de Estudios sobre la Cultura Nicolaita, 1992, pp. 33 y 34.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 37

IV. Don Vasco oidor

Llegado a la Nueva España al finalizar 1530, don Vasco se dedicó 
de inmediato y de tiempo completo, junto con sus compañeros oi-
dores de la Real Audiencia, a la resolución de todos los problemas 
grandes y pequeños. Así, en su carta del 14 de agosto de 1531 —es 
decir, apenas seis meses de su arribo a la Ciudad de México— le 
explica al rey la urgente necesidad de hacer nuevas poblaciones:

También escribimos sobre ciertas poblaciones nuevas de indios 
que conviene mucho hacerse, que estén apartadas de las viejas... 
que trabajando, se podrán muy bien sustentar rompiendo y culti-
vando los dichos baldíos, y ésta es sin duda una gran cosa y muy 
útil y necesaria... Y yo me ofrezco con ayuda de Dios a poner y 
plantar un género de cristianos a las derechas como todos debía-
mos ser, y Dios manda que seamos, y por ventura como los de la 
primitiva iglesia...9

No podemos entender la magnitud de sus trabajos sin antes 
recordar la desastrosa actuación de la Primera Audiencia enca-
bezada por Nuño Beltrán de Guzmán, quien como nuevo “Ati-
la” había arrasado todo a su paso, dejando tras de sí desolación 
y muerte, y vendiendo a una gran cantidad de naturales como 
esclavos, incluso a pequeños de tres y cuatro años, los cuales mar-
chaban con sus madres en grupos de cinco en cinco atados por el 
cuello y con grandes marcas de hierro al fuego que ocupaban gran 
parte de sus mejillas. Toda la colonia se encontraba en efervescen-
cia; por ello se necesitaba que los nuevos oidores e impartidores 
de justicia fueran de tal capacidad, honestidad y firmeza, que lo-
graran apaciguar los ánimos con imparcialidad y justicia. Los in-
dios clamaban por ella y pedían la devolución de sus propiedades, 
el respeto a sus pueblos y familias, y el regreso de sus hermanos 
de sangre arrancados de sus casas y comunidades, quienes eran 
obligados a trabajar en largas y extenuantes jornadas. En el cen-

9		 AGI, Real Patronato, 184, R. 15.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO38

tro de esa vorágine se encontraban Quiroga y los otros oidores, 
trabajando incansablemente en agotadores días y resolviendo con 
gran dedicación y entusiasmo caso por caso, siempre teniendo 
presente como primer principio a la justicia. Escuchemos lo que 
Quiroga decía al respecto: 

...no es justo que nadie se enriquezca con pérdida ajena... (y si los natu-
rales hubieren estado de acuerdo en ser esclavos)... ningún pacto 
particular, ni por servicio, ni ministerio, ni transcurso de tiempo (...puede el 
natural) perder su condición de hombre libre, pues es y ha sido libre... (sin 
embargo) este diablo de interés y codicia desenfrenada e increíble 
hay en estas partes por hacerlos esclavos, que dicen que acá ellos 
se alzan y rebelan… son informes de malicia de gentes codiciosas 
que acá pasan, y allá informan... ¿qué es menos mal? Perder la 
vida o caer en manos de este hierro, porque el herrado ha de ir 
necesariamente a parar a la sepultura de las minas, donde no so-
lamente morirá una vez, y esta sería muy breve, sino que el tiem-
po que viviera, morirá viviendo como en el mismo infierno... Lo 
que hacen estos pobres naturales, es huirse a los montes y breñas, 
porque con tantas crueldades que les hacemos los tenemos espan-
tadizos e indómitos, huyéndose y escondiéndose en los resquicios 
de las peñas, de toda gente española, como de la misma muerte 
y pestilencia, que parece que por doquiera que van los españoles 
los sigue, pero no se rebelan como nosotros impropiamente deci-
mos, sino toman el huir, como la liebre, como defensa natural, y 
así huyen las ovejas delante de los lobos y escóndense tristes de 
miedo y temor. Cierto muy grande y cargosa ceguedad es esta...10

En Michoacán, la provincia se encontraba también muy re-
vuelta tanto por el cobarde asesinato del gran cazonci Tangáxoan 
Tzintzicha (conocido luego como don Francisco) como por los 
maltratos y despojos a los michoacanos, en particular por los en-
comenderos y corregidores. A ella vino Quiroga y logró, a su vez, 
apaciguar los ánimos y castigar a quienes infringían la ley y daban 
malos tratos a los indios. De estos años (1532-1533) datan las fun-

10		 Herrejón Peredo, Carlos, Información en derecho, México, SEP, 1985, pp. 
153-157.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 39

daciones de los pueblos-hospitales de Santa Fe tanto de México 
como de la Laguna, verdaderos oasis para los mexicas y tarascos. 
Su principal objetivo era lograr reunir en un lugar a los naturales 
para que se les enseñara a trabajar la tierra con nuevas técnicas, 
así como los oficios, las artes y la religión, sin que fueran oprimi-
dos y vejados, y que los aprendieran dentro de un orden y respeto 
entre ellos mismos y para con los demás. Así, el producto de su 
trabajo era repartido según sus necesidades y se agrupaban en 
familias; además, una vez cristianizados y educados, ellos regre-
saban a sus lugares de origen como catequistas para continuar su 
misión.

Con buenas obras —decía Quiroga— era como se debería de 
pacificar a los indios, y así con obras y quehaceres construyó lo 
que parecía un sueño imposible, algo inalcanzable, etéreo e irrea-
lizable: lograr una “edad dorada”, la cual sólo habría existido en 
épocas tan remotas que se perdían en el tiempo, con personajes 
más propios de la leyenda que de la realidad. He aquí que la Isla 
de Utopía o de Ninguna parte, de Tomás Moro, más que la Isla de 
nunca jamás o Udepotía, de Guillermo Budé, se materializaron con 
don Vasco en la Hagnópolis por la gran fe de este personaje, y se 
convirtió en una realidad: “en el pueblo de la inocencia”, en los 
Pueblos de Santa Fe, en ese pequeño país de utopía o “de la eter-
na felicidad” por la impartición de la justicia.

Para Quiroga, debió ser un rudo golpe el haber fracasado en 
su intento de crear una ciudad de españoles: primero en la ciudad 
de Nueva Granada (Tzintzuntzan). Esta ciudad se transformó en 
una especie de distopía o “del mal lugar”, y ello le confirmó su 
concepto de que muchos de los hombres españoles eran, en reali-
dad, hombres de hierro, hombres rebeldes, injustos y codiciosos, 
los cuales huían de Pátzcuaro y de Tzintzuntzan a Guayangareo 
para refugiarse y formar su “ciudadela de hierro”, en donde estu-
vieran solos, lejos de los indígenas; es decir, en un mundo aparte 
por el simple hecho de no querer estar junto a los naturales. Don 
Vasco, en cambio, compartirá su felicidad con los hombres blan-
dos como la cera en sus pueblos-hospitales, en los que permaneció 
por muy largas temporadas, sobre todo en el de México. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO40

En el “Parecer de don Vasco”, terminado de escribir en julio 
de 1535,11 y más conocido como Información en derecho, Quiroga 
decía:

...a estos naturales no se les puede hacer justa guerra, ni toma, 
sino pacificación e instrucción en la fe y buenas costumbres (y en-
señadas éstas) se harían a servicio de Dios y de su Majestad y al 
provecho de todos y sin perjuicio ni agravio del derecho de estos 
naturales... porque, si así se pacificasen y persuadiesen, y requirie-
sen, antes de hacerles guerra, no digo yo el infiel gentil, tan dócil 
y hecho de cera para todo bien como estos naturales son, pero 
las piedras duras, con sólo esto se convertirían, sin menester otro 
golpe de lanza ni espada... éstos naturales no eran, ni son enemi-
gos nuestros, pues no nos molestaban... ni tampoco éstos tales se 
pueden decir contrarios, ni enemigos del nombre cristiano, sino 
solamente infieles, que nunca habían tenido noticia del cristia-
nismo y que no merecen, por ser sólo infieles, ser guerreados por 
fuerza de armas ni violencias, ni de otros malos tratamientos, 
sino con buenos ejemplos de obras, y persuasiones y predicación 
de palabras... porque (ellos) de ver esta bondad (en nosotros) se 
admirasen, y admirándose, creyesen, y creyendo se convirtiesen y 
edificasen y glorifiquen a nuestro padre celestial... ni siquiera en 
el Antiguo Testamento, cuando había que tomar con mano ar-
mada la tierra de infieles, en ninguna parte leo que se haya decla-
rado la guerra a alguien por el simple hecho de no ser creyente.12

Una de las principales comisiones que trajeron los nuevos 
oidores era la de dividir la Nueva España en provincias, dándo-
les sus límites y creando nuevos obispados. El papa León X ha-
bía erigido el 24 de enero de 1519 la famosa Diócesis Carolense 
en Yucatán, la cual no se materializó y que fue posteriormente 
“trasladada” por Clemente VII y Carlos V a Tlaxcala —primera 
diócesis de México—. El aragonés fray Julián Garcés fue electo su 
primer obispo y consagrado en 1527, año en que viajó a tomar 

11		 Biblioteca Nacional de España, Manuscritos de América, Mss 7369, 155 
hojas.

12		 Herrejón Peredo, Carlos, op. cit., p. 68.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 41

posesión de su diócesis; ya muy mayor de edad —tenía cerca de 
75 años de edad— fundó su catedral en Tlaxcala en la Iglesia 
de San Francisco, bajo la advocación de Nuestra Señora de la 
Asunción.13 Poco después, el franciscano fray Juan de Zumárraga 
es nombrado obispo el 13 de enero de 1528; su sede —la Ciudad 
de México— y catedral bajo la misma advocación mariana de 
la de Tlaxcala no había sido consagrado aún y gobernó como 
obispo electo.

Apremiados por la Corona, los oidores decidieron visitar las 
provincias de la Nueva España y preparar lo conducente a sus li-
mitaciones, así como conocer la situación real de cada una. Juan 
de Salmerón fue comisionado a la de Antequera, y don Vasco, a 
la de Michoacán. El oidor Quiroga realizó la visita a Michoacán 
en 1533 con varias comisiones: informarse sobre unas minas de 
cobre; impartir justicia, y fundar la capital de la provincia, lo que 
hizo en octubre con acuerdo de los españoles y sugirió el nombre 
de Ciudad de Granada, solicitando el permiso de la Audiencia 
y del rey. Para entonces ya había fundado el segundo Hospital-
Pueblo de Santa Fe a orillas de la Laguna de Michoacán, que 
será la última fundación de este tipo de hospitales-pueblos por 
él realizada. En diciembre de 1533, el Consejo de Indias decide 
proponer como obispo de la futura diócesis michoacana a fray 
Luis de Fuensalida.

El 20 de febrero de 1534 se emitió en Toledo una real cédula, 
en la que se pidió a la Real Audiencia que señalara las demarca-
ciones de las cuatro provincias y de sus obispados en la Nueva 
España. Como respuesta, la Audiencia procedió a determinar el 
30 de julio de 1535 los límites y distritos de las de México, la 
Mixteca —Oaxaca—, Michoacán y Coatzacoalcos, puesto que 
ya existían los obispados de Tlaxcala y México. Se le señalaron 
veintiséis mojones y al de Michoacán, por su parte, once; además, 
correspondería a cada obispo poner físicamente los mismos. No 

13		 AGI, Real Patronato, “Testimonio suscrito de Cristóbal Peregrina de la Bula 
de erección del Carolense”.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO42

obstante, quedaron pendientes de fijar los límites de las provincias 
y creación de los obispados de Pánuco y Nueva Galicia.

Al no aceptar Fuensalida el obispado que se le ofreció, el 
Consejo de Indias propuso a Quiroga el 19 de noviembre de 1535 
para ser obispo de Michoacán: “Noble Señor, por la buena rela-
ción y concepto que en este Consejo... se tiene de vuestra perso-
na... se ha platicado que convendría que su Majestad os presen-
tase al Obispado de Michoacán...”.14 Confirmando lo anterior, la 
reina le dirige una carta desde Madrid el 16 de febrero de 1536, 
en donde le comenta que “...se os ha presentado a Su Santidad al 
Obispado... de Mechoacán... teniendo por cierto que por ser cosa 
aderezada al servicio de Dios Nuestro señor lo aceptareis...”.15 
Después de una nueva y detenida consideración, don Vasco lo 
aceptó, a pesar de que no tenía orden eclesiástica.

V. Don Vasco obispo

Simultáneamente a su nombramiento como obispo se realizó en 
1536 el obligatorio juicio de residencia a los funcionarios públicos 
que terminaban su encargo, en este caso a los cuatro oidores de la 
Segunda Audiencia: Juan de Salmerón, Vasco de Quiroga, Fran-
cisco de Ceynos y Alonso Maldonado. El presidente de la misma, 
el obispo Sebastián Ramírez de Fuenleal, había regresado a Espa-
ña comisionado y fue exento de éste. Salmerón se encontraba en 
España e hizo el juicio por apoderado; otro tanto lo hará Maldo-
nado, a quien le fue encargado hacer la residencia en Guatemala 
al adelantado Pedro de Alvarado.16

De todas las acusaciones que se le hicieron, varias de ellas 
referentes al Hospital de Santa Fe de México (fundado —como 

14		 AGI, Justicia, legajo 140.
15		 Idem.
16		 Tenemos ya en prensa y completo con el título de Don Vasco, el oidor (486 

pp.) este juicio de residencia, y no en pequeñas partes como se ha publicado, las 
cuales no permiten conocer el importante quehacer colegiado de los oidores, 
entre los que sobresale por méritos propios el licenciado Quiroga.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 43

se ha dicho— hacia septiembre de 1532), don Vasco logró pro-
bar que eran falsas y salió bien librado. Don Vasco no pudo to-
mar posesión de su obispado por varias circunstancias, a pesar del 
mandamiento de la reina de que lo hiciera de inmediato, siendo 
una de ellas que por no ser eclesiástico debería ser ordenado sa-
cerdote y tener todas las sagradas órdenes necesarias, que debió 
obtener entre 1536 y 1538; ya a finales de ese año fue consagrado 
obispo por Zumárraga. Por otra parte, don Vasco siguió siendo 
oidor hasta la llegada de su suplente, el licenciado Lorenzo de 
Tejada, quien le relevó hasta el 24 de julio de 1538; además, no 
era impedimento ser oidor y obispo. La que sí fue determinante y 
desconcentraría de las cosas concernientes a su nuevo ministerio 
es la difícil comisión que el 30 de noviembre de 1537 le hizo el 
recién nombrado virrey, don Antonio de Mendoza:17 la cuenta de 
los 23,000 vasallos de Hernán Cortés, añejo asunto que no tenía 
fin por las argucias del conquistador.

...Por la presente os cometo que luego os partáis y vayáis a contar 
y contéis al Marqués del Valle don Hernando Cortés los veintitrés 
mil vasallos que él ha de haber y tener por virtud de merced que 
su Majestad le tiene hecha de ellos, guardando en el contar de ellos 
las Instrucciones que sobre ello por su Majestad están dadas...18

Este asunto, que tenía muchos años sin resolverse y que era 
más que conocido por don Vasco, le entretuvo por mucho tiem-
po, hasta que se le dejó concentrar en lo de su obispado.

Una de sus principales preocupaciones desde el principio de 
su nombramiento fue establecer la sede episcopal y cabecera de la 
provincia en un lugar adecuado tanto para los españoles como 
para los naturales; en este sentido, quedaba descartada la Ciudad 

17		 Antonio de Mendoza fue nombrado virrey de la Nueva España el 17 de 
abril de 1535 y tomó posesión de su cargo el 14 de noviembre de ese año en la 
Ciudad de México. Este virrey deseaba aprovechar al máximo la larga y positiva 
experiencia de Quiroga en el conocimiento y solución de los negocios novohis-
panos.

18		 AGI, Real Patronato, 16, núm. 2, R. 44.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO44

de Michoacán en Tzintzuntzan (fundada con el nombre provisio-
nal de Granada —como ya se ha visto— hacia octubre de 1533), 
pues ésta había sido ya repudiada por la mayoría de sus pobla-
dores a través de una petición hecha a la Audiencia, en la cual se 
pedía se tuviera por no fundada por los muchos inconvenientes 
que tenía.19 Resulta irónico que en tanto los “pobladores” de la 
Ciudad de Michoacán pugnaban por que no se aprobara dicha 
fundación, ese mismo mes y año (28 de septiembre) el rey firmara 
en Palencia la cédula por la que se aprobaba el nombre de “Ciu-
dad de Michuacán, y que goce de las preeminencias, prerroga-
tivas e inmunidades que pude y debe gozar por ser Ciudad...”.

Ya entregado el cargo de oidor, el obispo electo se trasladó de 
inmediato a la Ciudad de Michoacán-Tzintzuntzan para tomar 
posesión de su obispado, lo que ocurrió el 6 de agosto de 1538. 
Don Vasco aclaró al tomar posesión que lo hacía ahí de manera 
provisional tanto por lo inapropiado del terreno para la construc-
ción de la catedral como por otras circunstancias que detalló. Al 
día siguiente (7 de agosto) tomó posesión definitiva en Pátzcuaro:

[y] fue metido en la posesión del sitio, donde en el dicho sitio de 
Pásquaro está señalado que se ha de fundar y trasladar la dicha 
iglesia catedral y se han de edificar Casas, Palacio y Audiencia 
Episcopal del dicho Obispado, como está comenzado a hacer y 
edificar juntamente con la dicha iglesia catedral, so la invocación 
de San Salvador, que es todo lo uno y lo otro en la dicha Ciudad de 
Mechuacán y Barrio de Pásquaro... en la parte y lugar donde so-
lían ser el asiento y Ciudad principal de los dichos naturales y la 
cabeza de la dicha Provincia de Mechuacán...20

Para tomar posesión de dicho lugar se estaban desmontando 
los antiguos cúes mayores o yácatas, los cuales ocupaban un pri-
vilegiado lugar y en donde los antiguos dioses les habían comu-

19		 El 3 de septiembre de 1534 se realizó en la Ciudad de México una “In-
formación” para probar que la ciudad de Granada —fundada en Michoacán— 
no era adecuada debido a su mal sitio y por sacar de la Ciudad de México a sus 
pobladores, desprotegiéndola, y que estaba prácticamente despoblada.

20		 AGI, Justicia, L 173-1-2.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 45

nicado a sus antepasados que ahí sería el lugar prometido por los 
dioses, o sea, ¡Pátzcuaro!:

...Y fueron a aquel lugar donde ha de ser la iglesia catedral y halla-
ron ahí los dichos peñascos llamados Petazequa, que quiere decir 
asiento de Cu... y dijeron ¡Ciertamente aquí es... aquí se llama 
¡Pázquaro!... y decía el Cazonzi pasado que en este lugar y no en 
otro ninguno estaba la puerta del cielo por donde descendían y 
subían sus dioses...21

Éste fue el espacio escogido por don Vasco para construir su 
magna catedral, bajo la advocación de San Salvador, evitando así 
la de San Francisco, la cual era la de Tzintzuntzan, y su confu-
sión con la iglesia de tal nombre en Pátzcuaro.

Su decisión no fue atropellada, pues debió meditarla profun-
damente tanto por el lugar de la sede como por la construcción 
de su catedral y forma de ella, y consensuarlo con los poblado-
res y el virrey, como en efecto lo hizo. Unas de las principales 
cuestiones a resolver eran que el lugar gozara de agua suficiente; 
que fuera sano; que comprendiera un amplio espacio; que tuviera 
madera y piedra para las casas, así como terrenos para sembrar, 
y que hubiera a su alrededor una gran población de naturales, a 
los cuales no se les afectara. Todo esto lo encontró en Pátzcuaro, 
que además tenía la ventaja de ser considerado como “Barrio” de 
la Ciudad de Michoacán-Tzintzuntzan, y por ello no cambiaría 
de jurisdicción. Asimismo, don Vasco pensó que la población de 
españoles sería el cercano lugar de Chapultepec, un espacio llano, 
con agua y tierras adecuadas a sus necesidades. Antes de ello, don 
Vasco recabó una amplia información sobre los inconvenientes 
que tenía Tzintzuntzan para ser asiento de la ciudad episcopal e 
iglesia catedral y las bondades de Pátzcuaro.22

21		 Escobar Olmedo, Armando M., Relación de Michoacán, ed. facsímil, Ma-
drid, Testimonio-Ayuntamiento de Morelia, 2001, folio 72v.

22		 AGI, Justicia, L 173-1-2. El 9 de septiembre de 1539 se realizó la informa-
ción ante el alcalde mayor Gonzalo Gómez y el escribano Francisco Troche.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO46

Importa mencionar que el lugar preciso donde construiría la 
gran catedral no sería sólo un espacio simbólico, sino también lo 
suficientemente amplio y sólido para sostener la dicha catedral 
pensada. Es lógico deducir que para ello se aconsejó de un am-
plio equipo de expertos constructores tarascos, pues ciertamente 
ellos tenían amplios conocimientos en el ramo, baste recordar la 
construcción de las enormes yácatas y el tener que darles el con-
tinuo mantenimiento; sin embargo, no había la experiencia en la 
edificación de ese tipo de iglesias. La cuestión no era menor, ya 
que debería de edificarse una catedral con planta inusual (de cin-
co naves), por lo que el terreno tenía que ser lo suficientemente 
sólido para sostenerla con firmeza, con el agravante de estar en 
una zona sísmica. En efecto, don Vasco necesitaba topógrafos, 
geómetras e “ingenieros” versados en el conocimiento del suelo 
y subsuelo para su gran construcción, así como un amplio equi-
po de oficiales pedreros, cesteros, albañiles, carpinteros, etcétera, 
dirigidos por un ágil director de obras y un numeroso cuerpo de 
trabajadores, contando con los instrumentos necesarios.

Así pues, don Vasco estaba consciente de que se trazaría una 
nueva ciudad sobre lo que fue el antiguo Pátzcuaro, contenien-
do todas las edificaciones propias de una ciudad sede episcopal, 
además de la catedral provisional, el Colegio de San Nicolás, el 
hospital y casas para el obispo y su cabildo y de todos los pobla-
dores, construyéndola a tono del nuevo estatus social, pero en un 
orden ya establecido por don Vasco; por ello, la traza de la ciu-
dad estuvo de acuerdo a las dos capitalidades que representaba.

Los antiguos barrios permanecieron, mas no como ahora se 
conocen, es decir, ya integrados en la misma ciudad, sino como 
pueblos cercanos a ella, pues así era la disposición urbana anti-
gua, la cual Quiroga respetó, pero la fundió con la nueva nece-
sidad cultural. Don Vasco permitió que esta antigua estructura 
urbana prehispánica se entrelazara con la nueva hispana. Él pudo 
haber cambiado la sede a algún espacio, ya que tenía las faculta-
des para hacerlo; sin embargo, no lo hizo y quiso que ambos ele-
mentos permanecieran. La construcción de la catedral se comen-
zó desde 1538, tal y como lo confirma el apoderado de don Vasco, 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 47

pero aún sin consagrar en un escrito del 5 de septiembre de ese 
año, en el que dice que inicia la obra de la Iglesia de San Salvador.

La cuestión se complicó cuando en 1540-1541 el virrey Men-
doza decidió ir personalmente a la pacificación de los teúles-chi-
chimecas, quienes se rebelaron por los grandes males que Nuño 
de Guzmán y su gente les habían hecho. Mendoza conoció el es-
pacio sugerido por don Vasco y lo aceptó, de ello hay constancia; 
sin embargo, pronto cambiará de opinión a causa de la presión de 
los encomenderos, quienes no aceptaban el lugar elegido por don 
Vasco y se habían pasado al de Guayangareo, en donde se daban 
todas las condiciones que sólo para ellos eran necesarias, siendo 
una de ellas la que más importaba: que no hubiera cerca tantos 
naturales, pues estaban temerosos de que los pudieran atacar.

Mendoza, necesitado del apoyo de los encomenderos para la 
pacificación, aceptó la fundación de Guayangareo como ciudad 
y tomó el temerario acuerdo de ponerle el nombre de Ciudad de 
Michoacán, dando su mandamiento para ello el 18 de mayo  
de 1541. Lo anterior no era posible debido a que desde la expe-
dición de la Bula Erectio et Provisio Eclesiae Michocacanensis —Erec-
ción del obispado michoacano— el 8 de agosto de 1536, fecha 
dada por el mismo don Vasco,23 eleva al rango de ciudad la sede 
episcopal, pues de otra manera no podría estar sin esa categoría. 
Es más, cuando se decidió su cambio a Pátzcuaro, se pidió se so-
licitara al papa un “breve” para ello, a lo que el rey contestó que 
no era necesario, ya que él podría cambiar a un barrio, máxime 
que era en la misma ciudad; a pesar de ello, tiempo después se 
emitió un breve del papa Julio III confirmando el cambio.

El gran obstáculo para que don Vasco lograra terminar de 
construir su magna catedral se debió fundamentalmente a la con-
tinuada oposición de los pobladores de la Ciudad de Michoacán-
Guayangareo, quienes exigían al obispo que pasara la iglesia ca-
tedral a esta ciudad; además, denunciaban que dicha iglesia en 
Pátzcuaro era muy grande, costosa y en detrimento de los natu-
rales.

23		 AGI, Justicia, legajo 140.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO48

Ya para entonces don Vasco había logrado varias cédulas y 
mandamientos a favor de la construcción de su iglesia y los fon-
dos necesarios para ello. Los costos se dividían en tres partes: los 
encomenderos, la Corona y el obispado mismo, además de que se 
le debería de entregar lo recaudado por el obispado de México, 
el que se hacía cargo del de Michoacán en tanto hubiera obispo, 
una vez descontados los gastos realizados y comprobados.

Este último asunto y la cuestión del pago de diezmos y de los 
límites entre ambos obispados ocasionaron un largo y sonado pro-
ceso, que junto con otros24 hicieron que Quiroga pasara a España 
al Real Consejo de Indias para aprontar la solución de esos casos. 
El 26 de abril Mendoza le autoriza a don Vasco llevar a España, 
entre otros, a don Francisco (indio) como procurador de los natu-
rales de Michoacán y a don Antonio (hijo del cazonci); en junio se 
encuentra aún en San Juan de Ulúa esperando zarpar en la flota a 
España, y deja como gobernador del obispado a fray Alonso de la 
Veracruz. El barco en el que iban se estropeó y tuvo que regresar, 
y don Vasco retomó su gobierno; no obstante, la construcción de 
la catedral seguía, aunque ignoramos quién era el maestro mayor, 
ya que Hernando Toribio de Alcaraz se hará cargo de la obra ha-
cia 1544, y él en la declaración que hizo en 1560, a petición del 
comisionado del virrey Velasco, para revisar la obra de la iglesia 
catedral dice: “...yo le allané en lo así en lo por mí edificado, como 
en lo antiguo hecho antes de que yo viniese...”.25

VI. La catedral perdida de don Vasco

La construcción y traza catedralicia causó pronto revuelo por su 
tamaño y forma, de tal manera que la Corona pidió al visitador de 
la Nueva España, el licenciado Francisco Tello de Sandoval, que 
“...informase del sitio y asiento de la Ciudad Nueva de Michoacán 

24		 Otros procesos fueron los de Juan Infante, que intentaba apoderarse frau-
dulentamente de varios pueblos de la Laguna de Michoacán, y el de la funda-
ción de la Ciudad de Michoacán en Guayangareo.

25		 AGI, Audiencia de México, legajo 374.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 49

[Guayangareo y también se]... informase de la iglesia que el obis-
po manda hace en Páscaro y de la traza y calidad de ella...”.26 El 
licenciado Tello, a causa de sus varias comisiones y ocupaciones, 
se encontraba imposibilitado para hacerlo personalmente, por lo 
cual nombró el 6 de marzo de 1545 al alcalde de Nueva Galicia, 
Baltasar Gallegos, para que fuera a ambas ciudades e informara 
de ellas y las viera; a su vez, le pidió que le avisara si la iglesia que 
se construía era “cómoda y conveniente” para la catedral, confor-
me solían ser las otras catedrales.

Gallegos se apersonó en la Ciudad de Michoacán-Guayan-
gareo; la visitó e hizo la información sobre lo pedido con catorce 
testigos, entre ellos varios de los encomenderos y opositores a 
la obra de don Vasco en Pátzcuaro. Todos los que la conocían 
coincidieron en que era una traza nunca vista; incluso, algunos 
declaran haber visto los cimientos y estaban de acuerdo que sería 
una obra buena para indios, pero no para españoles, ya que era 
un lugar húmedo y enfermo. Destaca entre ellos la declaración 
del maestro de geometría Juan Ponce, quien dijo que ya le habían 
llevado como maestre a que la viera, y le parecía la traza de ella 
como algo nunca visto, pero que la comprendía por ser el pro-
pósito de que cupiera mucha gente y vieran todos la misa, que 
era el intento de la forma lo que le parece bien. Por otra parte, 
Ponce hizo algunas críticas, como que los cimientos no llevaran 
cal, sino barro y piedra, y que a pesar de avisarle de ello, el obispo 
“no quería tomar consejo con ningún oficial y por eso la obra iba 
muy gruesa y grosa (pesada)”.

La obra continuó lentamente en su construcción, pero en 
1548 don Vasco decidió nuevamente pasar a España para apron-
tar los procesos ya mencionados y agilizar otros nuevos que se 
le acumulaban; en ese viaje llevó consigo al maestro de la obra, 
Hernando de Alcaraz, dejando comisionados para que la con-
tinuaran. En Pátzcuaro y su región había gran inquietud por lo 

26		 AGI, Justicia, legajo 155-2, “La Ciudad de Mechuacán e indios de su Pro-
vincia, con(tra) el Obispo de dicha Ciudad, sobre la obra y edificio de la Catedral 
de dicha Ciudad”.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO50

riesgoso del viaje y su avanzada edad. Gran alegría fue cuando 
el 6 de enero de 1549 llegó una carta de don Vasco avisando que 
había llegado con bien a España; al recibirla, el provisor Juan 
Zurnero le contestó y dio interesantes datos, entre otros sobre la 
construcción catedralicia. Le informó que en cuanto se supo su 
feliz arribo, el siguiente domingo se había hecho una muy solem-
ne procesión a la iglesia de

...San Salvador y allí se dio la misa mayor y díjola el Provincial de 
los franciscanos (Fray Toribio Motolinía), y fray Jacobo (Daciano) 
y fray Juan de Badia se vistieron con él al altar y había otros cinco 
frailes, de manera que se hizo con mucha solemnidad. Llegáronse 
tantos indios con el regocijo de la buena nueva y era tanta la gen-
te, que el Provincial se maravilló mucho diciendo que le parecía 
—antes que lo viese— que en toda la Provincia no hubiera más 
gente; y conoció bien la justa y Santa razón y causa que a Vuestra Señoría 
le había movido hacer la iglesia de la traza que lleva y lo mismo les pareció 
a dos frailes que venían con él, que nunca habían estado en la Provincia, y 
murmuraban de los religiosos y de los demás que había estorbado o estorbaban 
tan santa obra. El provincial es un fray... que los indios llaman Mo-
tolinea, holgóse tanto de la cristiandad y buena orden de ella que 
halló en el Obispado de Vuestra Señoría, que iba dando gracias 
a Nuestro Señor diciendo que en toda la Nueva España entre los 
naturales no había la mitad de la cristiandad ni de tres partes, una 
como en la Provincia de Mechuacán y llevaba gran voluntad de lo 
comunicar con el señor Visorrey...27

Como se aprecia, la obra de la iglesia avanzaba y lograba sus 
objetivos de reunir mucha gente en lo entonces construido; poco 
después, el arcediano Lorenzo Álvarez le avisa al obispo que las 
carretas traían cada día un camino de piedra y los canteros esta-
ban sacando piedra, y que ya cuando regresara Alcaraz encontra-
ría recaudo. Alcaraz regresó en 1552 para continuar sus trabajos. 

Si bien la estancia de don Vasco fue larga, también lo fue 
provechosa, pues logró que se fallara a su favor lo referente a los 
límites, los diezmos y los adeudos que le tenía el obispado de 

27		 AGI, Justicia, legajo 173-1-2. Las cursivas son nuestras.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 51

México;28 se dieron instrucciones al virrey para terminar la cons-
trucción de su Catedral;29 también se le confirmó a la Ciudad 
de Michoacán-Pátzcuaro como sede episcopal tanto por un bre- 
ve de Julio III en 1550 como por una real cédula del 20 de octu-
bre de 1552, además de que en ésta se ordenaba a los de Guayan-
gareo que no le usurparan el nombre de Ciudad de Michoacán, 
y a los que se quedaren en aquella a vivir lo podían hacer, pero 
llamándose “Pueblo de Guayangareo”.

Todo esto fue sin duda un duro golpe a los opositores de don 
Vasco, quienes redoblarán sus esfuerzos en estorbar a toda cos-
ta la obra catedralicia. En efecto, apenas regresó don Vasco en 
1554 con el nuevo arzobispo, el dominico fray Alonso de Montú-
far, y preparándose para asistir al primer concilio mexicano, el 
virrey mandó a los de la provincia de Michoacán a que apoyaran 
la construcción de San Salvador en los términos mandados por la 
Corona.

Las quejas de los encomenderos no tardaron en llegar, adu-
ciendo que de hacer lo ordenado se ocasionarían graves perjui-
cios en los naturales, además de lo extremadamente costoso y 
suntuoso de la obra. Para apoyar sus protestas, aquéllos presio-
naron a los gobernadores de sus pueblos encomendados y otros 
para que se quejaran de Quiroga y la construcción. La táctica 
surtió efecto en el virrey Velasco, y él mismo se apersonó el 6 de 
diciembre de 1555 a inspeccionar la obra, acompañado de dos 
expertos: el maestro de cantería, García de la Fuente, y el maes-
tro de carpintería, Alonso Luzero, a los cuales se unió el maestro 
de la obra, Toribio de Alcaraz. Después de revisarla con todo 
detenimiento, los expertos acordaron que lo grueso de los muros 

28		 La sede estaba vacante por la muerte del arzobispo fray Juan de Zumá-
rraga ocurrida el 3 de junio de 1548, cuando don Vasco estaba ya de camino a 
España. Había fuertes rumores de que se elegiría a Quiroga como nuevo arzo-
bispo.

29		 AGI, Justicia, legajo 155-2, Valladolid, 11 de marzo de 1550: “...que deis 
orden que la tercia parte se pague de nuestra Real Hacienda, y con la otra tercia 
parte, ayuden los indios del dicho Obispado, y con la otra tercia parte los vecinos 
y moradores, comenderos que tienen pueblos encomendados en él...”.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO52

de las cinco naves de la iglesia tenían suficiente fortaleza y se po-
drían cubrir de madera “...sin sospecha alguna...”. Por lo que se 
refería a la capilla mayor, que era la cabeza de todas las naves, 
ellos declararon que se podría cerrar de piedra de cantería, ya 
que estaba hecha con sobrada fortaleza. Por último, ellos mani-
festaron que la torre que se construía debía hacerse de cantería y 
con bóveda, “...pues no se compadece de otra manera...”.

Ese mismo día tanto el señor virrey como el señor obispo don 
Vasco de Quiroga, habiendo visto el parecer que dieron los exper-
tos, acordaron que la obra de la iglesia se continuara y terminara, 
con la aclaración de que la obra fuera llana y sin talla ni imagine-
ría para no hacerla costosa. Posteriormente, se hicieron algunas 
otras observaciones, ya que Velasco escribió en mayo del año si-
guiente al rey y le informó que la obra llevaba malos cimientos, 
que la capilla mayor tenía cien pies de hueco en cuadro30 y se le 
quitaron cuarenta, y que se moderó la obra, puesto que “...para 
los naturales no era necesario obra tan grande ni suntuosa. Quité 
de la costa que la iglesia llevaba... más de sesenta mil castellanos... 
demás de la gran vejación que redimen los naturales...”.31

Un dato de gran importancia que proporciona el virrey en su 
carta son las medidas internas de la iglesia: la nave mayor mide 
60 pies de hueco (16.68 m) y 120 pies de largo (33.36 m); las 
otras dos —las transversales—, 45 pies (12.51 m), y las oblicuas, 
40 pies (11.12 m), aclarando que de largo las cinco naves tenían 
120 pies (33.36 m). La capilla mayor, en la que confluían las diez 
paredes de las cinco naves, su bóveda tendría solamente cien 
pies de hueco en cuadro (27.80 m), ya que se le quitaron cuaren-
ta pies (11.12 m), y ésta sí podría cubrirse de cantería. Llama la 
atención la preocupación del virrey por las presuntas vejaciones 
que se harían a los naturales.

La obra continuó con largas interrupciones, y en 1560 nue-
vamente se presentó una, debido a las continuas quejas de los 
encomenderos y en seguimiento del juicio contra don Vasco em-

30		 El pie castellano medía aproximadamente 0.278 cm.
31		 Archivo de los Duques del Infantado, libro X.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 53

prendido por ellos y por los gobernadores de varios pueblos de 
la provincia michoacana, quienes alegaban perjuicios y vejacio-
nes por tener que enviar indios de servicio a la citada obra. El 
virrey,32 quien se encontraba molesto, envió al maestro de can-
tería Claudio de Arziniega a que visitara la obra y revisara si se 
cumplían los acuerdos y lineamientos acordados. Es importante 
aclarar que en el transcurso del mencionado juicio, los goberna-
dores que habían denunciado los agravios por la obra fueron ante 
don Vasco y le dijeron que habían sido los encomenderos quienes 
los habían presionado a esa denuncia, y que ellos y los naturales, 
por su propia voluntad, sí estaban dispuestos a colaborar con la 
misma. Luego, la confesión fue realizada ante notario.

La visita de Arziniega (abril de 1560) para revisar la catedral 
fue muy accidentada; no obstante, cabe señalar que él era el favo-
rito del virrey para realizar varias obras y que será, posteriormen-
te, famoso por sus fuertes críticas a las catedrales de Michoacán, 
Puebla y México, siendo más adelante el maestro de la segunda y 
de esta última con grandes errores, los cuales debieron ser costo-
samente corregidos. No es posible seguir en detalle lo acontecido 
y nos centraremos en los aspectos fundamentales. Arziniega venía 
sólo comisionado a revisar la obra e informar al virrey, pero dicha 
comisión no le fue comunicada a don Vasco, y al inspeccionar la 
obra, aquél dio órdenes precisas sobre ella, para lo que no esta-
ba facultado.

Así pues, Arziniega declara, entre otras cosas, que los cimien-
tos, las paredes y los estribos son obra falsa, porque tienen ruines 
fundamentos, pues están sobre tierra muerta; las calas hechas a 
los cimientos indican que no llevan cal y se han convertido en 
tierra y están tronados y huecos; las paredes donde se juntan los 
estribos están rotas y mal labradas, y para tapar el desperfecto se 
han cubierto con barro; asimismo, los estribos se encuentran tan 
mal hechos que no podrán soportar la obra, y de seguirse así se 
vendría abajo todo.

32		 AGI, Justicia, legajo 155-2.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO54

A continuación Arziniega da varias instrucciones precisas 
(son veinticinco), que al realizarlas permitirán que la obra “que-
de segura y graciosa y conforme a razón”; sin embargo, a dichas 
instrucciones Hernando Toribio hizo veinte contradicciones. Así, 
Hernando Toribio recuerda que la obra ya ha sido inspeccionada 
por expertos en otras dos ocasiones y han sido favorables, incluso 
la última fue hecha por el mismo virrey, quien supo de la fortaleza 
de los cimientos, las paredes y la obra en general. Cuando Arzi-
niega habla de que la obra está sobre tierra muerta, eso es falso 
—argumenta Hernando Toribio—, ya que se encuentra cerca la 
roca y la peña, y que si hubiere algún otro defecto, éste será me-
nor y reparable y no el caso de incluso derribar los estribos —son 
más de cincuenta—, pues lo que pide Arziniega es prácticamente 
derribar toda la obra y hacerla de nuevo, lo cual además sería 
en grave perjuicio para la Real Hacienda. Por otra parte, el mo-
dificar la nave mayor como Arziniega pide (sin su cabeza que es 
la capilla) no convendría, puesto que quedaría cuerpo sin cabe-
za, cabrían pocos y la nave sería muy corta. Hernando Toribio 
termina diciendo que el parecer de Arziniega es inconsiderado y 
arrebatado.

Posteriormente, se siguió proceso por parte del obispo contra 
el parecer de Arziniega y la notificación hecha a Toribio para que 
“...desde hoy dicho día (dos de mayo) cese la obra que se hace 
en la dicha iglesia y no se prosiga más...”. La Real Audiencia lo 
conoció, y después de seguirlo, ésta acordó en febrero de 1561 re-
mitirlo al Real Consejo para que cada quien siguiera su derecho.

Volvamos a la descripción de la traza de la catedral, en la que 
a lo largo del interior de las cinco naves se hallaban distribuidos 
cincuenta estribos, la mayoría de los cuales estaban esviejados, es 
decir, eran oblicuos, ya que don Vasco no deseaba que estorbaran 
la vista al altar mayor y para evitar la costumbre de los naturales 
de ponerse detrás de ellos. Este esviaje se nota claramente en el di-
seño del escudo del humilladero, pero no en el del escudo pintado, 
donde se ven los estribos cuadrados como lo pide Arziniega. En 
cada nave habría cinco espacios de cada lado entre los estribos, 
que después serán cerrados con arcos por petición de Arziniega. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 55

El espacio resultante entre las naves formaría cuatro triángulos 
arbolados, una especie de huertas o jardines cuya entrada no era 
por el exterior, sino por unas puertas colocadas a ambos lados 
del final de las naves oblicuas. Cada nave tenía su propia entra-
da, pero la de la principal tenía adosado un espacio cuadrado y 
aportalado en forma de torre, cuyas medidas eran de diez pies 
por lado, sin contar el ancho de los muros. Esta construcción no 
permitía ver la puerta principal, pues estaba resguardada por la 
torre frontal que, a su vez, tenía su portada. Afuera de los muros 
de esta nave tenía a sus lados dos campanarios con sus caracoles, 
que fueron muy celebrados por lo curioso de su hechura. Toda la 
iglesia se encontraba circundada por un muro perimetral, el cual 
evitaría que se entrara a las partes triangulares arboladas; si este 
muro fuera un cimiento perimetral, ello daría una enorme solidez 
a toda la construcción.

A espaldas del altar mayor o de los reyes se habían comenza-
do a construir otros dos caracoles cercanos, que no se ven en el 
diseño primitivo, y tal vez sirvieran para subir a los andenes para 
servicio de las ventanas y otros menesteres.

VII. Hallazgos arqueológicos  
visuales y con Geo-radar

Resultados

Para saber lo referente al proyecto y construcción de la catedral, 
nos basamos en las fuentes documentales directas, principalmente, 
del Archivo General de Indias, y para conocer lo que pudo quedar 
de lo que se realizó, solicitamos a la reconocida empresa Vico33 los 
rastreos necesarios con Geo-radar, a fin de estar en posibilidad de 
tener la noticia directa de lo que fue el tamaño del magno edificio 
de don Vasco.

33		 Constructores y Asesores Vico, S. A. de C. V. Agradecemos a los ingenie-
ros Salvador Delgado y su hijo Hassael Delgado, quienes nos apoyaron con gran 
entusiasmo.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO56

Para tratar de descubrir los restos de la Iglesia, decidimos 
realizar dos acciones: una visual e iniciar una prospección en la 
parte sur del atrio, a la que continuarán otras hasta cubrir, en lo 
posible, todo el perímetro de la Iglesia. Se efectuaron nueve “ba-
rridos” que cubrieron prácticamente la totalidad del atrio: desde 
el portal de ingreso a las oficinas de la Basílica hasta la pared del 
atrio por el poniente.

Los resultados de esta búsqueda arrojaron interesantes des-
cubrimientos, pero por ahora nos concentraremos solamente en 
los siguientes: se localizó la cimentación de la nave oblicua34 co-
lindante a la proyectada área triangular ajardinada, dando un 
ancho promedio de 3 metros y de largo 32 metros. Con este dato 
podemos ir deduciendo la situación del resto de las naves, lo que 
se comprobará con las siguientes prospecciones. Adelantamos 
que también se localizaron los muros de la parte adosada a la 
entrada principal y muro perimetral.

Para conocer realmente el tamaño de las cinco naves dise-
ñadas por don Vasco, pero sin la necesidad de realizar ninguna 
cala, ya que obviamente se requerirían permisos especiales y que 
en manera alguna podríamos ni deberíamos hacer, decidimos re-
currir a la compañía Vico, quien es poseedora de un Geo-radar. 
Este instrumento, que funciona a través de la propagación de on-
das electromagnéticas, localiza las variaciones en la estructura del 
suelo cuando hay diferencias en la constante dieléctrica del terre-
no, y permite hacer prospecciones rápidas y efectivas sin ninguna 
afectación para el terreno estudiado. De esta manera, se permite 
detectar los elementos que pudieran estar contenidos en dicha 
estructura.

VIII. Conclusiones

Utilizar tan alta tecnología nos significaba un método adecuado 
y efectivo para la localización de la traza de las cinco naves y sus 

34		 Ya otros investigadores habían localizado partes de esta estructura.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 57

cimientos, que aún pudieran ser detectados sin ningún daño al 
espacio en donde se encontraba la citada catedral y que ahora 
ocupa la Basílica de Nuestra Señora de la Salud. No nos ha movi-
do para ello conocer, como simple curiosidad, la forma y tamaño 
de la catedral, sino el utilizar tanto las fuentes documentales del 
siglo XVI y la observación directa como la arqueología urbana, 
por medio de la novedosa tecnología de la prospección Geo-radar 
y radar con magnetómetro, con lo cual hemos podido rescatar 
valiosos testimonios de la obra por excelencia de don Vasco.

Todo ello nos permite ahora revalorar y difundir el decidido 
esfuerzo de tan excepcional humanista en estos campos, y re-
flexionar que “la locura” del abulense don Vasco de Quiroga y su 
afán innovador tenían simplemente una auténtica visión y acción 
de servicio a la sociedad en formación, primando la atención en 
los pueblos originarios; además, nos da la posibilidad de poder 
corroborar que sin quererlo su obra se habría convertido en “la 
octava maravilla”, que subyace perdida en su inolvidable Ciudad 
de Michoacán-Pátzcuaro, y que de rescatarse lo que de ella ha 
quedado servirá de merecido homenaje a tan ilustre humanista.

Damos al final de este trabajo la información de algunos de 
estos hallazgos sobre la famosa catedral “perdida” de don Vasco; 
a su vez, deseamos con este aporte difundir una pequeña parte 
del extraordinario quehacer del ilustre madrigalense en este 450 
aniversario de su fallecimiento.

Lo hemos mencionado ya en otras ocasiones por escrito. El 
doctor José Luis Soberanes dijo lo siguiente en el prólogo a la 
edición quiroguiana de Aguayo Spencer:

...Dentro de esa vorágine humana que fue la penetración europea 
en América (y no me refiero a la española) destaca la persona de 
don Vasco de Quiroga, quizá la figura más noble, buena y entra-
ñable del siglo XVI mexicano. Sinceramente creo que la posteri-
dad no le ha hecho justicia a tan limpio personaje de nuestra his-
toria —y se preguntaba Soberanes— ¿qué importancia encierra 
publicar documentos de Vasco de Quiroga? —y se contestaba— 
Pienso que enorme, si queremos conocer el pensamiento de un 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ARMANDO MAURICIO ESCOBAR OLMEDO58

intelectual como lo fue don Vasco, necesariamente debemos estu-
diar sus escritos... [Por último] —dijo Soberanes— quiero señalar 
que en mi modesta opinión, México tiene todavía una deuda de 
gratitud para con aquel gran señor que fue Tata Vasco...

La obra de don Vasco, en sus diferentes áreas de trabajo, fue 
tan importante que a través de los siglos permanece su presencia, 
ya sea en su Colegio de San Nicolás, en Santa Fe de la Laguna, 
o bien en el trozo que quedó de su gran catedral —actual basíli-
ca—, y particularmente en Pátzcuaro y su entorno, así como en 
diversas partes de Michoacán, ya que donde se escuche su nom-
bre se relaciona de inmediato como un sinónimo de gran bene-
factor. Ello explica por qué los patzcuarenses —orgullos de ese 
legado— sean tan celosos de todo cambio, en el que sin duda está 
presente —directa o indirectamente— el respeto a la memoria de 
su gran “tata”, quien aparte de haber sido un gran educador y 
celoso eclesiástico, tuvo la visión de un gran urbanista, el cual nos 
ha dejado una extraordinaria ciudad que es fiel reflejo de su idea 
llamada “Pátzcuaro”, además de que puso los fundamentos de la 
michoacanidad.

IX. Fuentes de consulta

Bibliografía

Chanfón Olmos, Carlos, La Catedral de San Salvador. El gran pro-
yecto de don Vasco de Quiroga, México, UNAM, Instituto de Inves-
tigaciones Estéticas, 1986.

Escobar Olmedo, Armando M., Relación de Michoacán, ed. facsí-
mil, Madrid, Testimonio-Ayuntamiento de Morelia, 2001.

Guevara, Antonio de, Menosprecio de corte y alabanza de aldea, Bue-
nos Aires, Espasa-Calpe, 1947.

Herrejón Peredo, Carlos, Información en derecho, México, SEP, 
1985.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA CATEDRAL PERDIDA DE DON VASCO... 59

Información en derecho, biografía e ideario, Morelia, Gobierno del Es-
tado de Michoacán de Ocampo-Universidad Michoacana de 
San Nicolás de Hidalgo, Centro de Estudios sobre la Cultura 
Nicolaita.

Moreno, Juan José, Fragmentos de la vida y virtudes del V. Illmo. y Rmo. 
Sr. Dr. D. Vasco de Quiroga, México, 1766.

Archivos

Archivo de los Duques del Infantado, libro X, “Libro en 
que se asientan a la letra las cartas que el Virrey (don Luis de 
Velasco) mi Señor escribía a su Majestad...”.

Archivo General de Indias (AGI), Audiencia de México, legajo 
374.

———, Justicia, legajo 140.
———, Justicia, legajo 155-2, “La Ciudad de Mechuacán e indios 

de su Provincia, con(tra) el Obispo de dicha Ciudad, sobre la 
obra y edificio de la Catedral de dicha Ciudad”.

———, Justicia, L 173-1-2.
———, Real Patronato, 16, núm. 2, R. 44.
———, Real Patronato, 184, R. 15.
———, Real Patronato, “Testimonio suscrito de Cristóbal Peregri-

na de la Bula de erección del Carolense”.
Biblioteca Nacional de España, Manuscritos de América, Mss 

7369.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



61

VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN 
SOCIAL DE SUS PUEBLOS-HOSPITAL: 

AYER Y HOY

Álvaro Lozano Platonoff*

Sumario: I. Introducción. II. Lectura social del pensamiento 
de Vasco de Quiroga. III. Repercusión de su pensamiento-labor 
en sus pueblos. IV. Una dinámica de detonación de los mismos 
pueblos en nuestros días. V. Gratitud a Quiroga, a modo de con-

clusión. VI. Bibliografía.

I. Introducción 

Los hombres se conocen mucho más por lo que hacen que por lo 
que dicen. Aunque es un hecho que en algunos casos, muy pocos 
por desgracia, el decir, su escribir y la expresión de su pensamiento 
tienen la dicha de tener un doble peso: por un lado, el valor de lo 
ahí manifiesto en el lenguaje, y por otro lado, que todo lo expresa-
do brota y refiere a su propia vida.

Ése es el caso del oidor-obispo que a todos nos reúne aquí. 
Él es un hombre que antes de escribir unas ordenanzas ya había 
fundado un par de pueblos; que antes de enviar una Información en 
derecho ya había “oído”, visto y, en definitiva, conocido en primera 
persona todo lo que en esa obra expresaba, y había comenzado a 
buscar, invirtiendo en ello gran parte de su vida y hacienda, una 
solución a lo por él criticado. Ambas cosas —su experiencia de los 
 

*		 Universidad Católica Lumen Gentium.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF62

abusos y su experiencia en los pueblos-hospital— fueron el conte-
nido fundamental de esa obra.

No obstante, he de confesar mi muy incipiente amistad con 
don Vasco de Quiroga. Aunque haya sido un conocido de tiempo 
atrás, es hasta los últimos dos años que su pensamiento ha reso-
nado más a fondo en mi labor de investigación y de proyección 
cultural. Mi lectura de Quiroga es desde su labor de humanista: 
luchador por instaurar una justicia e igualdad que no había, y 
constructor de pueblos-hospital como camino para realizarlo. Me 
centraré fundamentalmente en sus pueblos-hospital, en cómo és-
tos son el concentrado de las inquietudes de su conciencia y los 
motores de parte importante de su vida. En una primera parte, 
haremos una lectura social del pensamiento de Vasco de Quiro-
ga, misma que nos servirá de pivote para analizar el reflejo de su 
pensamiento en la labor llevada a cabo en sus pueblos-hospital. 
En una segunda parte, realizaremos un comparativo de las con-
diciones vividas por Quiroga y las que hoy día tenemos, que nos 
permiten considerar la validez del modelo quiroguiano en nues-
tros días.

Si estamos hoy aquí reunidos, es porque un hombre fue ca-
paz de dejarnos unos cuantos cientos de páginas escritas y una 
cantidad innumerable de vestigios de su paso por este país y de 
algunos pueblos que vivieron bajo la guía de sus ordenanzas al 
menos hasta el 3 de febrero de 1872, sin negar el influjo que en 
ellos hoy todavía se respire de su fundador. Lo escrito y lo hecho 
por él no son cuestiones que contradigan la razón, pero tampoco 
son obras que sorprendan de ordinario; sin embargo, son cosas 
que muy pocos han sido capaces de decir y casi ningún otro ha 
podido realizar. Es intrigante esa cuestión: ¿por qué no hubo más 
pueblos-hospital?, ¿por qué hoy día no se pueden detonar? Es-
peremos que estas sencillas líneas nos ayuden a valorar la gran 
empresa del oidor-obispo, su gran repercusión, pero sobre todo 
su misteriosa personalidad, que hizo posible lo que muy pocos 
han podido llevar a cabo.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN SOCIAL... 63

II. Lectura social del pensamiento  
de Vasco de Quiroga

De la elección que S. M. hizo en la persona del licenciado Qui-
roga para Mechuacán (que le puedo bien llamar dichoso) tengo 
por cierto y siento con muchos que ha sido una de las acertadas 
que S. M. ha hecho en estas partes para llevar indios a Paraíso, que  
creo que S. M. pretende más esto que el oro y plata. Porque crea 
que el amor visceral que este buen hombre les muestra, el cual 
prueba bien con las obras y beneficios que de continuo les hace 
y con tanto ánimo y perseverancia, que nos hace ventaja a los 
prelados de acá. Y como este sea lo principal en que el Vicario 
de Cristo fue examinado para se le dar la prelacía y ser la cosa 
que a estos pobres naturales más atrae a las cosas de nuestra fe 
y que siendo oidor, gasta cuanto S. M. le manda dar de salario 
a no tener un real y vender sus vestidos para proveer a las con-
gregaciones cristianas que tiene en dos hospitales: el uno cabesta 
ciudad y el otro en Mechuacán, haciéndoles casas repartidas en 
familia a su costa y comprándoles tierras y ovejas con que se 
puedan sustentar; de creer es que cuando se viere pastor con sus 
ovejas lo hará harto mejor, aunque no sé otro que le iguale en 
esta tierra. Y para mi es harta represión y téngolo dicho y por 
averiguado que nos ha de hacer vergüenza a los obispos dacá, 
presertim a los frailes.1

El fray Juan de Zumárraga destaca al rey de España una serie 
de atributos del oidor electo obispo, los cuales permiten compren-
der su pensamiento: llevar al cielo, beneficiar, poder sustentar y 
vergüenza. Detrás de cada uno de ellos se sintetiza el compromiso 
social del oidor, sus conflictos que la coherencia le exigían, y la 
perseverancia que —como se testimonia en sus últimas volunta-
des y la repercusión de su trabajo— tuvieron estas notas iniciales 
a lo largo de su vida.

1		 Cuevas, Mariano, Documentos inéditos del siglo XVI para la historia de México, 
2a. ed., México, Porrúa, 1975, pp. 76 y 77.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF64

1. Llevar al cielo

Basados en el testimonio de Cabrera sobre el llamado voca-
cional de Quiroga, no podemos olvidar ese compromiso que asu-
me cuando al estar en el convento recogido en oración escucha en 
el canto de aquéllas la vocación a la que Dios lo llamaba, y decide 
“verdaderamente que ellas me tocan y me corresponden: bendigo 
a Dios que es quien me adoctrina... quien me llama al camino, 
para que bajo su protección me haga a la vela cuanto antes, y, 
atravesando el vasto océano, pueda ayudar a la conversión de los 
indios a la fe”.2

La historia de Quiroga y su preocupación por la vida de los 
indios despierta en él a su llegada a la Nueva España, nuevos 
dolores y un compromiso mayor. La ridiculización del mensaje 
evangélico que ocasionaron los primeros diez años de la conquista 
calaron en la vida de Quiroga, quien no sólo acentuó la degrada-
ción en la que se habían hecho vivir, sino también el clamor ante 
la pérdida de su dignidad y el sinsentido de la vida de aquéllos.

Considerando que la derrota de los hombres no es otra más 
que la derrota de sus dioses,3 Quiroga mantuvo desde el inicio un 
celo intenso por la fe, buscando imbuir a los indios en la fe y en 
las buenas costumbres.4 Para ello, Quiroga constituye en sus pue-
blos-hospital una capellanía, la cual tenía como finalidad esen-
cial el acompañar en todo lo espiritual a su pueblo, cuidando de 
ellos y otorgándoles las bases necesarias en la catequesis y la vida 
cristiana.5 Pero no se reducía la labor de sus pueblos-hospital a la 

2		 Campos, L., “Métodos misionales y rasgos bibliográficos de don Vasco 
de Quiroga según Cristóbal Cabrera”, en Varios autores, Don Vasco de Quiroga y 
arzobispado de Morelia, México, JUS, 1965, pp. 109-116.

3		 González Cruz, Manuel, Teología de la misericordia, implícita en los escritos y 
en la praxis de Vasco de Quiroga, México, Universidad Pontificia de México, 2012, 
p. 88.

4		 Quiroga, Vasco de, Información en derecho, México, 1985, p. 11. De ahora en 
adelante esta obra se citará como Información, seguida del número de página.

5		 Tena Ramírez, Felipe, Vasco de Quiroga y sus pueblos de Santa Fe en los siglos 
XVIII y XIX, México, Porrúa, 1990, p. 101.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN SOCIAL... 65

dinámica de conservación de la fe, sino de una vivencia de la fe a 
la imagen de las primeras comunidades, en las que unidos en la 
oración lo compartían todo.6

2. Beneficiar

La defensa de los indios se convierte para el oidor en un com-
promiso personal que supera con creces sus grandes trabajos que 
le correspondían como oficio. La finalidad de la Información en 
derecho era justamente otorgar uno de los fundamentales bene-
ficios que todos han de poseer: la verdad. La nueva instrucción 
era para el oidor, a todas luces, injusta para con los indígenas por 
parte de los controladores del pueblo, de ahí que se da a la tarea 
de hacer notarlo y ofrecer la Información en derecho,7 es decir, con 
claridad, sin las malas luces que tantos otros estaban brindando. 
Así, en su inicio nos dice: “Y porque quería cumplir lo que pro-
metí, y se comiencen ya a descrebir algunos de los muchos ma-
los engaños que desta cosa desta tierra la buena fe de quien en 
absencia y aun en presencia la gobierna recibe, como testigo de 
vista y experiencia cierta, diré lo que siento”.8

Justicia y misericordia eran las claves de su tarea de oidor y 
obispo; en efecto, buscaba defender su dignidad y desplazar todo 
ataque que se hiciera ante los indios. Por ello, con todo su traba-
jo pretendía otorgar unas condiciones de desarrollo digno para 
todos los indígenas que él veía en abuso. Se extendió su acción a 
los tres pueblos-hospital; al hospital de Santa Marta en Pátzcua-
ro, desde la que se atendían múltiples casas de salud, y a las ins-
tituciones de enseñanza en la capital de su diócesis —el Colegio 
de Niñas, que pronto desapareció, y el Colegio de San Nicolás, 
destinado en su inicio a la formación de clérigos—.9

6		 Ibidem, p. 84.
7		 Información, p. 10.
8		 Ibidem, p. 48.
9		 Tena Ramírez, Felipe, op. cit., pp. 37 y 38.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF66

3. Poder sustentar

Quiroga es un gran crítico de la situación que encuentra en 
la Nueva España. Por todos lados se ensalza su labor de oidor 
y la claridad con la que, especialmente en la Información en derecho, 
habla sobre los problemas que el pueblo indígena vivía. Pero la 
postura del oidor no termina en el juicio sobre los males que vivía 
el pueblo y se vuelve un hombre con una doble inquietud: erra-
dicar la injusticia y establecer la paz. Es en ese entorno en el que 
la propuesta de Quiroga adquiere un valor estratégico. Quiroga, 
como comenta González,10 responde con un ambicioso proyecto 
hospitalario como eficaz remedio a la turbulenta situación. Desde 
el inicio de la Información, Quiroga ya postula sus dos intereses fun-
damentales y habla de los pueblos de policía mixta como solución 
factible a la situación de abuso en que vivían los indígenas:11

Se muestra como el que ofrece con insistencia soluciones más 
completas a la vastedad de problemas del Nuevo Mundo. Guiado 
por un criterio que considere al hombre integralmente, ha formu-
lado y ahora inculca un parecer escrito con anterioridad en que 
diseña un modelo de comunidades para el Nuevo Mundo, una 
policía mixta de lo temporal y lo espiritual.12

Sorprende en nuestros días que en el planteamiento de Qui-
roga no aparezca ningún matiz de paternalismo en la atención 
de los indígenas. La perspectiva subsidiaria se detona desde el 
inicio, ya que se confía en la organización propia de los pueblos 
para su subsistencia, otorgándoles tan sólo condiciones de via-
bilidad que la dinámica de la conquista no estaba permitiendo.

Es cosa de mucha lástima —comenta Quiroga en la Información— 
gente tan dócil y capaz y tan apta nata para todo estoy para todo 

10		 González Cruz, Manuel, op. cit., p. 11.
11		 Información, p. 11.
12		 Herrejón, Carlos, “Introducción”, en Quiroga, Vasco de, Información en 

derecho, México, 1985, p. 11. Cfr. Información, II, p. 19; III, pp. 23, 192, 244, 255, 
258 y 286.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN SOCIAL... 67

cuanto se les mandare por su Majestad y por ese su Real Consejo 
de las Indias, sin resistencia alguna, y tan humilde y obediente, 
vivir tan salvajes y derramada y miserable y bestial, por falta desta 
buena policía y recogimiento de ciudades y de juntarlos y reco-
gerlos en ellas.13

Para Quiroga, la dinámica laboral tendría que ser esencial. En 
entornos de aproximadamente 60,000 personas por comunidad,14 
Quiroga ofrece una estructura en la que ellos mismos desarro-
llarían la vida del hospital, de ahí que las ordenanzas señalen 
fundamentalmente la dinámica laboral del pueblo. Por un lado, 
todos habrían de tener una participación en el cultivo,15 incluso 
los niños, quienes al menos deberían de trabajar una o dos horas 
diarias.16 Reconociendo el valor del esfuerzo personal, Quiroga 
garantiza los elementos básicos de vida a todos los miembros del 
pueblo; sin embargo, aquellos que no quisieran vivir según las 
costumbres del mismo o trabajar para vivir, tendrían que ser re-
prendidos y, en su caso, expulsados del pueblo.

En cuanto a las propiedades, todos tendrían uso de la propie-
dad raíz, pero aquella que fuera fruto del trabajo se podría con-
servar a título personal.17 Para estas propiedades se desarrolla el 
sistema de cajas de ahorro, que estarán custodiadas por tres llaves 
distintas para garantizar su protección.18

Siguiendo el influjo de Moro, Quiroga no deja de hablar del 
desarrollo cultural necesario en el pueblo, de modo que en sus 
pueblos era indispensable el cuidado constante del progreso cul-
tural de los miembros.

13		 Información, p. 82.
14		 Tena Ramírez, Felipe, op. cit., p. 77.
15		 Quiroga, Vasco de, Ordenanzas de Santa Fe (introducción, paleografía y no-

tas por J. Benedict Warren), Morelia, Fimax Publicistas, 1999, p. 2. De ahora 
en adelante esta obra se citará como Ordenanzas, seguida del número de página.

16		 Ibidem, p. 9.
17		 Tena Ramírez, Felipe, op. cit., p. 80.
18		 Ordenanzas, p. 20.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF68

Quiroga mantuvo desde sus primeros días de fundación de 
los pueblos, gracias a las grandes influencias que pudo tener de la 
memoria de la Iglesia primitiva, la práctica hospitalaria medieval 
y, evidentemente, el pensamiento de Moro reflejado en la Utopía.19 
Éstos permitieron al oidor plantear desde el inicio un modelo con 
una visión trascendente en sus tareas evergetistas, que pudo supe-
rar su propia existencia.20

4. Vergüenza

Si bien fray Juan de Zumárraga señalaba que el trabajo com-
prometido de Quiroga dejaba en vergüenza a todos los demás 
por su gran celo, también es cierto que esa misma vergüenza 
sintió el recién llegado oidor al ver los abusos que se daban al 
pueblo. De modo que se puede decir que fue la “vergüenza” la 
que movió a Quiroga y la que despertó, posteriormente, él mis-
mo con su obra.

Se detona esta impotencia cuando escucha aquellas palabras: 
“¿Quién podrá favorecernos?”, y Quiroga da un cambio profun-
do a su vida. Don Vasco desarrolla constantemente una empatía 
ante el dolor vivido por el pueblo, ante la pérdida del dominio de 
sus dioses,21 y se convierte en un comprometido firme por la causa 
de los pueblos.

Todo su trabajo no dejó de ocasionar dificultades en el entor-
no. Algunos lo veían con gratitud, pero otros como un adversario 
incómodo.22 Fray Juan de Zumárraga en otra ocasión señaló: “El 
licenciado Quiroga nos da buena lección y hasta reprensión... 
con todo lo que hace en gastar cuanto tiene en estos hospitales 

19		 González desarrolla ampliamente estas influencias que tiene Moro al ana-
lizar el trabajo evergético de Quiroga. Cfr. González Cruz, Manuel, op. cit., pp. 
117-163.

20		 Tena Ramírez, Felipe, op. cit., p. 127.
21		 González Cruz, Manuel, op. cit., p. 89.
22		 Ibidem, p. 12.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN SOCIAL... 69

y congregaciones y en ejercitar todas las buenas otras de miseri-
cordia con ellos”.23

Es una lástima que el testimonio de Quiroga sólo haya termi-
nado en la vergüenza y no hubiera podido suscitar como él, un 
compromiso por “favorecer” a aquellos que clamaban ante la in-
justicia. Aunque los pueblos-hospital de Quiroga fueron inspira-
ción para muchas políticas de la Corona y la futura República,24 
no se encuentra ningún eco posterior a sus trabajos, e incluso 
ningún otro ha podido tener la magnanimidad del oidor para 
fundar este tipo de pueblos, en los que el compromiso por dar un 
entorno sustentable pudiera ofrecer oportunidades a tantos que 
siguieron y siguen clamando ante la injusticia.

Todo esto nos permite concluir considerando la Magnanimidad 
de Quiroga, aquella que Aristóteles señalaba en la Ética a Nicómaco 
como culmen de la virtud, la de aquel que: no se expone al peligro 
por bagatelas ni ama el peligro, porque estima pocas cosas, pero 
afronta grandes peligros, y cuando lo hace no regatea su vida, por-
que piensa que no es digna de vivirse de cualquier manera.25

III. Repercusión de su pensamiento-labor  
en sus pueblos

1. Riquezas

A. Reconocer que tienen dignidad personal y social

La primera manifestación de la grandeza de Quiroga viene con 
la firme defensa a la dignidad de todo ser humano y, por tanto, al 

23		 Aguayo Spencer, R., Don Vasco de Quiroga. Documentos, México, Polis, 1939, 
p. 443.

24		 Es importante señalar que la dinámica de los pueblos-hospital sirvieron 
de modelo para el municipio libre. Cfr. Tena Ramírez, Felipe, op. cit., p. 129.

25		 Aristóteles, Ética a Nicómaco, Madrid, Centro de Estudios Políticos y Cons-
titucionales, 2002, 1124 b7.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF70

reconocimiento de esa dignidad a los pueblos indígenas en todas 
sus implicaciones. No se puede olvidar que el fundamento de todo 
derecho o principio es la dignidad humana.26 Éste es el fundamen-
to de su larga lucha en defensa de la no esclavitud de los pueblos 
indígenas; también es uno de los motores que impulsaron a Qui-
roga a participar en la defensa de los pueblos indígenas. Al llegar 
al Nuevo Mundo, Quiroga se encuentra con “el triunvirato de la 
iniquidad y el desgobierno”27 de los primeros oidores: Nuño de 
Guzmán, Matienzo y Delgadillo.

Asimismo, Quiroga se topa con el decreto de la nueva provi-
sión, en la que se permitía la esclavitud por parte de los caciques 
—fingidos cristianos comenta él—,28 quienes terminan haciendo 
la guerra contra los indios con tal de tenerlos bajo su poder. Por 
ello, los tres primeros capítulos de la Información en derecho se di-
rigen justamente a aclarar el abuso al que se lleva al permitir la 
esclavitud; en este sentido, hace suya una frase de san Juan Cri-
sóstomo, en la que dice:

En efecto, si consideramos acción gravemente abominable de-
rrumbar un edificio sagrado, cuánto más criminal es convertir en 
ruinas el templo espiritual, puesto que nos consta que la persona 
humana es mucho más sagrada que los edificios religiosos; ya que 
Cristo cubrió la santidad de este templo nuestro no con el arte de 
muros y bóvedas, sino con su propia muerte.29

A la defensa de ese “templo”, Quiroga luchó y descansó con 
la abolición de la esclavitud en 1542. Pero, al mismo tiempo, el 
reconocer la dignidad lleva a Quiroga a hablar de la dignidad de 
los usos y costumbres de estos pueblos, que a pesar de que tam-

26		 El Compendio de la doctrina social de la Iglesia dedica su capítulo tercero a la 
dignidad de la persona, vista como fundamento de todos los principios de la doc-
trina social desarrollados en el capítulo cuarto. Cfr. Pontificio Consejo “Justicia y 
Paz”, Compendio de la doctrina social cristiana, Santiago, San Pablo, 2005, pp. 87-120.

27		 Frase de Solórzano Pereyra señalada por González. Cfr. González Cruz, 
Manuel, op. cit., p. 117.

28		 Información, p. 5.
29		 Crisóstomo, Juan, Opera Omnia, Basilea, 1525, v. 126 (P. C.).

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN SOCIAL... 71

bién en muchos casos se encontraban subyugados por la tiranía 
de Moctezuma, ésta se dirigía fundamentalmente a los tributos y 
no a las prisiones y esclavitud aplicadas por los caciques.30 Reco-
nocer que tienen organización y que la tiranía está terminando 
con ella preocupa a Quiroga tanto como la primera dignidad. 
A su vez, él considera que si no se generan estos pueblos termi-
narán desapareciendo, y urge a consolidar un esfuerzo para que 
esto no siga sucediendo.31

Aunque en la Información habla de todos los vicios sociales 
que los pueblos indígenas tenían y que justificaban con frecuen-
cia la intervención del reino español en la evangelización de los 
pueblos, Quiroga siempre construye sus ideales de pueblo-hospi-
tal sobre la base del concepto de familia, la cual puede ser rústica 
o urbana, y en cuya acepción se incluyó no sólo el grupo, sino 
también la morada habitacional.32

Igualmente, Quiroga destaca el valor de las diversas comuni-
dades indígenas y sus tradiciones, al grado que asigna a los chi-
chimecas el pueblo de Santa Fe del Río y a los tarascos el pueblo 
de Santa Fe de la Laguna,33 ambos con el recurso a la policía 
mixta —inspirada en Moro—34 como esa propuesta fundamental 
que en la Información sugiere a su interlocutor.

B. Reconocer que el sistema los ha marginado, y su relación  
al mismo los lleva a estar en desequilibrio con muchas  
dificultades para el desarrollo a corto, mediano y largo plazo

La razón fundamental del desarrollo de los pueblos-hospital 
es la marginación a la que la conquista ha llevado a los pueblos 

30		 Información, pp. 18-21.
31		 “Porque esta sola causa e dolencia les basta para que todos en breve se 

consuman por estar así solos e derramados, por no ser bastante manera la que 
al presente tienen para sufrir mucho tiempo la carga que llevan a las cuestas, de 
trabajos y tributos e servicios”. Cfr. Información, p. 34.

32		 Tena Ramírez, Felipe, op. cit., p. 99.
33		 Ibidem, p. 153.
34		 Información, p. 15.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF72

indígenas. De no ser por eso, aquéllos no serían necesarios, pero 
las nuevas condiciones de vida los han impulsado cada vez más 
lejos de su entorno de dignidad.

Bartolomé de las Casas realizó algunos intentos por proteger 
a los pueblos, buscando un equilibrio entre la convivencia y la en-
comienda.35 Estos intentos no tuvieron mucho éxito; incluso, se 
seguían detonando muchos abusos en la conquista, de los que da 
cuenta en la Información en derecho. La encomienda, lejos de ser un 
esquema que ayudará a la convivencia pacífica y la explotación 
de las riquezas de la tierra, se presentaba como una ocasión para 
el abuso. Para Quiroga, las pestes y las encomiendas fueron los 
dos grandes ataques a los pueblos;36 por tal motivo, tuvo que rea-
lizar una fuerte defensa frente al encomendadero Juan Infante, 
quien pretendía reducir a los pueblos,37 y denunciar fuertemente 
a lo largo de todo el texto de la Información, los abusos que por 
parte de ellos se presentaban tanto en el campo como, principal-
mente, en las minas.

C. Otorgarles condiciones especiales para su desarrollo

Por todo ello, los pueblos-hospital reclamaban gozar de con-
diciones especiales para su desarrollo, que permitieran vivir en 
un entorno ajeno a la opresión y en el que se favoreciera el creci-
miento de los miembros de la comunidad.

a. Trato a los indígenas

Para Quiroga, el trato a los indígenas era una prioridad; en 
ellos veía reflejado al mismo Cristo, a quien defendía con su pro-
pia vida:

35		 Tena Ramírez, Felipe, op. cit., p. 73.
36		 Ibidem, p. 162.
37		 Ibidem, p. 45.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN SOCIAL... 73

Quiroga empeñó largos debates litigiosos durante su estancia en 
Nueva España hasta su muerte, en grado tal que su actividad aquí 
da la impresión de haber estado solicitada simultáneamente por 
el pleito y por la caridad. No se trataba, en el fondo, de tendencias 
opuestas, pues generalmente las unificaba el común designio de 
entrega a favor de los humildes y de defensa de aquello que por sí 
o por su mediación les entregaba.38

Con ellos siempre fue suave Quiroga, pero defendió con ve-
hemencia muchos de sus oficios.39

b. Patronato

Lo que principalmente benefició a los pueblos-hospital fueron 
las condiciones excepcionales que les generó. Estas condiciones 
estuvieron apoyadas por el rey, quien llegó a poner penas a aque-
llos que llegaran a romperlas.40

La autonomía fue el rasgo fundamental que vivían los pue-
blos-hospital. Dicha autonomía era capaz, incluso, de superar la 
autoridad del arzobispo de México, quien no podría poner o asig-
nar al capellán del Pueblo de Santa Fe, mismo que era instituido 
por el cabildo de la Catedral de Michoacán.41

La estrategia de asignar el patronazgo de los pueblos al ca-
bildo de la diócesis tenía una doble astucia: por un lado, la de no 
permitir que el trabajo a largo plazo se viniera abajo con la lle-
gada de un nuevo obispo, y por otro lado, que el decreto de elec-
ción no viniera por orden del rey, sino por el grupo de clérigos 
que mayor cercanía podrían tener de los pueblos-hospital y que, 
por consiguiente, mejor podrían elegir al capellán de los mismos 
y mantener un cuidado cercano del ejercicio de sus funciones.

Esta autonomía otorgada a los pueblos es la base de lo que 
posteriormente se constituyó como municipio libre; estuvo tan 

38		 Ibidem, pp. 38 y 39.
39		 Ibidem, p. 41.
40		 Ibidem, p. 116.
41		 Ibidem, p. 113.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF74

bien dotada que subsistió tras la independencia por su estructura 
interna.42

Ellos existieron hasta el siglo XIX; incluso, superaron la na-
cionalización realizada por Juárez en 1859 y la desamortización 
de 1856. Dichos pueblos terminaron más bien por la falta del 
compromiso quiroguiano, que con el paso de los años fue perdien-
do el cabildo de Michoacán para defender los pueblos y buscar su 
desarrollo. En el Acta de extinción de los pueblos (3 de febrero de 
1872) se dan dos razones que más de alguno considera absurdas: 
la falta de fondos y el tiempo.43

2. Debilidades

A pesar de las grandezas del trabajo realizado por Quiroga 
en la consolidación de dichos pueblos-hospital, se podría desta-
car como principal fallo la planeación del camino de subsidia-
riedad que ellos deberían de vivir. La ausencia del fundador hizo 
que faltara el magnetismo que libraba a los pueblos-hospital de la 
sombra de utopía;44 la impronta que el mismo fundador otorgó 
a los pueblos no permitió con facilidad duplicar este tipo de em-
presas.45 El cabildo, quien asume por estatutos el patronato de los 
pueblos-hospital, aunque encausa las labores cotidianas —como 
se manifiesta en las Actas del cabildo, que de ordinario hacen al-
guna referencia al cuidado de los pueblos—, no tuvo el papel de 
líder que el obispo había adquirido.

A pesar de que se alaba todo el tiempo que los pueblos-hos-
pital se mantuvieron, no lo es tanto el que tuvieran que existir 
por un periodo tan extenso con prerrogativas especiales que no 
dejaban de apartarlos del desarrollo común de los pueblos. Este 
hecho factiblemente lo pudo haber considerado Quiroga en sus 
Ordenanzas o en su Testamento, pero no fue así.

42		 Ibidem, p. 142.
43		 Ibidem, p. 172.
44		 Ibidem, p. 94.
45		 Ibidem, p. 160.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN SOCIAL... 75

3. Fundamentación de sus pueblos en la actual doctrina social 

Los pueblos-hospital se pueden ver como un entorno de com-
promiso social por los más necesitados a la medida del buen sa-
maritano, un espacio que toma a la persona en su plenitud y su 
entorno social, ofreciéndole las condiciones de vida y desarrollo 
necesarias, las cuales custodia con un patronato que va velando 
por su bienestar y espera que alcancen el desarrollo sustentable 
de sus miembros mediante un orden social moral comprometido.

A. Principios de la doctrina social cristiana

Siguiendo el índice del Compendio de la doctrina social cristiana, 
se pueden encontrar las correspondencias en la estructura de los 
pueblos-hospital casi para todos los aspectos. Desde el compro-
miso que todo ser humano tiene con los demás hasta el derecho-
deber de la Iglesia de preocuparse por estos temas y no sólo por 
la evangelización,46 Quiroga se muestra desde los inicios de su 
vocación, comprometido tanto con la justicia y la paz como con 
un proyecto de justicia y misericordia, que empaparon su labor 
de oidor y, posteriormente, obispo.47

El fundamento en la dignidad de la persona lo manifiesta en 
cada uno de los textos y acciones de su vida, defendiendo siempre 
a la persona de todo ataque, de modo especial de los encomenda-
deros y la corta vigencia de la ley a favor de la esclavitud. Vasco 
de Quiroga fue un hombre que procuró hacer valer la justicia y 
dar el paso a la misericordia, con la conciencia de que ésta no se 
puede dar sin aquélla, empero que aquélla reclama a la miseri-
cordia para que sea plena. Así, Vasco de Quiroga se dio a la tarea 
de hacer valer la justicia ante la opresión, pero de hacer brillar la 
misericordia para el desarrollo de los pueblos, de abrirlos a la tras-
cendencia para alcanzar en ella un horizonte más pleno y gozoso.

46		 Pontificio Consejo “Justicia y Paz”, op. cit., pp. 55-87.
47		 González Cruz, Manuel, op. cit., p. 68.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF76

Se podría hacer mención de los principales principios de la 
doctrina social: bien común, destino universal de los bienes, sub-
sidiariedad y solidaridad. Los ecos de cada uno de ellos son ma-
nifiestos. La policía mixta pensada por Quiroga pone al centro 
de la comunidad el bien común que ha de velarse sobre cualquier 
particular, fundamento del destino universal de los bienes que, 
para el oidor-obispo, eran fundamentales. Cada quien podía ha-
cer uso de la tierra, pero primando su uso común, tanto como lo 
eran para todos los bienes que pudieran ser de utilidad al pueblo, 
justificando tan sólo por la dinámica del trabajo la posesión de 
los bienes fruto del mismo, para los que incluso organizó las cajas 
de ahorro con tres llaves, que más de alguna organización imple-
menta aún en nuestros días.

Era clara la solidaridad que con los pueblos-hospital se vivía 
y se pedía vivir al entorno, ya que eran los más desfavorecidos de 
los habitantes de la Nueva España y con los que se debería vivir 
un compromiso mayor. Con su ejemplo y con el dinamismo de sus 
pueblos impulsó el ideal básico de la solidaridad: la voluntad fir-
me y perseverante de buscar el bien común. Su firmeza y perseve-
rancia en la constitución y defensa de los pueblos fue manifiesta a 
lo largo de su vida y en el espíritu que pudo heredar a los pueblos 
por medio de sus Ordenanzas y sus últimas voluntades.

Sin embargo, la subsidiariedad en los pueblos-hospital pre-
senta ciertas debilidades, principalmente porque no terminó por 
considerar el momento en el que los pueblos-hospital dejaran de 
ser un patronato que, se quiera o no, separara su dinámica de vida 
de la de los pueblos circundantes. No se presentaba en el horizon-
te de trabajo el momento de madurez de los habitantes para dejar 
dichas condiciones y terminar por integrarse completamente en 
la sociedad. Incluso, en el Acta de extinción de los pueblos se apela 
a la ausencia de fondos para el mismo, pero no se deja entrever 
con claridad que la suspensión del patronazgo fuera por haber 
cumplido sus objetivos.48

48		 Tena Ramírez, Felipe, op. cit., p. 172.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN SOCIAL... 77

Esta carencia subsidiaria no hace de los pueblos-hospital ni 
un entorno plenamente paternalista ni insuficiente para el fin 
buscado, sino simplemente abre la oportunidad de un replantea-
miento a la dinámica de trabajo de los mismos pueblos.

B. Ecos con el papa Francisco

La lectura de la Información en derecho recuerda en más de una 
vez los actuales documentos publicados por el papa Francisco. 
Muchos ecos podrían encontrarse en un estudio más pormeno-
rizado, mas se presentan dos que se consideran de mayor rele-
vancia.

El primero de ellos es su voz ante el egoísmo que genera in-
diferencia y produce la injusticia de la desigualdad, que es con-
siderada como una marginación e, incluso, esclavitud. Los dos 
personajes, Quiroga y Francisco, hacen hincapié una y otra vez en 
la carencia de un verdadero y sincero compromiso comunitario 
que busque el bien común. El obispo de Roma refiere de manera 
constante a la cultura del consumismo que encierra a las perso-
nas en sí mismas, convirtiéndolas en un instrumento del sistema 
económico imperante y limitándolas en su desarrollo.49 El obispo 
de Michoacán, en su Información en derecho, no dejó de hablar de 
la codicia, al señalar a los caciques como fingidos cristianos que 
dados a sus placeres personales abusaban de los meceoales, quienes 
quedaban en un régimen de esclavitud.

La segunda sintonía destacable es la preocupación sincera 
por construir un nuevo orden social. Son más de diez ocasiones 
en las que el papa Francisco ha instado a generar un nuevo orden 
social que permita palear las injusticias de la época actual e im-
perante. Para reducir las enormes brechas que se generan en una 
sociedad centrada en el consumismo, se debe eliminar el utópico 
sueño del progreso ilimitado que terminará desarrollando a todos, 

49		 Francisco, “Evangelii Gaudium”, Acta Apostolicae Sedis 105, Vaticano, Li-
breria Editrice Vaticana, 2013, 209-216; id., “Laudato Si”, Acta Apostolicae Sedis 
107, Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2015, 49-52.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF78

utopía manifiesta en la experiencia de los últimos de gran desa-
rrollo y mayor marginación. Este deseo de un nuevo orden es el 
que justamente implanta el obispo de Michoacán en sus pueblos-
hospital; es cierto, fue un orden para un entorno específico, pero 
que no deja de hacer eco actual para la búsqueda de ese nuevo 
orden. El obispo de Roma, desde su sede, no deja de invitar a la 
humanidad a tomar un compromiso más sólido, a fortalecer las 
acciones ya iniciadas, pero a buscar consolidar —hecho que les 
solicita a los jóvenes en particular— la cultura de la solidaridad 
como centro de la dinámica de vida.50

IV. Una dinámica de detonación  
de los mismos pueblos en nuestros días

A manera de corolario se presenta ahora el planteamiento del en-
cuentro del mundo vivido por Quiroga a su llegada a la Nueva Es-
paña con las condiciones actuales de México, y el planteamiento 
de la actual necesidad de industrias como la suya de los pueblos-
hospital.

1. Justificación del planteamiento

A. Marginación del pueblo

El gobierno ofreció hace pocos meses por medio del Cone-
val, los nuevos indicadores de la pobreza en el país. El incremen-
to de los pobres fue tema de conversación y crítica por algunas 
semanas; sin embargo, como sucede en la posmodernidad regida 
por él sin fundamento, la problemática ha perdido su existencia 
entitativa para trasladarse a la existencia mediática. Así pues, te-
nemos que hay 55.3 millones de pobres en el país, 11.4 millones 

50		 Francisco, “Viaje apostólico a Río de Janeiro”, Acta Apostolicae Sedis 105, 
Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2013.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN SOCIAL... 79

en extrema pobreza y un 79.5% de la población está en estado 
de vulnerabilidad, es decir, sólo el 20.5% de los mexicanos (24.6 
millones) gozan de las condiciones necesarias de vida para poder 
construir la vida en plenitud; en cambio, el resto debe luchar por 
sobrevivir.

Dentro de este porcentaje son hoy más los indígenas que vi-
ven en estas condiciones. El 73.2% de ellos se encuentra en con-
diciones de pobreza y el 31.8% en extrema pobreza, mientras 
que en la población no indígena este porcentaje desciende con-
siderablemente en el total de la población pobre y drásticamente 
en el de la población con pobreza extrema. Así, en tanto que el 
31.8% de los indígenas viven en pobreza extrema, sólo el 7.1% 
de la población no indígena lo hace.51

B. Condiciones de vida en dificultad de acceso

De nuevo, como en tiempos de Quiroga, los deciles de menor 
ingreso son los más marginados de los derechos sociales básicos: 
el 30% sin vivienda digna; el 35% con rezago educativo; el 40% 
con privación en el acceso a la alimentación; el 27% con carencia 
en los servicios de salud; el 90% con ausencia en seguridad social, 
y el 28% con falta de servicios básicos.

Con estas condiciones no sólo se carece de la dignidad de vida 
necesaria para el desarrollo personal, sino también se encarece la 
dinámica de vida cotidiana.

C. Insuficiencia de las acciones y compromiso

A pesar de los millones presupuestados para políticas de de-
sarrollo social, de los millones que la población civil destina vo-
luntariamente a estos trabajos y de los millones que el país sigue 

51		 Pobreza en México 2015, Coneval, 2015, disponible en: http://www.coneval.
gob.mx/medicion/Paginas/PobrezaInicio.aspx.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF80

recibiendo de aportaciones internacionales, los efectos de estos 
esfuerzos son prácticamente nulos.

Son muchas las asociaciones de la sociedad civil que se han 
dado a esta tarea (unas 16,000 registradas y activas); pero no son 
nada frente a los cerca de cinco millones de empresarios —mi-
cro, pequeños y grandes— que se dan a la tarea del desarro-
llo económico del pueblo. Es sobre estos datos que el obispo de 
Roma hace el llamamiento a un nuevo orden social, a un nuevo 
modo de vida que sea más justo y misericordioso con todos. ¿Se 
podría pensar que la dinámica de pueblos-hospital que Quiroga 
planteó hace ya casi quinientos años pueda seguir siendo válida 
en el México de hoy?

2. Claves fundamentales para implementar el proyecto

Desde hace unos años, un grupo de universitarios, empresa-
rios, organizaciones de la sociedad civil y más personas han estado 
cuestionándose esta dinámica y buscando dar una respuesta más 
sólida a esta dificultad. Dentro de ella, en parte inspirados por 
el ideal del obispo de Michoacán, se han podido resaltar los tres 
aspectos fundamentales que este nuevo orden debería de tener en 
cuanto al cuidado de los más necesitados. Estos tres aspectos son 
considerados también por el miembro de la Segunda Audiencia.

A. Integralidad

Es necesario afrontar la pobreza de un modo integral. No es 
la carencia de alimentación, vivienda, recursos, seguridad, educa-
ción o salud el problema fundamental, sino es la vida de las per-
sonas sin las condiciones necesarias para su desarrollo la que se 
ha de palear. Por ello, el cuidado de los demás reclama una visión 
integral de las condiciones esenciales de vida, y dada la condi-
ción social de los pueblos, no se puede atender a la dinámica de 
vida de una persona sin ampliar este trabajo a su entorno social. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN SOCIAL... 81

De ahí que el oidor Quiroga hablara de pueblos de unas 60,000 
personas,52 entorno que puede asegurar una economía interna su-
ficiente, que aunque esté abierto al exterior, garantice las bases 
para construir una convivencia sana.

B. Largo plazo

La pobreza —señalaba hace algunos años Juan Pablo II— no 
es sólo carencia económica, sino fundamentalmente una carencia 
cultural; por ende, el pobre vive un desplazamiento cultural, pues 
se le ha marginado del desarrollo ordinario de los pueblos, y ése 
es el principal problema. Aunque el pobre habite en las grandes 
urbes, no vive dentro de la cultura de ellas, ya que no son capa-
ces de vivir una dinámica social, con lo cual ellos son excluidos y 
expulsados de la dinámica de vida.

Para dar paso atrás a este proceso es imperante una dinámi-
ca de integración cultural, que como todo movimiento cultural, 
toma su tiempo y requiere de estrategias de inculturalización ha-
cia ambos lados. Estos procesos reclaman del paso generacional 
y, por lo tanto, un acompañamiento constante y subsidiario. Éste 
fue el mayor logro de los pueblos-hospital. Quiroga logró cons-
tituir un modelo permanente de transformación social al permi-
tirles a los pueblos ciertas condiciones especiales de desarrollo 
y colocar en la autoridad del cabildo y no su obispo, ente más 
estable dentro de la dinámica eclesial.53

C. Sinergia

Por último, es necesario abrir el horizonte de acción. Así 
como el marginado no puede fácilmente superar esa condición 
sin la ayuda de los demás, los que están en condición de ayudar no 
pueden por sí solos afrontar la inmensa tarea de una transforma-

52		 Tena Ramírez, Felipe, op. cit., p. 77.
53		 Ibidem, p. 113.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF82

ción social integral a largo plazo. El problema de la pobreza, de la 
marginación, no es una cuestión del gobierno, de la Iglesia, de las 
organizaciones o de algún otro ente social, sino que es un asunto 
de carácter político, es decir, de todos. Éste es el reflejo de una 
cultura que permite que la mitad de su población —hablando de 
México— viva en condiciones de indignidad; por lo tanto, es un 
reto para toda la población, que en conjunto tendrá que afrontar. 
Ésa es la luz de la participación, la solidaridad y la subsidiariedad 
que se reclaman para este proceso.

La participación siempre reclama humildad, y de ahí que 
esta sinergia reclame, asimismo, en su estructura una dinámica 
que garantice la adecuada coordinación de los agentes para este 
desarrollo. En el caso de los pueblos-hospital, al inicio fue la per-
sona de Quiroga quien se hizo responsable de ello; posteriormen-
te, el cabildo pudo haber tenido alguna injerencia, pero ya nunca 
como la tuvo el entonces oidor. La tarea del desarrollo de los pue-
blos se le otorgó fundamentalmente a la misma población de los 
pueblos-hospital. Este hecho es esencial, porque si el marginado 
no desea superarse, nunca lo hará; pero también es prudente par-
ticipar en el proceso, tal y como los que saben hablar enseñan a 
los que no lo saben, o los que saben caminar ayudan a aprender 
a los que no lo saben. Lo mismo sucede con la marginación, en 
donde la población con condiciones de dignidad han de asumir el 
rol subsidiario de educadores en el sentido estricto de la palabra.

En este grupo de reflexión se ha coordinado esta labor en si-
nergia con el papel protagónico de una universidad, quien por su 
amplio aspecto del saber es capaz de coordinar las acciones inte-
grales que se tendrían que realizar en un largo plazo, detonando 
así en su compromiso los tres aspectos fundamentales de su labor 
universitaria: la docencia, la investigación y el impacto social.

¿Podría este modelo integral a largo plazo y en sinergia ser 
válido al ejemplo de los pueblos-hospital de Vasco de Quiroga? 
Son pocos los que por el momento lo van impulsando, pero ya son 
algunos cuantos miles de involucrados en estos procesos y conso-
lidados institucionalmente los que lo están comenzando a hacer. 
Cabe destacar, justamente por el proceso que se tiene, el que 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN SOCIAL... 83

se detona en las barrancas de Santa Fe, lugar de fundación del 
primer pueblo-hospital. En él y sus alrededores, la Universidad 
Panamericana comienza un proyecto a largo plazo con preten-
sión de integralidad en sinergia con muchas otras organizaciones 
para ayudar a la dignificación de la zona. Es emblemática la foto 
que se tiene desde el aula de cómputo del centro, a través de la 
cual se ve por una ventana la torre del templo de Santa Fe y por 
la otra, a lo lejos, la casa-ermita en la que por algún tiempo vivió 
Vasco de Quiroga.

V. Gratitud a Quiroga, a modo de conclusión

Concluíamos la introducción a este escrito planteando una intri-
gante cuestión: ¿por qué no hubo más pueblos-hospital en tiempos 
de Quiroga, en el resto de la Nueva España ni en nuestros días? 
Sé que es una pregunta que no tiene una respuesta definitiva y 
que muchas cosas se podrían especular; sin embargo, permítan-
me señalar algunos puntos. Por un lado, hoy día continúa siendo 
necesario algún tipo de pueblos-hospital que atiendan las mismas 
—o similares— condiciones de indignidad de gran parte de la po-
blación de nuestro país y del mundo entero. En segundo lugar, se 
podría hablar que a pesar de que existan sus excepciones, la volun-
tad de solucionar la marginación es prácticamente universal. No 
se encuentra de ordinario gente que quiera que sigan habiendo 
pobres, marginados, esclavizados y condiciones de vida inhuma-
nas. En efecto, no sólo “Los objetivos del milenio” de la ONU 
planteaban que justamente para este año se redujera el 50% de 
la población en extrema pobreza, sino que ahora muchos foros se 
dedican a estos temas, y la solidaridad universal aflora constante-
mente ante las desgracias naturales o sociales que acontecen en 
el mundo, pero no así ante la desgracia estructural que genera la 
cultura actual.

Ahora bien, ¿por qué si es necesario y la gente quiere que 
suceda no pasa nada? Creo que esto ya toca las fibras íntimas del 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF84

problema que llevan al corazón del hombre y la crisis cultural que 
en nuestros días vivimos. Es preciso que existan hombres prepa-
rados para asumir este reto y que tengan la virtud suficiente para 
hacerlo.

Al respecto, Ortega y Gasset decía:

Yo he buscado en torno, con mirada suplicante de náufrago, los 
hombres a quienes importase la verdad, la pura verdad, lo que las 
cosas son por sí mismas, y apenas he hallado alguno. Los he bus-
cado cerca y lejos, entre los artistas y entre los labradores, entre 
los ingenuos y los “sabios”. Como Ibn-Batuta, he tomado el palo 
del peregrino y hecho vía por el mundo en busca, como él, de los 
santos de la Tierra, de los hombres de alma especular y serena 
que reciben la reflexión del ser de las cosas. ¡Y he hallado tan po-
cos, tan pocos que me ahogo! Sí: congoja de ahogo siento, porque 
un alma necesita respirar almas afines, y quien ama sobre todo la 
verdad necesita respirar aire de almas veraces. No he hallado de 
derredor sino políticos, gentes a quienes no interesa ver el mundo 
como él es, dispuestas a usar de las cosas como les conviene.54

Nuestro mundo está sediento de gente que se encuentre dis-
puesta a buscar la verdad y actuar en consecuencia, y que asuma 
los ideales de justicia y misericordia de Quiroga. Pero para ello es 
preciso una serie de características personales que no son fáciles 
de conseguir.

Creo que si Quiroga lo logró hacer, fue justamente porque 
se desempeñó como un evergeta magnánimo. Si en nuestros días 
no acontecen empresas similares no es por la falta de ideas o 
deseos, sino por la falta de convicciones profundas que el obispo 
de Michoacán cultivo desde su infancia hasta su muerte y que lo 
condujeron en todas sus acciones. Por tanto, es a él a quien le re-
cae a la perfección el elogio de la magnanimidad de Aristóteles, 
que hoy día seguimos buscando y que esperamos encontrar en 
más hombres como él: “Parece, por tanto —nos dice Aristóteles 
en su Ética a Nicómaco—, que la magnanimidad es un como orna-

54		 Ortega y Gasset, José, El espectador, Estella, Salvat Editores, 1983, p. 16.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LA REPERCUSIÓN SOCIAL... 85

to de las virtudes: pues las realza y no se da sin ellas. Por eso es 
difícil ser de verdad magnánimo, porque no es posible sin cabal 
nobleza”.55

VI. Bibliografía

Aguayo Spencer, R., Don Vasco de Quiroga. Documentos, México, 
Polis, 1939.

Aristóteles, Ética a Nicómaco, Madrid, Centro de Estudios Polí-
ticos y Constitucionales, 2002.

Arquidiócesis de México, Evangelización de las culturas en la Ciu-
dad de México. II Sínodo Diocesano, México, Arquidiócesis Primada 
de México, 1995.

Benedicto XVI, “Caritas in veritate”, Acta Apostolicae Sedis 101, 
Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2009.

Campos, L., “Métodos misionales y rasgos bibliográficos de don 
Vasco de Quiroga según Cristóbal Cabrera”, en Varios auto-
res, Don Vasco de Quiroga y arzobispado de Morelia, México, JUS, 
1965.

Crisóstomo, Juan, Opera Omnia, Basilea, 1525.
Cuevas, Mariano, Documentos inéditos del siglo XVI para la historia de 

México, 2a. ed., México, Porrúa, 1975.
Francisco, “Evangelii Gaudium”, Acta Apostolicae Sedis 105, Vati-

cano, Libreria Editrice Vaticana, 2013.
———, “Laudato Si”, Acta Apostolicae Sedis 107, Vaticano, Libreria 

Editrice Vaticana, 2015.
———, “Viaje apostólico a Río de Janeiro”, Acta Apostolicae Sedis 

105, Vaticano, Libreria Editrice Vaticana, 2013.
González Cruz, Manuel, Teología de la misericordia, implícita en los 

escritos y en la praxis de Vasco de Quiroga, México, UPM, 2012.
Herrejón, Carlos, “Introducción”, en Quiroga, Vasco de, Infor-

mación en derecho, México, 1985.

55		 Aristóteles, op. cit., 1124a.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



ÁLVARO LOZANO PLATONOFF86

León, Nicolás, El Ilmo. Señor don Vasco de Quiroga, primer obispo de 
Michoacán. Grandeza de su persona y de su obra, con apéndice documental, 
México, Tip. Sucs. Díaz de León, 1903.

Llano, Alejandro, Humanismo cívico, Madrid, Ariel, 1999.
Ortega y Gasset, José, El espectador, Estella, Salvat Editores, 

1983.
Pablo VI, “Gaudium et Spes”, Concilio Ecuménico Vaticano II, Ma-

drid, BAC, 2004.
Pobreza en México 2015, Coneval, 2015, disponible en: http://www.

coneval.gob.mx/medicion/Paginas/PobrezaInicio.aspx.
Pontificio Consejo “Justicia y Paz”, Compendio de la doctrina 

social cristiana, Santiago, San Pablo, 2005.
Quiroga, Vasco de, De debellandis indis, trad. de René Acuña, Mé-

xico, UNAM, 1988.
———, Información en derecho, México, 1985.
———, Ordenanzas de Santa Fe (introducción, paleografía y notas 

por J. Benedict Warren), Morelia, Fimax Publicistas, 1999.
Tena Ramírez, Felipe, Vasco de Quiroga y sus pueblos de Santa Fe en los 

siglos XVIII y XIX, México, Porrúa, 1990.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



87

LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA  
EN EL PENSAMIENTO Y EN LA PRAXIS  

DE VASCO DE QUIROGA*

Manuel González Cruz

Sumario: I. Introducción. II. El oidor Quiroga y la dramáti-
ca situación de los vencidos (1531). III. La respuesta de Quiro-
ga: los hospitales-pueblo. IV. Los hospitales-pueblo, ¿una kainè 

pólis novohispana? V. Conclusión. VI. Bibliografía.

I. Introducción

El estudioso francés Jean Imbert advertía a sus lectores tanto de 
la ambigüedad semántica del término “hospital” como de su fun-
ción de tasación. Apelando al juicio que de esa benéfica institución 
hizo el insigne médico francés Jacques-René Tenon (1724-1816), 
Imbert enfatizaba que “...les hôpitaux sont, en quelque sorte, la 
mesure de la civilisation d’un peuple”.1

Considero que el dictamen que Imbert y Tenon hacen del 
hospital se puede extender a la “hospitalidad” misma, pues aquél 
ha sido un espacio privilegiado en el que ésta se ha practicado des-
de la antigüedad. Jean Daniélou (1905-1974), en un memorable 
artículo sobre la que él llamó teología de la hospitalidad, se expresó 

*		 Se advierte a los posibles lectores que en este trabajo se respeta la ortogra-
fía y la puntuación de los textos antiguos en lengua castellana utilizados.

1		 Imbert, Jean, “Introduction”, en Imbert, Jean (dir.), Histoire des hôpitaux en 
France, Toulouse, Privat, 1982, p. 11. También véase Mollat, M., “La vie quoti-
dienne dans les hôpitaux médievaux”, en Imbert, Jean (dir.), Histoire des hôpitaux 
en France, Toulouse, Privat, 1982, p. 99.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ88

casi en los mismos términos que Tenon e Imbert: “L’hospitalité, 
escribió, est d’abord une grande réalité humaine. Les grecs y vo-
yaient un des traits marquants du peuple civilisé; et on peut dire, 
en un sens, que sa conception de l’hospitalité est ce qui caractéri-
sait le degré de civilisation d’un peuple ou d’une race”.2

La historia de la hospitalidad, al igual que la de los hospita-
les, muestra que a lo largo de la misma han existido algunas va-
riantes en su comprensión y en su práctica; pero esa misma histo-
ria señala también que en una de ellas —la cristiana— se refleja 
un plus cualitativo que la distingue significativamente de las ini-
ciativas evergético-hospitalarias que conoció la Antigüedad clási-
ca. El vasto y diferenciado universo de iniciativas de este género, 
al igual que su fuerza impulsora —es decir, el amor compasivo 
y misericordioso—, han de ser tomados en consideración para 
enmarcar, entender y justipreciar los hospitales-pueblo erigidos 
en la Nueva España por el varón universal (F. Miranda): Vasco de 
Quiroga. De esta temática me ocuparé en esta contribución a la 
celebración del 450 aniversario de la muerte de ese “personaje 
muy grande y muy complicado” (B. Warren) que fue don Vasco 
de Quiroga.

II. El oidor Quiroga y la dramática  
situación de los vencidos (1531)

Cuando Quiroga llega a México-Tenochtitlan, a principios de ene-
ro de 1531, encuentra una ciudad todavía en ruinas y una pobla-
ción nativa profundamente afectada por las secuelas de la conquis-
ta “a fuego y sangre”, por el proceso de colonización (física, mental 
y espiritual), y, no en menor escala, por las vejaciones y los atrope-
llos que les habían inferido primero los conquistadores y luego los 
que habían llegado al Altiplano para impartir justicia: los corruptos 

2		 Daniélou, Jean, “Pour une théologie de l’hospitalité”, La Vie Spirituelle 84, 
1951, pp. 339 y 340. También véase Hiltbrunner, O., “Gastfreundschaft”, RAC, 
VIII, 1972, p. 1083.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 89

y codiciosos miembros de la Primera Audiencia, “la Audiencia del 
diablo y de Satanás”.3

El benemérito fraile minorita, Bernardino de Sahagún (1499-
1590), resumió de modo lapidario los resultados de la conquista de 
Tenochtitlan: a sus habitantes, consignó en opus magnum, “...nin- 
guna apariencia les quedó de lo que eran antes”. Su parecer con-
cuerda con el del cronista Juan Bautista Pomar (1535-?), quien hi- 
zo notar que aquellos pobladores de México-Tenochtitlan estaban 
dominados por una profunda “congoja y fatiga de su espíritu...”.4

Quiroga, por su parte, describe su percepción de la situación 
de los vencidos en su “Carta al Consejo” (1531), en su Información 
en derecho (1535) y en su Testamento, firmado unos meses antes de su 
deceso. En este importante escrito, nuestro personaje da cuenta 
de la terrible situación de los que él llamaba naturales destas partes y, 
asimismo, de su personal reacción afectiva y efectiva: la compa-
sión/misericordia para con los más pobres de los vencidos, a cuya 
situación pretendía poner “remedio” mediante la implantación 
de hospitales:

...siendo oydor por su magestad del emperador don carlos quinto 
y rey despaña nuestro señor en la chancilleria real que reside en la 
ciudad de mexico. y muchos años antes de tener orden eclesiasti-
ca alguna ni renta de iglesia nouido de deuoçion y compasion de 
la miseria E incomodidades grandes y pocas vezes vistas. ni oydas 
que padesçen los yndios pobres huerfanos y miserables personas, 
naturales destas partes... funde y docte a mi costa y de mis propios 
salarios con el fauor de dios... dos hospitales de yndios que yntitu-
le de santa Fe... para sustentaçion y doctrina, asy espiritual como 

3		 Bernand, C. y Gruzinski, S., Historia del Nuevo Mundo. Del descubrimiento a la 
conquista. La experiencia europea, 1492-1550, México, Fondo de Cultura Económi-
ca, 1996, p. 312; Ricard, R., La conquista espiritual de México. Ensayo sobre el aposto-
lado y los métodos misioneros de las órdenes mendicantes en la Nueva España de 1523-1524 
a 1572, México, Fondo de Cultura Económica, 1994, p. 379.

4		 Para las referencias, véase Sahagún, B. de, Historia general de las Indias (edi-
ción crítica y apéndices de A. Ma. Garibay K.), México, Porrúa, 1989, p. 18. 
Con respecto al texto de Bautista Pomar, véase Todorov, T., La conquista de Amé-
rica. El problema del otro, México, Siglo XXI, 1995, p. 146.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ90

moral exterior y buena poliçia de... yndios pobres y miserables 
personas, pupilos, viudas, huérfanos...5

Esta lacónica descripción de la lamentable situación de la 
tierra y de los habitantes de México-Tenochtitlan, la cual ha de 
completarse con datos dispersos en su Información en derecho,6 se 
ha de interpretar a la luz del texto bíblico que rubrica lo mismo: 
la franca denuncia del “infierno de las minas”, ubi nullus ordo sed 
sempiternus horror habitat, la aspiración y “la escuela” para que los 
indios “sean bastantes”. El recurso al texto canónico7 añade un 
plus teológico a las descripciones quiroguianas de la lacerante 
realidad de los vencidos, pues muestra que la lectura que de ella 
hace el oidor no es simplemente la de un funcionario real, sino la 
de un cristiano comprometido, con el que él llamará más tarde 
Evangelio eterno o Evangelio de la vida.8 El texto escogido por Quiro-
ga para describir la situación de los aztecas derrotados dice:

...vi las calumnias que se levantan debajo del sol y las lágrimas de 
los inocentes, sin haber nadie que los consuele; y la imposibilidad 
en que se hallan de resistir a la violencia, estando destituidos de 
todo socorro. Por lo que preferí el estado de los muertos al de los 
vivos; y juzgué más feliz que unos y otros al hombre que no ha 
nacido ni ha visto los males que se hacen debajo del sol.9

Una descripción más sistemática y más englobante de esa 
realidad la podemos concentrar en los siguientes tres conceptos: 
dispersión, despoblación y destrucción, ampliamente documenta-

5		 Quiroga, Vasco de, Testamento (edición facsimilar con otros documentos. 
Introducción, paleografía y notas por J. B. Warren), Morelia, Fimax Publicistas, 
1997, p. 27.

6		 A guisa de ejemplo, véase Quiroga, Vasco de, Información en derecho (intro-
ducción y notas de Carlos Herrejón Peredo), México, SEP, 1985.

7		 Ecli 4,3-1.
8		 “Bula de erección del obispado de Michoacán y carta jurídico-pastoral 

de don Vasco”, en Comisión de Historia del 450 Aniversario (ed.), Vasco de Qui-
roga y obispado de Michoacán, Morelia, Fimax Publicistas, 1986, p. 19.

9		 Quiroga, Vasco de, Información..., cit., I, 8.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 91

dos en su Información en derecho. Se puede decir plausiblemente que 
el oidor consideraba esa tríada como resultado de causas dispares, 
pero conectadas de modo determinante con la avaricia y la vio-
lencia de los conquistadores y colonizadores ibéricos.

1. Dispersión

Ya desde el primer documento quiroguiano que poseemos, 
o sea, la “Carta al Consejo de Indias”,10 escrito a escasos siete 
meses de su llegada a la Nueva España, el oidor consignó el fenó-
meno de la “dispersión” de los naturales, los cuales “...biven tan 
derramados sin orden ni concierto”,11 huyendo de la servidum-
bre y de las violencias que, de distinto modo, ejercían contra ellos 
los conquistadores. En su Información, el oidor precisa que “...por 
no se fiar de nosotros ni de nuestra mala jacilla e conversación 
que tenemos, les viene el huir y alzarse a los montes por evitar 
los daños...”.12 Las consecuencias de este lastimoso fenómeno no 
se hicieron esperar: descenso poblacional, desarticulación social, 
pobreza e indefensión de los antiguos habitantes de la que co-
menzó a ser llamada la Nueva España.

Esta dispersión o “derramamiento” de los vencidos debió ha-
ber chocado frontalmente con la mentalidad de un hombre que, a 
juicio de B. Warren, estuvo familiarizado con la alta urbanización 
de su patria de origen13 y, además, con la antropología filosófi-

10		 Quiroga, Vasco de, “Carta al Consejo de Indias”, en Aguayo Spencer, R., 
Don Vasco de Quiroga, taumaturgo de la organización social. Seguido de un apéndice documen-
tal, México, Oasis, 1970, pp. 77-83.

11		 Ibidem, p. 79. Motolinía consigna también el mismo fenómeno y, a su vez, 
lo explica como consecuencia del sistema de minas. Véanse Benavente, Toribio 
de, Historia de los indios de la Nueva España (estudio crítico, apéndices, notas e 
índices de E. O’Gorman), México, Porrúa, 1973, p. 17; id., Memoriales (edición 
crítica, notas e introducción de N. J. Dyer), México, Colmex, 1996, p. 144.

12		 Quiroga, Vasco de, Información..., cit., II, 14. Véase también los numerales 
III, 3, 21, 31, etcétera.

13		 Warren, F. B., “Vasco de Quiroga, fundador de hospitales y colegios”, 
Missionalia Hispanica, núm. 67, 1966, p. 45.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ92

ca de Aristóteles, recibida por Quiroga a través de un personaje 
a quien él equivocadamente llama “Cirilo”. Es sabido que para 
Aristóteles el hombre es por naturaleza un ser irrenunciablemente 
“político” (zôon politikón), y, por lo mismo, la pólis o la sociedad es 
el espacio insustituible para su humanización y desarrollo: “...el 
que huye de la sociedad, se lee en el texto recibido, o es un loco ra-
bioso o un ermitaño; mas el ermitaño en realidad no huye, pues 
se asocia con los dioses”.14

Se ha de notar que sin estos presupuestos histórico-filosóficos 
sería difícil explicar tanto la repulsa ética de las causas de la “dis-
persión” de los naturales como la gestación mental y la realiza-
ción de los hospitales-pueblo de nuestro autor.

2. Despoblación

Este terrible fenómeno poblacional tuvo tres causas princi-
pales: la guerra, el mortífero sistema de minas y de encomiendas, 
y las epidemias.15 Silenciando incomprensiblemente el tiránico y 
nefasto sistema de encomiendas,16 Quiroga concentra su discurso 
en la denuncia al sistema de las minas, a las cuales da califica-

14		 Quiroga, Vasco de, Información..., cit., 36; Aristóteles, Política, lib. I, 1253a. 
Nótese que la disyuntiva en Aristóteles es más extrema, pues no se da entre un 
loco y un ermitaño, como en el texto “recibido” por Quiroga, sino entre una 
bestia (theríon) y un dios (Theós).

15		 Para esta discutida cuestión, véase el análisis que realizó Gustavo Gutié-
rrez sobre los trabajos clásicos (W. Borah, Sh. F. Cook) y más recientes (Sánchez 
Albornoz y E. Maeder). Cfr. Gutiérrez, Gustavo, En busca de los pobres de Jesucristo. 
El pensamiento de Bartolomé de las Casas, Salamanca, Sígueme, 1993, pp. 651-655.

16		 La perjudicial interconexión entre el sistema de minas y el de las enco-
miendas ha sido reconocida por autores de distinta procedencia, así como la 
explotación y opresión de los naturales en las encomiendas, las cuales “inte-
resaban a los españoles como fuente de aprovisionamiento para las minas... 
Les proveían de maíz, frijol y otras cosas necesarias... También proveían de 
cargadores”. Cfr. Warren, J. B., Vasco de Quiroga y sus hospitales-pueblo de Santa Fe, 
Morelia, UMSH, 1977, p. 106; Paredes, C., “El tributo indígena en la región 
del lago de Pátzcuaro”, en Varios autores, Michoacán en el siglo XVI, Morelia, 
Fimax Publicistas, 1984, p. 26; Zavala, S., De encomiendas y propiedad territorial en 
algunas regiones de la América española, México, Robredo, 1940.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 93

tivos merecidamente infamantes: buitreras,17 infierno,18 sepultu-
ras.19 Mediante esta metafórica, el oidor señala su efecto humana 
y cristianamente más inaceptable: las muertes anticipadas de los 
naturales. Coincidiendo con Las Casas, Motolinía y otros misio-
neros en fondo y forma,20 Quiroga mostró que el discurso com-
pasivo o misericordioso no es un discurso débil ni está reñido con 
la denuncia sin concesiones; además, devela y debela la ambición 
de los mineros y la realidad de las minas: lugar del horror y del 
exterminio en donde los naturales fenecen de “una muerte muy 
desesperada, muy cierta y temprana”;21 en donde “muy en breve 
mueren de mala muerte, y vivan muriendo y mueran viviendo 
como desesperados”,22 y en donde “pocos duran tres años, cuan-
to más cinco”.23

El minorita Toribio de Benavente (Motolinía) corrobora a 
su manera la información y valoración quiroguianas del sistema 
colonial de minas:

La nona plaga fue el seruiçio de las minas, a las quales de sesen-
ta y setenta leguas y avn más lejos los indios cargados yban con 
mantenimientos e la comida para si mesmos lleuauan a vnos se les 
acababa en llegando a las minas, a otros en el camino de vuelta 
antes de su casa. A otros detenían los mineros algunos días para 
que les ayudasen a descupetar o los ocupaban en hazer casas y 
seruirse dellos a do acabada la comida, o se morían en las minas 
o por el camino... Otros volvían tales que no podían escapar pero 

17		 Quiroga, Vasco de, Información..., cit., II, 4.
18		 Ibidem, I, 8.
19		 Ibidem, III, 36 y 66.
20		 Domingo de Santo Tomás, Las Casas y Motolinía se cuentan entre ellos; 

pero el caso de Motolinía es del todo singular, pues si, por un lado, lamenta la 
destrucción y la despoblación, así como la muerte de tantos indios que no se 
podrían contar, consideraba, por otro lado, este hecho como la sesta plaga; es de-
cir, como un castigo que Dios les había mandado a causa de su idolatría. Véase 
Benavente, Toribio de, Memoriales..., cit., p. 142.

21		 Quiroga, Vasco de, Información..., cit., III, 170.
22		 Ibidem, III, 57.
23		 Ibidem, III, 220.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ94

destos y de los esclauos que en las minas murieron fue tanto el he-
dor que causó pestilencia en especial en las minas de Huaxyacac en 
las cuales media legua alrededor y mucha parte del camino ape-
nas pisauan sino sobre muertos o huesos. E eran tantas las auras e 
cuervos que venían a comer los cuerpos muertos e dauan çebados 
en aquella cruel carniçería que hazían sombra al sol.24

Por lo que toca al sistema de encomiendas, el caso de fray 
Bartolomé es digno de mención, pues a diferencia de Quiroga y 
de los frailes de la Nueva España, el dominico consideraba que 
la despoblación que se estaba dando en las islas también tenía 
como causa la tiranía de la encomienda. En efecto, en una “Car-
ta al Consejo”, escrita como la de Quiroga en 1531, Bartolomé 
decía a sus miembros lo siguiente:

El remedio, señores, de esta isla y de estas otras está muy claro, y 
se ha acá muy bien pensado, y todos conocen que es éste: que se 
liberten los indios, y se sacar de poder los cristianos, porque pade-
cen, como han padecido cruel tiranía; y ésta es la que estas islas 
ha totalmente despoblado; y puestos en pueblos donde ellos qui-
sieren estar, con que25 estén en alguna cantidad juntos, y vivan y 
descansen sin dar tributo ninguno, porque harto lo han sudado.26

3. Destrucción o “destruición”

Quiroga, al igual que Las Casas y hasta H. Cortés, utiliza 
este concepto para dar cuenta de la devastación o destrucción de 

24		 Benavente, Toribio de, Memoriales..., cit., p. 144 (cursivas en el texto). Tam-
bién véanse Benavente, Toribio de, Historia de los indios..., cit., pp. 16 y 17; Quiro-
ga, Vasco de, Información..., cit., III, 221.

25		 El universo lexemático, del que forma parte el concepto “destrucción”, 
ha sido ampliamente estudiado por Alain Milhou. Véase, por ejemplo, Milhou, 
Alain, “El concepto de «destrucción» en el evangelismo milenario franciscano”, 
Actas del II Congreso Internacional sobre los franciscanos en el Nuevo Mundo (siglo XVI). 
La Rábida, 21-26 septiembre 1987, Madrid, Deimos, 1988, pp. 297-315.

26		 Texto en Gutiérrez, Gustavo, En busca de los pobres de Jesucristo..., cit., p. 401, 
nota 19.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 95

la tierra, esquilmada de modo compulsivo por los colonizadores 
españoles. Quiroga advertía que “...si no se pusiera el freno que 
se puso a aquel desenfrenamiento de españoles...” habría el ries-
go de “...destruición también de toda esta tierra, como lo fue en 
las Islas e Tierra Firme, si Dios no lo remedia por su piedad”.27 
En otros textos de su Información, Quiroga atestigua y denuncia 
el “poco cuidado” que los ibéricos tenían de la tierra,28 lo mismo 
que su proceder irresponsable, lo cual los convierte en “...los ene-
migos de la tierra... que no la quieren ni están en ella sino para 
destruir y esquilmar, y después la dejar perdida y buscar otra 
que destruir de nuevo...”.29

Los tres fenómenos mencionados (dispersión, despoblación y 
destrucción), a juicio de Quiroga, eran el resultado necesario de 
la imposición de una lógica, por llamarla de alguna manera, dina-
mizada por la “codicia desenfrenada” de los colonizadores y por 
la priorización del “interese particular” sobre el bien común o el 
bien de la república, la cual produjo “por necesidad” una concen-
tración de la riqueza en las manos de “cuatro o cinco mineros”,30 

así como la pobreza de los “demás”31 y la miseria de los maceoales. 
En la denuncia de la “codicia” de los españoles coinciden Qui-
roga, Las Casas, Motolinía32 y otros protagonistas de la historia 
inicial del Nuevo Mundo, los cuales, siguiendo el pensar de algu-

27		 Quiroga, Vasco de, Información..., cit., II, 4. También véase Quiroga, Vasco 
de, Información..., cit., III, 38 y 69. Sorprende que Cortés denuncie ese proceso 
y que lo haga prácticamente con la misma retórica. Los españoles —escribió el 
conquistador— se conducen “con esas tierras como se condujeron en las islas 
do las tierras fueron un botín: esquilmarlas, destruirlas y después dejarlas”. Cfr. 
Cortés, Hernán, Cartas de relación, México, Porrúa, 1993, p. 205.

28		 Quiroga, Vasco de, Información..., cit., III, 61.
29		 Ibidem, III, 69.
30		 Ibidem, III, 224.
31		 Ibidem, I, 4, 221 y 223. Para verificar la presencia de la dialéctica “riqueza 

de pocos-pobreza de muchos” en Moro, san Basilio y san Gregorio de N., véase 
González Cruz, M., Teología de la misericordia, implícita en los escritos y en la praxis de 
Vasco de Quiroga, México, UPM, 2012, p. 187, nota 385.

32		 Benavente, Toribio de, Memoriales..., cit., p. 142. Para un análisis del pen-
samiento de Las Casas sobre la avaricia/codicia como idolatría, véase Gutié-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ96

nos escritores de la época clásica, pero también el de Pablo y el 
de algunos padres de la Iglesia, la consideraban como la raíz de 
todos los males33 y como una forma de idolatría. Para ilustrar esto 
basta con ver el siguiente texto quiroguiano:

...siendo cosa muy cierta que todo hombre muy amigo de su inte-
rese ha de ser de necesidad enemigo della (la república), y por el 
contrario. Pero no me maravillo: “Pues la avaricia, como dice sancto 
Ambrosio”, es una ceguera y hasta acarrea desviaciones en la re-
ligión. Digo, pues, que la codicia es ciega; mas se oculta con di-
versas artimañas y fraudes. El avaro no mira lo que pertenece a 
la divinidad, sino discurre lo que atañe a su ambición. Pues aun 
cuando sea rico, siempre anda buscando en dónde tener más y 
más, no importa que sea por senderos torcidos. La codicia es una 
gran mal; incluso el origen de todos los males. Esto dice Ambrosio.34

III. La respuesta de Quiroga:  
los hospitales-pueblo

La respuesta práctica que Quiroga pensó y desarrolló para reme-
diar la dramática situación de los vencidos, particularmente la de 
los que él llama maceoales, se concentró principalmente en sus hos-
pitales de Santa Fe, singular proyecto de antecedentes lejanos que 
conviene esclarecer.

rrez, Gustavo, En busca de los pobres de Jesucristo..., cit., pp. 257-262; id., Dios o el oro 
de las Indias, Salamanca, Sígueme, 1990, pp. 137-150.

33		 Finkenrath hace notar que Demócrito y otros filósofos griegos estimaban 
a la codicia/avaricia como “la metrópoli de todo lo malo”. Los humanistas 
leídos por Quiroga, como Moro y Budé, la consideraban al mismo nivel que la 
soberbia, es decir, como raíz de los males sociales. Véase González Cruz, M., 
Teología de la misericordia..., cit., p. 180, nota 171.

34		 Quiroga, Vasco de, Información..., cit., III, 223 (cursivas en el texto); III, 
72, 179. Para un desarrollo más amplio del tema y para precisar la autoría del 
texto que Quiroga atribuye a san Ambrosio, pero que, en realidad, pertenece a 
Máximo de Turín, véase González Cruz, M., Teología de la misericordia..., cit., pp. 
175-181, nota 372.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 97

Es cierto que el mismo Quiroga, en su Información en derecho, 
confiesa la influencia directa e inmediata que, en el diseño de su 
proyecto hospitalario, ejerció un escrito del canciller inglés Tho-
mas More, intitulado Utopía. Este exitoso escrito inspiró la urba-
nística donde se habría de implantar la que podría denominarse 
“política quiroguiana de la hospitalidad”, la cual debía realizar 
las siguientes prioridades: la conservación de los naturales y de la 
tierra; la conversión de los mismos, y la adquisición de “una doble 
policía”: la espiritual-cristiana y la social. Vasco los pensó como 
complejos urbanísticos “familiares” donde los maceoales, viviendo 
“políticamente”, podrían llegar a ser bastantes y, de ese modo, lo-
grar una existencia eudaimónica-cristiana.

Se ha de decir, sin embargo, que la fuente inspiradora de este 
singular proyecto no se agota en More, sino que implica el ya 
mencionado sustrato antropológico aristotélico, la doctrina cíni-
co-estoica de la autárkeia, la práctica hospitalaria antigua y medie-
val —particularmente la de la Orden de San Juan de Jerusalén, 
de la que fue miembro—, y una experiencia tan lejana como poco 
conocida: la Basiliades o kainè pólis fundada por san Basilio de Ce-
sarea, de quien se hablará más adelante. En este caso, a diferencia 
de los otros, no hay modo de establecer un nexo causal entre am-
bas realizaciones, pues hasta ahora no se puede ofrecer una base 
documental que lo evidencie. No obstante ese vacío, la conexión 
con la kainè pólis ha de tomarse al menos como un importante an-
tecedente histórico del proyecto quiroguiano.

1. La práctica hospitalaria en la antigüedad cristiana

Los estudiosos de la historia de la hospitalidad y del hospital 
han hecho notar la ambigüedad semántica de este último térmi-
no, así como la univocidad de su uso actual. En efecto, el vo-
cablo “hospital” remite hoy en día de modo automático a una 
estructura sanitaria para enfermos. En la antigüedad cristiana, 
en coherencia con su raíz etimológica (hospes), la palabra se iden-
tificaba simplemente como una estructura arquitectónica donde 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ98

se atendían “huéspedes”, sin precisar ni sus condiciones de salud 
ni otras peculiaridades. La nomenclatura con la que se les de-
signaba en ese entonces expresaba ya la amplitud y la diversi-
dad de servicios que se otorgaban dentro de lo que se identificaba 
de modo genérico con el término “hospital”. Crislip, además de 
mencionar el vocablo obvio —nosokomeion (“place for the care of  
sick”)—, enumera los siguientes: xenodocheion o xenón (“a hostel for 
strangers”); ptochotropeion (“a place for the nourrishment of  poor”); 
orphanotropeion (“for orphans”); gerontokomeion (“for the Elderly”), y 
keluphokomeion o lobwtropheîon (“for lepers”). Este autor advierte que 
“These various terms do not generally distinguish different types 
of  institutions. In later Byzantium, for instance, nosokomeion and 
xenon were entirely interchangeable”.35

Considerando lo anterior, los beneficiarios de la red hospitala-
ria de la antigüedad cristiana —desarrollada en el Medio Oriente 
durante la segunda mitad del siglo IV, al amparo y protección de 
los eremitas de las lauras36 y los cenobios— no eran sólo los enfermos, 
sino también los transeúntes, los pobres, los huérfanos, las viudas, 
los viejos y los niños; en pocas palabras: los más vulnerables de 
las sociedades de entonces, sobre todo las greco-romanas. Cris-
lip puntualiza que los beneficiarios de la hospitalidad cristiana, 
y de las acciones caritativo-compasivas de los cristianos de los 
primeros siglos, eran lo mismo los ptochoi que los pénetoi, que sien-
do pobres, no lo eran en la misma medida que los primeros.37 
Sin intención de contradecir el dato de la amplia constelación de 
servicios vinculados al hospital del siglo IV, considerado hospitale 

35		 Crislip, A. T., From Monastery to Hospital. Christian Monasticism & the Trans-
formation of  Health Care in Late Antiquity, Ann Arbor, UMP, 2005, p. 102 (cursivas 
en el texto).

36		 Las “lauras” (del griego layra, calleja/corredor) eran un conjunto de cel-
das individuales o “the row of  houses set along a street”. Para el tema, véanse 
Mara, M. G., “Laura”, en Bernardino, A. di (dir.), Diccionario patrístico de la anti-
güedad cristiana II, Salamanca, Sígueme, 1998, p. 46; Crislip, A. T., op. cit., p. 4.

37		 Aquí, según Crislip, se evidencia una diferencia fundamental con el cui-
dado que brindaba la Antigüedad greco-romana a su población vulnerable: 
“...this aid was only intended for the relatively poor, the penês, and not for the 
truly destitute, ptôchos”. Crislip, A. T., op. cit., p. 47.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 99

pauperum et peregrinorum, Crislip recalca que “...medical care was 
regarded as the most remarkable activity of  the hospital and its 
sine qua non”.38

2. El hospital medieval

Con plena seguridad se puede dar por asentado que los ante-
cedentes inmediatos del proyecto hospitalario de Quiroga se lo-
calizan en la praxis medieval de la hospitalidad y que, a grandes 
rasgos, ésta se seguía pensando y practicando en los mismos tér-
minos en que fue pensada y practicada a partir de la segunda mi-
tad del siglo IV. En efecto, la hospitalidad y el hospital continua-
ban siendo considerados como frutos maduros de la misericordia 
cristiana (insigne et eximium opus misericordiae, llamaba al hospital un 
obispo del siglo IX de nombre Jonás) y como espacio propio para 
la práctica de otras obras de misericordia. En consecuencia, en el 
hospital medieval no sólo se atendía a los enfermos, sino también 
a los itinerantes y al multiforme universo de los pobres.39

M. Mollat, utilizando una criteriología más bien heteróclita, 
nos ha proporcionado una taxonomía pormenorizada de los po-
bres de la Edad Media. Los nombres con los que eran designados 
forman una abigarrada constelación que nos permite acercarnos 
a la amplitud y variedad de la pobreza medieval. El pobre de ese 
tiempo era tipificado como egens, egenus, indigens, inops, insufficiens, 
miser; esuriens, famelicus; nudus, pannosus; caecus, claudus, contractus, in-
firmus, leprosus, vulneratus, aegrotans, debilis, senex, valetudinarius; idiotus, 
imbecillis, simplex; orphanus, vidua; exiliatus, banus; miserabils, miserabilis 
persona, etcétera.40 Una pobreza tan amplia y diversificada reque-
ría una atención abarcadora y generosa.

38		 Ibidem, p. 102.
39		 Para esta cuestión, véanse Windemuth, M. L., Das Hospital als Träger der 

Armen Fürsorge im Mittelalter, Stuttgart, Steiner, 1995; Jetter, D., Das europäische Hos-
pital von der Spätantike bis 1800, Köln, DuMont, 1986; Imbert, Jean (dir.), op. cit.

40		 Mollat, M., Les pauvres au Moyen Âge. Étude sociale, París, Hachette, 1978, pp. 
11 y 12; id., “Les premiers hôpitaux. VI-XI siècle”, en Imbert, Jean (dir.), Histoire 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ100

El surgimiento y el desarrollo espectacular que, sobre todo 
en el siglo XII, experimentaron estas instituciones caritativas no 
estuvieron dinamizados por el vigor de un espíritu filantrópico 
de cuño estoico, sino más bien por el imperativo ético-teológi-
co de la misericordia explícitamente planteado por Jesús,41 así 
como por las exigencias derivadas de la autoidentificación de 
Cristo con el pobre, el desnudo, el hambriento, el sediento, el 
encarcelado y el enfermo.42 Fórmulas estereotípicas como in pe-
regrino Christus, Christum in hospitibus recipere, pauperes Christi, vicarii 
Christi, nuestros señores los enfermos, expresan tanto la comprensión 
cristológica del necesitado como la motivación mimética para 
atenderlo en sus necesidades.

La multiplicación de los hospitales en la Edad Media se expli-
ca básicamente por dos factores: en primer término, el incremen-
to creciente de las necesidades y de los necesitados o pobres, y en 
segundo término, por la gran diversidad de los interesados en su 
fundación. Es cierto que el aumento de los pobres en la Edad Me-
dia no se puede representar con una línea ascendente, pues hubo 
épocas de un crecimiento económico significativo, en las cuales el 
multiforme fenómeno de la pobreza parecía haber “detenido” su 
escalada.43 Sin embargo, la pobreza representó un fenómeno más 
bien constante y diversificado, ligado de modo etiológico a facto-
res tan disimétricos, como las guerras, las epidemias y, no en últi-
mo lugar, el ideológico concepto de “orden social”, conforme al 
cual se pensaba que “Dios debiera haber dado la riqueza a todos 

des hôpitaux en France, Toulouse, Privat, 1982, p. 15; Lindgren, U., “Hospital”, 
Lexikon des Mittelalters, Múnich, DTV, 2003, vol. V, col. 133.

41		 Lc 6,36.
42		 Mt 25.
43		 Algunos autores consideran que el siglo XII fue una época de creci-

miento poblacional y económico; por el contrario, otros advierten la vigencia 
de un pensar fatalista, según el cual el orden social era inmutable y había sido 
determinado por Dios mismo. Conforme a este pensar, “la pobreza era un 
componente normal de la vida humana”. Véanse Verger, J., La renaissance du 
XIIe siècle, París, Cerf, 1999, pp. 39-55; Mollat, M., Les pauvres au Moyen Âge..., 
cit., p. 61.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 101

los hombres, pero ha querido que haya pobres para que los ricos 
tuviesen ocasión de redimir sus pecados”.44

La conjunción de estos y otros elementos explica la que M. 
Mollat denomina “floración de los hospitales” (siglo XII), en los 
que se concentraba la práctica de las obras de misericordia, en 
cuya multiplicación se interesaron no sólo obispos,45 sino también 
órdenes religiosas, establecidas o nuevas, y laicos, con frecuencia 
asociados en cofradías. Atestigua esta floración —discutible algu-
nas veces en sus formas y en sus intenciones— lo mismo los hos-
pitales más bien modestos que los que impresionan todavía hoy 
tanto por sus dimensiones físicas como por la variedad y especia-
lización de servicios que ofrecían. Tal es el caso de los hospitales 
fundados y dirigidos por la Orden de San Juan de Jerusalén.

M. Mollat considera que los estatutos y reglas de esta Orden 
ejercieron una enorme influencia en “...infinité d’hôpitaux en ce 
qui concerne la conception de l’hospitalité, la considération des 
malades, leur accueil et leurs soins”.46 Otros autores han insistido 
en la grandiosa dimensión arquitectónica de los hospitales de esa 
Orden, los cuales influenciaron grandes proyectos hospitalarios 
surgidos también de la compasión cristiana. Berthold Waldstein-
Wartenberg, tomando como fuente los datos arqueológicos de 
Konrad Schik, obtenidos hacia 1900, y los relatos de un monje 
alemán de nombre Johann von Würzburg, quien visitó Jerusalén 
hacia 1165, ha “reconstruido” el hospital que la Orden de San 

44		 Texto en Geremek, B., La piedad y la horca. Historia de la miseria y de la caridad 
en Europa, Madrid, Alianza, 1989, p. 28.

45		 Autores recientes nos recuerdan que desde la Antigüedad, el obispo era 
considerado pater pauperum et defensor civitatis si actuaba misericordiosamente, o, 
en caso contrario, neccator pauperum. Además, el cuidado de los pobres venía 
siendo exigido por sínodos y concilios, como el de Toledo (633), cuyo canon 33 
establecía que “los obispos no rehúsen el cuidado que Dios les ha impuesto de 
proteger y defender al pueblo... Y si algún obispo descuida esto, sea reo ante 
el concilio”. Texto en González Faus, J. I., Vicarios de Cristo, p. 101. También 
véanse Mollat, M., Die Armen im Mittelalter, Múnich, 1984, pp. 42-45; id., “Les 
premiers hôpitaux. VI-XI siècle”, op. cit., p. 15.

46		 Mollat, M., “Floraison de fondations hospitalières, XIIe et XIIIe siècles”, 
en Imbert, Jean (dir.), Histoire des hôpitaux en France, Toulouse, Privat, 1982, p. 59.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ102

Juan de Jerusalén construyó en esa ciudad en el siglo XII. Ese 
espacio arquitectónico habría estado compuesto por varias salas, 
construidas en torno a la Iglesia de San Juan y a la del Convento 
Santa María latina. La primera de ellas estaba dividida en cuatro 
naves, de 80 metros de largo por 40 de ancho y 6 de alto; una 
segunda, de dos naves, medía 20 metros de largo y 18 de ancho. 
Berthold habla de una sala todavía mayor, la cual alcanzaba los 
140 metros de largo y 120 de ancho, dividida en diez naves, que 
a su vez se encontraban subdivididas por cortinas.

Este complejo arquitectónico estuvo pensado para acoger a 
los peregrinos que visitaban la Ciudad Santa y para la atención 
a los enfermos y necesitados, sin distinguir si eran cristianos ju-
díos o musulmanes, pues todos eran considerados un “Nächster 
Christi”. Según datos del monje alemán, 2,000 enfermos fueron 
atendidos por miembros de la Orden de San Juan en el tiempo 
en que él se encontraba in situ.47

La mística de la misericordia, que en los comienzos orientó 
las actividades de la Orden, se tornó compleja, ya que al adqui-
rir muy tempranamente el estatuto de Orden Caballeresca (siglo 
XII), sus miembros, “hommes de fer et de foi”,48 hubieron de ar-
monizarla con el uso de las armas para defender ya no sólo a los 
débiles o pequeños (elachístoi), como lo exigía el espíritu caballeres-
co medieval, sino también “al occidente cristiano”, amenazado 
por los sarracenos que ya habían ocupado los “lugares santos”.

En la lógica de la espiritualidad de los primeros miembros 
de la Orden de San Juan, los enfermos, al igual que las otras ca-
tegorías de “necesitados” nombrados en el Evangelio,49 también 
eran identificados con Cristo, y en consecuencia eran nominados 

47		 Para los datos, véanse Waldstein-Wartenberg, Berthold, Die Vasallen Chris-
ti. Kulturgeschichte des Johanniterordens im Mittelalter, Viena, Böhlau, 1988, pp. 97-39, 
en especial pp. 107-109; Windemuth, M. L., op. cit., pp. 66-74, especialmente 
pp. 69 y 70.

48		 Galimard Flavigny, Bertrand, Les Chevaliers de Malte. Des hommes de fer et de 
foi, París, Gallimard, 2007.

49		 Mt 25.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 103

con una sorprendente fórmula “señorial”: “nuestros señores los 
enfermos”. Este modo de verlos y nombrarlos aclara su enorme, 
profesional, eficaz y caritativa dedicación al cuidado de los enfer-
mos y a la causa de los débiles o insignificantes. Esto representa la 
“otra cara” de su mística cristológica, la cual impulsa a actuar de 
modo misericordioso y compasivo, como lo hizo Jesús cuando en-
contraba a personas en situación de peculiar necesidad. Quiroga, 
un miembro de esa Orden, formuló esta dimensión performativa 
de la mística de la misericordia con un lacónico y programático 
“...yendo a ellos como Cristo vino a nosotros”.50

Estos tres elementos —la grandiosidad de los hospitales fun-
dados por la Orden de San Juan, la defensa de los débiles y la 
enorme consideración para con los enfermos— han de tomarse 
como antecedentes y elementos inspiradores de la obra hospita-
laria que Quiroga realizó en los inicios mismos de la historia de 
la Nueva España.

IV. Los hospitales-pueblo, 
¿una kainè pólis novohispana?

El lastimoso espectáculo que, a través del tiempo y en todas partes, 
han ofrecido las masas de desposeídos ha impactado las concien-
cias de los mejores y les ha impulsado a buscar soluciones. Es cierto 
que, por razones ya aquí mencionadas, antes de la Edad Moderna 
nunca se planteó la cuestión de la supresión de la multiforme po-
breza, antes bien se le justificó con argumentos de diversa índole, 
incluidos los teológicos. Sin embargo, se ha de decir también que 
hubo personajes que no se contentaron con la práctica establecida 
de las tradicionales obras de misericordia, sino que trataron de po-
ner remedio puntual a la calamitosa situación de una buena parte 
de los que vivían al margen de los mínimos del bienestar. Basilio el 
Grande y Vasco de Quiroga han de contarse entre ellos.

50		 Quiroga, Vasco de, Información..., cit., III, 3.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ104

1. Basilio y el contexto socioeclesial de su Basiliades

Estudiosos recientes de la persona y de la obra de san Basi-
lio de Cesarea han trazado las coordenadas histórico-sociales y 
eclesiales en que este obispo ejerció su ministerio episcopal. Su 
tiempo se singularizó por factores disímiles: la superación de la 
terrible fase de persecuciones emprendidas contra el cristianismo 
y su establecimiento como religión oficial del Imperio romano; 
las luchas cristológicas desatadas por Arrio; la celebración del 
primer concilio ecuménico en Nicea (325); la aparición y desa-
rrollo de movimientos heréticos de índole distinta. Estos factores 
fueron sincrónicos con eventos político-sociales y culturales, como 
el derrumbe del mundo antiguo, epitomizado en la persona del 
emperador Juliano,51 o las terribles crisis sociales y económicas 
que produjeron el empobrecimiento y una devastadora hambru-
na en muchas regiones del Imperio romano, entre ellas la de Ca-
padocia.52 Gregorio Nacianceno, en su Eis tòn mégan Basíleion epi-
táphios (Oración fúnebre en honor del gran Basilio), se refiere “a ella de 
modo más bien sobrio”: “Il y avait une famine, la plus dure de mémoire 
d’homme. La ville suffrait: d’assitance, il n’en venait de nulle par-
te, et le fléau était sans remède”.53

51		 “Das Vierte Jahrhundert ist kirchen- sowie profangeschichtlich geken-
nzeichnet vor allem von der Zerfall der antiken Welt. Wie gesagt, fand diese 
Entwicklung in ihrem Endstadium seine Höhepunkt in der Person Kaisers Ju-
lian”. Bonis, K. G., “Basilios von Caesarea und die Organisation der christlichen 
Kirche in vierten Jahrhundert”, en Fedwick, P. J. (ed.), Basil of  Caesarea: Christian, 
Humanist, Ascetic. A Sixteen-Hundredth Anniversary Symposium, Roma, PIMS, 1981, 
p. 308.

52		 Saint Basile, “Lettre a Eusèbe, évêque de Samosata (Lettre XXVII) et Lettre 
a Eusébonas, évêque (L. XXXI)”, en Saint Basile, Lettres, trad. de Y. Courtonne, 
París, Les Belles Lettres, 1957, t. I, pp. 65 y 73.

53		 Nacianceno, Gregorio, Eis tòn mégan Basíleion epitáphios (Pour le grand Basile. 
Oraison funèbre) (introduction, texte critique, traduction et notes par J. Bernardi), 
París, Cerf, 1992, p. 201. También véase Karayannopoulos, I., “St. Basil’s So-
cial Activity: Principles and Praxis”, en Fedwick, P. J., Basil of  Caesarea: Christian, 
Humanist, Ascetic. A Sixteen-Hundredth Anniversary Symposium, Roma, PIMS, 1981, 
p. 375.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 105

Basilio, siendo todavía presbítero de la Iglesia de Cesarea, lle-
vó a cabo una serie de acciones evergéticas que tuvieron como be-
neficiarios principales a los huérfanos, la viudas, los transeúntes, 
los enfermos, etcétera, o sea, a aquellas personas que la tradición 
medio-oriental y judía consideraban objeto de compasión y de 
asistencia caritativa.54 En un tiempo de penurias tan extremas que 
con frecuencia los padres de familia se veían obligados a vender a 
sus hijos,55 el ya obispo Basilio cristalizó en su persona la impor-
tante función de ser pater pauperum et defensor civitatis,56 pues, como 
consigna I. Karayannopoulos, él “...fully assumes the role of  the 
caretaker, protector, mediator and defender of  his diocese and his 
flock”.57

De cierto, esta implicación a favor de los necesitados (ptochoi) 
no distingue a Basilio de otros grandes defensores de los misera-
bles del siglo IV. Lo que realmente lo singulariza fue la realización 
de una pólis, conocida como kainè pólis o Basiliades, que se cons-
truyó en las cercanías de Cesarea para atender a las múltiples 
necesidades de los ptochoi. En este desarrollo urbanístico, Eusebio 
practicó un tipo de hospitalidad “estable” y, por tanto, distinta de 
la hospitalidad puntual que ordinariamente se dispensaba a tran-
seúntes (peregrinos, viajeros) y a enfermos en otras instituciones 
hospitalarias, como la domus episcopalis, y, con eficacia envidiable, 
en las lauras y cenobios. Basilio, en cambio, planeó y edificó una 
verdadera ciudad, en la que se practicaba la hospitalidad de modo 
prolongado y diversificado, pero sin marginar la que podríamos 

54		 Para el tema, véanse Fensham, F. C., “Widow, Orphan, and the Poor in 
Ancient Near Eastern. Legal and Wisdom Literature”, Journal of  Near Eastern 
Studies, vol. 21, 1962, pp. 129-139; Crislip, A. T., op. cit., pp. 50 y 51.

55		 Basilio, en su Homilía 6. Contra la riqueza (Lc 12,16), nos ha dejado una 
descripción impresionante de un hecho que debió ser frecuente en un tiempo 
de concentración de la riqueza y de multiplicación de la pobreza. Véase PG 31, 
pp. 262-278.

56		 “And indeed, as L. Harmand has observed, very early the Church and 
her leaders were compelled to undertake the role of  the Mediator and defender 
of  the city or their region...”. Karayannopoulos, I., op. cit., p. 377.

57		 Idem.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ106

llamar “práctica ordinaria” de la misma.58 Dos principios teológi-
cos guiaron a Basilio, conocido con razón como “el Grande”, en 
la fundación y guía de su Basiliades: la gloria de Dios (eis mían dóxan 
toû Theoû) y la imitación de Cristo (Christoû mímesis), quien no sen-
tía compasión y misericordia para con los enfermos y necesitados 
ni sólo los consolaba con su palabra, sino que los curaba y, a su 
vez, aliviaba algunas de sus necesidades.59 De ese modo, Basilio 
cumplimentó las dos condiciones inseparables de la misericordia 
cristiana: el sentimiento y la acción.

No obstante la grandiosidad que debió haber tenido la kainè 
pólis, encomiásticamente descrita por Gregorio Nacianceno,60 no 
se ha identificado con precisión el sitio donde fue erigida ni se tie-
ne en la actualidad una descripción detallada de la misma.61 La 
información más detallada proviene de una carta que el obispo 
de Cesarea dirigió en 370 al gobernador Elías, la cual nos per-
mite conocer la intención que lo guió en la construcción de su 
Basiliades y su complejidad arquitectónica. Se trata de un docu-
mento de tipo apologético, en el que Basilio defiende su proyecto 
urbanístico y la orientación ético-social que le mereció ser consi-
derado por el ya citado Gregorio como “almacén de la piedad” 
(tò tês eusebeías tameîon).62 En la parte que nos interesa reproducir, 
Basilio escribía:

58		 Nacianceno, Gregorio, op. cit., pp. 261-265. Sobre el tema de las influen-
cias y los modelos que siguió Basilio se ha discutido mucho. Las posiciones que, 
al respecto, desarrollaron autores como S. Giet en la primera mitad del siglo 
pasado han sido sometidas a juicio y contestadas por Crislip. Véanse Giet, S., 
Les idées et l’action sociales de Saint Basile, París, Gabalda, 1941, pp. 417-423; Cris-
lip, A. T., op. cit.

59		 Nacianceno, Gregorio, op. cit., p. 265.
60		 Ibidem, pp. 261-265.
61		 “We have no detailed description, however, of  its architectural outlay and 

landscape, nor has the site been identified and excavate”. Cfr. Crislip, A. T., op. 
cit., p. 105.

62		 Nacianceno, Gregorio, op. cit., p. 262. También véanse Gain, B., L’Église 
de Capadoce au IV siècle d’après la correspondance de Basile de Césarée (330-379), Roma, 
PIO, 1985, p. 277; Giet, S., op. cit., p. 422.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 107

Sin embargo, yo pregunto a quienes halagan tus leales oídos, qué 
daño hacemos a la cosa pública, o qué interés común, pequeño 
o grande, es perjudicado por nuestra manera de administrar las 
Iglesias; a menos que se diga que menoscaba al Estado la cons-
trucción de una magnífica casa para elevar oraciones a nuestro 
Dios, rodeada de la noble casa del jefe y de otras, más sencillas, 
destinadas para los hombres dedicados al servicio divino. ¿A 
quién perjudicamos con la construcción de hospederías para los 
extranjeros que van de paso y para aquellos que, a causa de algu-
na enfermedad, tienen necesidad de cuidados, implantando ahí 
lo que es necesario para su alivio: enfermeros, médicos, bestias 
de carga y escoltas? Hubo necesidad de añadir también oficios que 
son necesarios para la vida y los que han sido inventados para asegurar 
una honorable existencia (euschémonos bíos); además de (construir) otras 
casas, dispuestas para los trabajos, las cuales hermosean la loca-
lidad y (son motivo de) orgullo para nuestro gobernador, pues los 
elogios son para él.63

El texto basiliano nos permite concluir que la compleja ini-
ciativa hospitalaria que se practicaba en la Basiliades implicaba 
el tradicional subvenir a las necesidades del transeúnte y/o del 
enfermo, pero lo superaba y lo diferenciaba por mucho. La in-
tención de Basilio, en efecto, se extendió más allá de la atención 
transitoria a la amplia gama de los necesitados,64 pues, como se 
establece claramente en la carta, él creyó necesaria una hasta 
entonces inédita práctica de la compasión.65 A esta intención co-
rresponde la implantación de talleres, en los que los residentes 
pobres de su “ciudad nueva” pudieron aprender y ejercer un ofi-
cio que les permitiera “llevar una vida digna o noble”.

63		 Basilio de C., “A Elie, gouverneur de la province”, en Saint Basile, Let-
tres, trad. de Y. Courtonne, París, Les Belles Lettres, 1957, pp. 204-207 (cursi-
vas y traducción del francés son mi responsabilidad).

64		 Esta superación ya fue consignada por Giet (op. cit., pp. 417-423) y Gain 
(op. cit., pp. 277-289). Para una información más amplia y actual sobre este as-
pecto, véase Crislip, A. T., op. cit., pp. 103-120.

65		 Los resultados de la discusión que sobre los antecedentes de la kainè pólis 
ocupó las mentes de algunos estudiosos del siglo pasado no convencen a Crislip. 
Con respecto a esta cuestión, véase Crislip, A. T., op. cit., pp. 127-133.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ108

En resumen, Basilio de Cesarea practicó la hospitalidad de 
modo diferenciado66 y ejemplar. Su kainè pólis o Basiliades fue el es-
pacio en el que se ofreció seguridad al transeúnte, cuidados a los 
enfermos y, mediante la práctica de oficios manuales, una posibi-
lidad de lograr una “vida digna” a los pobres (ptochoi) que la pobla-
ron. Esta empresa no fue impulsada ni por la filantropía estoica ni 
por el sistema de patronazgo,67 sino por la compasión afectiva y 
efectiva, por la Christoû mímesis y únicamente para la gloria de Dios 
(eis mían dóxan toû Theoû). Pues bien, siglos más tarde, un letrado 
castellano proyectó y realizó en la Nueva España dos hospitales-
pueblo, en los que se practicó la hospitalidad con fines análogos: 
conservar, cristianizar y socializar a los más “desfavorecidos” por 
la conquista y la colonización, para que ellos lograran alcanzar 
una “vida suficiente y política”.

2. El oidor Vasco de Quiroga, fundador de hospitales-pueblo

La idea de “reducir” a los naturales en “pueblos nuevos”, 
“...donde trabajando y rompiendo la tierra, de su trabajo se 
mantengan (los indios)”, no es originaria de Quiroga; es decir, 
no fue el primero en pensarla como “remedio” a la dispersión 
de los naturales. Paulino Castañeda ha puntualizado que “...para 
cuando Quiroga exponía su punto de vista, la idea de las reduc-
ciones era un clima de opinión y abundaban las cédulas reales”. 
Además, continúa diciendo Paulino: 

66		 Crislip advierte esta diferenciación en los distintos nombres con los que 
el mismo Basilio identifica su “ciudad nueva”: “Basil himself  variously calls it as 
ptôchotropheion (poor house), a xenodocheion (hostel), and a katagôgion (rest house)...”. 
Ibidem, p. 104.

67		 Crislip señala que el cuidado de los necesitados de la Antigüedad tardía 
dependía de la familia, de la filantropía y del sistema de patronazgo. El cristianis-
mo habría superado con creces este triple recurso, pues atendía el caso frecuente 
de los necesitados abandonados por sus familias; la atención era motivada por 
la misericordia, y no se regía ni por el principio de reciprocidad (los pobres no 
podían satisfacer este principio) ni por el del patronazgo, ya que ése suponía que 
entre el patrón y el cliente (el necesitado) no existía una diferencia tan abismal 
como la que de hecho se daba entre el patrón y los ptochoi. Ibidem, pp. 45-50.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 109

...acercándonos a las fechas del Informe de Quiroga, consta la soli-
citud de fray Juan de Zumárraga, para que «los pueblos se junten 
y estén policía y no derramados en montes y chozas, como bestias 
fieras...». Poco después insistía: «si se diese a estos naturales tan 
capaces de razón, manera de vivir en policía y oficios como en 
Castilla, juntando los pueblos y calles...».68

Nuestro personaje debió haber conocido las instrucciones de 
1503 y 1513, así como las Leyes de Burgos (1512). Castañeda in-
dica que en esa serie de documentos reales se disponía la crea-
ción de pueblos en los que fueran concentrados o reducidos los 
naturales para facilitar su conversión. A Quiroga le surgió la idea 
prácticamente a su llegada al Altiplano,69 pero, como consta en su 
Información en derecho (1535), esa idea se fue precisando en el lapso 
de cuatro años. En el escrito citado, redactado cuando ya estaba 
en obra el Hospital-Pueblo de Santa Fe de México (1532), habla-
ba de la necesidad de que se fundaran ciudades grandes “...donde se 
les puedan dar ordenanzas buenas, que sepan y entiendan y en 
que vivan, y se pueda tener cuenta y razón con ellos”,70 las cuales 
habrían de organizarse siguiendo un modelo urbanístico inspira-
do en el Libellus vere aureus, a cargo de Tomás Moro. En las Orde-
nanzas de Santa Fe, escritas por Quiroga antes de 1547, quedaron 
reflejadas para siempre muchas de las ideas del humanista inglés.

Warren considera que la mejor descripción del Hospital de 
Santa Fe de México es debida al gobernador de Santiago Tlate-
lolco y Cayaluta, de nombre Juan, a quien debemos las siguientes 
noticias:

...desde hace pocos días, el Licenciado Quiroga les torno [a] ha-
blar y decir que quería que más acá abajo, en una parte que se de-

68		 Castañeda, Paulino, Don Vasco de Quiroga y su “Información en derecho”, Ma-
drid, Porrúa-Turanzas, 1974, pp. 108 y 109 (cursiva y comillas francesas en el 
texto).

69		 Quiroga, Vasco de, “Carta al Consejo de Indias”, op. cit., pp. 77-83.
70		 Quiroga, Vasco de, Información..., cit., I, 20.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ110

cía Acasuchil, que ahora se dice Santa Fe, quería que le hiciesen 
dos casas, una los de México y otra los de Santiago, y que ellos y 
los de México, con sus maceguales, le hicieron al dicho licenciado 
cada uno de ellos una casa, que el dicho Licenciado les puso fami-
lia, que es con un patio pequeño y alrededor de casas pequeñas, 
y no más de una puerta por donde saliesen y entrasen, a manera 
de corrales; y que después de hechas estas dichas dichas (sic) dos 
casas familias, el dicho Licenciado los tornó a llamar y les dijo que 
le hiciesen otras dos casas, cada uno la suya, como las pasadas, 
sino que habían de ser mayores, y que ellos y los de México las 
hicieron por su mandado mayores que las primeras y mejores, y 
que en las primeras casas podían haber en cada una diez casillas, 
y en las segundas casas había quince casas pocas más o menos.71

El mismo Warren, glosando la declaración que Quiroga hizo 
con ocasión del juicio de residencia que se les practicó a los miem-
bros de la Segunda Audiencia —él incluido—, refiere que estas 
construcciones fueron aumentadas con una “cocina amplia”, dos 
iglesias, un refectorio (donde se llevaban a cabo las ocasionales 
comidas comunitarias) y otra “familia”.72

Por las motivaciones ético-teológicas, por los trazos urbanís-
ticos y por los beneficiarios, los hospitales-pueblo del oidor Qui-
roga, ciertamente, se pueden equiparar a la Basiliades o kainè pólis 
de Basilio. Efectivamente, ambas surgieron de exigencias éticas de 
la misericordia y de la compasión para con los necesitados,73 las 
cuales los impulsaron a ir más allá de la práctica puntual de am-
bas virtudes. Pero ni Basilio ni Quiroga limitaron sus iniciativas a 
brindar seguridad al transeúnte o prestar atención a los enfermos, 

71		 Para el texto, véase Quiroga, Vasco de, Ordenanzas de Santa Fe (introducción, 
paleografía y notas de J. B. Warren), Morelia, Fimax Publicistas, 1999, p. 24.

72		 Warren, J. B., Vasco de Quiroga..., cit., p. 65. El término “familia”, según 
Moreno y B. Warren, ha de tomarse por el edificio material o casa. Véase Qui-
roga, Vasco de, Ordenanzas..., cit., p. 95, nota 50.

73		 Texto en Warren, J. B., “Apéndice II”, en Warren, J. B., Vasco de Quiroga 
y sus hospitales-pueblo de Santa Fe, Morelia, UMSH, 1977, p. 183; Moreno, J. J., 
Fragmentos de la vida y virtudes de don Vasco de Quiroga (edición facsimilar y estudio 
introductorio de R. Alanís), Morelia, UMSH, 1998, p. 157.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 111

a los huérfanos, a las viudas, etcétera, sino que ambos idearon y 
ejecutaron un generoso proyecto urbano en el que, además de los 
servicios de caridad mencionados, se ofreciera a los más pobres 
de Cesarea y a los “indios pobres e miserables personas, pupi-
los viudas, huérfanos y mellizos”74 del Altiplano y Michoacán, los 
medios para ser/hacerse suficientes y “vivir sin necesidad”, o en 
palabras de Basilio: “llevar una vida digna”. Basilio y Quiroga 
convergen, pues, en las motivaciones, en las finalidades y en los 
medios para lograrlas: las primeras son, en ambos casos, estric-
tamente teológicas y no meramente filantrópicas;75 las segundas 
se expresan en las fórmulas ya mencionadas en este trabajo: lo-
grar una vida digna (Basilio) y el cínico-estoico-quiroguiano “ser 
bastantes”;76 finalmente, la Basiliades y los pueblos-hospitales fue-
ron los medios a los que recurrieron para cristalizar sus motiva-
ciones y finalidades.

No obstante, si quisiéramos ampliar más las informaciones 
sobre la base teológica de Quiroga, es menester explicitar sus 
intenciones reformadoras y su comprensión del hospital como 
lugar donde se practicaran todas las obras de misericordia. Res-
pecto a lo primero, nuestro personaje pensó sus hospitales como 
una estructura social que ayudara a la conversión y conservación 
de la fe de los naturales, para de ese modo colaborar en la refor-
ma y renovación de una Iglesia que él considera senescente.77 Este 

74		 Quiroga, Vasco de, Testamento..., cit., p. 27.
75		 Crislip considera que la práctica de la filantropía greco-romana era se-

lectiva y se regía por el interés y el principio de reciprocidad, mientras que la 
hospitalidad cristiana, entendida en sentido amplio, beneficiaba a los más pobres 
y no estaba regida por la selectividad y por la reciprocidad. Véase Crislip, A. T., 
op. cit., pp. 47-50.

76		 Para el tema, véase González Cruz, M., Teología de la misericordia..., cit., pp. 
224-239; id., “Ser bastantes. Variaciones de un tema de la Antigüedad clásica, 
presentes en la Información en derecho de Vasco de Quiroga”, Efemérides Mexicana, 
vol. 24, 2006, pp. 3-36.

77		 Quiroga, Vasco de, Información..., cit., III, 198. Este tema, que Quiroga 
toma de san Antonino de Florencia (C. Herrejón), tuvo presencia destacada en 
teólogos como Pérez de Varela. En Quiroga, la senectud de la Iglesia era transito-
ria, pues era la fase previa y necesaria a su reformación.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ112

motivo eclesiológico aparece ya en su Carta de 1531. Por lo que 
toca a lo segundo, éste refleja un remanente de la comprensión 
antigua y medieval de los hospitales, misma que —como queda 
dicho— fue ampliamente rebasada por nuestro personaje. A co-
mienzos de 1536 y con ocasión de su juicio de residencia, él ex-
plicó las motivaciones que lo impulsaron a fundar sus hospitales:

...nada de ello es para mí sino para el dicho hospital... y para es-
cuela y ejemplo de doctrina, caridad y piedad cristiana y de algu-
nos estudiantes de gramática colegiales que allí la deprenden, y 
para un ejercicio muy llano y bueno de todas las obras de miseri-
cordia, así espirituales como corporales, y para allí curar enfermos 
y enterrar los muertos de la comarca y acoger los peregrinos y 
doctrinar los ignorantes y casar huérfanos y recoger vagamundos 
muchos que hay sin orden ni estado alguno de vivir y decirles y 
celebrarles misas y administrarles el santo y venerable bautismo 
con las ceremonias de él y todos los otros sacramentos... y para ce-
menterio de todos los muertos de aquella comarca, que antes eran 
comidos de aves y perros y otros animales, y abrigo y amparo de 
muchos forzados y maltratados que pasan por el camino...78

Hay, sin embargo, otras diferencias notables entre ambos pro-
yectos sociocristianos. Basilio —según los datos que nos ofrece 
su carta a Elías— pensó y realizó un proyecto meramente urba-
no, mientras que el proyecto de Quiroga era urbano y rural. En 
el proyecto de Basilio fueron los oficios y los talleres los medios 
para lograr una “vida digna”; en cambio, en el de Quiroga, los 
instrumentos para configurar al hombre autárkes y cristiano fueron 
los oficios “mecánicos” (cantería, herrería, telares, carpintería)79 
y la agricultura, la cual debía ser practicada por todos80 tanto en 
el hospital como en las estancias y granjerías, que eran como una 
extensión del mismo. Esta combinación campo-ciudad (pólis en 
sentido aristotélico) respondía —como es obvio— a presupuestos 

78		 Texto en Warren, J. B., “Apéndice II”, op. cit., p. 183.
79		 Quiroga, Vasco de, Ordenanzas..., cit., p. 100.
80		 Ibidem, p. 92.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 113

de índole económica, pero no en menor escala al background pe-
dagógico-humanista de Quiroga. Es bien conocida, en efecto, la 
propensión de los humanistas a un estilo de vida bucólico, como 
el descrito con maestría por uno de sus autores clásicos preferidos: 
Virgilio.

La segunda diferencia radica en el espíritu “comunista” de 
las que Natalie Zemon Davis considera communautés expérimenta-
les, las cuales se sustentaban en la exclusión de la propiedad priva-
da —aunque no total, como en el caso de Moro—, en la distribu-
ción de los bienes conforme a la necesidad81 y en un estilo de vida 
fuertemente político-comunitario, inspirado en la antropología fi-
losófica de Aristóteles, en la Utopía de Moro y en el “primitivismo 
cristiano” idealizado por los reformadores de todos los tiempos, 
Quiroga entre ellos.82

Una tercera diferencia entre ambos personajes radicaría en 
la proyección integral y evangelizadora de la obra “hospitalaria” 
de Quiroga. Éste, en efecto, la pensó para poner “remedio” a la 
dispersión en que vivían los naturales; como espacio de protec-
ción y seguridad de sus personas (conservación); como instru-
mento para que ellos lograran una vida “política”; como herra-
mienta para que los naturales superaran la ociosidad, y como 
espacio favorable a la conversión, al adoctrinamiento, al culto 
debido a Dios y a la consolidación de la moralidad cristiana.

...cosa razonable, probable y necesaria sería que se pensase y se 
entendiese en les ordenar de nuevo otra arte y manera y estado de 
vivir y de república en que viviesen en buena conversación y poli-
cía, en que se hiciesen bastantes y suficientes para sustentarse, así 
que no pereciesen y se acabasen de pura miseria... y juntamente 
con esto, juntarlos en ciudades para hacerles bastantes, tutos y 
seguros contra todas necesidades, injurias e incomodidades en los 
solos caen; porque como muchas veces está dicho, para esto se 

81		 Ibidem, pp. 87 y 88.
82		 El “motivo” del primitivismo cristiano aparece tempranamente en su 

“Carta al Consejo de Indias” (op. cit., p. 79).

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ114

juntaron los hombres y se hicieron la ciudades con buenas leyes 
y ordenanzas y policías, para que con la comunicación deferente de los 
miembros de la sociedad, las cosas humanas marcharan no sólo con suficien-
cia, sino también de manera altamente apacibles. ¿Qué hemos, pues, de decir, 
sino ay del solo, etc.83

V. Conclusión

450 años nos separan de la muerte del gran Tata, “Tata Vasco”. 
La obra “hospitalaria” que nos legó testimonia que la compasión 
y la misericordia para con los desposeídos ni es dañina ni es una 
debilidad o enfermedad del espíritu, como enseñaban los estoicos 
antiguos y, mucho tiempo después, pensadores como F. Nietzsche. 
Sus hospitales-pueblo son muestra de que la compasión y la mi-
sericordia cristiana pueden ser creativas y contribuir a la dignifi-
cación de los excluidos y más empobrecidos de ayer, de hoy y de 
siempre.

Las realizaciones políticas de Basilio y de Quiroga no pueden 
pensarse como simples prolongaciones de la euergesía greco-roma-
na, ni ellos reprodujeron la figura clásica del euergetes, pues no se 
interesaron en crear y desarrollar lazos clientelares con los pobres 
o ptochoi/macehuales, lazos que perpetuaran y profundizaran su es-
tado de dependencia. El ideal del hombre autárkes, que, no sin 
ciertas inconsistencias, el funcionario real don Vasco de Quiroga 
quiso cuajar en sus hospitales-pueblo, se sitúa en las antípodas del 
modelo clientelar de ayer y hoy. Ésta es, sin duda, una de las ra-
zones sólidas que explican su presencia en la memoria de muchos 
de los habitantes de esta región del país.

No obstante, tanto el ambicioso proyecto de los hospitales-
pueblo como su realizador permanecen en la Edad Media, pues 

83		 Quiroga, Vasco de, Información..., cit., III, 246 (cursivas en el texto). Tam-
bién véase Quiroga, Vasco de, Información..., cit., II, 35, en donde se añade lo 
siguiente: “Así, pues, el que huye de la sociedad o es un loco rabioso o un ermi-
taño; mas el ermitaño en realidad no huye, pues se asocia a los dioses. Esto dice 
Cirilo”.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 115

como lo advertía ya hace tiempo Natalie Zemon Davis, los pro-
yectos sociales de ese largo espacio de tiempo no se pergeñaron 
para cambiar el orden social, sino para controlarlo y hacerlo fun-
cionar lo mejor posible: “De plus, escribió la investigadora, au 
Moyen Age comme au XVI siècle, les pouvoirs ecclésistiques et 
laïques n’avaint pas la intention de se servir de la bienfaisance 
pour changer l’ordre social”.84 La autora, al igual que muchos 
otros estudiosos dentro y fuera de este país, no deja de recono-
cer la singularidad de la obra hospitalaria quiroguiana, reconoci-
miento justo que compartimos a cabalidad.

VI. Bibliografía

“Bula de erección del obispado de Michoacán y carta jurídico-
pastoral de don Vasco”, en Comisión de Historia del 450 
Aniversario (ed.), Vasco de Quiroga y obispado de Michoacán, Mo-
relia, Fimax Publicistas, 1986.

Basilio de C., “A Elie, gouverneur de la province”, en Saint 
Basile, Lettres, trad. de Y. Courtonne, París, Les Belles Lettres, 
1957.

Benavente, Toribio de, Historia de los indios de la Nueva España (es-
tudio crítico, apéndices, notas e índices de E. O’Gorman), Mé-
xico, Porrúa, 1973.

———, Memoriales (edición crítica, notas e introducción de N. J. 
Dyer), México, Colmex, 1996. 

Bernand, C. y Gruzinski, S., Historia del Nuevo Mundo. Del descu-
brimiento a la conquista. La experiencia europea, 1492-1550, México, 
Fondo de Cultura Económica, 1996.

Bonis, K. G., “Basilios von Caesarea und die Organisation der 
christlichen Kirche in vierten Jahrhundert”, en Fedwick, P. J. 

84		 Zemon Davis, Natalie, “Assistance, humanisme et hérésie. Le cas de 
Lyon”, en Mollat, M. (dir.), Études sur l’histoire de la pauvreté (Moyen âge-XVIe siècle), 
París, Publications de la Sorbonne, 1974, t. II, p. 785.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ116

(ed.), Basil of  Caesarea: Christian, Humanist, Ascetic. A Sixteen-Hun-
dredth Anniversary Symposium, Roma, PIMS, 1981.

Castañeda, Paulino, Don Vasco de Quiroga y su “Información en dere-
cho”, Madrid, Porrúa-Turanzas, 1974.

Crislip, A. T., From Monastery to Hospital. Christian Monasticism & the 
Transformation of  Health Care in Late Antiquity, Ann Arbor, UMP, 
2005.

Daniélou, Jean, “Pour une théologie de l’hospitalité”, La Vie Spi-
rituelle 84, 1951.

Fensham, F. C., “Widow, Orphan, and the Poor in Ancient Near 
Eastern. Legal and Wisdom Literature”, Journal of  Near Eastern 
Studies, vol. 21, 1962.

Gain, B., L’Église de Capadoce au IV siècle d’après la correspondance de 
Basile de Césarée (330-379), Roma, PIO, 1985.

Galimard Flavigny, Bertrand, Les Chevaliers de Malte. Des hommes 
de fer et de foi, París, Gallimard, 2007.

Geremek, B., La piedad y la horca. Historia de la miseria y de la caridad 
en Europa, Madrid, Alianza, 1989.

Giet, S., Les idées et l’action sociales de Saint Basile, París, Gabalda, 
1941.

González Cruz, M., “Ser bastantes. Variaciones de un tema  
de la Antigüedad clásica, presentes en la Información en derecho de 
Vasco de Quiroga”, Efemérides Mexicana, vol. 24, 2006.

———, Teología de la misericordia, implícita en los escritos y en la praxis de 
Vasco de Quiroga, México, UPM, 2012.

González Faus, J. I., Vicarios de Cristo.
Gutiérrez, Gustavo, Dios o el oro de las Indias, Salamanca, Sígue-

me, 1990.
———, En busca de los pobres de Jesucristo. El pensamiento de Bartolomé 

de las Casas, Salamanca, Sígueme, 1993.
Hiltbrunner, O., “Gastfreundschaft”, RAC, VIII, 1972.
Imbert, Jean (dir.), Histoire des hôpitaux en France, Toulouse, Privat, 

1982.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 117

Jetter, D., Das europäische Hospital von der Spätantike bis 1800, Köln, 
DuMont, 1986.

Karayannopoulos, I., “St. Basil’s Social Activity: Principles and 
Praxis”, en Fedwick, P. J. (ed.), Basil of  Caesarea: Christian, Hu-
manist, Ascetic. A Sixteen-Hundredth Anniversary Symposium, Roma, 
PIMS, 1981.

Lindgren, U., “Hospital”, Lexikon des Mittelalters, Múnich, DTV, 
2003, vol. V.

Mara, M. G., “Laura”, en Bernardino, A. di (dir.), Diccionario 
patrístico de la antigüedad cristiana II, Salamanca, Sígueme, 1998.

Milhou, Alain, “El concepto de «destrucción» en el evangelismo 
milenario franciscano”, Actas del II Congreso Internacional sobre los 
franciscanos en el Nuevo Mundo (siglo XVI). La Rábida, 21-26 septiem-
bre 1987, Madrid, Deimos, 1988.

Mollat, M. (dir.), Études sur l’histoire de la pauvreté (Moyen âge-XVIe 
siècle), París, Publications de la Sorbonne, 1974.

———, “Floraison de fondations hospitalières, XIIe et XIIIe siè-
cles”, en Imbert, Jean (dir.), Histoire des hôpitaux en France, Tou-
louse, Privat, 1982.

———, “La vie quotidienne dans les hôpitaux médievaux”, en 
Imbert, Jean (dir.), Histoire des hôpitaux en France, Toulouse, Pri-
vat, 1982.

———, “Les premiers hôpitaux. VI-XI siècle”, en Imbert, Jean 
(dir.), Histoire des hôpitaux en France, Toulouse, Privat, 1982.

———, Die Armen im Mittelalter, Múnich, 1984.
———, Les pauvres au Moyen Âge. Étude sociale, París, Hachette, 1978.
Moreno, J. J., Fragmentos de la vida y virtudes de don Vasco de Quiroga 

(edición facsimilar y estudio introductorio de R. Alanís), More-
lia, UMSH, 1998.

Nacianceno, Gregorio, Eis tòn mégan Basíleion epitáphios (Pour le 
grand Basile. Oraison funèbre) (introduction, texte critique, traduc-
tion et notes par J. Bernardi), París, Cerf, 1992.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



MANUEL GONZÁLEZ CRUZ118

Paredes, C., “El tributo indígena en la región del lago de Pátz-
cuaro”, en Varios autores, Michoacán en el siglo XVI, Morelia, 
Fimax Publicistas, 1984.

Quiroga, Vasco de, “Carta al Consejo de Indias”, en Aguayo 
Spencer, R., Don Vasco de Quiroga, taumaturgo de la organización 
social. Seguido de un apéndice documental, México, Oasis, 1970.

———, Información en derecho (introducción y notas de Carlos He-
rrejón Peredo), México, SEP, 1985.

———, Ordenanzas de Santa Fe (introducción, paleografía y notas 
de J. B. Warren), Morelia, Fimax Publicistas, 1999.

———, Testamento (edición facsimilar con otros documentos. In-
troducción, paleografía y notas por J. B. Warren), Morelia, Fi-
max Publicistas, 1997.

Ricard, R., La conquista espiritual de México. Ensayo sobre el apostolado 
y los métodos misioneros de las órdenes mendicantes en la Nueva España 
de 1523-1524 a 1572, México, Fondo de Cultura Económica, 
1994.

Sahagún, B. de, Historia general de las Indias (edición crítica y apén-
dices de A. Ma. Garibay K.), México, Porrúa, 1989.

Saint Basile, “Lettre a Eusèbe, évêque de Samosata (Lettre XX-
VII) et Lettre a Eusébonas, évêque (L. XXXI)”, en Saint Basile, 
Lettres, trad. de Y. Courtonne, París, Les Belles Lettres, 1957, t. I.

Todorov, T., La conquista de América. El problema del otro, México, 
Siglo XXI, 1995.

Verger, J., La renaissance du XIIe siècle, París, Cerf, 1999.
Waldstein-Wartenberg, Berthold, Die Vasallen Christi. Kultur-

geschichte des Johanniterordens im Mittelalter, Viena, Böhlau, 1988.
Warren, F. B., “Vasco de Quiroga, fundador de hospitales y co-

legios”, Missionalia Hispanica, núm. 67, 1966.
Warren, J. B., Vasco de Quiroga y sus hospitales-pueblo de Santa Fe, 

Morelia, UMSH, 1977.
Windemuth, M. L., Das Hospital als Träger der Armen Fürsorge im 

Mittelalter, Stuttgart, Steiner, 1995.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



LA TEOLOGÍA DE LA HOSPITALIDAD, IMPLÍCITA... 119

Zavala, S., De encomiendas y propiedad territorial en algunas regiones de la 
América española, México, Robredo, 1940.

Zemon Davis, Natalie, “Assistance, humanisme et hérésie. Le 
cas de Lyon”, en Mollat, M. (dir.), Études sur l’histoire de la pau-
vreté (Moyen âge-XVIe siècle), París, Publications de la Sorbonne, 
1974, t. II.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



121

VASCO DE QUIROGA Y LOS INICIOS  
DEL IUS COMMUNE EN LA PROVINCIA  

DE VALLADOLID DE MICHOACÁN

Jaime Hernández Díaz

Sumario: I. Introducción. II. Formación intelectual. III. El 
pensamiento jurídico de Vasco de Quiroga en su acción en la 

Nueva España. IV. Bibliografía.

I. Introducción

Agradezco la invitación para participar en este coloquio dedicado 
a la figura de Vasco de Quiroga con motivo del 450 aniversario de 
su muerte (1565-2015). Asisto en estricto sentido con la represen-
tación de la División de Estudios de Posgrado de la Facultad de 
Derecho y Ciencias Sociales, institución que propuso mi participa-
ción, y, desde luego, de la universidad heredera del Colegio de San 
Nicolás fundado por don Vasco de Quiroga: la Universidad Mi-
choacana de San Nicolás de Hidalgo, de la que fui rector no hace 
muchos años. De San Nicolás se han ocupado destacados investi-
gadores “nicolaitas”, como Raúl Arreola Cortés y Ricardo León 
Alanís. Al ser propuesto por la Facultad de Derecho, en la que soy 
profesor de Historia del derecho, se pensó por los integrantes del 
cuerpo académico del que formo parte se abordara el pensamiento 
jurídico de don Vasco de Quiroga y su contribución a la formación 
de la cultura jurídica en la provincia de Michoacán.

La propuesta me pareció pertinente, pues cabe recordar que 
la Escuela de Jurisprudencia fundada en los inicios del siglo XX, 
antecedente inmediata de la actual facultad, siempre se sintió he-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



JAIME HERNÁNDEZ DÍAZ122

redera del pensamiento y obra de Vasco de Quiroga; así lo sostu-
vo el licenciado Miguel Meza en su discurso inaugural:

Por natural asociación de ideas, vienen a mi memoria y mis labios 
pronuncian con respeto dos nombres venerados: Don Vasco de 
Quiroga y Don Melchor Ocampo, fundador aquel varón ilustre y 
restaurador este insigne republicano, del Colegio Primitivo de San 
Nicolás, plantel de tradiciones gloriosas y el más antiguo de Amé-
rica; de una vida tres veces secular. De allí se derivan, como las 
ramas que se desgajan del árbol corpulento, la Escuela de Medici-
na y la Escuela de Jurisprudencia, y debido al espíritu de progreso 
de un gobernante patriota, ha nacido a la vida independiente sin 
conmociones ni hostilidades, sino como una lógica evolución en el 
desenvolvimiento de las sociedades.1

En los cursos de Historia del derecho, aspiro a que esto no 
quede en mera retórica y propicio el estudio de Vasco de Quiro-
ga en el proceso formativo de la cultura jurídica novohispana. El 
trabajo que presento forma parte de mi curso; en consecuencia, 
no tiene mayores pretensiones.

Esta breve y humilde reflexión no está basada en nuevos ma-
teriales documentales o archivísticos; en esta materia no esperen 
encontrar nada novedoso, pues utilizo los textos conocidos que 
estuvieron a mi alcance. No obstante, este documento intenta, eso 
sí, reflexionar sobre una faceta conocida de la personalidad de 
Vasco de Quiroga, pero —desde mi punto de vista— insuficien-
temente abordada, es decir, el pensamiento jurídico de Quiroga. 
En particular, se hace necesario explorar las ideas del ius commune 
y del pluralismo jurídico contenido en los textos que conocemos 
de él, y situar en ese campo del pensamiento las acciones de Qui-
roga en la Nueva España y, por supuesto, en Michoacán.

Esta reflexión se enmarca en el estudio de la cultura jurídica; 
el destacado jurista italiano Luigi Ferrajoli la concibe como un 

1		 Boletín de la Escuela de Jurisprudencia, Morelia, núm. 1, 15 de abril de 
1901, p. 2.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LOS INICIOS DEL IUS COMMUNE... 123

conjunto o suma de diferentes conjuntos de saberes y enfoques, 
en los que localiza tres aspectos distintos:

...en primer lugar, el conjunto de teorías filosóficas y doctrinas 
jurídicas elaboradas por juristas y filósofos del derecho en una 
determinada fase histórica; en segundo lugar, el conjunto de ideo-
logías, modelos de justicia y modos de pensar sobre el derecho 
propios de los operadores jurídicos profesionales, ya se trate de le-
gisladores, de jueces o administradores; en tercer lugar, el sentido 
común relativo al derecho y a cada institución jurídica difundido 
y operativo en una determinada sociedad.2

La organización jurídica y política que se estableció en la 
provincia de Valladolid de Michoacán, bajo el influjo de la cul-
tura jurídica que acompañó al proceso de conquista y coloniza-
ción, se realizó con base en una recepción de la cultura jurídica 
europea, de alguna manera con las características que se fueron 
adoptando en el viejo continente y, principalmente, en España. 
Javier Barrientos Brandon afirma que inicialmente se recibió la 
cultura del ius commune junto a la escuela española del derecho 
natural, el humanismo jurídico y el iusracionalismo.3 Este autor 
ha identificado tres grandes vías por las que la cultura del ius 
commune se transmitió en la Nueva España: la vía oficial o real, 
la académica y la práctica judicial. El derecho común romano 
canónico —sostiene este autor chileno— se transmitió por vía 
oficial, especialmente por medio de las Siete Partidas, que tu-
vieron una amplia aplicación en materia de derecho privado y 
ante la escasa presencia de un derecho municipal y de manera 
inicial la inexistencia del derecho foral. Desde el punto de vista 
académico, esta cultura jurídica se divulgó por medio de las uni-
versidades, que se establecieron siguiendo el modelo que tenían 
en el viejo mundo: a través de la enseñanza del derecho y por 

2		 Ferrajoli, Luigi, Ensayos sobre la cultura jurídica italiana del siglo XIX, México, 
UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2010, p. 1.

3		 Barrientos Grandon, Javier, La cultura jurídica en la Nueva España, México, 
UNAM, 1993, p. 11.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



JAIME HERNÁNDEZ DÍAZ124

medio de la literatura jurídica. No menos importante resultó la 
transmisión en la práctica judicial, pues se estableció una justicia 
en manos de letrados, de tal forma que se aprecia en estrados, en 
la actividad de los oidores y en las sentencias pronunciadas, así 
como en los dictámenes de asesores letrados que deberían seguir 
los jueces legos, es decir, a través de una judicatura letrada.4

Parece que debería incorporarse en estas vías de transmi-
sión de la cultura jurídica a la Iglesia y, en particular, el tema 
que nos ocupa, con motivo del establecimiento del obispado de 
Michoacán. El obispado, constituido por una red de parroquias, 
juzgados eclesiásticos y doctrinas, jugó un papel fundamental en 
la divulgación de la cultura jurídica bajo una influencia del ius 
commune, sobre todo en su vertiente canónica; así, los asuntos ad-
ministrativos, religiosos, contenciosos, civiles y de competencias 
asignadas a la Iglesia requerían de conocimientos precisos del 
derecho. En torno de esta organización de la Iglesia en el obis-
pado, la divulgación del ius commune en su vertiente canónica es 
trascendental en la región, lo que nos lleva a no olvidar esta ver-
tiente en la cultura jurídica novohispana. Recordemos que desde 
sus primeros años de vida, la Iglesia, a la vez que sus esfuerzos se 
dirigían a fijar la ortodoxia religiosa, de manera lenta pero siste-
mática, fue formando el derecho canónico. El obispado de Mi-
choacán integró una red de parroquias, juzgados eclesiásticos y 
doctrinas, junto a cofradías, hospitales y escuelas. Dentro de este 
proceso jugaron un papel destacado los clérigos y religiosos que 
se habían formado en las instituciones educativas ubicadas en su 
espacio territorial, desempeñaban sus funciones en el mismo, y 
fueron generando una conciencia de identidad y de pertenencia 
al obispado, de ahí la trascendencia de los colegios y estudios 
conventuales.5

4		 Ibidem, pp. 11 y 12.
5		 Herrejón Peredo, Carlos, “Colegios e intelectuales en el obispado de 

Michoacán. 1770-1821”, en Serrano Ortega, José Antonio (coord.), La guerra 
de independencia en el obispado de Michoacán, Zamora, El Colegio de Michoacán-
Secretaría de Cultura del Gobierno de Michoacán, 2010, pp. 54 y 55.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LOS INICIOS DEL IUS COMMUNE... 125

II. Formación intelectual

La figura de don Vasco de Quiroga, así como su obra realizada en 
la Nueva España, desde hace tiempo llama la atención de historia-
dores, filósofos y juristas; por ello, no es de extrañar una abundante 
bibliografía del personaje: desde los trabajos pioneros de Juan José 
Moreno y Nicolás León, pasando por los trabajos de Silvio Zava-
la, Justino Fernández, Edmundo O’Gorman, y más recientemente 
los excelentes estudios de J. B. Warren, Carlos Herrejón y Alber-
to Carrillo. En realidad, la vasta bibliografía sobre el personaje se 
enriquece constantemente con nuevos e interesantes trabajos. Ya 
desde 1954 Alfonso Trueba reconocía la existencia de muchos y 
buenos libros sobre Vasco de Quiroga, por lo que consideraba que 
“agregar uno más a los publicados sin ofrecer novedad, sería tra-
bajo inútil”;6 no obstante, se atrevió a publicar un pequeño ensayo 
biográfico “bajo el supuesto de que no sólo útil, sino necesario, 
es divulgar la historia de personaje tan eminente, en el panorama 
de nuestra cultura”.7 Aceptando como válida esta afirmación, nos 
atrevemos a reflexionar sobre el destacado primer obispo de Mi-
choacán, haciendo nuestra la recomendación de uno de sus más 
recientes estudiosos, Alberto Carrillo, quien considera que “recu-
perar una imagen más auténtica de la persona y la obra de este 
gran fundador del nuevo Michoacán y de la iglesia indiana en 
esta provincia puede ser un avance en la tarea de la consolidación 
de la memoria colectiva nacional y la reconstrucción de nuestra 
historia espiritual”.8

Para explicar mejor las ideas del pluralismo jurídico en Qui-
roga se hace necesario ubicar a nuestro personaje en el tiempo en 
que se formó intelectualmente y las características de las institu-
ciones jurídicas que conoció y aplicó a lo largo de su vida.

6		 Trueba, Alfonso, Don Vasco, México, Jus, 1958, p. 3.
7		 Idem.
8		 Carrillo Cazares, Alberto, Vasco de Quiroga: la pasión por el derecho, Zamora, 

El Colegio de Michoacán-Arquidiócesis de Morelia-Universidad Michoacana 
de San Nicolás de Hidalgo, 2003, p. 14.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



JAIME HERNÁNDEZ DÍAZ126

Es ampliamente conocido que fue originario de la Villa de 
Madrigal de las Altas Torres; uno de sus mejores estudiosos, B. 
Warren, sitúa su nacimiento entre 1477 o 1478,9 esto es, en las 
postrimerías de la Baja Edad Media española. Sabemos por él 
mismo Quiroga que estudió la licenciatura en derecho canóni-
co; sin embargo, se desconoce si la hizo en Valladolid o en Sala-
manca. Francisco Miranda, al igual que otros de sus biógrafos, se 
orienta por señalar como más probable que Quiroga realizara sus 
estudios en la Universidad de Salamanca, pues en ella se desem-
peñaba como rector don Juan de Tavera, personaje muy cercano 
a la familia Quiroga. Su estadía en Salamanca debió ocurrir entre 
1505-1515.10 Más allá de la duda sobre el lugar de sus estudios 
es necesario subrayar su formación no sólo por ser jurista, sino 
porque se desenvolvió en una sociedad con una clara influencia 
del derecho. En realidad, es poco significativo para los fines del 
estudio de la formación jurídica de Vasco de Quiroga dilucidar 
el lugar en que estudio, ya que todas las universidades de la épo-
ca formulaban sus planes de estudio en torno a la cultura del ius 
commune.

Hoy se acepta a la época medieval como una sociedad con 
una gran cultura jurídica. En efecto, historiadores de la trascen-
dencia de Jacques Le Goff reconocen el prestigio del derecho 
como una de las características de este periodo de la historia;11 no 
sólo eso, otros autores asocian el nacimiento de los sistemas jurídi-
cos occidentales hacia fines del siglo XI y durante el siglo XII con 
el establecimiento de las primeras universidades europeas, princi-
palmente con la Escuela de Derecho de Bolonia.12 El sistema de 
enseñanza de Bolonia, basado en el estudio del derecho romano 

9		 Warren, J. B., Vasco de Quiroga y sus hospitales-pueblo de Santa Fe, Morelia, 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 1977, pp. 9-14.

10		 Miranda Godínez, Francisco, Don Vasco de Quiroga y su Colegio de San Nicolás, 
Morelia, Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 1990, pp. 16-18.

11		 Le Goff, Jacques, En busca de la Edad Media, Barcelona, Paidós, 2003, pp. 
114-117.

12		 Berman, Harold J., La formación de la tradición jurídica de Occidente, México, 
Fondo de Cultura Económica, 1996, pp. 130-142.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LOS INICIOS DEL IUS COMMUNE... 127

elaborado en la época de Justiniano —cuyo descubrimiento cerca 
de 1080 se realizó con la localización de una copia de la com-
pilación hecha por el emperador bizantino—, fue trasplantado 
a muchas otras ciudades de Europa, incluyendo Padua, Perusa, 
Pisa, Salamanca, Montpellier, Orleáns, Praga, Viena, Cracovia y 
Heidelberg. Posteriormente, el programa de derecho en Bolonia, 
París, Oxford y otras universidades de Europa se extendió para 
incluir algo más que el derecho romano contenido en el Corpus 
Iuris Civilis. La principal materia nueva, añadida en la segunda 
mitad del siglo XII, fue el recién desarrollado derecho canónico 
de la Iglesia, que a diferencia del derecho romano representaba 
un derecho de actualidad.13

Los estudios de derecho de las universidades españolas, al igual 
que las europeas, se centraban en el ius commune romano-canónico, 
esto es, tenían como pilares de estudio al Corpus Iuris Civilis y al 
Corpus Iuris Canonici, explicados en las cátedras de leyes, Código, 
Instituta, Digesto Viejo y Volumen y en la de Prima, y Vísperas de 
Cánones, Decreto, Decretales, Sexto y Clementinas.14

Una de las características de la enseñanza del derecho que 
se impartía en las universidades de la época consistía en que los 
juristas en un momento determinado podían optar por el estu-
dio del derecho canónico o por el civil, ambos realizados bajo las 
técnicas de los glosadores, dominando hacia fines del medioevo 
tanto el mos italicus como el mos gallicus, y, a su vez, su práctica ju-
rídica tenía una estrecha relación con la actividad desempeñada 
por los teólogos. En este sentido, Antonio García y García afirma 
lo siguiente:

Teólogos y canonistas tenían en común un factor que aunaba sus 
esfuerzos ya que unos y otros utilizaron todo su bagaje de fuentes 
y de conocimientos teológicos y jurídicos, así como su reflexión 
jurídico-teológica, para dar respuesta a los grandes problemas de 
su tiempo. Esto les obligaba a ser interdisciplinarios y ambidex-

13		 Idem.
14		 Barrientos Grandon, Javier, op. cit., p. 38.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



JAIME HERNÁNDEZ DÍAZ128

tros para manejar a la vez conocimientos filosófico-teológicos y 
jurídicos tanto canonistas como civilistas...15

Por otra parte, hoy se acepta que la sociedad medieval, que 
aún le tocó conocer a Vasco de Quiroga, se caracterizaba por 
la coexistencia de diferentes órdenes jurídicos en el seno de un 
ordenamiento jurídico más amplio que se conoce con la denomi-
nación de “pluralismo jurídico”. Paolo Grossi ha recomendado 
acercarse al derecho medieval, entendiéndolo 

...como a una gran experiencia jurídica que alimenta en su seno 
una infinidad de ordenamientos, donde el Derecho —antes de 
ser norma y mandato— es orden de lo social, motor espontáneo, 
lo que nace de abajo, de una sociedad que se auto tutela ante la 
litigiosidad de la incandescencia cotidiana construyéndose esta 
autonomía, horcacina propia y auténtica protectora del individuo 
y de los grupos. La sociedad se impregna de Derecho y sobrevive 
porque ella misma es, antes que nada, Derecho, debido a su ar- 
ticulación en ordenamientos jurídicos.16

Por consiguiente, el derecho medieval constituyó una expe-
riencia jurídica en la que convivían diversos ordenamientos jurí-
dicos creando espacios de autonomía muy diferente a la idea de 
soberanía moderna, con una manifestación jurídica muy fuerte 
que representaba “la auténtica constitución del universo medie-
val, una dimensión óntica precedente y dominante de aquella 
política”.17

Durante este periodo se encuentra en vigor un derecho co-
mún que coexistía en equilibrio con los derechos propios; este de-
recho común disponía de una vigencia potencialmente general, 
esto es, se aplicaba a todas las situaciones no contempladas por 
los derechos propios o particulares, como bien señala António 

15		 García García, Antonio, “Derecho romano-canónico en la península 
ibérica”, en Alvarado, Javier (ed.), Historia de la literatura jurídica en la España del 
antiguo régimen, Madrid, Marcial Pons, 2000, pp. 128 y 129.

16		 Grossi, Paolo, El orden jurídico medieval, Madrid, Marcial Pons, 1996, p. 52.
17		 Ibidem, p. 56.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LOS INICIOS DEL IUS COMMUNE... 129

Manuel Hespanha: “En lugar de ser un sistema cerrado de ni-
veles normativos, con relaciones definidas de una vez por todas 
(como en los sistemas de fuentes del derecho propios del legalismo 
contemporáneo), el derecho común constituía una constelación 
abierta y flexible de órdenes cuya arquitectura tan sólo podía de-
terminarse en el caso concreto”.18

III. El pensamiento jurídico de Vasco de Quiroga 
en su acción en la Nueva España

Situar a Quiroga dentro de una corriente de pensamiento no es 
una tarea intrascendente. Derivado de su proyecto de los pueblos-
hospitales de Santa Fe y la influencia del pensamiento de Tomás 
Moro, Quiroga suele ser reconocido como un renacentista; sin 
embargo, si se revisa la obra en su conjunto parece más acercarse 
al pensamiento jurídico teológico de claro corte medieval. Con-
sidero que quien acierta a ubicar mejor su pensamiento es Paz 
Serrano Gasset, misma que encuentra que

Además de la influencia de esta renovada teología, se encuentran 
en Quiroga numerosos restos del pensamiento medieval anterior 
en particular en las cuestiones referentes a los ámbitos y relacio- 
nes entre los poderes eclesiástico y temporal, lo que sitúa como 
un personaje de posiciones intermedias entre el medievalismo 
cristiano y la escolástica española de la época. Sus precedentes 
medievales se remontan a la teología sentencialista y la filosofía 
tomista. La primera, en una línea agustiniana, exaltaba el orden 
sobrenatural y la importancia de la gracia, por encima del or-
den temporal, por lo que terminaba concluyendo la primacía del 
poder de la Iglesia y de los derechos de la cristiandad sobre los 
pueblos infieles. La segunda trataba de armonizar ambos órde-
nes, resaltando la importancia de los derechos naturales, que por 
esencia, se encontraba en todos los hombres, fieles e infieles. Apli-

18		 Hespanha, António Manuel, Cultura jurídica europea. Síntesis de un milenio, 
Madrid, Tecnos, 2002, p. 99.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



JAIME HERNÁNDEZ DÍAZ130

cadas a problemas diferentes, las dos concepciones aparecen en 
los textos [de Quiroga].19

En la polémica jurídica suscitada en torno a la conquista de 
las tierras americanas, Manuel Ma. Salord Bertrán ubica tres 
etapas: la primera abarca desde los primeros descubrimientos y 
lo que él llama “el colonialismo de la primera conquista”; la se-
gunda comprende los años de 1512 a 1533 y se caracteriza por 
el uso del “requerimiento”, y la tercera se sitúa del año 1533 a 
1546 y se encuentra permeada por la elaboración de las llamadas 
“Leyes Nuevas”. En la segunda etapa se desarrolla la polémica 
derivada básicamente de la discusión sobre la validez o no de los 
Justos Títulos esgrimidos a favor de la teocracia papal, tesis que 
tiene profundas raíces medievales —argumentación contradicha 
por los críticos de la misma en el marco del nacimiento de la so-
beranía estatal—.

Así como prácticamente se desconoce el lugar de sus estudios, 
se conoce muy poco de los primeros años de la vida, digamos, 
profesional de Vasco de Quiroga. A pesar de todo, queda claro 
que se desempeñó como funcionario real en las instancias de la 
Corte de Carlos V, y particularmente se le ubica con mayor cla-
ridad en 1526 como juez de residencia en Orán, África, antes de 
pasar como miembro de la Segunda Audiencia de México a la 
Nueva España.

Estando cerca de las instancias reales, no le fue ajena la polé-
mica jurídica que se entabló con respecto a la conquista del Nue-
vo Mundo y la justificación esgrimida por la Corona en torno a 
los Justos Títulos. Probablemente, Vasco de Quiroga conoció las 
discusiones de la Junta de Burgos (1512) y las leyes que surgie-
ron de esa reunión con ese nombre, en las que se reconoció la 
libertad del indio y se creó el documento conocido como “Re-
querimiento”, explicación formal que los conquistadores debían 
realizar a los indios, en donde se les comunicaba los títulos que 

19		 Serrano Gasset, Paz, Vasco de Quiroga. La utopía en América, Madrid, Dastin, 
2003, p. 25.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LOS INICIOS DEL IUS COMMUNE... 131

justificaban el derecho de conquista en nombre de la Corona. El 
Requerimiento fue elaborado por el jurista y consejero real Juan 
López de Palacios Rubio, en el que colaboró el teólogo y catedrá-
tico de la Universidad de Salamanca, fray Matías de Paz.

Vasco de Quiroga, seguramente, tuvo conocimiento de la Jun-
ta de Valladolid de 1513, en la que se reconoció por unanimidad 
la validez del título de donación de las tierras americanas otor-
gadas por el papa, y se acordó que el rey podía, a través de sus 
oficiales, requerir que le dieran la tierra o tomarla por la fuerza si 
los indios se oponían.

Vasco de Quiroga no es ajeno a ese proceso de revisión de 
la autoridad real. Así pues, en la Ordenanza de 1526 se estable- 
ce que

...[los] indios sean tratados como seres libres y no como esclavos, y 
que sean gobernados con justicia, sin imponerles demasiados tra-
bajos ni llevarlos a las minas contra su voluntad y siempre con el 
parecer del prelado o de su representante en el lugar, procurando 
atraer a los indios a la fe cristiana y señorío de España por el con-
vencimiento y la prudencia política. Encargo a clérigos y religiosos 
y “todas las conciencias” la protección de los indios, obligándoles 
a avisarle de cualquier abuso o injusticia cometida por cualquier 
persona de cualquier calidad que sea “para que nos y los de nues-
tro Consejo lo mandamos ver y castigar con todo rigor”.20

En los años en que no hay duda que Quiroga es un funciona-
rio real, es decir, durante los primeros años del reinado de Carlos 
V, las instituciones que habían articulado la primera conquista de 
América —esclavitud, encomiendas y guerras de conquista— se 
someten a una revisión profunda, hasta llegar a la promulgación 
de las Reales Ordenanzas, del 17 de noviembre de 1526, sobre la 
forma en que se deben hacer los descubrimientos y rescates en las 
Indias.21

20		 Salord Bertrán, Manuel Ma., La influencia de Francisco de Vitoria en el derecho 
indiano, México, Porrúa, 2002, p. 123.

21		 Ibidem, p. 62.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



JAIME HERNÁNDEZ DÍAZ132

Por otro lado, en las Cortes se tomaban las medidas que lle-
varon a las Ordenanzas de 1526; en el campo teórico, Francisco 
de Vitoria obtenía la cátedra de Prima de Teología en la Univer-
sidad de Salamanca (1526). A finales de 1528, en su Relección 
de potestate civili manifestaba su pensamiento sobre la soberanía 
temporal y de la razón que amparaba a los pueblos del continen-
te para que en sus relaciones con los de Europa se aplicara el de-
recho de gentes; en 1532, en su Relección de potestate eclesiae llega 
a la conclusión siguiente: Papa non est orbis dominus.22

En su calidad de oidor en la Segunda Audiencia de México 
se enfrentó directamente a los problemas esenciales que abordan 
los funcionarios reales y los intelectuales de la época: la guerra y 
la esclavitud. Asimismo, Vasco de Quiroga participó en las juntas 
eclesiásticas de 1531 y 1532: en la primera de ellas el tema princi-
pal de la agenda era el tomar parecer sobre la guerra de conquista 
emprendida por Nuño de Guzmán, y en la segunda trataba de 
moderar el empleo de cargadores o tamemes y la suerte de los 
indios en el tema de la esclavitud. En esas reuniones se estaba ges-
tando la Información en derecho.

Del periodo en que se desempeñó como oidor de la Audien-
cia de México es su escrito conocido, hoy en día, con el título de 
Información en derecho. Si bien es cierto que se ha considerado que 
este texto es un informe de Quiroga dirigido al Consejo de In-
dias —al parecer al consejero Bernal de Luco—, está elaborado 
como un alegato jurídico; por lo tanto, nos es útil para acercar-
nos al pensamiento jurídico de Quiroga, limitándonos por ahora 
fundamentalmente a sus comentarios en torno al papel que jue-
gan en la sociedad los ordenamientos jurídicos de su época. En 
este texto se refleja ampliamente la cultura jurídica de Vasco de 
Quiroga típica del ius commune, como lo ha subrayado Carlos He-
rrejón. No es de extrañar, en consecuencia, que este texto se en-
cuentre construido apoyándose en el cuerpo del derecho romano 
compilado por Justiniano, en el cuerpo del derecho canónico y 
en el uso de fuentes teológicas de la época; además, se inscribe 

22		 Ibidem, pp. 123 y 124.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LOS INICIOS DEL IUS COMMUNE... 133

en los usos y características de la literatura jurídica castellana de 
la época. Estos juristas, generalmente, elaboraron sus obras en 
castellano, y la mayoría de los aparatos de glosa se encuentran 
en latín, a diferencia de las obras que se producían en Francia e 
Italia, las cuales se escribían en su conjunto en latín, ya que era el 
lenguaje culto de la época.23

De tal forma que en la década de los treinta, cuando Vasco 
de Quiroga escribe su Información en derecho, se escuchaban voces 
críticas a dicha teoría. Quiroga se sitúa en la pura ortodoxia de la 
teoría medieval para justificar la validez de las bulas papales, de 
ahí parte todo su proyecto y compromiso evangélico en la Nueva 
España; seguramente, nunca abandonó su convicción de la vali-
dez de tales títulos, pues consideraba una verdadera obligación 
cumplir con la disposición establecida en la bula papal:

...Porque, donde entre gentes mayormente bárbaras se han de 
enjerir e introducir de nuevo buenas costumbres y desarraigar 
las malas y plantarse la fe de nuestra cristiana religión con la es-
peranza y caridad della, y esto en tierra tan extraña y ajena de 
semejantes virtudes, y no por sola voluntad, sino por una muy 
fuerte y firme obligación de la bula del Papa Alexandro, concedi-
da a los Reyes Católicos, de la gloriosa memoria, que me parece 
que trae más que aparejada ejecución, cierto gran miramiento y 
recatamiento y diligencia es menester.24

Este pensamiento de corte medieval, por supuesto, lo entien-
de no sólo desde el punto de vista de las tareas evangélicas de-
rivadas de él, sino también de las facultades reconocidas a los 
Reyes Católicos y sus sucesores, tanto en lo espiritual como en 
lo temporal, para gobernar y evangelizar las tierras del Nuevo 
Mundo. Así lo reconoce Vasco de Quiroga en otra parte del texto 
de la Información en derecho:

23		 Pérez Martín, Antonio, “La literatura jurídica castellana en la Baja Edad 
Media”, en Alvarado, Javier (ed.), Historia de la literatura jurídica en la España del 
antiguo régimen, Madrid, Marcial Pons, 2000, p. 72.

24		 Ibidem, p. 68.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



JAIME HERNÁNDEZ DÍAZ134

Y pues su Majestad, como rey y señor y apóstol deste Nuevo Mun-
do, a cuyo cargo está todo el grand negocio de él en temporal y 
espiritual, por Dios y por el Sumo Pontífice a él concedido, tiene 
todo el poder y señorío que es menester para regir y encaminar, 
gobernar y ordenar, no solamente se les puede, pero aun se les 
debe (como lo manda y encarga la bula), por su Majestad mandar, 
dar una tal orden y estado de vivir, en que los naturales para sí y 
para los que han de mantener sean bastantes y suficientes, y en 
que se conserven y conviertan bien como debe...25

Esta actitud es explicable por la formación jurídica de don 
Vasco o las lecturas que fortalecen su visión teórica de los proble-
mas; además, en su obra utiliza exponentes de la tesis teocrática, 
como san Antonio de Florencia, quien vivió entre 1389-1459 y 
que fue un dominico arzobispo de Florencia muy reconocido por 
sus trabajos de teología, en los que abordó cuestiones relativas al 
derecho civil y de carácter eclesiástico. Su obra principal, intitu-
lada Summa Theologica, defiende con amplitud las facultades del 
romano pontífice en ambas potestades.26 Igualmente, Quiroga 
cita en varias ocasiones a fray Tomás de Vio Cayetano, integran-
te también de la orden de los dominicos y que es un teólogo más 
ubicado en el contexto del Renacimiento, pues vivió de 1469 a 
1534; se desempeñó como profesor en Padua y Pavía, y llegó a ser 
vicario general de su orden. Cayetano fue defensor vigoroso de 
las prerrogativas espirituales del papado y del poder del papa en 
asuntos temporales, mismas que, según él, le vienen en función de 
su quehacer espiritual, es decir, de manera indirecta. Asimismo, 
estas lecturas influyen en el tratamiento que hace del problema 
de los indígenas. Esta postura en torno a las bulas papales explica 
por qué diversos autores señalan que en esta materia Quiroga no 
aportó nada nuevo a la discusión y se sitúa en el espíritu ortodoxo 
de la teología.

25		 Ibidem, p. 118.
26		 Castañeda Delgado, Paulino, La teocracia pontifical en las controversias sobre el 

Nuevo Mundo, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1996, pp. 
197-199.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LOS INICIOS DEL IUS COMMUNE... 135

No es el único asunto en el que Quiroga se sitúa con un en-
foque tradicional, pues también lo hace en asuntos centrales que 
se discutían en el seno de las Cortes y entre los intelectuales es-
pañoles; por ejemplo, el problema de la guerra y la esclavitud, 
donde en ambos parte de la teoría tomista sobre la guerra justa, 
y en diversas ocasiones concluye en el carácter injusto de la mis-
ma, como la emprendida por Nuño de Guzmán en el occidente 
de México. La defensa de la población indígena y sus derechos 
las realiza en el marco de las disposiciones legislativas emitidas en 
1526 y en los textos teológicos que maneja con la destreza del ju-
rista-teólogo de la época; por ejemplo, san Antonio de Florencia 
había abordado el problema del poder del papa sobre los infieles, 
y llegó a la conclusión de que ni el papa ni los príncipes cristianos 
debían arrebatar a los gentiles sus bienes ni su gobierno, pues es-
tos derechos forman parte de los “bienes naturales” que Dios ha 
dejado a todos, incluso a los demonios, es decir, utiliza concep-
tos iusnaturalistas que intenta asociar con la teoría teocrática.27 
Particularmente, el cardenal de San Sixto, fray Tomás de Vio 
Cayetano, hizo una clasificación de los infieles, y en la tercera, 
sin mencionar específicamente a los indígenas americanos, pa-
rece referirse a ellos; éstos serían súbditos nec de iure nec de facto en 
cuanto a la jurisdicción temporal, paganos que nunca estuvieron 
sometidos al Imperio romano y habitan tierras que nunca fue-
ron de los cristianos.28

Por otra parte, llama la atención la cita y el uso de la fuente 
que Quiroga hace en varias partes del escrito, de la compilación 
de leyes conformada en la época de Alarico y el papel que le asig-
na al derecho real o sus antecedentes. En torno a este tema, Silvio 
Zavala señala que uno de los hallazgos del estadounidense Roos 
Dealy es haber identificado la obra que emplea Quiroga para re-
ferirse al derecho visigodo; dicho autor ubica esta cuestión en el 
libro impreso en Lovaina en 1517, que lleva por título Summae sive 

27		 Idem.
28		 Idem.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



JAIME HERNÁNDEZ DÍAZ136

argumenta legum diversorum imperatorum,29 bajo la autoría de un Pedro 
Giles. Más allá de la rareza de la obra, lo que destaca es que Qui-
roga apoye varios de sus argumentos en las leyes de la época de los 
visigodos anteriores a los inicios del derecho real castellano y muy 
poco utilizadas por los juristas de la época; además, lo hace otor-
gándole autoridad, sin desmerecer la que le concede a las leyes del 
Corpus Iuris. Esto lo expresa de la siguiente manera:

...como lo dice una ley en la suma de las leyes mandadas sacar por 
el rey Alarico, cristiano y godo y lo que pienso por ventura de las 
Españas que parece que las hace de ser más autoridad, demás de 
ser sacadas del cuerpo de las leyes del cristianísimo emperador 
Teodosio y de las novelas del emperador Valentiniano Augusto y 
de otros emperadores a quien tanto San Ambrosio alaba en sus 
epístolas, y de las sentencias y pareceres de los jurisconsultos Cayo 
Julio y Paulo, no de menor autoridad por ventura que las otras 
leyes del cuerpo del derecho común de los emperadores que tene-
mos de donde estas sumas o las más de ellas se sacan. Pues según 
leyes del reino tampoco se pueden alegar las otras incorporadas en 
el cuerpo del derecho civil sino solamente por razones naturales 
de sabios varones...30

Por la redacción del texto parece que Vasco de Quiroga se 
está refiriendo al Breviario de Alarico y no a otro libro; probable-
mente, ésta sea una edición reciente o un texto que utilizaba las 
referencias de la propia recopilación de Alarico. El Breviario de 
Alarico, mejor conocido como Lex Romana Visigothorum, fue pro-
mulgado por Alarico II en el año 506; este Breviario no contiene 
leyes de los reinos visigodos, sino que es una compilación del de-
recho romano posclásico en su doble vertiente: leges y iura.31 Las 

29		 Zavala, Silvio, Por la senda hispana de la libertad, México, Fondo de Cultura 
Económica-MAPFRE, 1993, pp. 220 y 221.

30		 Quiroga, Vasco de, Información en derecho, biografía e ideario, Morelia, Uni-
versidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo-Gobierno del Estado de Mi-
choacán, 1992, pp. 143 y 144.

31		 Tomás y Valiente, Francisco, “Manual de historia del derecho español”, 
Obras completas, Madrid, Centro de Estudios Políticos y Constitucionales, 1997, 
vol. II, p. 1016.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LOS INICIOS DEL IUS COMMUNE... 137

disposiciones emanadas del emperador, que reciben el nombre 
de leges, constituyen la principal fuente del derecho, y las obras de 
la jurisprudencia clásica se conocen con el nombre de ius o iura.32 
Al parecer, la obra de Alarico tuvo un sentido político para ganar 
a los francos, ofreciéndoles una buena compilación del derecho 
romano por el que tal población se regía, y por otra parte, tenía 
un sentido técnico: aclarar el derecho, suprimir de él textos inúti-
les y eliminar ambigüedades.33 El Breviario fue elaborado por di-
versos juristas y promulgado en una asamblea de obispos y condes 
celebrada en Aduris, actual territorio francés; fue firmado como 
prueba de autenticidad por el varón Aniano, y Alarico ordenó 
que en adelante se utilizaría para resolver litigios y negocios en sus 
tribunales, y que no se aplicaría ninguna otra ley.34

A Vasco de Quiroga le atrajo también que las leyes de Alarico 
hayan sido el resultado de un trabajo de depuración de diversas 
disposiciones; como sabemos, se realizó por los juristas comisio-
nados para ello por Alarico, lo cual constituye una actividad se-
mejante a la que hicieron con posterioridad los juristas castella-
nos en la compilación de sus diversos cuerpos de leyes. De esa 
manera, Quiroga ponderaba las ventajas de leyes diseñadas con 
esas características: “...por ser sacadas y sumadas y corregidas y 
enmendadas, como grano más limpio y más puro y más claro, 
ahechado y apartado de la paja de lo superfluo, inicuo y ambiguo 
dellas, como parece por este autorizamiento y prefación que esta 
en el principio del libro...”.35

Este comentario de Quiroga coincide con otra parte de la 
Información en derecho, en la que critica las características del dere-
cho castellano, que estaba disperso en diferentes leyes y era difícil 
de aplicarse a los grupos indígenas, por lo que recomienda la 
aplicación de leyes adecuadas a las costumbres de los indígenas y 

32		 Fernández de Buján, Antonio, Derecho público romano y recepción del derecho 
romano en Europa, Madrid, Civitas, 1999, pp. 150 y 151.

33		 Quiroga, Vasco de, op. cit., p. 1016.
34		 Idem.
35		 Ibidem, p. 144.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



JAIME HERNÁNDEZ DÍAZ138

propone medidas para la mejor conversión de los mismos al cris-
tianismo a través de métodos suaves y pacíficos:

Y esto que sea por tales modos, medios y arte y por tales leyes y 
ordenanzas, que se adaten a la calidad y manera y condición de 
la tierra y de los naturales della, de manera que ellos las puedan 
saber, entender y usar, y guardar y ser capaces dellas; y de esta 
manera son desde mi parecer, sin los entrincamientos y oscuridad 
y multitud de las nuestras, que no las sabrán ni entenderán ni 
serán capaces dellas de aquí al fin del mundo, ni se las adatarán 
cuantos son nacidos.36

En su análisis de la esclavitud utiliza ampliamente el derecho 
civil romanista para señalar que entre los indígenas no existía es-
clavitud como la europea, en el que vuelve hacer comentarios del 
papel que le asigna a las leyes provenientes del Corpus Iuris Civi-
lis en Castilla, considerándolas únicamente como sabias razones: 
“...Y como lo eran cerca de los ciudadanos romanos, cuyas leyes 
en esto nosotros tenemos, aunque no como leyes, sino como ra-
zones de sabios...”.37

Después de desempeñar el cargo de oidor en la Audiencia, 
Vasco de Quiroga se incorpora de lleno a su obra espiritual al 
aceptar el cargo de obispo de Michoacán, previa ordenación de 
presbítero ocurrida, probablemente, a mediados de 1536, en la 
que no abandonó en su actuación su clara formación jurídica, 
misma que se expresa en lo que Carrillo ha llamado su pastoral 
jurídico-canónica. Al frente de su misión pastoral, Quiroga re-
presenta un proyecto de iglesia enfrentado con la iglesia misio-
nera, situación que Carrillo sintetiza así: “por un lado una iglesia 
misionera extensamente dedicada a la república de los indios, y 
por otro una iglesia jerárquica al estilo medieval hispánico que 
trataba de aplicar la misma organización parroquial de tradición 

36		 Ibidem, p. 113.
37	 	Ibidem, p. 140.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LOS INICIOS DEL IUS COMMUNE... 139

canónica medieval hispánica a las dos repúblicas, la de españoles 
y la de indios”.38

En esta actividad se desarrolla ampliamente el canonista Vas-
co de Quiroga, donde recordará todas sus lecciones de Graciano, 
profesor de Derecho canónico en Bolonia que elaboró una Concor-
dantia Discordantium Canonum, es decir, armonizó las normas canó-
nicas que parecían contradecirse, dando por resultado el famoso 
Decretum Gratiani alrededor de 1140, obra que siguió la sistemática 
del Digesto de Justiniano (obra privada que pronto se convirtió en 
una colección oficial). Igualmente, Vasco de Quiroga tuvo opor-
tunidad de aplicar sus conocimientos adquiridos en el estudio de 
las Clementinae, normas canónicas que hizo compilar Clemente V 
y que luego fueron reelaboradas por Juan XXII, mismas que se 
hicieron prácticamente obligatorias, primeramente, en las univer-
sidades de Bolonia y París, y más tarde —como ya lo dejamos 
asentado— en todas las universidades europeas. Estos textos tu-
vieron tanto éxito que junto con otras colecciones integraron en 
1500 el Corpus Iuris Canonici.39

Berman considera que el derecho canónico es nada menos 
que el primer sistema jurídico occidental y una gran aportación 
en el campo de la ciencia jurídica.40 Por su parte, Le Goff, siguien-
do a Gabriel Le Bras, le llamó al derecho canónico como la mayor 
invención jurídica medieval, derecho que reguló el funcionamien-
to de la Iglesia y las relaciones de ésta con la sociedad, destacando 
la importancia de este ordenamiento en un mundo donde la Igle-
sia está omnipresente y existe una profunda impregnación jurídi-
ca de las mentalidades.41

Quiroga insistió bastante en la organización de la población 
indígena como una solución, y a través de ella impulsar su evan-
gelización y conversión al cristianismo; en ello están presentes 
tanto sus lecturas teológicas como la obra de Tomás Moro, la 

38		 Carrillo Cazares, Alberto, op. cit., pp. 63 y 64.
39		 Berman, Harold J., op. cit., pp. 211-215.
40		 Idem.
41		 Le Goff, Jacques, op. cit., pp. 114-117.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



JAIME HERNÁNDEZ DÍAZ140

Utopía. Con base en esta reubicación, Quiroga intentaba poner 
orden tanto en lo espiritual como en lo temporal, y proponía un 
conjunto de normas propias y específicas para los pueblos indios, 
muy diferente del conjunto de leyes complicado que él conocía.

Este sistema lo logró desarrollar en su proyecto de pueblos-
hospital de Santa Fe, para los cuales emite las ordenanzas y re-
glas respectivas, mismas que poco o nada tienen que ver con el 
derecho romano o canónico que tanto sostiene en su quehacer en 
distintas facetas, que le llevan a señalar en la parte de justicia que 
los pleitos que surgieran entre ellos se resuelvan sin menester de 
acudir ante un juez:

Cómo se averigüen las quejas y pleitos, que nacieren entre ellos 
(que sean pocos o ningunos), sin menester juez...

Item si alguno de los Indios pobres de este Hospital tuviere que-
jas de otro, o de otros, entre vosotros mismos, con el Rector, y Re-
gidores lo averiguareis llana y amigablemente y todos digan ver-
dad, y nadie la niegue, porque no haya necesidad de se ir a quejar 
al Juez a otra parte, donde paguéis derechos, y después os echen en 
la cárcel. Y esto hagáis aunque uno sea perdidoso; que vale más así 
con paz, y concordia perder, que ganar pleiteando, y aborreciendo 
al prójimo, y procurando vencerle, y dañarle, pues habéis de ser en 
este Hospital todos hermanos en Jesucristo con vinculo de paz, y 
caridad, como se os encarga, y encomienda mucho.42

Aquí aparece la otra cultura medieval de Quiroga: su confian-
za en la costumbre y el reconocimiento de los derechos propios 
como característica del derecho medieval. Como señala Le Goff:

De forma espontánea, quien habla de Derecho piensa de inme-
diato en el derecho romano, en la herencia imperial, tan fuerte 
en Occidente. Se subestima así la importancia y la creatividad del 
Derecho en la civilización medieval. Sin duda, porque el derecho 
romano se impone como un derecho escrito, mientras que el dere-
cho medieval se basa en costumbres y tradiciones orales.43

42		 Quiroga, Vasco de, op. cit., p. 269.
43		 Le Goff, Jacques, op. cit., p. 114.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LOS INICIOS DEL IUS COMMUNE... 141

El derecho en la época medieval es una experiencia y una 
mentalidad que expresa más bien las reglas ordenadoras de la 
vida cotidiana, y porque el derecho deja en esa época “a los par-
ticulares que se auto organicen libremente, estas estructuras son 
las que están menos condicionadas por injerencias de la auto-
ridad y nos transmiten el mensaje más genuino de las fuerzas 
—espirituales, culturales, sociales— efectivamente circulantes en 
la sociedad”.44 Esta circunstancia no desaparece en los momentos 
de madurez del derecho y la sociedad medieval (siglos XII-XIV) 
cuando se forma el ius commune, época en la que, en buena me-
dida, emergen derechos particulares por la ausencia del Estado.

Esta circunstancia la advirtió de alguna manera el jurista mo-
reliano Felipe Tena Ramírez, al estudiar las ordenanzas de Qui-
roga y comparar sus tesis con las contenidas en el libro de Tomás 
Moro, y subrayar la autonomía de los pueblos-hospital de San- 
ta Fe:

Después de haber señalado en el capítulo anterior las coinciden-
cias y sus matices entre el libro de Moro y las Ordenanzas de Qui-
roga, procederemos ahora a marcar, entre la obra abstracta del 
primero y su realización concreta llevada a cabo por el segundo, 
una diferencia capital, suficiente por sí sola para situarla fuera del 
perímetro ideológico de la creación imaginaria de Tomás Moro. 
Nos referimos a la autonomía que al margen de toda forma de 
estatismo presidió siempre el destino de los pueblos-hospitales, 
frente al rígido sistema autoritario instituido en la ínsula de Uto-
pía. Es allí donde Don Vasco se emancipa del modelo, al liberar 
a sus comunidades asistenciales de toda intervención coactiva del 
poder público... En el régimen de Quiroga la protección de la 
norma competía a una ordenación familiar, que actuaba median-
te la persuasión y no por la imposición.45

Nos encontramos así en una disyuntiva falsa de si ubicar a 
Quiroga como un medievalista o un renacentista; tal parece que 

44		 Grossi, Paolo, op. cit., p. 114.
45		 Tena Ramírez, Felipe, Vasco de Quiroga y sus pueblos de Santa Fe en los siglos 

XVIII y XIX, México, Porrúa, 1977, pp. 98 y 97.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



JAIME HERNÁNDEZ DÍAZ142

ubicarlo en uno u otro lado derivaría en su carácter revoluciona-
rio o no. En buena medida, esta disyuntiva deriva de la errónea 
concepción que tenemos de la Edad Media; de acuerdo con Le 
Goff, la Edad Media fue dinámica e intensamente creadora, aun-
que no se reconozca por sus propios intelectuales:

...al contrario en la Iglesia —y entonces la Iglesia abarcaba toda 
la vida intelectual— la palabra novitas novedad, llena de temor y 
hostilidad a quien la escucha. Decir de un autor que es nuevo supo-
ne condenarlo: igual que tacharle de herejía maligna. Los creado-
res, numerosos en la Edad Media, rechazan esta sospecha. Afir-
man ser los imitadores de autoridades venerables. Según dicen 
retoman ideas antiguas, les quitan el polvo y las hacen renacer.46

Vasco de Quiroga como funcionario real cree en las leyes del 
reino; reconoce a las romanas como opiniones de sabios vene-
rables; acepta su misión evangélica apoyado en los cánones de 
la Iglesia y su derecho compilado; crea pueblos bajo un modelo 
novedoso y con un derecho basado en la costumbre que viene 
desde abajo; sin embargo, no es un autor que pretende ser nuevo 
—parafraseando a Le Goff—, lo que busca es renacer. Por ello, 
me parece que puede aplicarse en él, el concepto de renacentista 
medieval.

IV. Bibliografía

Barrientos Grandon, Javier, La cultura jurídica en la Nueva Espa-
ña, México, UNAM, 1993.

Berman, Harold J., La formación de la tradición jurídica de Occidente, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1996.

Boletín de la Escuela de Jurisprudencia, Morelia, 15 de abril de 1901.
Carrillo Cazares, Alberto, Vasco de Quiroga: la pasión por el derecho, 

Zamora, El Colegio de Michoacán-Arquidiócesis de Morelia-
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 2003.

46		 Le Goff, Jacques, op. cit., p. 52.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



VASCO DE QUIROGA Y LOS INICIOS DEL IUS COMMUNE... 143

Castañeda Delgado, Paulino, La teocracia pontifical en las contro-
versias sobre el Nuevo Mundo, México, UNAM, Instituto de Inves-
tigaciones Jurídicas, 1996.

Fernández de Buján, Antonio, Derecho público romano y recepción 
del derecho romano en Europa, Madrid, Civitas, 1999.

García García, Antonio, “Derecho romano-canónico en la pe-
nínsula ibérica”, en Alvarado, Javier (ed.), Historia de la litera-
tura jurídica en la España del antiguo régimen, Madrid, Marcial Pons, 
2000.

Grossi, Paolo, El orden jurídico medieval, Madrid, Marcial Pons, 
1996.

Hespanha, António Manuel, Cultura jurídica europea. Síntesis de un 
milenio, Madrid, Tecnos, 2002.

Le Goff, Jacques, En busca de la Edad Media, Barcelona, Paidós, 
2003.

Margadant, Guillermo, La Iglesia ante el derecho mexicano. Esbozo 
histórico-jurídico, México, Miguel Ángel Porrúa, 1991.

Miranda Godínez, Francisco, Don Vasco de Quiroga y su Colegio de 
San Nicolás, Morelia, Universidad Michoacana de San Nicolás 
de Hidalgo, 1990.

Pérez Martín, Antonio, “La literatura jurídica castellana en la 
Baja Edad Media”, en Alvarado, Javier (ed.), Historia de la lite-
ratura jurídica en la España del antiguo régimen, Madrid, Marcial Pons, 
2000.

Quiroga, Vasco de, Información en derecho, biografía e ideario, Morelia, 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo-Gobierno 
del Estado de Michoacán, 1992.

Salord Bertrán, Manuel Ma., La influencia de Francisco de Vitoria 
en el derecho indiano, México, Porrúa, 2002.

Serrano Gasset, Paz, Vasco de Quiroga. La utopía en América, Ma-
drid, Dastin, 2003.

Tena Ramírez, Felipe, Vasco de Quiroga y sus pueblos de Santa Fe en los 
siglos XVIII y XIX, México, Porrúa, 1977.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



JAIME HERNÁNDEZ DÍAZ144

Tomás y Valiente, Francisco, “Manual de historia del derecho 
español”, Obras completas, Madrid, Centro de Estudios Políticos 
y Constitucionales, 1997, vol. II.

Trueba, Alfonso, Don Vasco, México, Jus, 1958.
Zavala, Silvio, Por la senda hispana de la libertad, México, Fondo de 

Cultura Económica-MAPFRE, 1993.
Warren, J. B., Vasco de Quiroga y sus hospitales-pueblo de Santa Fe, 

Morelia, Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 
1977.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2017.   
Instituto de Investigaciones Jurídicas - UNAM

Libro completo en: 
https://goo.gl/FcsOGH



Vasco de Quiroga en el 450 aniversario de su muerte (1565-
2015), editado por el Instituto de Investigaciones Ju-
rídicas de la UNAM, se terminó de imprimir el 7 de 
abril de 2017 en los talleres de Arte Gráfico y Sonoro, 
Agys Alevin, S. C., Retorno de Amores 14-102, colo-
nia Del Valle, delegación Benito Juárez, 03100 Ciu-
dad de México, tel. 5523 1151. Se utilizó tipo Basker-
ville de 9, 10 y 11 puntos. En esta edición se empleó 
papel cultural 57 x 87 de 75 gramos para los interio-
res y cartulina couché de 250 gramos para los forros. 

Consta de 200 ejemplares (impresión digital).



www.juridicas.unam.mx

la Universidad Nacional Autónoma de México, a través de 
la Coordinación de Humanidades, el Instituto de Investigacio-
nes Jurídicas y la Unidad Académica de Estudios Regionales 
en Jiquilpan de Juárez, Michoacán, en unión con El Colegio 
de Michoacán, la Universidad Michoacana de San Nicolás de 
Hidalgo y la Universidad de La Ciénega del Estado de Michoa-
cán de Ocampo, trabajan en un seminario permanente sobre 
el desarrollo constitucional en México.
Se han llevado a cabo diversas actividades académicas, como 

seminarios, congresos internacionales y coloquios, a saber: 
septiembre de 2011, seminario “Independencia y Constitu-
ción”; septiembre de 2012, congreso internacional “La Consti-
tución de Cádiz a doscientos años; perspectiva e impacto en el 
occidente novohispano”, y octubre de 2014, congreso interna-
cional “A doscientos años de la Constitución de Apatzingán”.
En 2015 se llevó a cabo el coloquio “Vasco de Quiroga en 

el 450 aniversario de su muerte, 1565-2015”, en el auditorio 
“Francisco J. Múgica” de la Unidad Académica de Estudios 
Regionales de la Coordinación de Humanidades de la UNAM. 
En el presente volumen se incorporan las ponencias presenta-
das al mismo.




