Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

Introduccion

En 2013, la inmortalidad de El Principe cumplia sus primeros 500
anos. Y, a juzgar por los festejos con los que la Reptublica de las
Letras ha celebrado por doquier dicha onomastica, su fin no pa-
rece estar proximo. Merece la pena releer aquellas —por tantas
razones memorables— palabras dirigidas a Francesco Vettori en
la célebre carta fechada el 10 de diciembre de 1513' y preguntar-
se por qué el citado libro, nacido de un librepensador castigado
por la fortuna y empobrecido, ha conseguido sortear las trampas
del tiempo o resistir al narcisismo de las circunstancias, y llegar
hasta nosotros con esa lozania que le hace casi tnico entre los de
su género y, en general, entre la inmensa mayoria de los libros del
pasado; o mejor, por qué un opusculo concebido como un ma-
nual para la accién de un principe, uno mas en principio entre los

1 Cfr. Nicolds Maquiavelo, Epistolario privado, por Juan Manuel Forte, Ma-
drid, La esfera de los libros, 2007, pp. 206-211. Al principio de su carta
su autor resume a F. Vettori sus peripecias durante el dia, las propias de
un hombre comun. Pero, “avanzada la tarde”, cuando entra en su estudio,
ya despojado de esas vestiduras y ataviado “de ropas nobles y curiales”
cuando el héroe recupera su aura y reconocemos en €l lo que imaginamos
a través de la lectura de sus textos. Es el momento en el que se dispone a
pasar horas dialogando con “los hombres antiguos”, aprendiendo de ellos
lo mucho que le pueden ensefiar: un comercio que tan atil ha sido a la pos-
teridad. Y durante ese tiempo, nos dice: “no siento ningin aburrimiento,
me olvido de toda ambicion, no temo la pobreza, no me da miedo la muer-
te: me transfiero enteramente donde estan ellos” (ibidem, p. 209). Son las
palabras que preceden inmediatamente a su anuncio de l1a redaccion de un
libro titulado De principatibus...

[ 11]

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

del bien probado género del speculum principis,> emancipado su
destino del de sus compaferos de viaje, ha devenido uno de los
iconos historiograficos de la practica politica, continta atrayendo
a estudiosos y generando polémicas, y ha hecho de su autor el,
quiza, cldsico mds contemporaneo.

A explicar un fenémeno tan sui generis hemos dedicado
dos de los trabajos del presente estudio, los dos precisamente
que, resultado de una mirada por asi decir externa a El Principe
—en el sentido de que valoramos el significado del ideario en
¢l contenido en funcién de su devenir histérico—, flanquean a
los otros cuatro, en los cuales, mediante una mirada interna a la
obra, intentamos articular el mencionado ideario en su inheren-
te conexion sistematica. En el primero de ellos nos hemos pro-
puesto recuperar el legado maquiaveliano, es decir, mostrar en
el abanico de ideas que conforman su doctrina, a las que vamos
sucesivamente pasando revista, el conjunto de elementos que se
han incorporado mas o menos naturalmente a nuestra vision del
individuo, la sociedad y la politica. Como podra constatar el lec-
tor que se aventure en su lectura, dicho legado es muy superior a
cuanto cupiera esperar de un texto en principio coyuntural escri-
to medio siglo atras. En el segundo —el tltimo texto de la antolo-
gia aqui reunida—, nuestra meta fue la de dilucidar el como y el
por qué de ese extrafio devenir; esto es, los factores que propicia-
ron su consagracion en el templo de la fama durante buena parte
de la citada eternidad, entre los que, junto a las propias ideas de-

2 Un género de la literatura politica humanista que ya contaba con una con-
solidada tradicion a sus espaldas, que se remonta quizd hasta Séneca (Sobre
la clemencia) y cuenta con notables precedentes en la literatura sapiencial
(o gnémica) medieval espafiola, y compuesto por centenares de obras con-
sagradas al buen gobierno regio; un nimero que facilmente se duplicaria
si, como no es improcedente, afiadiéramos la consagrada al consejero, el
hombre de 1a Corte mas proximo politicamente al principe. Y no es im-
procedente porque ese cortesano que al principio solo le aconseja pronto
terminard, a causa de la complejidad creciente de la politica, formando un
Concejo junto a otros como €l y convirtiéndose en el auténtico principe del
Estado (véase al respecto la obra de Furié Ceriol, EI Concejo y consejeros de
principes, Madrid, Tecnos, 1993; tuvimos ocasion de poner de relieve las
relaciones entre Maquiavelo y Furid en la tercera parte de un trabajo nues-
tro titulado El concepto de politica en Furié Ceriol, Quaderns d’Ttalia, nam.
15, 2010, pp. 9-26).

112

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

Introduccién

sarrolladas por el autor —no siempre tan novedosas ni tan radi-
cales como pretendieron sus enemigos o sus partidarios—, cabe
enumerar tanto a quienes obstinadamente las defendieron por su
realismo como a quienes ingenuamente las criticaron con base
en su propio idealismo en cuanto vejatorias de toda cosmovision
fundada en el deber ser; sin excluir, por supuesto, a quienes las
persiguieron por su iconoclastia, supuesta o real, ignaros de la
mutacion de los tiempos o de que la idea que echa raices en el
viento no perece en la tormenta de su prohibicion.

En el segundo bloque de textos, el integrado por los capitulos
del segundo al quinto, el propoésito que nos ha guiado ha sido
multiple; por un lado, hemos querido replantear verdades largo
tiempo adquiridas y comodamente asentadas en las interpreta-
ciones que se han ido sucediendo de la varias veces mentada obra
maestra maquiaveliana, como las concernientes a la relacion vir-
tu/fortuna, al nexo entre ética y politica o a la casi siempre igno-
rada cuestion de la libertad. Tal ha sido nuestro quehacer en el
segundo texto aqui recogido, saldado con una profunda convul-
sion de la interpretacion historiografica tradicional, desde siem-
pre dominante, que repartia el mundo de la accion humana entre
los dominios de la virtu y de la fortuna, mas o menos a partes
iguales, siguiendo en apariencia las huellas dejadas por Maquia-
velo basicamente en los capitulos VII y XXIV de su obra. Noso-
tros, en efecto, hemos llegado a la conclusién de que el poder
de la fortuna es enteramente?® subsumible en el de la virtu en el
ambito de la accion, por lo que hemos concluido suplantando la
dialéctica secularmente establecida por otra nueva: el conflicto,
insuperable para la virtl, entre ella y la libertad (no hemos afa-
dido otro conflicto mas, el existente entre virtu y nacion porque,
como diremos ahora y se podra ver en el capitulo quinto, se trata
de un conflicto mas supuesto que real, ya que cuando entra en
juego la nacion en la politica maquiaveliana, todos sus elementos
constitutivos parecen atenuar su fuerza, y el de virtu no escapa a
tan platonico y fatal destino). Es esa una conclusion que refuer-

3 Cuando decimos ‘enteramente’ no queremos decir que una misma virtl
pueda dominar, conquistar, toda 1a fortuna, sino solo toda la fortuna que el
principe virtuoso debe afrontar. En el capitulo citado se aclarari, espera-
mos, cualquier duda al respecto.

13|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

za el vigor del humanismo maquiaveliano al tiempo que dilata
su vision antropologica, sacando a escena un individuo que dista
de ser exclusivamente ese hombre que vive en sociedad, malo y
bueno a la vez, pero mas lo primero que lo segundo, sensible por
ello mas a la pérdida de su patrimonio que a la muerte de su pa-
dre, para forjar a un sujeto tan complejo y autbnomo que puede
autogobernarse y cogobernar, es decir, que agazapado en el prin-
cipado por mor de un gobierno absoluto reclama la repuablica.

Por otro lado, hemos querido trasladar nuestro analisis a al-
gunos de esos puntos en los que el analisis no suele proyectar su
luz, como la cuestion de la obediencia politica o Ia, recién menta-
da, de la concepcidon que Maquiavelo tiene de los seres humanos
mas alla del proclamado dualismo moral. En realidad, es otra ma-
nera de ahondar en el cardcter inmanente de una teoria que ha
humanizado al sujeto de la historia y la politica y, con él, su obra.
Al hilo de esa idea, en lo concerniente a la cuestion capital de la
obediencia politica hemos trazado, por primera vez, creemos, su
tipologia; y tras explicitar los cuatro tipos posibles de obediencia
politica en los correspondientes principados hemos asimismo as-
pirado a demostrar que ni siquiera en un dmbito privado de liber-
tad politica toda obediencia vale igual, sino que la del principado
nuevo es ética y politicamente superior a las demads, porque en él
los individuos, aunque no legitimen juridicamente a su sefor, si
participan del proceso del poder, no solo constituyendo la milicia
popular, sin la cual no hay principe ni sociedad que se preserven,
sino conformando con su ndmero el limite politico al arbitrio que
el derecho no supo establecer; o lo que es lo mismo, para condi-
cionar con sus intereses y necesidades las decisiones de su sefior,
y con su vigilancia sobre las mismas el sesgo de la direccion po-
litica adoptada. Y todo ello sale a escena cuando, como sefala-
ramos antes, sacamos asimismo a la luz las otras propiedades de
los individuos que, deslumbrados por el fulgor de su maldad,
de su marginacion en tanto sujeto politico activo, o incluso por
los valores mas o menos absolutos, sean judeo-cristianos o roma-
nos, con los que rigen sus conductas, apenas si se habian podido
percibir hasta ahora.

En el quinto trabajo convocamos igualmente a escena a otro
de los grandes personajes que la politica habia mantenido tapado
hasta el altimo instante. Se trata de la nacion, que el segretario

| 14

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

Introduccién

fiorentino desvela en el altimo capitulo, y cuya sola presencia en
dicho escenario, lejos de dar sentido y coherencia a lo anterior
sencillamente lo anula o, cuando menos, modifica. De hecho, los
arrebatos misticos que saludan su puesta de largo en la politica,
ademads de desconocidos antes, y contradictorios con muchas de
las afirmaciones vertidas a lo largo de la obra, comportan un cla-
ro recorte funcional para la virtu y el conocimiento, dado que la
nacion se sirve —para mantenerse ya que aparece sin mas consti-
tuida— tanto del corazon, y suplanta asi una parte destacada de la
jurisdiccion de la primera, como de la ideologia, despojando asi
de buena porcion de sus competencias al segundo.

Sirvan las palabras finales de esta breve introduccion, donde
deliberadamente hemos querido circunscribirnos a exponer de
manera aproximativa el contenido de los textos que componen el
libro, a fin de no duplicar espacio y argumentos, para agradecer
al profesor Rogelio Flores, editor conspicuo, por su interés en
publicar el libro en esta coleccion del Instituto de Estudios Cons-
titucionales del Estado de Querétaro, México.

15 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

I. La actualidad del pensamiento
politico de Maquiavelo*

Vencer mediante la gloria o la fama el cerco que con nuestra vida
el tiempo pone a nuestra memoria fue el ideal del héroe antiguo;
mantener en vida las gestas, y a sus autores, que merecian sobre-
vivir a su tiempo, fue el ideal que se marcaron, junto a ciertos
poetas, los historiadores antiguos, y por eso escribieron historia:
para ensefar a la politica modelos a adoptar y al futuro verdades
eternas que aprender en aras de instituir un mejor orden social.

Maquiavelo alcanzo el ideal del héroe antiguo mediante su
tarea de historiador y de politélogo, y hoy forma parte de los
dioses elegidos, de esa restringida constelacion de clasicos olim-
picos cuya presencia se percibe constantemente entre nosotros.
Aspiramos a justificar esa afirmacion atendiendo tanto al método
como al contenido de su doctrina, que iremos desgranando en
sus elementos fundamentales de los que, uno por uno, intentare-
mos demostrar su actualidad o inactualidad.

La doctrina maquiaveliana retine antropologia y politica con-
virtiendo a la primera en fundamento de la segunda. El procedi-
miento mediante el que se construye dicha unidad es el método
inductivo, que proclama sus verdades mediante inferencias em-
piricas. Digdmoslo ya: no es de recibo calificar de absolutas ta-
les verdades, y por ello, en ese aspecto, Maquiavelo no es actual.
Pero mutatis mutandis, el resto de ideas comprendidas en dicha
relacion entre antropologia y politica hace del famoso secretario
florentino un contemporaneo nuestro.

*  Publicado en Co-herencia, vol. 10, num. 19, 2013, pp. 13-36.

|17 ]

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

Para empezar: sin verificacion empirica de las hipdtesis con
las que se inicia toda investigacion no hay ciencia, salvo en los
casos de la matematica y la logica. Desde luego, no habria cien-
cias sociales, 1a politica entre ellas. Es lo que hace Maquiavelo,
bien que extremando la funcién oracular de la experiencia. Su
punto de partida es la manifiesta constancia de la bondad y mal-
dad connaturales al hombre, asi como de su condicion social. Y
a través de esa identidad de la naturaleza humana se accede con
naturalidad a reivindicar el estudio de los hechos presentes y pa-
sados, de los hechos politicos actuales y de los historicos, como
una funcion de 1a politica; o, por decirlo con una palabra de claro
regusto maquiaveliano, como una necesidad. El conocimiento de
las eternas verdades presentes en la experiencia contemporanea
e histérica permite al gobernante moverse con gran soltura en el
proceloso mar de la conservacion del Estado y su mantenimiento
en el gobierno —en el caso de la monarquia, una y la misma cosa,
casi cabria decir—.

Notemos que el conocimiento politico, al basarse en la identi-
dad de la naturaleza humana, produce dos nuevas consecuencias,
una metodolodgica y otra técnica. La primera consiste en el em-
pleo de la analogia como la operacion intelectual que el principe
acabari transformando igualmente en fuente de su accion. Son
hechos y situaciones como la suya ya vividas en el pasado o el
presente las que ¢l tendra en cuenta antes de optar en un senti-
do u otro al objeto de imitarlos. La mera conservacion del cargo
se lo pide: debe imitar a los mejores, a los inaccesibles, para lo-
grarlo, pero ello implica la operacion de comparar lo diverso para
hallar lo comtdn y obrar en consecuencia, o mejor, sabiendo de
antemano las consecuencias. Prudencia es como se llama a ese
tipo de accién en politica. (Una continuacion de aquella primera
y heroica manifestacion en la que el principe pudo reconocer en
un contexto desordenado el momento de la ocasiéon que le lleva-
ria al trono). El comparatismo del que hoy viven algunas ciencias
sociales constituye el fiel legado metodologico de ese proceder,
tanto en la teoria como en la practica. Con todo, y en honor a la
verdad, es menester retrotraer hasta el genio cientifico de Aris-
toteles la fuente de dicho legado, pues al erradicar del conoci-
miento politico la busqueda del mejor régimen en absoluto para
centrarla en la del mejor régimen posible, el conjunto de las ex-

118

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La actualidad del pensamiento politico de Maquiavelo

periencias politicas deviene de manera automatica el gran bazar
donde el conocimiento satisface ocasionalmente su necesidad.

La segunda consecuencia, la técnica, consiste en expulsar del
paraiso de la teoria a la pretendida ciencia del deber ser: a la uto-
pia. Ese espurio saber y esa truculenta accion que parte del lado
bueno del hombre como tnico lado existente. Por ello se atreve,
nada menos, que a empenarse en un mundo de reformas politicas
cuyo punto de partida es la extirpacion del mal del hombre, vale
decir: 1a revolucion de la naturaleza humana para desde ahi acce-
der a la transformacién de la sociedad. Hacer un hombre como
no puede ser es la condicion de hacer una sociedad ininteligible.
El camino es un brutal reguero de violencias y muerte que no
conduce sino a la propia. Platon fue el primero que nos lo qui-
so hacer recorrer, y desde entonces la credulidad, el fideismo,
elementos morales tan inhumanos como antipoliticos, han aho-
gado la historia en un mar de sangre. Asi pues, en todo esto la
actualidad de Maquiavelo es archievidente. Su politica supone
la canonizacion del realismo politico, la fijacion definitiva de una
frontera entre lo posible y lo imposible en el ambito de la accion,
y la insercion de la politica en el mas aca de lo humano, dejando
el mas alld para dambitos normativos presuntuosos —Ia religion, la
ética o las costumbres y tradiciones— que fingen ignorar su de-
bilidad frente al mal, y que por consiguiente saldan sus empresas
con el mas sonoro fracaso.

Dejemos el territorio del método y vayamos directamente al
de la politica, y mas en concreto al del ejercicio del poder (inclui-
mos aqui en parte la actualidad de Maquiavelo en lo referente al
acceso al mismo).

Por poco familiarizado que se esté con el pensamiento poli-
tico maquiaveliano, siempre se habra oido hablar del concepto
de virtu. Es la clave de boveda para la conservacion del Estado;
ningun principe, y menos aun el principe nuevo, que gobierna
un principado también nuevo, llegaria al final de la jornada es-
tando en el poder si no la posee. Dicha virtu es cualquier cosa,
menos una cualidad moral. En realidad, se trata de un conjunto
de propiedades que operan tanto en el mundo del conocimiento
como en el de la accion, reunidas en la practica politica, y que
se traducen en medidas tan disimiles que la definicion que se

19 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

hace de ella acaba siendo casi siempre reductiva, por lo que qui-
za el procedimiento metodoldgicamente mas sabio al respecto
resulte intentar definirla por los resultados que produce en vez
de por su naturaleza. En aras de la brevedad, compendiémoslos
todos en la conservacion del Estado (y del principe virtuoso en
el cargo).

La virtu del principe nuevo, que accede a un Estado nuevo, se
manifestd antes de llegar a él: primero, en la creacion de un ejérci-
to propio —en la medida en que esto pueda decirse de un ejército
no conformado por conciudadanos—; después, reconociendo la
ocasion de iniciar 1a batalla; y mas tarde, pero todavia o casi con
los ecos de esa batalla resonando en la victoria, saludando a los
que dentro de la nueva ciudad habia logrado captar para su parti-
do, eliminando fisicamente los restos de poder antiguo —es decir:
a las personas afectas al régimen, sea por vinculos personales, sea
por intereses: a “los hijos de Bruto”— e intentando congraciarse
con los sefiores de la ciudad y atraerse al pueblo a su causa, etc.
Lo vemos ahora ante el momento mas dificil y tormentoso en la
vida de un pueblo, el de la creacion de la nueva institucionalidad,
un momento asimismo supremo para la virtu. La principal mani-
festacion de su capacidad, 1a mas esforzada demostraciéon de su
poder, es, en este punto, convencer a los partidarios del antiguo
régimen de la bondad del nuevo, de su propia persona, porque
no solo implica forzarles a un cambio en sus intereses, sino algo
infinitamente mas dificil: forzar sus convicciones, la cadena de
acciones y reacciones con las que los individuos se integran en
el mundo y miden sus acciones en él. Un ejemplo: nadie se con-
vence de la bondad de lo nuevo antes de conocerlo, antes de que
el tiempo se la haya expuesto ante sus ojos. Cuando la virtu del
principe, en cambio, se granjea su adhesion —elemento capital
para su conservacion en el trono—, recién obtenida la victoria,
significa que ha sido capaz de imponer lo nuevo antes de haber
sido experimentado, esto es, de haber pasado en ese punto por
encima de la naturaleza de las cosas, de haber creado mediante su
virtt un sistema de persuasion artificial que se impone al natural:
de haber sobrepasado la naturaleza con el arte.

Otro tanto ocurre con la virti de ese principe afortunado, al
que esa fugaz y aparente diosa, la fortuna, lleva directamente
al poder. No sabra conservarlo, no podra hacerlo, porque se re-

20

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La actualidad del pensamiento politico de Maquiavelo

quieren conocimientos que no posee y fuerzas de las que no dis-
pone. Y también, porque va contra natura: el Estado, ordinaria-
mente, es un cuerpo natural mis, y para crecer necesita echar
solidas raices, es decir, tiempo: que, en politica, significa ejerci-
cio de la virtt como conditio sine qua non de su mantenimiento.
Pero el ejemplo de César Borgia demuestra hasta qué punto lo
imposible se vuelve real, como la logica ordinaria y consolidada
de las cosas cede ante el fendmeno extraordinario y como, gra-
cias a eso, el mundo humano es un producto diferenciado en el
reino de la naturaleza: un artificio con leyes propias. Omito aqui
explicitar los detalles del proceso.

sHay algo actual en el circulo virtuoso perfilado? Desde lue-
go, no en la dimension casi heroica del gobernante —que puede
darse o no, pero es innecesaria—, ni en el conjunto de las cuali-
dades que integran la virtu, ni menos en las acciones concretas en
las que se da forma a si misma. Pero si en su significado y en algu-
nas de esas manifestaciones que ejecutan su funcion. ;Cual seria
su significado? Dejando de lado el valor ejemplarizante que histo-
ricamente se ha atribuido al gobernante, como algo inherente al
cargo, la forma en que cabria traducir hoy ese complejo de cuali-
dades permanentes, aunque perfeccionables, y acciones cambian-
tes es continuar reconociendo la politica como arte: un legado de
origen aristotélico, nada menos, en el cual no solo era techné, sino
esa obra suprema del espiritu con la que una colectividad tras-
cendia el destino inscrito en su naturaleza y daba fin a la muerte.
En Magquiavelo, esa conviccion se hallaba igualmente presente, y
paradojicamente con mayor claridad en el principado que en la
republica; en efecto, Maquiavelo acepta la idea del cambio como
fisiologia de la historia, pero solo en el principado la virtuosa pru-
dencia del principe adaptaba la forma de su gobierno al espiritu
de los tiempos, en tanto conservar la republica requeriria remon-
tarse con frecuencia a sus origenes a fin de depurarla de las excre-
cencias brotadas en su cuerpo con el paso del tiempo. De hecho,
de no ser este finalmente el sentido Gltimo de la conservacion de
la republica, nuestra tesis seria desmentida por otra afirmacion
presente en los Discursos, a saber: que las republicas estin mejor
preparadas para avenirse a los cambios de los tiempos a causa de
la mayor variedad de hombres que producen en su seno, que les
permitiria en cada instante echar mano del hombre adecuado.

21|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

Decimos que lo actual de la concepcidon maquiaveliana con-
siste en la consideracion de la politica como arte. La virtu era
capaz, no de neutralizar la fuerza de la fortuna en cuanto acon-
tecimiento natural, bien que en un ejercicio de prevision, si mi-
tigaba los dafios producidos por los torrentes desbordados: una
virtl, esa a la que la tecnologia actual refuerza con su papel de
dique contra los tsunamis lanzados por la naturaleza, neutrali-
zando en todo o en parte sus devastadores efectos. Ahora bien, la
virtu si era capaz de neutralizar la fuerza de la fortuna en cuanto
acontecimiento humano, ya que un principe virtuoso superaba
los obstaculos que esa fortuna, constituida por otras virtudes aje-
nas —menos poderosas que la suya— y otros azares externos, in-
terponia a su curso, logrando asi el objetivo maximo de preservar
el statu quo. A la politica, hoy, se le reconoce espontineamente
ese poder incluso cuando se la vilipendia: cuando se admite, por
ejemplo, su probada capacidad de forjar extrafios compafieros de
cama (expresion esa usada por lo general en el sentido peyora-
tivo de quien la ve propensa al cambalache o, en términos gene-
rales, a aceptar por parte de los actores cualquier componenda
o cualquier forma de corrupcion en aras de sacar sus intereses
adelante).

Pero el arte de la politica se manifiesta en todo su esplen-
dor alli donde, en el circo de los intereses sagrados y opuestos,
pero no defendidos mediante el recurso de la violencia, media
entre ellos hasta sacar el minimo comun maultiplo de los mismos,
avalando asi la mortalidad de los mismos, su humanizacion, es
decir, creando lo Gnico realmente sacro entre los hombres: el
espacio de convivencia en el que las diferencias inmanentes a
su especificidad fluyen libre y pacificamente. Una criatura esa
rara en la especie humana, se sabe, pero real en algunas regiones
y, en todo caso, posible solo cuando la politica es un arte, que se
prolonga en las instituciones, el material donde plasmarlo, y en
los individuos que han de practicarlo en cuanto artistas, tanto
en su dimension publica como en la privada. Y esa mediacion
demuestra sus virtualidades en escenarios tan disimiles como el
configurado por un mero acuerdo politico entre partidos diver-
sos en aras de una medida de gobierno; el del establecimiento de
reglas comunes y respetadas en sociedades pluriétnicas y multi-
culturales; el del terror, implanteable desde la moral, ya que ahi la

|22

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La actualidad del pensamiento politico de Maquiavelo

politica, para imponer la paz, debe sacrificar la justicia tal como
de ordinario se la practica, o como el que ve a diversos Estados
negociando modalidades de integracion en aras de la formacion
de una futura sociedad interestatal. En resumen, las gestas de la
virtll se presentan hoy como el equivalente de hacer de la poli-
tica un arte, y el arte de la politica muestra su potencia al lograr
esculpir imposibles en el marmol de la accion humana. El arte
politico no solo salva a la sociedad de los desgarros terribles a
los que la someteria el libre curso del bien, esto es, del proliferar
de conductas consideradas buenas; o de los crimenes cometidos
siguiendo el ejemplo de la misericordia divina, sino de las propias
e insalvables contradicciones que la politica cultiva en su seno,
como la de proteger bienes antitéticos, santificar la tolerancia re-
ligiosa o pedirle a la injusticia que también ella vele por la con-
servacion de la sociedad, como ya observara Aristoteles, segiin
se vera después.

Hemos hablado del significado; pasemos ahora a las mani-
festaciones de la virtt maquiaveliana que si hacen de su autor un
contemporaneo nuestro. El funcionamiento correcto de la ma-
quina de la virtu, recuérdese, tenia un premio seguro: mantenia
el orden social. Garantizaba la paz y la prosperidad, asociadas
al buen uso de la autoridad. ;Cuando la autoridad se usa bien?
Cuando el sujeto plenipotenciario, el principe, asume que el suyo
es un poder limitado. Dicho de otra manera: el principe virtuo-
s0, que es un principe absoluto —no comparte su poder ni hay
obstaculos juridicos que lo frenen—, sabe que no es un déspota,
que su poder no es arbitrario, sino limitado. Un principe absoluto
pero no absolutista: he ahi una cabal formula que resume el ejer-
cicio del poder por parte de un principe dotado de virtu.

Ese principe, aparte de la libertad y la nacion, un territorio
acotado en el mundo humano incapaz de mancillar mediante su
virtu, tiene limites en el propio dmbito politico en el que ejerce
su poder, y los reconoce en sus efectos. Debe actuar velando por
no producir ni odio ni desprecio entre sus subditos, vale decir,
respetando sus bienes —propiedades y mujeres— y manteniendo
firmeza en sus decisiones y coherencia entre estas y sus accio-
nes. No hay freno juridico, cierto, pero ese freno politico es de la
maxima garantia, puesto que la violacion de ambos cotos veda-
dos a su accion produciria irremisiblemente el levantamiento de

23|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

sus subditos contra ¢él, esto es, su expulsion del trono, sentencia
sin dudar Maquiavelo (sin dudar pero sin explicar como, y sin ca-
librar tampoco el caudal de dafio arbitrario que podria producir
antes de la cacareada rebelion popular).

Tampoco aqui podemos considerar aceptable la casuistica
de los concretos limites trazados por Maquiavelo, pero la idea de
que solo el poder limitado es un poder eficaz, una versiéon mas
abstracta de la que ¢l concretiza en sus ejemplos, pero totalmente
suya en cuanto tal, si es algo no solo nuestro, sino democratica-
mente nuestro. La democracia es el tinico régimen politico que
rinde culto al limite para rendir culto a la libertad, pero también
para rendirselo a la eficacia, como queria Maquiavelo —que, diga-
moslo todo, la incluye tanto en la necesidad de garantizar los in-
tereses materiales cuanto en la gestion que de los mismos hacen
privadamente los individuos en la vida social, un dmbito donde
el principe no lo es y que debe estimular para que sus conciuda-
danos desarrollen su creatividad y hagan mds grande, influyente
y poderosa su ciudad al darle forma: una luz que da igualmente
brillo a su gobierno. Sefialemos de paso que siguiendo esa mis-
ma senda no nos extrafiard hallar en el siglo xviir una idea que
afirme la necesidad de poner limites incluso a la propia vertu,
y a Montesquieu sorprendiéndose fingidamente de escribir tales
palabras.

En Maquiavelo, la idea de un castigo que se dispara automati-
camente contra el infractor de esa regla social de oro que declara
bienes indisponibles al titular del poder publico las propiedades
de los individuos, o de esa otra regla de oro, pero ya politica esta
vez, que exige al principe firmeza y coherencia en su decidir y su
obrar; es decir, la idea de que a la infraccion del limite sigue el
efecto mecanico del levantamiento popular que lo derrocara del
trono, le sirve para impedir que el poder absoluto sobre el que se
sostiene el nuevo principado degenere en dictadura o en despo-
tismo, una perversion del poder personal que ya no reconoce la
existencia de la politica al fiar sus leyes a 1a sinrazon de un arbi-
trio individual descontrolado. Las democracias, insistamos, no se
contentan con ese limite, porque la historia, tan cara a Maquiave-
lo, ya ha mostrado las innumerables veces en que se produce la
transicion de la forma considerada legitima por Maquiavelo a
la perversa, por lo cual han calificado a todo sujeto con derechos

| 24

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La actualidad del pensamiento politico de Maquiavelo

y repartido el poder entre 6rganos y funciones, que lo deberian
encauzar por los limites prescritos. Pero al menos lo retiene entre
sus iconos, es decir, entre quienes han comprendido que dotar a
la voluntad de un poder omnimodo significa incapacitarla para
entender lo que la razon le exige —véase al Caligula de Camus
pidiendo la luna— y para querer bien. Por lo demas, aqui cuando
hablamos de democracia, lo hacemos unicamente desde el terre-
no de las ideas, porque si tomamos en consideracion su practica
alli donde existe no tardaremos en ver como ella misma se di-
suelve en la arbitrariedad de un tirano vocacional o se desfigura
bajo los efectos de la corrupcion. Asi pues, con todas las salveda-
des mencionadas, no puede dejar de reconocerse en Maquiavelo,
en este punto también, a un contemporaneo nuestro en grado
de separar con su aceptacion del limite la idea de fuerza de la de
violencia y trazar una barrera entre voluntad y arbitrio. En su
mundo eso lleva el nombre de virtu; en el nuestro, el de libertad.

Uno de los grandes torneos de la vida puablica en los que la
virtu ha de demostrar su cualidad de combatiente excepcional
es el que en ese escenario enfrenta a la ética con la politica, es-
cenario donde a su socaire contienden asimismo la fuerza y la
violencia, cada una reivindicando su espacio propio y, por ende,
su ontologica igualdad, pero que al final se salda con un neto ven-
cedor: la primera sobre esa degenerada imagen de si misma que
es la segunda.

:Cudl es el poder de la ética en la politica? Demos una pri-
mera respuesta antes de pasar a la explicacion: no es poco pero
no es todo: no es el soberano del Estado (ni ella ni sus allegadas
normativas, como la religion, las tradiciones o las costumbres).

Iniciémosla afirmando que Maquiavelo cree en la existencia
de valores absolutos de matriz judeo-cristiana: la bondad, la fide-
lidad, la honradez, la devocidn, etc. Y también en la de otros de
raiz mas clasica: la patria, la comunidad, la liberalidad, la lealtad,
la clemencia, el bienestar. Y si no lo cree, lo parece, pues aun-
que no creyera que tales valores son absolutos si cree en el valor
absoluto que tienen para quienes los profesan; y que es absolu-
tamente ttil que eso sea asi, pues, como remedard mas tarde Spi-
noza, la principal labor social de tales valores —de los religiosos
in primis—, es justificar la obediencia del subdito al sefor. He-

25 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

cha la primera afirmacion, es preciso continuarla de esta mane-
ra: Maquiavelo demuestra saber que no todos ellos son siempre
conciliables entre si, ni siquiera los de una misma tradicion ética,
por lo demas nunca puras, y menos ain con el valor politico por
antonomasia de la seguridad del Estado: el mas importante para
toda comunidad al ser el que garantiza su existencia, base de lo
demas.

;Como operan semejantes creencia y conocimiento en la
arena politica? ;Coémo opera la liberalidad, el primero de los
ejemplos con los que predica Maquiavelo? Su esquema de razo-
namiento es siempre el mismo: sabemos que la liberalidad —o
la clemencia o la lealtad— es buena y nos gustaria que el princi-
pe poseyera una y otra cualidades; empero, lo que vemos es que
cuando un principe la practica, cae; y cuando no, se mantiene.
Hay una razon antropologica para eso: como los hombres son
peores que mejores, el principe que actte al revés se hundird, y
el que no se mantendra. Es decir que entre malos, entre sujetos
que son peores que mejores, el principe, imperativamente, de-
bera “aprender a ser no bueno”, dice literalmente Maquiavelo,
deduciendo una regla politica basica desde la antropologia. Y nos
da asimismo una razén toda politica para tan paradojico precep-
to: el principe liberal esquilma con impuestos a la poblacién, la
empobrece y violenta, apoderdndose de lo que no es suyo, lo que
le vuelve odioso... y sabemos qué ocurre después. En cambio, el
principe avaro se prodiga poco, pero quita menos, por lo cual la
gente, egoista y también necia como es, lo que la lleva a juzgar las
cosas por sus efectos, se alegra de que no le quiten, lo que ante
sus ojos transforma la avaricia del principe en liberalidad.

;Qué hacer entonces, cuando la virtud de la liberalidad pro-
duce el derrocamiento del principe que la ejerce? La pregunta se
responde sola, maxime cuando la solucién se mide por el criterio
decisivo de la seguridad del statu quo —principe y ciudad—: el
principe debe no ser liberal. ;Hay excepciones a la regla de oro?
Las hay: cuando el principe da de su propio peculio o cuando
todavia no ha accedido al trono, sino que aspira —en el campo de
batalla, generalmente— a él, entonces le es mejor ser liberal que
parsimonioso. Pero si ya lo ha hecho y no dispone de un patrimo-
nio capaz de renovarse al ritmo que le marca la liberalidad —una
virtud que se agota con el uso y deviene vicio si no se renueva de

126

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La actualidad del pensamiento politico de Maquiavelo

continuo—, entonces la regla de oro es genuinamente durea y no
admite excepcion. Y otro tanto, afadira Maquiavelo, ocurre con
las demas virtudes morales.

Resumiendo el discurso de las relaciones entre ética y politi-
ca en la teoria expuesta por Maquiavelo en El Principe, diremos
lo siguiente: hay valores politicos diferenciados de los valores éti-
cos, mas o menos considerados absolutos; la maldad humana y la
gestion publica no permiten que el valor ético se imponga como
norma de conducta social, pues destruiria el orden politico y aun
la sociedad misma; su consideracion como valor ético permane-
ce siempre y su prescripcion es siempre acatada, pero en su uso
politico su significado cambia con el contexto: puede permane-
cer tal cual en la fase de acceso al poder, pero no cuando el pro-
blema es conservarlo; en este caso queda desvirtuado como valor
ético, invertido, neutralizado incluso por la accion politica. Es un
fantasma irreconocible que dafiaria la seguridad de la ciudad de
ser admitido para el gobierno de la misma.

Afiadamos dos cosas mas: Maquiavelo solo autoriza al princi-
pe a desnaturalizar el valor ético al gobernar, pero no a los subdi-
tos, que deberdn respetarlo como tal, puesto que ellos se mueven
Unicamente en un ambito no politico: social o privado. Y en €l no
hay motivo para que la ética deje de operar como ética. Ademas,
el vigor de dichos valores es tal que el principe, al politizarlos,
vale decir, al desnaturalizarlos, debe fingir que los respeta, debe
simular que los obedece y disimular su violacion: salvo, natural-
mente, en caso de necesidad, que autoriza al guerrero a pisotear
el campo de la entera moralidad con la cabeza descubierta.

Con todo, a pesar de los diversos matices y gradaciones, que
hablan de la potencia de la ética en la doctrina maquiaveliana,
lo que aqui brota con total claridad es la inmanencia de la poli-
tica respecto de la moral, su afirmaciéon de un dominio propio
en la conducta humana que solo a ella, so pena de destruccion
de la comunidad, le cabe regentar: una idea para cuya primera
formulacion es menester remontarse al genio aristotélico, cuan-
do en aras de la estabilidad de la polis defiende la permanencia
de unas malas leyes frente a otras mejores a fin de evitar, dado
que en la historia se cambia y cosas mejores suceden o pueden
suceder a otras peores, la idea de que las leyes son intutiles y

27 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

el sentimiento anexo de su desprecio; o si se prefiere, que en
determinadas fases de la historia de una comunidad se requiere
yuxtaponer una cuota de injusticia al lado de la justicia para
mantener esta. Y, prosigue Maquiavelo, aunque en el curso ordi-
nario de las cosas la politica conviva pacificamente con la éticay
la religion; y aunque en esos momentos, que incluso pueden
y deben ser mayoritarios en la vida de un pueblo, invoque su
auxilio para gobernar, cuando llega el momento de la necesidad
llega también el de la excepcion: y entonces solo cuenta ella, la
politica, que acapara sin mds el conjunto de medios —buenos o
malos, pios o impios, justos o injustos, pero siempre licitos— al
alcance de su finalidad suprema: la salus populi, 1a seguridad de
la sociedad.

La idea de una politica inmanente, ;es o no actual? La cues-
tion ni se plantea, porque se trata de una respuesta ya satisfacto-
riamente contestada (y no raramente desmentida en la practica,
cuando se observa, por ejemplo, el trato ignominioso recibido
por el laicismo en sociedades autoproclamas aconfesionales en
su Constitucion). No habria vida social sin politica, y solo ella
es un arte en relacion con las restantes dimensiones axiologicas
de la actividad humana. Cuando la democracia sanciona en sus
ordenamientos una multiplicidad de valores que, contrariamente
a lo establecido en las doctrinas religiosas o la platonica, no con-
forman un conjunto sistematico, si la ley a nivel publico, com-
pletada a nivel personal por eso que los griegos llamaban aidds
y areté, no mediara en los conflictos, poco duraria la libertad en
la sociedad y poco mas la propia sociedad. Se podra discutir la
racionalidad interna de la concepcion ética maquiaveliana, se le
podra reprochar su insuficiencia, etc., pero la consecuencia de
una politica inmanente no admite discusion, salvo si es un mani-
comio el ambito de la discusion, o bien es algin fundamentalista
religioso banado en dogmas o algun purista de cualquier ortodo-
xia quien discute. Otra cosa, naturalmente, es afirmar dicha idea
para deducir de ahi la plena autonomia de la politica respecto de
la ética, dando pabulo asi a que el arbitrio o la corrupcion se apo-
deren del gobierno. El centro de ambos extremos, para el princi-
pe maquiaveliano tanto como para nosotros, es precisamente el
territorio de la virtt, o, por decirlo en términos més consonantes
con nuestra cosmovision democratica: el territorio donde el lai-

|28

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La actualidad del pensamiento politico de Maquiavelo

cismo, el pluralismo y la honestidad personal de gobernantes y
gobernados, combinando sus fuerzas, regulan la armonia y los
conflictos, algunos por completo desgarrados, a que dan lugar las
relaciones entre ética y politica.

En Magquiavelo, dichas relaciones constituyen el ntucleo que
enmarca la distincion entre fuerza y violencia. Inmanencia de la
politica significa de hecho uso legitimo de la fuerza para crear o
conservar el orden politico, pero en determinados momentos de
ambos procesos la fuerza deviene esa antagonista suya nacida
de su propio seno... si es que no ha sido ella la que merced al
progreso civilizatorio ha emergido como uso restrictivo de la
violencia. Emplear la fuerza constituye el resultado de una doble
exigencia, la maldad de la naturaleza humana y la necessita, cuan-
do peligros presentes o futuros deben ser conjurados, en unos ca-
sos previniendo su nacimiento y en otros, imposibles de prever,
durante su aparicion. Por eso, la virtu aparece en innumerables
ocasiones en la doctrina maquiaveliana bajo el nombre, historica
y politicamente mas familiar, de prudencia.

La fuerza como instrumento politico delata a la vez la im-
potencia y la potencia de la ética en la doctrina de Maquiave-
lo: la impotencia, porque de haber sido suficiente para reglar el
orden politico y procurar seguridad a la sociedad, la politica no
existiria; 1a potencia, porque es la razon de que la fuerza exista
como tal en lugar de la violencia, lo que en este caso significa-
ria la inexistencia de la sociedad. La fuerza produce y conserva
el orden de manera ordinaria, y solo se vale de la violencia en
circunstancias extraordinarias, como cuando se acaba de ascen-
der al trono y hay que eliminar a todos los futuros candidatos al
mismo vinculados al régimen anterior, o cuando una conjura o
una rebelion llevan el statu quo al borde del abismo; Agatocles
seria el ejemplo apenas en apariencia denostado, pues su uso de
la violencia demostr6 una virtu superior a la de César Borgia, lo
que le procuré la “gloria” que da conservar pacificamente el po-
der una vez obtenido mediante los procedimientos adecuados, la
violencia entre ellos.

La violencia, en cambio, convertiria la norma en excepcion, la
ética en psicologia, la legitimidad en arbitrio y las leyes en ideo-
logia. Es el simbolo supremo de la tirania y con ello la corrupcion

29|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

de la politica, que solo le reconoce un poder ocasional y solo la
integra en el ordenamiento como instrumento extraordinario,
apto para pacificar un terrible conflicto actual reconduciéndolo
a una situaciéon ordinaria. La violencia es asi, también, el ocaso
de la virtu, no solo porque se sustrae a las prescripciones que
delimitan su poder y confinan su uso a circunstancias de necesi-
dad, sino porque ella misma, fuera de esos cauces, deviene una
suerte de régimen, una voluntad autbnoma e impersonal limitada
unicamente por su capacidad de actuar. Ese conjunto de reglas
que hacen de la politica un arte se ha ido, pues, diluyendo por el
camino.

Que la fuerza, en cuanto miembro de la virtll, crea y preserva
el orden social, en tanto la violencia lo destruye, se demuestra
en otro contexto diferenciado del que acabamos de analizar pero
estrechamente conectado a él: el de la obediencia politica. El re-
sultado al que debe tender toda politica so pena de desaparecer
y la coronacion definitiva de la virtu: 1a demostracion heroica de
su éxito.

Magquiavelo conoce al menos tres tipos de obediencia politi-
ca: la pasiva de la dinastia hereditaria, la mecanica del sultanato
turco y la activa del principado nuevo (una cuarta, la ideoldgica
del principado eclesistico o del principado nacional, basada en
creencias comunes entre gobernantes y gobernados, es de natu-
raleza fideista, y no requiere del uso de la fuerza: no es politica,
pues). En el primer caso, el tiempo ha cancelado los recuerdos
de la innovacion que un dia llevo a la dinastia actual al trono; el
olvido, por ende, ha devenido fundamento de la legitimidad, y
la obediencia, seducida por el tiempo, surge por si sola transfor-
mada en costumbre. En el segundo, tampoco hay espiritu en la
obediencia, pues los sujetos estan sujetos a su amo; su poder, del
mas alto al mas bajo de la escala social, es por si mismo impoten-
cia, es decir, su ser es un conjunto de nada disuelta en polvo bajo
su forma humana. Obedecen como respiran y porque dejarian
de respirar por orden de su amo si no obedecieran, aunque en
realidad, careciendo materialmente de conciencia, ni se plantean
no hacerlo.

Solo en la obediencia activa hay vida. Aunque subditos en
la politica, los individuos son también ciudadanos; incluso en la

130

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La actualidad del pensamiento politico de Maquiavelo

propia arena publica son asimismo alguien, por cuanto ellos nu-
tren las milicias populares o ejército propio del principe, esto es,
nada mas y nada menos que lo que Maquiavelo llama literalmen-
te “fundamento del Estado”. Mas aun, incluso donde son subdi-
tos adquieren una fisonomia desconocida por los anteriores: el
principe, lo sabemos, debe procurar gobernar de modo que no
se granjee ni el odio ni el desprecio de sus subditos, y sabemos
asimismo qué debe hacer para lograrlo, esto es: para ganarse su
adhesion —una forma suave de consentimiento, cabria decir—.
Ya antes de eso, en el momento de acceso al poder, hubo de ga-
narselos, de concitar su adhesion, porque su fuerza es superior a
la de cualquier otro sujeto social, principe o grandes, y también
porque, frente a estos, sus ideales son mas nobles, dado que se
contenta con no ser oprimido y jamas, al contrario de ellos, desea
oprimir. Esa razon fisico-politica y esa razon axioldgica se han
completado ahora, cuando ya gobierna, con el respeto a sus pro-
piedades y la defensa de sus intereses, presente como sefialamos
en el deber de impartir justicia distributiva. Reconocer y tutelar
propiedades e intereses ajenos es un modo de control politico,
insistamos, pero es antes de eso el hecho ético, juridico y politico
de reconocer y tutelar a otros sujetos como capaces de actuar
autonomamente a la hora de conducir sus vidas, y de reconocer
y sancionar un espacio publico que no debe transgredir con su
conducta ni con sus normas. Al principe se le obedece si el prin-
cipe respeta bienes e intereses, es decir, a los sujetos titulares de
ambos.

En ambos aspectos de la reflexiébn maquiaveliana, recondu-
cibles en varios puntos a las relaciones entre ética y politica,
atisbamos la actualidad de la misma. Diferenciar entre fuerza y
violencia es dar sentido tanto a la politica en el interior del con-
junto normativo propio de los seres humanos, como a la libertad
en el interior de la politica; limitar el poder porque se reconoce
al sujeto de derechos como su superior jerarquico y al que tie-
ne que servir, forma parte del constitucionalismo democratico.
En el primer caso, Maquiavelo es plenamente un contemporaneo
nuestro, aunque su teoria nos quede algo desfasada, entre otras
razones, porque el orden democratico ha abolido por completo
el uso de la violencia; en el segundo, es un contemporaneo mas
limitado, porque hoy se exige una forma mas plena de consenti-

31

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

miento al ejercicio del poder, en connivencia con la mas fuerte
consideracion del individuo como sujeto de derechos; y la pro-
teccion de sus intereses y propiedades no son, digdmoslo asi,
objeto de ningun pacto ideal entre principe y subditos, sino un
contenido mas de sus derechos, o lo que es igual, un limite mas al
poder de los gobernantes —todo ello, insistimos, en el terreno de
la teoria—. En este segundo caso, las ideas maquiavelianas dise-
flan un individuo que es parte nuestra porque de él provenimos,
pero alin mantiene una fisonomia antigua al hacer su entrada en
la escena puiblica bajo la apariencia de subdito. La desobediencia
civil, por citar un ejemplo, esa forma de estar sin ser en alguna
dimension de la vida puablica, constituye una manifestacion de
obediencia, vinculada a la libertad y sus derechos, inimaginable
en la doctrina del genial secretario florentino.

En Maquiavelo, los diversos componentes de su doctrina, se-
gan han ido apareciendo hasta aqui, se organizan en una teoria
del poder unitaria, una de las primeras y mds significativas de la
historia, que también afiade elementos particulares en consonan-
cia con las circunstancias. Centrada en la virtu como eje teodrico,
que incluso regula el uso de la fuerza, tan capital para la supervi-
vencia de cualquier comunidad, como ya nos hiciera ver Esquilo
alinedndola junto a la justicia, y con la salus populi como télos de
la misma, dicha teoria desgrana la serie de reglas que hacen po-
sible 1a consecucién del objetivo prefijado, y que son las mismas
con independencia de cémo se acceda al poder, si mediante la
virtt o la fortuna; de quién sea el principe, si un particular o un
jefe militar; de cudndo accedi6 al trono, si siendo ya titular de
otro o era nuevo; del régimen de la ciudad anexada a la suya, es
decir, de la historia que la hizo ser como aparece; e incluso del
régimen politico en el que se organicen las instituciones, porque
es mucha la coincidencia, en aras de la conservaciéon del Estado,
entre una republica y un principado, y mas aun si se trata de su
expansion exterior. De ahi que entre los abundantes exempla, que
diria Salustio, a imitar por un principe actual, los de la reptblica
romana sean los descollantes. Dicha teoria constituye el fruto de
un poderoso esfuerzo por extraer el significado oculto en deter-
minados hechos concretos, y supone por tanto el triunfo de la
abstraccion en el magma de hechos particulares que han urdido
la historia.

132

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La actualidad del pensamiento politico de Maquiavelo

El titular del poder, tal y como dicha teoria lo sanciona, es un
principe que ha dejado, en palabras de Maquiavelo, de ser “civil”
para volverse “absoluto”, es decir, de apoyarse en una de las cla-
ses sociales que lo eligio para llegar al trono, y en la que se baso
su gobierno hasta entonces para devenir duefio tinico del espacio
publico; un principe super partes que, aun en el caso de haber ac-
cedido al trono por voluntad de los grandes, trasciende lealtades
de clase al verse constrefiido a cimentar su poder en el pueblo, y
que no conoce mejores medios para lograr su adhesion que hacer
de él la base de su ejército, satisfacer sus intereses y detenerse
ante ciertos bienes que considera sagrados: limites, pues, cuya
transgresion caracteriza al tirano y que suscitando el odio del
pueblo le haria apuntar tales armas contra él. Se trata, por tanto,
de un principe absoluto limitado.

Para nosotros, cierto, el resultado que la compendia no pro-
duce un entusiasmo total, pues ese principe se ha hecho grande
imitando a pie juntillas lo mejor de la historia, y nosotros sabe-
mos que cuando se imita se crea y cuando se crea se imita —y que
esa es la necessita de la circunstancia particular—, pese a la iden-
tidad de la naturaleza humana que impulsa a dicha operacion, y
que, por tanto, lo nuevo impide reproducir lo antiguo y la histo-
ria futura o presente no estd ni estard escrita en esos supuestos
genes determinantes de la pasada. Y sabemos, ademas, que los
cambios producidos en el curso del tiempo llegan a alcanzar tal
envergadura que, a pesar de la basica identidad humana, los prin-
cipios del orden politico carecen de espejos en los que mirarse
y su tecnologia organizativa de respuestas a las que recurrir. Y,
sobre todo, sabemos que la grandeza debe estar mejor repartida
entre gobernantes y gobernados, y en especial que los beneficios
del poder son mis fuertes y seguros cuando acata su sujecion al
derecho —lo sabe bien el Maquiavelo de los Discursos, segun se
vera.

Y aun asi, tampoco aqui Maquiavelo deja de ser un contem-
pordneo nuestro. Nos revelo secretos del poder que ain hoy nos
resultan reveladores; nos instruyé como pocos acerca del papel
determinante que juega en nuestras vidas; nos aleccion6 a no de-
jar decaer un instrumento tan precioso para mejorarlas y a vigi-
larlo para impedir aflorar su potencial demoniaco. Y desde luego,
como otros antes de €l, nos provey6 con la idea de que ninguna

33

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

sociedad subsiste sin poder organizado y que para organizarlo
hay que procurarle esos recursos de los que hablarin mas tarde
los federalistas estadounidenses con independencia del régimen
en que se organice; y sin los cuales él se desnaturaliza volviéndo-
se impotente y —afnadiran los mismos federalistas— la libertad se
transformara en el cadaver de si misma.

Y no se crea que el pensamiento de Maquiavelo se muestre
reticente a dispensar a una dama de tan alta alcurnia politica, sin
la cual se subentiende nuestra dignidad de seres humanos, los
honores que merece. Si bien la gran mayoria de los elementos
reunidos para configurar la herencia maquiaveliana a nuestro
mundo hayan sido extraidos de la cantera de El Principe, en los
Discursos Maquiavelo demuestra cuanto sabe de la libertad, sien-
do el primer te6rico —antecedente del gran Tocqueville y de sus
precursores americanos recién citados— en pensar el orden po-
litico no mediante la armonia, sino mediante el conflicto. El fue,
asi, el primero en revelar el secreto del pluralismo, sin el cual
la democracia no sabria ser ni nosotros pensarla, y el primero
—aunque en un modo también insuficiente para nosotros— en
celebrar el conflicto como algo positivamente inmanente a la
condicion humana y en aspirar la flor de libertad que aquel des-
tilaba. Para dejarnos esa herencia suya tuvo antes que renunciar
a la entera herencia universal que buscaba mas la uniformidad
que la igualdad, y la homogeneidad que la pluralidad, para de tal
modo dar con la armonia que habria de presidir el orden social;
¢él, en cambio, rindi6 homenaje a la diferencia y descubri6 el
enorme yacimiento de riquezas sociales sepultado bajo la armo-
nia, aunque sin llegar al extremo de declarar la diferencia, o de
considerar la serie de efectos a los que daba lugar, como un bien
en si. Mas mérito, por tanto, atin si cabe, para quien siendo igual-
mente consciente de las tensiones que las diferencias podrian
generar en una sociedad, celebré no obstante los tumulti como
signo de vitalidad social y pudo en consecuencia designar con el
nombre de Roma a la libertad.

Y no es eso todo, ni mucho menos. La idea de un poder super
partes, es decir, la idea de un poder, por asi decir, politicamente
neutro, en el sentido de no ser el poder de una de las clases socia-
les ontologicamente constitutivas de la sociedad, tan distinto del
poder de la totalidad de las partes con el que Aristoteles ordend

134

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La actualidad del pensamiento politico de Maquiavelo

su Politeia, es la primicia intelectual en un régimen unipersonal
de la abstraccion politica inmanente al concepto de institucion;
concepto ese con el que el mundo humano —el artificio maquia-
veliano de nuevo— vuelve a rebasar los lindes de la naturaleza al
superar la idea de tiempo, esto es, la de muerte que lleva consigo.
Gracias a la institucion, los hombres pasan y la sociedad perma-
nece, un logro al que los individuos en el poder solo acceden si,
como queria Spinoza remedando a la moderna la democracia an-
tigua, son todos los que gobiernan.

Magquiavelo, insistamos, habia hecho trascender al mun-
do humano su marco natural por medio del concepto de virti,
al igual que su concepto de poder absoluto, super partes, hace
trascender a la politica de su marco social, proclamando de paso
una vez mas su singularidad, y convierte el artificio caracteris-
tico del principado absoluto, pese a todo siempre personal, en
modelo de la abstraccion institucional. Pero él conocia el valor
de las instituciones y su significado para la libertad, en el régi-
men de gobierno natural por antonomasia, la Republica, merced
a su circunstanciado estudio de Roma, de la mano de Tito Livio.
Hasta el punto de que el modelo racional de Estado mixto —el
que hubiera planificado todo legislador al que hubieran puesto al
alcance de su voluntad dar vida a 1a historia de una reptblica—,
que libera la virtud de la aristocracia para llevarla también a la
plebe —como Aristoteles libero la sabiduria politica o el mérito
de la vejez, y asigno la capacidad de gobernar también a la juven-
tud— y otorga poder politico a todas las clases sociales, posee
unas determinadas instituciones que permitiran a la republica,
asi ordenada, salvar el obsticulo interpuesto por el tiempo, la
muerte, a su conservacion. Y hasta el punto, también, de que
la regla de depurar cada diez anos las impurezas acarreadas por
el paso del tiempo a las instituciones, a fin de devolverles su pris-
tino fulgor, constituye la segunda regla de oro de la conservacion
de la republica. Se entiende asi, por cierto, que a dicho orden po-
litico se le considere la meta de toda republica originariamente
empirica.

Mas lo importante aqui, y la razén de que haya sido heredado
por nosotros, es que dicho orden es el orden de la libertad. Es
en su interior donde ambas clases, incluida por tanto la de los
pobres, no se atropellan entre si —solo los grandes son vocacio-

35|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

nalmente tendentes a la opresion, afirma Maquiavelo—, donde
les es licito defender sus intereses al gobernar, donde necesitan
de acuerdos para lograrlo, donde el derecho, repartiendo com-
petencias, garantiza la posicion de cada una; y, asimismo, don-
de incluso la fuerza ptblica, que en momentos de peligro debe
concentrar en las manos de un dictator al que se debe total obe-
diencia, debe ser legalizada desde un principio, al igual que debe
estar tipificada la norma que establece que el antiguo dictador,
abandonado dicho cargo, debe obedecer la legislacion ordinaria,
al igual que antes de acceder a él.

Hoy, ciertamente, no resulta de recibo una teoria que divide
la sociedad en dos clases sociales en lugar de descomponerla en
individuos, juridicamente iguales entre si pese a sus diferencias
psicologicas y sus desigualdades materiales, y titulares de dere-
chos inalienables, como tampoco la aristocratizacion que preva-
lece en el orden constitucional, a pesar de la participacion de las
dos clases sociales en el poder. Pero si contintia siendo totalmen-
te nuestra la idea de libertad en la base y como télos de nuestro
ordenamiento, asi como la de la juridificaciéon de la fuerza extre-
ma, esa que segun algunos permite identificar in situ al soberano;
dos frenos al ejercicio del poder con los que nuestras constitu-
ciones se declaran deudoras de las ideas maquiavelianas y con las
que el tiempo sigue aumentando su leyenda.

No termina ahi el poder de la libertad en la teoria maquiave-
liana. Su presencia se advierte también ampliando la humanidad
del individuo, aunque semejante proceso termine por redondear-
se, por paradojico que hoy pudiere parecer, en el interior de la
nacion (otra paradoja, quizd menor, era la que habia originado
la ampliacion de lo humano desde el campo de la virtu, cuando
el principe obra milagros sociales con el tiempo cambiando a los
sujetos, que ahora creen en lo nuevo antes de experimentarlo, la
politica y a si mismo, infringiendo ciertas leyes de la naturaleza).
Cabe observar dicho poder en su madurez cuando cancela en el
hombre el veneno que la costumbre destilaba en su conciencia al
dejar que el olvido se apoderase de su memoria, deviniendo asi
fundamento de la legitimidad del principado dinastico; y cabe
observar su plenitud cuando —he ahi la causa de tal fendmeno—,
en lugar del silencio de los esclavos o del alma plana de los sier-
vos, incendia el 4nimo de los antiguos republicanos con las pasio-

136

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La actualidad del pensamiento politico de Maquiavelo

nes del odio o del deseo de venganza siempre que se les ofrece
la ocasion de recuperar unas instituciones que sus recuerdos, he-
reditarios a veces, han mantenido vivas en su corazén. Y si en su
madurez la libertad ejerce su dominio contra el del bienestar, en
su plenitud lo ejerce contra la inercia, la muerte en vida, la resig-
nacion y restantes virtudes de la anomia. Por lo demas, argumen-
tar en este contexto la actualidad de la libertad maquiaveliana es
un razonamiento ocioso; su valor ya lo condens6 de una vez por
todas Tocqueville en una de sus lapidarias sentencias, al afirmar
que todo hombre que busque la libertad por otra razén distinta
de ella misma esta hecho para servir.

Por otro lado, el patriota que respira la musica de la naci6on
termina en Maquiavelo de ensanchar la humanidad en el pecho
del individuo. Hasta ahora le habiamos visto deambular por la
teoria crucificado por su inclinacion al mal, mucho mas poten-
te que su sensibilidad al bien; iluminados por una luz tan gris,
sus intereses, epicentro de su accion publica, parecian perfilar
una conducta egoista aislada de la de sus congéneres, con los que
formalmente compartia una cosmovision relativista en la que el
yo de cada uno era su particular centro. En ese estado de cosas,
y con El Principe en su correria final, abruptamente irrumpe la
Nacion en la politica, que en los Discursos se llamara Patria. Y
con ella un objeto constituido Ginico como interés comun, una
generosidad en el obrar, una altura de fines, un desprendimiento
en las acciones y, en suma, un grado de altruismo en la ahora
conducta colectiva tan inesperado, que hasta la misma politica,
haciendo innecesaria la virtu del principe, pierde su sentido. Si
miramos con atencion esos rasgos, veremos que todos estaran
presentes en el monstruo que, con ellos y algunos mas, surgira
en el siglo x1x europeo devastando el continente primero y gran
parte del planeta después; pero si miramos con la misma aten-
cion tnicamente en el fondo del corazon humano, lo que se ad-
vierte es que, con independencia de qué rumbo vayan tomando
circunstancialmente las pasiones, los seres humanos son tan ca-
paces del bien como del mal, y aun de someter a este por aquel en
determinados momentos de su vida colectiva, lo que también los
vuelve individualmente mas ricos, mas humanos: mas complejos,
diriamos hoy. Este ensanchamiento del sujeto humano, esa com-
plejidad que en lo sucesivo serd marca distintiva de su conduc-

37

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

ta, en el que tan ficilmente nos reconocemos hoy todos y cada
uno de nosotros cuando el prejuicio no mancha el conocimiento,
constituye la ampliacion del legado que la democracia ateniense
hizo, en el célebre discurso funebre de Pericles, a la humanidad
del individuo, la metamorfosis definitiva de aquellos sujetos sim-
ples y homogéneos a los que la concordia podia reunir en una
unica voluntad y un tGnico sentimiento en un mismo corazon. Y
forma la parte quizd mas pingiie del tesoro con el que la herencia
maquiaveliana ha enriquecido nuestro presente.!

Cerremos ya el discurso sobre la actualidad de Maquiavelo.
El rico muestrario en el que se articula su presencia en nues-
tro mundo, que iniciamos con su método y proseguimos con las
ideas centrales de su teoria, participa todo éI de un elemento co-
mun, que ya tuvo en Tucidides otro augusto antecedente: la com-
pleta humanizacién del mundo humano. No hay dioses, ni desti-
nos, ni azares, ni fatalidades mas alla del hombre que secuestren
su voluntad y le impidan ser duefio de su vida y responsable de
sus actos. Es verdad que no todos los hombres son iguales ni si-
quiera en eso, y que la fortuna, una presencia que denuncia una
ausencia en quienes la sufren, confirma la insuficiencia, el defec-
to de humanidad en la mayoria de los hombres. Pero ni aun asi
dejan de ser sus propios dioses, pese a que merecen poco culto.
Y, por otro lado, es verdad que cuando una mayoria de ellos se
junta para decidir sobre asuntos comunes muestra una perspi-
cacia y hasta una sabiduria mayor que muchos supuestos gran-
des hombres, principes incluidos, segiin nos dice en los Discorsi
proponiéndose como hijo de Aristoteles, aunque olvide mentar
al padre en el lugar exacto. No son principes nuevos, y por eso
no saben hacer magia con sus capacidades y conquistar la for-
tuna mediante la virtu. Pero al menos en la accion de estos si ha
desaparecido todo rastro de trascendencia y de fatalismo, y el
mundo del hombre brilla con luz propia. Los demas, ain no en

1 Hemos desarrollado estas consideraciones en otro trabajo nuestro poste-
rior, en el que intentamos poner de relieve que la antropologia maquiave-
liana ha avanzado tanto desde su postulado identitario primero —la condi-
cion simultdineamente buena y mala de cada individuo— como para acoger
al futuro sujeto de la democracia bajo el caparazon del individuo del abso-
lutismo; un resultado global ese que, si bien se mira, hasta pondria en jaque
la concepcion de identidad humana expuesta por el propio Maquiavelo.

38

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La actualidad del pensamiento politico de Maquiavelo

grado de imitarlos, seguiran echando mano de la supersticion al
echar mano de su voluntad para guiar sus acciones. Sin duda, de-
beran esperar todavia tiempo para llegar a aspirar su aroma: en
concreto, a que el orden democratico les ofrezca, cual atenienses
de Pericles, la posibilidad de redimir su racionalidad y multipli-
car sus virtualidades. Aunque, vistas las democracias actuales, y
descendiendo por una ocasion del cielo de las ideas al suelo de
la realidad, no parece que con demasiado éxito. La identidad
de la naturaleza humana —retrotraida nuevamente a su condi-
cion inicial de bondad y maldad, esto es, privada de los aportes
de la libertad y la nacidén, entre otros factores—, nos diria el ge-
nial florentino, establece la necessita de que la gran mayoria del
género humano, incluido el género humano democratico, basica-
mente siga siendo eso que mayoritariamente ha solido ser siem-
pre: pura y simple plebe.

39|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

I1. El poder de la virtu*

1. INTRODUCCION

Guicciardini reconocia sin ambages “el enorme influjo ejercido
por la fortuna en las cosas humanas”; reconocia asimismo la exis-
tencia de personas diligentes y sagaces, pero también ellas, pun-
tualizaba, “tienen necesidad ademéas de buena fortuna” para con-
ducir a buen puerto suefios y proyectos. Y hasta advertia frente
a ciertos ilusos: “Incluso quienes atribuyen todo a la prudencia
y a la virtud, y excluyen por tanto el poder de la fortuna cuanto
les es posible, se ven al menos obligados a reconocer la importan-
cia suma de coincidir o nacer a tiempo, es decir, cuando las cua-
lidades por las que tu te reputas son objetivamente estimadas”.!
;Se alinearia Maquiavelo en las filas de esos pocos iconoclastas
que han osado desafiar semejante ley de la gravedad social? Los
dardos parecen apuntar hacia él con mas celo que hacia ningin
otro de los contemporaneos de Guicciardini, mas, a decir verdad,
ya hacia algun tiempo que entre los Prometeos que robaran a

Publicado originalmente en Buenos Aires con el titulo La conquista de la
fortuna (Deus Mortalis, Cuaderno de Filosofia Politica, nim. 3, 2004, pp.
205-232) y posteriormente, ya con el mismo titulo y ligeramente modifi-
cado, en Bolonia (Dianoia, nim. 14, 2009, pp. 85-117). La edicién actual
también contiene breves modificaciones respecto de la italiana.

1 Recuerdos, CEC, Madrid, 1988, pars. 30 y 31. Maquiavelo recogera esa mis-
ma idea, pero restringe su dambito de aplicacion a la vida del sujeto particu-
lar, en tanto en Guicciardini su validez comprende también, y sobre todo,
al principe (EI Principe, Buenos Aires, Prometeo Libros, p. 145, traduccion
y estudios preliminares nuestros).

|41 ]

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

los dioses el fuego del destino se contaba Pico della Mirandola,
quien luego de esculpir en la cantera de la metafisica la figura de
un hombre como ningun otro hasta entonces, le infundi6 vida
con palabras como estas: “Querer es poder”.2 Pico, por tanto, des-
mentia por adelantado, y desde la metafisica, la salvedad intro-
ducida por el autor de los Ricordi en homenaje a la diosa fortuna.
Lo que sigue intentard mostrar cbmo Maquiavelo, al lograr que
su principe sea capaz de hacer lo que el Adan de Pico fue capaz
de ser,? lleg6 a un resultado similar al de este en el campo de la
historia.

2. EL AMBITO DE LA VIRTU.
LA HISTORIA FRENTE A LA NATURALEZA

Asi pues, ;es posible intervenir en la historia, desviar su curso
y reordenarla de acuerdo con los propios intereses y necesida-
des? Dando por descontados la existencia y los efectos de la “li-
bre voluntad”, ;hasta donde cabe extender su jurisdiccion en el
ambito de la conducta humana? La opinion general apenas si le
concedia algin derecho frente al omnimodo poder del azar (o de
sus otros pares, a tenor de su medio de procedencia, a saber: la
fortuna o la providencia), al punto de considerar mas indicada
la renuncia que la intervencion. Viejas creencias* combinadas

2 “Discurso sobre la dignidad del hombre”, en Humanismo y Renacimiento,
ed. Pedro R. Santidrian, Madrid, Alianza Editorial, 1986, p. 125 (en la ver-
sion latina de la Oratio se lee: “quando possomus si volumus”, par. 10).

3 En realidad, hizo mucho mas, porque Pico, tras haber creado, como si de
una nueva divinidad se tratara, a su Adan libre, después le hizo querer
de una manera muchisimo mas limitada, es decir, a través de la moral cris-
tiana y de su estrella teoldgica (cfr. “Discurso...”, cit., p. 132), con lo cual
cerr6 a su destino todas las puertas de la libertad: mucho més de lo que
incluso llegaria a cerrar el destino-Italia las puertas de la accién a la virtu del
principe, segtn se vera después.

* Y algunas mas recientes, como la del Ubi sunt?, tan en boga en ese periodo
de transicion que es el siglo xv, al menos en lo més granado de la poesia
espafiola, como Juan de Mena, el marqués de Santillana o Jorge Manrique;
en este, por limitarnos a él, desde el inicio de sus maravillosas Coplas esta
presente la idea de la fugacidad de la existencia y de la poca durabilidad
de las que parecian sus mds consistentes creaciones, meros castillos de

| 42

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

con nuevos acontecimientos,® vertiginosos en su ritmo e inapre-
sables —aparentemente— en su significado y direccion, eran las
bazas con las que aquella pensaba vencer su apuesta en pro de
un sujeto humano en el que son claramente visibles los hilos que
en el mundo exterior dirigen sus pasos sin rumbo.® Aunque no lo
dice, Maquiavelo sabia que ese es el modo de pensar del fanatico
religioso, de un vasallo de la tradiciéon o de un apostol de la tira-
nia; pero ese no es su modo de pensar, puesto que en un primer
instante cede a la fortuna el arbitraje sobre “la mitad” de nuestras
acciones para, acto seguido, retirarle la concesion: la fortuna, en
efecto, solo “muestra su potencia cuando no hay una virtud or-
ganizada que se le oponga”. La conclusion es tajante: de haberla
habido, la manifestacion de aquel poder “ni habria tenido siquie-
ra lugar”.”

naipes cuando el viento de la fortuna sopla en contra (afiadamos dos co-
sas mas: la mas inmediata consecuencia es que la vida pierde todo valor,
el cual pasa a la esfera de la trascendencia, mientras que la radicalidad
de su pérdida en el mundo humano terminar por nivelar todo él en la
igualdad de la nada, con independencia de las jerarquias que en vida lo
sostuvieron. La segunda es que no siempre la fortuna es igualitaria en su
obra, pues mientras a veces rebuelve lo alto en baxo a desora/e faze a los
ricos e pobres iguales [M. de Santillana, Comedieta de Ponza, 1, Barcelona,
Critica, 1997], otras en cambio su revolucion solo alcanza los aledafios del
trono, a los reyes poderosos [Copla XIV ], mostrando en ello su sangre azul:
pobres y siervos no salen de su abyecta condicion. Con todo, es preciso
sefalar igualmente que Manrique no solo ha escrito las XXIV primeras
coplas, sino también las restantes, y en ellas, como un Lucas Cranach de la
poesia, nos saca de ese mundo sin tiempo, anulado en la nada, y nos dota
de instrumentos —la fe, si, pero también la razén y la voluntad libre—
con los que vencer, mediante las acciones que atraen a la fama, el limite
de nuestra existencia a base de llenarla de sentido y de sentidos, pues
incluso ciertos placeres empiezan a acorrer al corazon sin que este tenga
luego que pagar por ello penitencia. Cfr. Manrique, Jorge, Poesia, Critica,
Barcelona, 1993).

5 Latransformacion de la comuna en signoria o el surgimiento de los nuevos
Estados nacionales, entre ellos, con las nuevas formas de organizacion del
espacio publico —y que, paraddjicamente, apenas si habian tenido cabal
recepcion en la esfera de las ideas.

¢ El Principe, ...cit., p. 144.

7 El Principe, ...cit., pp. 144 y 145. Para Maquiavelo eso significaba que Italia
podia haber experimentado menos cambios intitiles y més de los necesarios.

43 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

El mas insigne ejemplo con el que probar su profesion de fe
humanista® Maquiavelo lo encuentra en César Borgia, en las vi-
cisitudes aparentemente circulares de una vida que, vistas desde
arriba, casi parecerian cerrar el ciclo polibiano en el limitado te-
rritorio de una biografia personal. Al hijo del papa Alejandro VI,
en efecto, un camino trazado por la fortuna y no por sus propios
pasos le condujo hasta el trono; su virtl, en cambio, le capacitaria
para mantenerse en él durante un tiempo: hasta que, al final, la
fortuna —otra vez ella— lo expulse del paraiso; he ahi el epitome
a cargo del secretario florentino de los avatares de su ascenso y
su caida del poder. Tratemos ahora nosotros de seguir el anillo de
ese itinerario a fin de precisar su forma.

Papa amoroso el papa, quiso hacer de su hijo un grande. Em-
pero, las circunstancias no eran tan favorables como su voluntad
al hecho de verlo convertido en sefior de un dominio no eclesias-
tico. Realizar su designio le llevé a procurar nueva forma a se-
mejante materia, a cambiar de tictica en aras de su estrategia. El
fin justifica los medios,’ y unos nuevos intereses circunstancia-
les son buenos si satisfacen los intereses finales: “a Romafa vaut
bien une messe”!® (cosa esa que para el papa no deberia repre-
sentar mayor problema). Tal la ley que presidi6 su conducta, ava-

8 No es ese el unico rasgo del humanismo renacentista, y menos aun de la
tradicion humanista occidental, pero si es tipico de la misma, como bien
puso de relieve Bullock, The Humanist Tradition in the West, Nueva York-
Londres, Norton, 1985, caps. Iy V.

°  Como ya ensefiara, jquién lo hubiera dicho!, Platon, el cual, en su Reptbli-
ca, y luego de haber celebrado la necesaria presencia ocasional de la menti-
ra por tres veces, termina por santificarla como institucion permanente de
la sociedad (459 d), por cuanto es imprescindible para la viabilidad de la
eugenesia de los miembros de la casta gobernante. Todo ello, naturalmen-
te, se lleva a cabo como una mision, esto es, en bien del pueblo (mas sin
su conocimiento). Y cuando al buen gobernante se le autoriza a engafiar a
los gobernados sin que semejante accion engendre conflicto alguno en la
conciencia es, simplemente, que el fin justifica los medios.

10 El papa Alejandro VI, como después su hijo, habian puesto ya letra a la
musica que después compondrian un Maquiavelo o un Rohan, entre otros:
el interés, amo del principe, pone en su conciencia la madxima —no expre-
sada con esa crudeza por el propio Maquiavelo— de que el fin justifica los
medios.

| 44

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

lada ademads por el maximo guardian del arbitrio: la fatalidad.™
Alejandro hizo gala de su prudencia politica al saber aprovechar
las circunstancias, conservando sus propios dominios y convir-
tiendo a sus enemigos en sus aliados, lo que le vali6 imponer a
la ocasion la forma querida por su voluntad. Si entonces se quie-
re atribuir a los méritos de la fortuna que el duque Valentino se
ensefiorease de la Romana, es simplemente porque se insiste en
considerar la virtu del padre desde el punto de vista del hijo. En
tal caso, desde luego, era fortuna de este estar a la merced de
aquel, pero fue virtu paterna —y grande, ademads, pues hubo
de domefar una fortuna enormemente poderosa: las fuerzas de
todos sus aliados, otrora enemigos— el haber conseguido con
éxito ver realizada la propia voluntad, es decir, poder legar un
trono a su vastago.

El hijo, por su parte, se demostro digno heredero del lega-
do paterno. Sabiendo que del conjunto de voluntades —es decir:
fuerzas— que se sentaban con él en el trono tnicamente podia
contar de manera estable con la suya, o con la de su padre a lo
sumo; sabiendo que para preservarse en él no debia depender de
ese cuerpo extrafo y volatil —las voluntades ajenas—, presa facil
de cualquier imprevisto —su intereses, o bien el modo de llevar-
los a cabo—, César Borgia se aprest6 a modelarlo a su convenien-
cia y a hacerlo enteramente suyo. Fue asi como hizo pasar a parte
de sus antiguos aliados a mejor vida, y como casi logr6 bloquear
la potencia de la otra parte. Cosa esta, ahade Maquiavelo, “cuyo
éxito le hubiera deparado no depender en lo sucesivo de la fortu-
na”, y cuyo fracaso se debid a la muerte de su padre. Y aun esto
supuso un golpe para César solo por estar también él “enfermo
de muerte”, pues “de haber estado estado ¢l sano se habria sobre-
puesto a cualquier dificultad”.

Mas esa mala fortuna, ese doble infortunio, a 1a postre redu-
cido a uno, fue el agente de la derrota final del duque y de que la
Romafia pasara a otras manos.

Si, pese a tan breves trazos, alguien se atreviera a decir que las
andanzas de César Borgia completaron un circulo, que la fortuna

11 “Fra, pues, menester alterar la situacion...” (p. 79) (cursivas nuestras). Las
citas siguientes pertenecen todas al mismo capitulo (p. 73).

45|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

politica inicial volvi6 al final tras el corto rodeo de la virtu, lo me-
jor que cabria hacer es sugerirle cortésmente una buena marca de
lentes para que en proxima ocasion pudiera comprobar que una
palabra no termina en sus letras. La primera fortuna es siempre
un hecho humano: es la virtl paterna mas la fortuna de esa virtu:
las fuerzas de los aliados, que por estar bien organizadas y prepa-
radas para la accion —demostraron su eficacia a 1a hora de llevar
en volandas hasta el trono al duca— demuestran ser asimismo
virtu de quienes las encabezan. La altima fortuna es mero aconte-
cimiento natural; la muerte, o incluso la enfermedad misma, son
acontecimientos naturales que acaecen inevitablemente, y frente
a ellos no caben “malecones y diques”*? definitivos. El valido de
la virtu, como el repudiado por ella, tienen al menos ese punto
comun. Por si se hubiera menester ain de una prueba ulterior
de que la segunda fortuna es del todo distinta de la primera, y
de que, por tanto, es fuerza pura, no mensurable con las puestas
en juego por el hombre en sus actos, valdria la pena recordar
la explicacion del genuino final del duque. Ciertamente, quien
quiera imitarlo tiene en qué hacerlo, pero, desde luego, no en
todo; como modelo es imperfecto, pues una cosa archievidente
para quien conozca minimamente la naturaleza humana —deber
basico de todo principe— fue invisible para él y, asi, en lugar de
forzar la designacion de un papa espafiol, dejo que se nombrara a
uno de la estirpe de sus antiguos enemigos. Y: “quien cree que los
favores nuevos hacen olvidar a los grandes personajes las anti-
guas injusticias se engafia. Erro, pues, el duque en dicha eleccion
y fue la causa de su caida final”."3 Fue, pues, una falta de virti, y
no una gracia de la fortuna, lo que perdio al duque. Se perdio6 a si
mismo, sin ayuda de terceros, con una decision equivocada. Se
hubiera salvado a si mismo, pese a la oposicion de terceros, con
una decision acertada, virtuosa. Pero ese error es prueba incon-
futable de que la virtu le ha ganado la batalla a la fortuna, de que
—en tal caso— la derrota de aquella marca el ocaso de esta. En lo
sucesivo, el contrapunto y limite de la primera en el ambito de
la accién humana no es la segunda: el opuesto de la virtu sera la

12 El Principe, cap. XXV, p. 144.

13 El Principe, cap. VII, p. 84. Las cursivas son nuestras. Cfr. también Guicciar-
dini, op. cit., par. 150.

| 46

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

naturaleza' (como también, y principalmente, la libertad, segiin
se vera al final de este apartado).

3. LA ACCION VIRTUOSA. POLITICA E HISTORIA

Duefio ultimo de sus propios actos, angel custodio de su propio
futuro, serd por tanto el titulado por la virtd. Ahora bien, ;cuin-
do una accién puede ser llamada virtuosa? ;Cudl es su contex-
to, cudles sus caracteres y consecuencias? Dicha interrogante es
idéntica a esta otra: ;como es posible el orden politico y cudl es
su significacion cultural? La accion susceptible de intervenir en
la historia es la del principe virtuoso; se trata, por tanto, de una
accion publica y no de una accion privada, desarrollada en un
contexto politico y no social, aunque sus repercusiones traspa-
sen asimismo las fronteras de este. Y como el reino de la politi-
ca despliega su territorio en las dos fases de la adquisicién y la
conservacion del Estado, hacia ellas habremos de dirigir nuestras
miradas al objeto de determinar coémo y cuando son informados
por la accién virtuosa.'®> Consideraremos ambas fases en su con-
junto mientras sea posible, y por separado cuando sea necesario.

Los obsticulos que se elevan frente a la creacién y conser-
vacion de un orden politico nuevo, y cuyo sobrepaso es criterio

4 Esa verdad general Maquiavelo la airea también en contextos particulares.
En El arte de la guerra, por ejemplo, al tratar del delecto, es decir, del re-
clutamiento de las “buenas armas”, se burla de creencias establecidas, que
prescribian llevarlo a cabo en “regiones templadas” para asi combinar en el
miliciano “valor y prudencia” —cosa imposible, se decia, para el habitante
de cualquier region de clima extremo, que poseeria la una sin la otra—, con
las siguientes palabras: “las republicas y los reinos deberan reclutar a los
soldados en su territorio, sea calido, frio o templado. La historia antigua
demuestra que, con la preparacion adecuada, se obtienen buenos soldados
de todos los paises, porque lo que no da la naturaleza lo suple el esfuerzo, que
en este caso vale mds que aquella” (Tecnos, Madrid, 1995, p. 25 [cursivas
nuestras]).

15 La accion virtuosa se matiza y especifica también en relaciéon con la na-

turaleza del Estado adquirido por el nuevo principe, asi como en funcién
del modo de acceso al mismo. Nuestro analisis, con todo, solo penetrara
en esos detalles cuando sea necesario, deteniéndose especialmente en los
rasgos comunes de la conservacion.

47 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

de la accién virtuosa, son de diversa naturaleza, a tenor del am-
bito de procedencia de los mismos. Los hay erigidos por la histo-
ria, como la constitucion del Estado antiguo incorporado por el
nuevo principe, y que da lugar a un tipo de principado mixto;®
otros lo son por la antropologia, pues el deseo de mejorar que
embarga naturalmente el apetito de los individuos aumenta sus
expectativas de satisfaccion ante la vision del nuevo principe que
se acerca, pero este —y aqui llega el turno a los obstaculos politi-
cos— se vera constrefiido en tal tesitura a causar injusticias, con
lo que decaera parte de aquellas. Cabe enumerar mas dentro de
ese capitulo: que el principe estara obligado a ganarse a su nuevo
pueblo,'” que un principe, si es de los coronados por la fortuna no
puede gobernar porque no son suyas las armas que lo entroniza-
ron —a lo cual se anade en este punto otro obstaculo psicologico:
ese mismo principe, debido a su inexperiencia politica, no sue-
le saber gobernar —, etc. La accion virtuosa se opondra a todos
ellos, ya sea con medidas particulares —extinguiendo el linaje
dominante, por ejemplo, o estableciendo colonias, dependiendo
de si el dominio recién incorporado pertenece o no a la misma
cultura del ya poseido—, ya sea con otras de indole comtn, como
el establecimiento de “buenas leyes y buenas armas”,'® etc. Ya
que es posible abarcar en una sola problematica, la de los carac-
teres de la virtud —sinénima de la pregunta acerca de como es
posible el orden politico—, la casi totalidad de aquellas medidas,
pasemos de inmediato al analisis de la misma.

La primera leccion empirica que el nuevo principe ha de de-
mostrar tener bien aprendida consiste en buscar el debilitamien-
to, primero, y seguida eliminacion, de todo residuo de poder an-

16 Aunque el término es el de un Polibio, el contenido no lo es: Platon, en las
Leyes (713 a), ya mezcla democracia y monarquia para caracterizar a la me-
jor polis posible, en la que metamorfosea su antigua e irrealizable polis ideal.

7 Estd ahi ante una obligacion sempiterna: incluso en el caso de ejercer su
dominio en un principado electivo en el que ha llegado al poder “engrande-
cido” por los grandes (cap. IX, p. 89), porque estos pueden llegar a conver-
tirse en su fortuna (cfr. infra). Por lo demas, la idea ya habia sido expresada
por Aristoteles al proclamar que “el legislador debe siempre en su régimen
hacer un lugar a la clase media” como condicion para que un régimen pue-
da alargar su vida (Politica, 1296 b).

18 Ibidem, p. 98.
| 48

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

tiguo aun presente en sus dominios. Una sabia administracion
de la violencia, ya ejercida directamente sobre ciertos subditos
con el fin de empobrecerlos,' ya blandida como espada de miedo
sobre los otros, escarmentados con la violencia ajena, les disua-
dird de formar alianzas contra él. Ciertamente, no se trata de una
solucion radical; como nos ensena la variante de la dominacion
colonial, el principe, que si bien actta discriminatoriamente,
puesto que no quiere, ya que no puede dafiar a un sector de la
poblacion, sin embargo necesita, por otro lado, preservar la vida
de sus discriminados, pues de exterminarlos ya no obrarian el
segundo efecto que quiere obtener de los pobres ademas del de
la desunion: el miedo.” Este, en efecto, solo puede convertirse
en pedagogia de la dominacion a cambio de preservar la vida del
oprimido marginado, pues es el espejo en el que ha de mirarse
quien no lo estd para no entrar en sus filas. Tal es la paradoja de
la violencia inicial, que ya por ser —actuar— impide la adhesion
voluntaria del conjunto de los dominados al dominus; por una
parte, exige eliminar de la vida politica a un sector de la sociedad
y, por otra, necesita de la marginacion social —y, por ende, man-
tenerlos en vida— a la que conduce a sus miembros para que cun-
da el ejemplo en los demas: ha de ser irresistible, pues, pero no
arbitraria ni despotica. Los “grandes”, en cambio, correran peor
suerte. O serdn eliminados sin mas, o seran degradados, vale de-
cir, reducidos a una posicion desde la que no puedan danar su-
mando sus fuerzas a las de un futuro y poderoso gran sefior que
desee incorporar tal reino al suyo. El sentido de esas soluciones
iniciales, adoptadas en pleno fragor de la conquista, apunta ha-
cia un objetivo ultimo que se obtendra sumando a las mismas el
respeto al interés de la inmensa mayoria de los nuevos subditos,

¥ Eraese uno de los objetivos a los que aspiraban los tiranos, al decir de Aris-
toteles, a fin de debilitar “a sus subditos” (Politica, 1313 b).

20 Magquiavelo solo considera aqui dicho efecto sobre sus victimas, pero que
el miedo actte a veces como factor de union es algo que se ha sabido desde
siempre, desde Aristoteles —para el que “un miedo comun une incluso a
los mayores enemigos” (Politica, 1304 b)— hasta Hobbes, quien lo enume-
ra entre las causas del contrato social que ha de conducir a los hombres a la
paz (Leviatdn, Madrid, Alianza Editorial, 2002, p. 94). [Citamos por dicha
edicién pese a los numerosos errores de traduccion que contiene, algunos
de ellos tan graves como para desvirtuar la cabal comprension del ideario
hobbesiano, como puede verse en los caps. 10, 17 y 18, entre otros. ]

49 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

requisito para que estos se despoliticen. Solo el principe quedara,
pues, como centro de la totalidad del poder politico, y aunque
siga habiendo grandes, siempre serdn pequefios ante ¢1.>! La eli-
minaciéon de lo social de la esfera de la politica serd, en suma,
condicion sine qua non para la constitucion del orden politico.*

Lo mejor para la virtl es seguir la virtu; si un principe quiere
servir de modelo en el futuro lo mejor para €l serd imitar los
modelos del pasado. Y en la historia los hay realmente grandes,
como Moisés, Ciro, Romulo o Teseo.?® Todos ellos encontraron

1 Quiza se halle aqui la mayor diferencia entre El Principe y El arte de la
guerra, pues entre las pocas consideraciones relativas a la naturaleza y ejer-
cicio del poder politico presentes en esta altima obra, si algo queda claro,
incluso cuando se habla de 1a monarquia, es que “un poder absoluto” solo
es posible, y deseable, en el ambito militar, pues “en otros sectores no se
puede hacer nada sin recabar consejo” (op. cit., p. 20). No es que en la pri-
mera obra citada no aparecieran los consejeros en torno al principe (cap.
XXII), pero toda su luz politica era refleja, mientras aqui comparten virti
con su seflor cuando este gobierna, aun cuando su peso sea menor.

22 Esa eliminacion afecta tanto al titulo como al ejercicio del poder, pues el
principe acttia sin contar con el pueblo como fuente de legitimidad o de
consenso. Pero este le serd necesario para mantenerse, y serd aqui don-
de aquel adquiera carta de ciudadania en la politica absolutista; primero,
porque la fuerza en la que el principe se base estard constituida por ciu-
dadanos, y segundo, porque esos mismos ciudadanos solo seran suyos si
respeta sus intereses y valores de manera ordinaria. La decisiéon politica,
por unipersonal que sea, habra de contar siempre con esa espada de Damo-
cles pendiente sobre su cabeza, y que solo la obediencia activa del pueblo la
retendra en dicha posicion (cfr. infra). Eso significa que el principe maquia-
veliano, a diferencia de todos los antiguos, incluso de aquellos que, como
el de Pisistrato, ejercen el poder sin violencia sobre sus stbditos, aunque
elimina a la sociedad del ambito de la politica, lo hace sin eliminar todo
rasgo politico de 1a sociedad: y es esa misma consideracion lo que le impide
—he ahi la segunda diferencia— gobernar siguiendo solo y exclusivamente
sus propios intereses (cfr. sobre esto tltimo Arendt, Hannah, The Human
Condition, Chicago-Londres, University of Chicago Press, 1998, p. 221).

23 Para ser justo, o al menos para evitar contradicciones, Maquiavelo deberia
haber afiadido como ejemplo el contramodelo brindado en el cap. VIII, el
de Agatocles. El lector excusara que nos extendamos para justificar esta
tesis nuestra. A decir verdad, Maquiavelo no empieza con buen pie este
capitulo: y tampoco lo prosigue. Lo primero, porque de pronto se nos apa-
recen dos nuevos modos mas de acceso al principado con los que no se ha-
bia contado en un principio: en el cap. I. Lo segundo, porque no se da una

50

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

explicacion clara ni convincente de que lo que esta bien al principio de un
reinado, y para consolidarlo, no lo esté en cambio cuando se esta accedien-
do al trono. Lo segundo, ademas, porque en caso de que no haya en efecto,
como parece (p. 88), diferencia entre una cosa y otra se estd valorando
ahora lo que antes meramente se describia, y se vitupera en un personaje
—Agatocles— lo que se celebraba en otro: César Borgia. Lo segundo, aun
mads, porque, mutatis mutandis, el primero de ellos, el vituperado, si juz-
gado con los pardmetros del segundo resulta todavia mas virtuoso que él.
Agatocles es un ejemplo de como ni la sangre, ni la situacion social, ni nin-
gan otro condicionante determinan el destino de un sujeto. Parapetado en
sus cualidades, las activa, y traducidas a méritos sube paulatinamente y sin
cesar los sucesivos peldafios de la escala social.

La prueba del nueve de la virtl, mas aun que llegar al poder, era conser-
varlo: solo quien bien actuaba lo conservaba; mantenerlo era considerarlo
legitimo, y ser considerado legitimo, no era, en realidad, sino otro modo
de declararlo bien gobernado. Ahora, en cambio, el discurso no refrenda lo
que nos ensend antafio. Como Agatocles se hizo con el trono no hay fortu-
na en su carrera: pero como lo hizo tampoco hay virtu, aflade Maquiavelo.
Y ;como lo hizo? Haciendo tales desmanes —exterminando, traicionando,
incumpliendo: la palabra, el respeto, la religion— que solo se puede hablar
de que hizo violencia y coseché poder: “no gloria”, especifica. De pronto,
pues, al poder le ha salido un fin, la gloria, y unos medios: los de la virtu,
que incluye la crueldad, si, pero “la bien usada”, la hecha de manera repen-
tina, y para afirmarse. La moralidad irrumpe en el terreno de la accion po-
litica, y por ello crea en esa materia nuevas clasificaciones. Cabe preguntar
entonces, ;de qué naturaleza era el Estado de Agatocles? Por lo que apunta
Maquiavelo, la cultura politica no era la del sultan turco, pues aquel, antes
atn que en la crueldad, baso su ascenso en sus méritos: fue elegido. Luego,
es verdad, quiso “la violencia” y, por ende, no quiso “obligaciones” que
limitaran una conducta en tal arma fundada. Pero, repetimos, ni la cultura
politica, ni la obediencia a que da lugar, eran la de un sultin. Mds adn: si
Agatocles resiste es porque su pueblo lo defiende.

:Y por qué el pueblo lo defiende: por qué no conjura contra él ni se alia con
los enemigos que alternativamente lo van amenazando? La respuesta ante-
rior era que si el pueblo actuaba asi habia buen gobierno. Y esa es, en efec-
to, la respuesta definitiva: no es que el pueblo haya cambiado de naturaleza
ni que se haya incorporado una forma mas al rico mundo del absolutismo
principesco. Cuando Maquiavelo explica por qué se mantuvo Agatocles se
explica con las palabras de siempre, resumidas en una: por su virtit. Por ese
buen gobierno, basado en el preciso conocimiento de la naturaleza huma-
na, erizado de violencias al principio, si, pero todas juntas y para mante-
nerse, y necesariamente mas templado al final (aunque, quiza, en un grado
mayor al requerido). El Anibal de Luciano lo hubiera enumerado entre sus
preferidos, aunque también es verdad que Luciano no enumera a Anibal
entre sus preferidos (Didlogos de los muertos, Madrid, Alianza, 1987, X1I).

51|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

a sus respectivos pueblos sojuzgados bajo las mas diversas ca-
pas de esclavitud, pero sus cualidades eran tales que no desapro-
vecharon 1a ocasion que se les brindaba de convertir pufiados
de individuos débiles y dispersos en verdaderas patrias llenas de
prosperidad y nobleza. Ciertamente, no le sera facil al principe
contemporaneo volar tan alto; algunos contemporaneos de Ma-
quiavelo lo niegan sin mds,** y él mismo parece conformarse con
sentir el “aroma”, pues las dificultades parecen gigantes. Por un
lado, en efecto, se le opondran quienes se beneficiaban del anti-
guo orden de cosas, siempre dispuestos a recuperar lo perdido;
por el otro, sus previsibles partidarios ain se muestran dubitati-
vos, pues, aparte del miedo que aquellos puedan inspirarles, re-
sulta consustancial a la naturaleza humana ser como el apostol
Tomas, a quien la fe le viniera con el tacto y, por tanto, no apostar
por nada que ninguna experiencia previa haya mostrado fiable. Si
a ello ahadimos que nuevo principe significa por fuerza introduc-
cion de instituciones y formas de gobierno nuevas, se comprende
facilmente la dificultad con la que este llegara a lograr sus propo-
sitos. De ahi que, para Maquiavelo, sea justo ese el problema mas
dificil de la existencia humana: “nada hay mas dificil de tratar,
ni mas incierto de conseguir, ni mas peligroso de afrontar, que
aprestarse a establecer instituciones nuevas”.* Y de ahi, precisa-
mente, que quien a semejante proposito estd predispuesto deba
con anterioridad estar pertrechado para hacerlo.

Imitar si sabe que es factible, porque la observacién empiri-
ca y su formacion histdrica le han traido como certeza basica la
identidad de la naturaleza humana. La bondad y la racionalidad
caben en ella, pero quien en verdad impera es el egoismo y la
sinrazén. Semejante dualismo antropoldgico, que mueve a cierto
pesimismo, impide la existencia de un mero orden social, es de-

El caso de Agatocles, en suma, no aflade nada nuevo a lo ya sabido: solo es
una contradiccion de Maquiavelo: y una confirmacion mas de su tesis mejor
conocida: virtil, el medio de conservar el Estado, implicando tanto fuerza
como saber usarla, implica saber cuiando limitarla (no hay otros limites vin-
culantes para el principe, recuérdese). A lo que se suma un dato mas, antes
meramente entrevisto: que si hay fuerza en lugar de violencia es porque
antes y después, aunque no siempre, hay moralidad en la accion politica.

2 Cfr. Guicciardini, op. cit., par. 110.
% El Principe, cap. VI, p. 75.

|52

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

cir que los valores religiosos o morales por si mismos unan y con-
serven unidos a los hombres, por lo que se exigen ordini e modi
que lo hagan posible: sobre ese dualismo, pues, serd menester
fundar la futura institucionalidad. Légicamente, 1a misma prohi-
bicion que impide a los hombres subsistir sin instituciones poli-
ticas prohibe que estas puedan fundarse en el deber-ser en lugar
de hacerlo en el ser. Y en consecuencia, de la misma prohibicion
—es decir: la naturaleza humana— derivan tres consecuencias, a
saber: que al ser la politica necesaria, deba adquirir cierta auto-
nomia de los valores ético-religiosos para el logro de su finalidad
esencial respecto de los hombres, garantizar su seguridad y su
paz; que al ser aquellos valores insuficientes a tal fin, caben los
conflictos entre ellos y el nuevo valor enarbolado en la razon de
ser de la politica: por lo que —he ahi la dltima consecuencia—?°
habra de corresponder a la politica decidir en tales casos.

Pero imitar, es decir, recrear instituciones, es posible si ade-
mas de tales conocimientos el imitador dispone de los medios

26 Y toda la significacion histérica de Maquiavelo con ella. Berlin, que es qui-
za quien mejor ha escrito al respecto, enfatiza, sin embargo, demasiado su
posicion. La novedad maquiaveliana habria consistido en la diferenciacion
“entre dos ideales de vida incompatibles”, el pagano y el cristiano. Posicion
tan radical le situaria al margen de la tradicion metafisica occidental, de Pla-
ton al siglo xvii1, anclada en su orden —césmico y social— fijo del mundo,
y en su consiguiente vision de ambos 6rdenes como “una estructura unica,
inteligible”. Pero gracias a esa ruptura, que hasta le sacaria por exceso de la
tradicion de la Staatsrdson, Maquiavelo deviene precursor del pluralismo
ético y politico hoy dominante en la tradicion politica occidental. Esa posi-
cion, creemos, exacerba los elementos de ruptura al punto de pasar por alto
que aunque la supremacia de la politica sobre la ética o la religion resulta
incuestionable, Maquiavelo nunca llega a poner en duda que los valores cris-
tianos también pueden darle a 1a politica moderna la cohesion social —y po-
litica a la postre— que la religion pagana le otorgara a la antigua. No creemos
que su orden se vea dominado por esa “economia de 1a violencia” resaltada
por Wolin, Sheldon S., Politica y perspectiva. Continuidad y cambio en el pen-
samiento politico occidental, Buenos Aires, Amorrortu, 2001, pp. 237-242; y
a la que Isaiah Berlin se adscribe y, aunque lo estuviera, parte de la virtu del
principe consistira en ocultar mientras pueda que con su accién viola los va-
lores absolutos, de matriz judeocristiana o romana, de sus subditos. En ese
respeto descansa parte de la economia de la obediencia, el elemento politico
aportado por el pueblo a la conservacion del Estado (cfr. La originalidad de
Magquiavelo [en Contra la corriente, Madrid, FCE, 1992], pp. 105-138).

53

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

exigidos al respecto. Y en esa circunstancia la alternativa es, o ser
un Savonarola, el cual, como todo mero predicador, acabara pre-
dicando en el desierto porque su auditorio cambiara creencia,*”
o bien, estar “armado”, con lo que el principe se garantizara de
la inconstancia dominante en la materia humana y podra “hacer
creer por la fuerza”® a los ahora incrédulos, es decir, a aquellos,
por ejemplo, a quienes el deseo de mejorar no les lleva hasta que-
rer cambiar. Las dificultades no se contraen —entre otras cosas,
el principe virtuoso se mostrara tal también en su uso sabio de la
fuerza—, pero al menos ya es posible la imitacion: la refundacion
del actual orden politico.

Asi pues, como en el caso de los modelos citados, cuya ex-
celsa condicion se prueba en los resultados alcanzados, su virtud
hara al principe actual duefio de su accién. Duefio absoluto, pues
el elemento material igualmente requerido, pero presente fuera
de él, 1a fuerza, es también un elemento del que aquella reconoce
tanto su necesidad como la necesidad de utilizarlo bien. De este
modo le ha quitado al destino su dios, a la historia sus inercias,
a las grandezas pasadas su poder —la virtu no se conforma solo
con el “aroma” de la grandeza imitada: llega a reproducirla—, a
la naturaleza sus leyes, transitorias o eternas: la fortuna, repeti-
mos, carece ya de territorio. Tan es asi que incluso la “ocasion”,
que aparece como el contexto socioldgico de la accién, y por eso
como un marco objetivo, termina por devenir mera funcion de
la virtu, pues sera esta con su decision de actuar la que la cree
como tal: y porque, en realidad, tal virtu la trasciende, es decir,
existiria sin ella. E1 hombre —nunca nadie desde Tucidides, y
ni siquiera ¢l, habia gritado tan alto— puede innovar. Es la tarea
improba por excelencia, la mas incierta, la mas dificil, pero po-
sible. Segura incluso, si hay virtu digna de tal nombre: hombre
digno de ella. Reformar ya es posible; no es menester revolucio-
nar y, como tal, perecer en el intento. Ya es posible cambiar la

%7 Eso si, le queda el consuelo —o mejor, la amenaza— de que los hombres
insociables e impios se estrellaran contra el muro de su maldad, pues “el
gobierno querido por Dios resistird, y ellos se aniquilaran mutuamente y
poco a poco seran extinguidos por Dios” (Tratado sobre la Republica de Flo-
rencia, Madrid, Los libros de la Catarata, 2000, p. 93).

2 Ibidem, p. 76.

| 54

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

condicion del hombre sin cambiarlo a él, es decir, aceptandolo
ser siempre malo y bueno. Las resistencias rompen sus cascaro-
nes, salen de sus madrigueras, se alian entre si; lo que es, lo que
se quiere cambiar pero no quiere el cambio, refuerza su interés
con el temor y la desconfianza de quienes podrian quererlo y no
saben; sus militantes atemorizan a los dubitativos con la ley, de
su parte, mas fragiles aun por el cautiverio con que lo dado —o
mejor, lo no dado, lo desconocido— atenaza sus deseos o espe-
ranzas. Pero la virtu sabe romper las cadenas de la historia y de
la naturaleza para volver a lo mejor, mas heroico de aquella: une
su conocimiento a la fuerza, y el mundo ofrece, de nuevo, un
destino virgen ante ella: salvo en los limites de esas mismas natu-
raleza —su dualismo ontolégico, su capacidad para la accion— e
historia —su télos heroico—, que o no puede franquear, o bien ha
elegido no hacerlo.

Virtu se manifiesta, por tanto, en la capacidad de poner en
acto lo nuevo antes de ser experimentado, un poder grandioso
que hasta altera para mejorar a la mismisima naturaleza humana.

Esa virtu, empero, hace brotar ain mas fragantes flores cuan-
do quien la actta es el otro principe, el que lleg6 al trono apoyado
en la de otros, pues, en efecto, la tarea del principe que lo es por
mérito de 1a fortuna consiste en serlo como si lo hubiera sido por
su virtu. El campo de accion es otro —la conservacion del Esta-
do, y no su obtencion, pues esa fue justo la obra de su diosa—, el
efecto serd idéntico: cuando la haya impuesto al inicio de su rei-
nado, el resto del mismo sera igual al de su espejo: él serd aquel.

Un particular elevado a principe y automantenido tal se ele-
vard al dios de Aristoteles, a hombre extraordinario; serd la suya
una virtu, por asi decir, heroica. Una suerte de ser con dos na-
turalezas, par al guardian platénico, o sea, antinatural en cierto
sentido. De ahi —lo veremos después— que su obra saque a la
materia humana de la naturaleza, que tanto él como su Estado
se conviertan en artificio.?” Recordemos palabras anteriores: ese

2 En cierto sentido, todo principado es un artificio, pues al ser los grandes y
el pueblo las inicas clases naturales de cualquier sociedad, un gobierno que
no sea de ambas o de una de las dos es siempre antinatural (cfr. p. 89). La
posicion del autor toscano se revela parcialmente diversa en su Discursus

55 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

hombre hecho principe por otros depende por ello de dos for-
tunas: la voluntad de aquellos y la fortuna de aquellos. O si se
quiere: del poder de quien lo hace y de que consiga mantenerlo.
Nada mais inestable, pues; no es seguro que lo consiga y no es
seguro que, de hacerlo, quiera adin, quiera mafiana, lo que quiso
ayer cuando le dio el trono. Si después de eso se mantiene en él,
es que no es normal, es que rompe con toda apariencia, con toda
logica de la apariencia; es que saca a la luz una fuerza nueva: reve-
la asi el principe oculto que también habia en su interior de ciu-
dadano privado. Y como tal, ya sabe gobernar; y sabe lo otro: que
sin fuerza —sin su buen uso— no hay gobierno. Que es todo uno
saber gobernar y poder gobernar. Por ello, este mago es capaz de
crear: es decir, de hacer algo nuevo de la nada, algo ya completo
prescindiendo del tiempo necesario para hacerlo. Recrea un ser
historicamente natural prescindiendo a la vez de la historia y de
la naturaleza; lo ha hecho de una, sin la argamasa del tiempo, sin
las raices que dan consistencia a la vida: y lo ha hecho, ademas,
duradero, sin los accidentes del tiempo, que pueden también aca-
bar dando al traste con la vida. Maquiavelo no es que diga que lo
imperecedero es ajeno al hombre; dice que lo imperecedero, lo
que puede durar, necesita una forja, y que esa forja, natural, es el
tiempo. Y lo que a este respecto dice del principe de la fortuna
autotransformado en principe de la virtu es que la virtu es, en
este punto, la capacidad —el poder— de concentrar el tiempo, es
decir, de producir un mundo ‘técnico’, artificial, si bien dentro
de las condiciones espacio-temporales del historico-natural: de
innovar.

4. VIRTU Y FUERZA.
UN ABSOLUTISMO POLITICO LIMITADO

Cualidad basica de la accion virtuosa en su creacion del orden
social era, dijimos, tanto el reconocimiento de la necesidad de la

florentinarum rerum, donde habla de “tres tipos de hombres presentes en
toda ciudad, a saber: los primeros, los mediocres y los tltimos” (N. Maquia-
velo, Nicolds, Discursus florentinarum rerum post mortem iunioris Laurentii
Medices, en Opere, 3 vols., ed. por C. Vivanti, Turin, Einaudi-Gallimard,
1997-2005, vol. I, p. 738).

56

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

fuerza como el de su buen uso. Sus detractores esperarian esta
segunda dimension de la misma para anadir en su critica el ci-
nismo a la perversidad. Eso era el pagano Maquiavelo.* Sin duda,
algunas de sus afirmaciones, sobre todo si sacadas de contexto,
dan pie a muchos de los cargos que se le imputan; pero si ademas
de condenarle se le quiere hacer justicia, sus ideas sobre la fuer-
za, que Magquiavelo libera —en parte— de la nuda violencia, no
habran de contemplarse como un totum revolutum encaminado
a trazar la apologia de un poder confundido con ella.?* En prin-
cipio, el secretario florentino llega incluso a destacar un tipo de
principado en el que apenas se la conoce y un tipo de domina-
cion que la desconoce por entero. El primero de ellos es el here-
ditario, donde la dinastia reinante cuenta con el favor del tiempo
—a saber: el olvido—?* para preservarse la obediencia y adhesion
de su pueblo. Pero si en él atin cabe pensar en una —minima—
violencia posible, en el principado eclesidstico el dominio es solo
asunto de conciencia. Esto ultimo, no obstante, requiere explica-

30 Cfr. al respecto Procacci, Machiavelli nella cultura europea dell’eta moderna,
Roma-Bari, Laterza, 1995, en especial el entero cap. I, pp. 5-21.

31 Cosa esa nada facil, por cierto, si hemos de creer a Hobbes, quien radica-
ba en la mismisima naturaleza humana tanto el ir condenando por la vida
como el creer estar en lo justo yendo asi. Decia aquel venerable inglés:
“para acusar... se requiere menos elocuencia que para excusar, y la condena
tiene mds aspecto de justicia que la absolucion” (Hobbes, Thomas, op. cit.,
p. 158).

32 Laidea serd comun a los tratadistas de la razon de Estado, por paradoéjico
que pueda parecer, sobre todo luego de haberle reconocido a su titular,
el soberano, derecho, llegado el caso, a disponer incluso de la vida de sus
subditos o a gobernar por encima de las leyes. Naudé, por ejemplo, a quien
pertenecen semejantes afirmaciones (Consideraciones politicas sobre los
golpes de Estado, Madrid, Tecnos, 1998; cfr. al respecto el cap. I), no duda
tampoco a la hora de reglamentar ese derecho: el entero cap. III se halla
consagrado a especificar como y cuindo debe el soberano hacer uso de
él. (Entre los lectores actuales de Maquiavelo la distincion entre fuerza y
violencia no ha prosperado, ni siquiera entre quienes, como Wolin, amo-
nestan a los biempensantes de escamotear con “eufemismos” la violencia
como gen tipico del Estado y celebra del florentino su honestidad verbal;
cfr. Wolin, Sheldon S. op. cit.).

33 Cfr. el primero de mis dos ensayos anteriores sobre esta obra magna del
pensamiento apartado II “Las pasiones de la libertad”, en Revista de Estu-
dios Politicos, nim. 82, oct.-dic., 1993, p. 11).

57

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

cion, porque en realidad depende de donde pongamos el acento
politico, si en el sustantivo o en el adjetivo. ;Como puede ser un
principado eclesidstico? Si del principado eclesiistico nos centra-
mos en el sustantivo, el adjetivo nada nuevo anadiria: 1a grandeza
del Estado de Roma fue forjada por razones muy humanas por
Alejandro, aun con intenciones del todo nepotistas.

Si, en cambio, transformamos el predicado en sujeto, nos
adentramos en un mundo nuevo: tanto que nos adentramos en
la trascendencia, y en el mundo de la fe, la ciencia no es quién
para dar razdn. Son cosa de Dios, y basta. Pero, ademas, son cosa
divina también en otro sentido: ponen al descubierto una nueva
forma de poder: el poder ideologico, el poder de las creencias.
Maquiavelo reexpresa, extremada, la idea de Her6doto que este
nos legara por boca de Ciro.** Ese poder es el mas fuerte de todos
porque su fundamentacion es la mas solida de todas, la convic-
cion humana, tan poderosa que no necesita de la fuerza material
para cumplir su objetivo; tan poderosa igualmente porque nin-
guna fuerza material opuesta puede desviarla de su objetivo. El
Estado ideologico es la conservacion hecha naturaleza.

Ahora bien, jes poder realmente? Dice Maquiavelo: “Solo
ellos —los principes religiosos— tienen Estados y no los defien-
den”. Mas continua asi: “stbditos, y no los gobiernan”.>®* No son
Estados, pues. Es el tributo que se cobra la politica: a sus duefios
nunca nadie podra arrebatarselos, pero sus duefios podrian muy
bien ser otros principes distintos de los religiosos, que mediante
la fuerza —jquién sabe si luego no compraran la fe con el bienes-
tar!— estan en grado de apoderarse del territorio de los primeros
y quitarles a los religiosos el cuerpo de sus subditos, aunque no
les quitaren el alma. Pero los principes religiosos, en tal caso, solo

3% Historias, I-XCV. “Como peleaban por su libertad se mostraron valerosos”,
son las palabras que Herddoto pone en boca de Ciro a 1a hora de hablar de
la sublevacién de los medos contra los asirios. La idea se repetird mas tarde
en otros contextos, especialmente en referencia a Atenas (cfr. por ej. V-
LXXVIII). Por lo demas, de hasta qué punto fue consciente la totalidad del
mundo antiguo de dicho vinculo puede verse con toda claridad en Garcia
Pelayo, Manuel, Las formas politicas en el Antiguo Oriente, Caracas, Monte
Avila, 1993.

35 Cap. XI, p. 95 (cursivas nuestras).

58

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

dominarian espiritualmente: en un no-Estado y sobre almas, es
decir, sobre la esquizofrenia politica de un ciudadano partido en
dos por sus dos duefos, el del cuerpo y el del alma.

:Queé es, en definitiva, un principado religioso? Un dominio
personal no necesariamente territorial y, desde luego, no-politi-
co sobre ciertos hombres: y puede llegar a ser solo un dominio
no-politico sobre meras conciencias atomizadas.

Volvamos al tema de la fuerza. Siendo necesaria, la cuestion
era como volverla eficaz. No habria virtu si aquella detuviera ahi
su andadura. Ni la eliminacion de lo social de lo politico, ni la
pérdida de memoria que el poder tiene, o puede tener, de las
instituciones anteriores; o las decisiones respecto de la voluntad
popular, o las leyes de costumbres y tradiciones, o el presente del
ayer; es decir, nada de todo ese mundo cuyo anulamiento encar-
na la fuerza acabaria teniendo sentido si la virt,, abusando de tal
medio, fracasa en su fin de vincular con la obediencia al principe
con sus subditos. Del uso de la fuerza depende, pues, en tltima
instancia, la entera conservacion del edificio, por lo que cons-
tituye un problema politico de primera magnitud. ;Cuando hay
fuerza buena?

No hay respuesta univoca para el doble contexto politico, pero
al menos las respuestas son claras. En el momento de la conquista
de un nuevo reino, toda la violencia que sea necesaria a tal fin
debera ser ejercida. Y siempre cabra hablar entonces de un buen
uso de la crueldad: aquel que no solo borra el rastro del linaje
precedente, a los hijos de Bruto, eliminando a sus posibles suce-
sores actuales, sino que lo elimina de un solo golpe. Ahi residira
su eficacia, pues el sacrificio originario global cancela el ritual de
un sacrificio continuado que produciria el temor —y su escudero,
la inseguridad— en los subditos a engrosar ellos algan dia las filas
de las victimas. También es ese de la adquisicion del poder el
espacio para la inclemencia, las ofensas parciales a determinados
sujetos en busca de ejemplaridad para los demas, etcétera.

Pero al iniciar el infinito periodo de la conservacion, la vio-
lencia inicial ha de cubrir su desnudo cuerpo con ropajes que la
aclamen, la disimulen y aun la sublimen. Surge asi la fuerza. En
el primer caso, la virt enarbola tal medio al inspirar su institu-
cionalizacion, es decir, el establecimiento de un ejército “propio”

59|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

(elemento que el principado nuevo ha de tener en comtn con la
republica, el régimen de la libertad). La institucionalidad, desde
luego, es parte consustancial a 1a conservacion del Estado, por
lo cual forma asimismo parte del ejército de la virtu. Es virtu ex-
puesta ante los ojos de la ciudadania. Pero no es solo virtl prin-
cipesca, pues no todo Estado lo es: no todo Estado es principado.
Dos son las instituciones bdsicas, “las buenas armas y las buenas
leyes”: aquellas, sobre todo, si es un principe quien gobierna.’¢
En primer lugar, y desde un punto de vista politico, porque en tal
caso gobierna su voluntad, que podra ser ley, desde luego, pero
que nunca serd como una ley republicana; y, en segundo lugar
y desde un punto de vista antropoldgico, porque por buena que
sea la ley, nunca lo serd tanto la naturaleza humana: por lo que
aquella, sin la fuerza —la fuerza buena—, nunca podria resistir
los embates de esta.

;Cuando la fuerza es buena: qué son “buenas armas”? He ahi,
pues, el primer problema politico una vez instaurado el Estado.
Malas son las no propias: las que son de otro, las que no son de
nadie, ni siquiera de si mismas: las que ni son: las mercenarias.*”
Estas, cuando son algo, es porque hay algin hombre “eminente”
a su mando,* y en tal caso son una bola de fuerza que rueda vio-
lentamente sin mas rumbo que el dictado por el interés del jefe
(aunque lo usual es que no sean nada, es decir, apenas monadas
accidentalmente unidas por el interés en sobrevivir, y por el me-

3¢ Las leyes, en efecto, son la voluntad de la republica; pero en un principado
la voluntad es la de su titular, y solo si las armas le obedecen aquella puede
querer. Vale decir: hacer lo que quiere.

37 En El Arte de la guerra se explayard a gusto contra estas tropas, tan al uso
por entonces y senal imperecedera de 1a corrupcion de la sociedad. Pero en
su discurso hay una novedad con respecto a la obra que venimos estudian-
do: la critica contra los mercenarios se inserta en el contexto de la forma-
cion de un ejército propio, las “buenas armas”, del que exige, a imitacion de
la Reptiblica romana, que no sea nunca profesional porque atentaria contra
la finalidad suprema de la sociedad y deber imperioso para el gobernante,
incluso cuando se halla en campana: la paz (op. cit., pp. 16-17 y 20-21).

% Un interesante resumen del significado del condottiero puede leerse en el
texto de M. Mallet sobre dicha figura historica (pp. 15-42), que constituye
el cap. II de L'uomo del Rinascimento (ed. por Garin), Laterza, Roma-Bari,
1988.

| 60

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

dio de lograrlo: el dinero). Pero hay dos medios de interceptar
esas balas disparadas sin rumbo social, cada uno a disposicion de
cada tipo de Estado: la virtu del principe, que le lleva a ser capitan
del ejército, y las leyes de la reptblica, que imponen un ciudada-
no a su mando, su destitucion si se revela ineficOaz y limites a su
accion.®

Esa mayor complejidad organizativa de la republica fren-
te al principado, su mayor institucionalidad —paradoja técnica
del régimen natural frente al artificial— quedara subrayada mas
tarde con un argumento extrapolado de otra problematica. Pero
que serd, nada menos, el aporte de esta hasta cierto punto nueva
tematica a la conservacion. En efecto, en 1a inica comparacion
directa —mas insuficiente— establecida entre los tres tipos de
tropas, Maquiavelo sefiala dos diferencias basicas entre ellas: la
primera, referida a 1a naturaleza de las tropas ‘malas’ para el prin-
cipe, destaca como la organizacion transforma en buenas en si
a las auxiliares frente a las mercenarias. Esa organizacién es la
cuna de la eficacia de aquellas, el valor que permite considerarlas
ejército. La segunda las opone a las propias, y ya aqui no salen tan
bien paradas: a la organizacion anterior se afiade ahora la fuerza
de la ideologia, de los valores e intereses de los ciudadanos, y es
ese nuevo ardor el que hace del ejército un genuino ejército pro-
pio. La disciplina organizativa, multiplicada por la voluntad, es el
ejército propio: la maquina transformada en vida.*

3% En este ultimo modo, la reptblica, ademas de armada, serd libre. Es decir:
que, de este modo, la reptblica se distingue triplemente del principado: las
armas, junto a la seguridad, la mantienen en la libertad; por otro lado, el
jefe es un ciudadano: el politico no es un militar, como en cambio si exige
el principado; en fin, el poder civil se garantiza a si mismo, desde un punto
de vista interno, frente al poder militar.

40 Mias la del interés que la del espiritu, tan enaltecida en el sorprendente
capitulo final del texto (sobre dicho capitulo y su caricter contradictorio
con respecto al resto del libro cfr. De Florencia a Italia: Maquiavelo, nacio-
nalista, en “Dosfilos”, Zacatecas, jul.-ago. 2002, pp. 20 y ss.; texto ese pos-
teriormente publicado como segunda introduccion a nuestra ediciéon de El
Principe antes citada y recogido asimismo en la presente antologia). Pero, al
menos, los hombres que lo integran, el nuevo componente del ejército que
ha desplazado al de la milicia, saben que tras la disciplina y la obediencia
al jefe hay algo suyo que defender y por lo que piensa que valga la pena
luchar.

61

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

En el segundo contexto, la virtl se vale de la fuerza enmas-
carandola; y solo cuando este expediente le falla recurre al ejer-
cicio puro de la misma. Se trata del escenario por excelencia del
maquiavelismo, el de las relaciones entre ética y politica. Aquel,
pues, en el que se constata no solo la imposibilidad de una so-
ciedad fundada en el deber-ser, sino también la imposible inte-
gracion de todos los bienes ultimos en un sistema; aquel, con-
siguientemente, en el que Maquiavelo acaba con Platon, y con
toda la corriente dominante de la tradicion metafisica occidental,
que tan profundamente ha imprimido su sello en el pensamiento
utopico: y acaba porque, en cuanto eco moderno de Homero,*
declara que los valores absolutos no son, por si mismos, compati-
bles con el orden social: y como dicho orden es el valor absoluto
por antonomasia del hombre, que no puede vivir sino en socie-
dad, lo que Maquiavelo esta diciendo es que los bienes absolutos
no siempre ni, por tanto, necesariamente, son compatibles entre
si. El motivo es que el deber-ser es solo parte del ser del hombre,
y que la otra parte no se deja disciplinar por esta.** Es decir que
se requiere de un instrumento externo a la constitucion fisica
del hombre para que este no destruya a los demas, y el candidato
idoneo al respecto no puede ser otro que la fuerza. Es asi como la
politica viene a anadirse a la sociedad.

Dicho escenario, cuya casuistica ya detallamos en otro lugar,
se caracteriza por el reconocimiento de la existencia de valores

41 Entre las grandes ensefianzas presentes en la Iliada, y que tanto bien habria
deparado a la civilizaciéon occidental de haberse mantenido en vigor, esta la
de que se puede ser injusto por querer ser bueno, dos bienes por tanto que,
al enfrentarse entre si potencialmente, adquieren igualmente la ventaja de
aparecer claramente diferenciados entre si (véase el entero episodio de la
ceremonia en honor de Patroclo narrada en el libro XXIII, aquel por cuya
lectura habria valido 1a pena nacer, segin Schiller, y en el que se contie-
nen otras perlas civilizatorias de tanta o mas esplendorosa belleza, como
la de separacion definitiva entre venganza y justicia o el inicio del proceso
de institucionalizacion de la ultima, desgajandola asi de la voluntad del
héroe).

#  En su antropologia Savonarola habia reconocido asimismo esta dimension
del hombre, al considerar al “género humano bastante proclive al mal”; por
eso sorprende que como cura para todo ello se dedique a enumerar reme-
dios —temor de Dios, amor al bien comtn, respeto mutuo e imperio de la
justicia— sin buscar los medios para imponerlos (op. cit., pp. 56 y 92-94).

162

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

absolutos —de matriz judeocristiana o romana—, cuya validez
intemporal se niega a ser puesta en suspenso ni siquiera en los
criticos momentos en los que su respeto significaria la pérdida de
la condicion que lo hace posible: la conservacion del Estado. Es
entonces cuando el principe debe ceder a la esquizofrenia de sus
subditos transformandose en consumado actor que haga visible
lo que no hay e invisible lo que hay. A no ser, remacha Maquia-
velo, que no le quede mas recurso que cortar con su espada des-
nuda las ilusiones del deber-ser. En ese trance no debe dudar en
usar la nuda fuerza, pues ya habra ocasion de convencer a quien
facilmente se deja. No obstante, el momento en el que domina
la espada es solo el instante critico del tiempo politico, y en el
restante el principe debe respetar las creencias y los valores de
sus subditos, asi como mantener a raya su espada del odio o del
desprecio —las dos causas en virtud de las cuales se atacaba a
las tiranias, segiin Aristoteles—** de los mismos, cuyos resortes
se accionan tan pronto como viola ciertos intereses o muestra
un dnimo pusilanime. Recapitulando en breves palabras las re-
laciones entre ética y politica desarrolladas en el trabajo citado,
hemos de convenir que si bien la supremacia —la decision final—
corresponde a la politica, pues seria el principe quien decretaria
el estado de excepcion, por parafrasear a Carl Schmitt, sin em-
bargo, ello no solo no anula la moralidad, sino que ni siquiera
suprime su funcion politica, al considerarsela medio ordinario
de la conservacion del Estado. La moral, cierto, es instrumentali-
zada y administrada por la politica en interés propio, que declara
en principio como axioldgicamente neutro en su terreno cuanto
la moral declarara bueno o malo en el suyo, y que solo segun el
contexto obtendria su utilidad, por lo que perderia de un lado
su cardcter preceptivo y de otro hasta su mismo contenido, que
recuperaria en funcion de su uso; pero eso no invalida la posibi-
lidad de acuerdos coyunturales ni conlleva su desnaturalizacion
en tanto valor moral, ni, menos aun, priva al individuo de su fe
en ellos y a la sociedad del efecto armonizador que en las fases
de estabilidad esparce en su seno. Sera gobernando asi como, en
ultimo lugar, la virtu sublime la fuerza afiadiéndole esa aureola
de “gloria” que quien solo golpee sin piedad ni meta, sin forma ni

4 Politica, 1312 b 32.

63 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

fondo, exterminando a unos, traicionando a otros, aprovechan-
dose de todos, en suma, nunca conseguird obtener, y sin la que
ningun principe cabe ser tenido por humano.

Enresumen, la fuerza es necesaria, si; mas con todo, esa fuerza
no puede tener tras si una voluntad cualquiera: necesita saber eso,
necesita saber. Es su limite: su ilustracion es su limite, para ser
eficaz. Si no, serd fortuna, una rueda que solo gira en contra suya
cuando no es sabia: cuando no es romana. Los romanos, en efecto,
demostraron, méas que nada, que las circunstancias son —pueden
ser— controlables, es decir, que el futuro es —puede ser— domi-
nable. Su sabiduria consisti6 en amainar el choque de la fuerza
contra la sociedad mediante la prudencia; esta les ensefid que el
presente, las circunstancias actuales, tienen continuacion, y que
esta puede tener o no un rumbo preestablecido, voluntario, de-
pendiendo de que se quiera ver o no la unidad del tiempo. Actuar
y prever desde lo actuado: y una vez tomada la decision prevista,
actuar de nuevo y a rajatabla. Es la sabiduria de esa prevision, tan
romana, lo que les permiti6 suprimir un grado tan alto de violen-
cia en la fuerza, que terminaron por convertirla en politica.*

Por decirlo con otras palabras: la politica que, en definitiva,
exige prudencia —o virtli—, que sabe lo que ha de hacer y cuando
hay que hacerlo, que por tanto tiene en su eficacia su limite, es el

#  Los romanos constituyen, pues, un ejemplo antiguo para el mundo moder-
no. ;Como es posible? ;Por qué se acopla a una nueva antropologia una vieja
politica? Quiza la respuesta es que, en realidad, no se estd copiando sin mas
a los romanos, sino que se estd extrapolando la politica internacional (p.
65) de aquellos a la politica nacional: pues los subditos del principe estin
tan divididos como antafio lo estaban los pueblos que combatian junto a
los romanos. Y es esa mayor atomizacion de la sociedad, convertida ahora
en un conjunto en si desordenado de individuos que, en aras de su interés,
aspiran a mejorar personalmente —ese nuevo tipo humano, en suma—, la
que plantea problemas nuevos a la conservacion del orden politico: y la ne-
cesidad de una nueva politica, més técnica y menos moral, como respuesta
a los mismos: una politica activa en lugar de contemplativa, con una acciéon
guiada por la decision y la fuerza, y en la que se resignifican algunos valo-
res antiguos: la misma fuerza, que en su encarnacién suprema, la guerra,
viene declarada necesaria —con su consecuencia: declarada buena—, y la
prudencia, ahora mas de naturaleza politica que religiosa, mas un conjunto
de cualidades que un atributo del alma, y mas orientada hacia la conserva-
cion del Estado que a la salvacion de aquella.

|64

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

descubrimiento de Maquiavelo; en tal modo ha caracterizado al
poder politico, definible negativamente segtin lo anterior como si-
gue: la sustraccion que la prudencia hace de la violencia en aras de
su eficacia. Asi cabria representarse la fuerza, el poder politico.*

5. VIRTU Y OBEDIENCIA.
EL PUEBLO COMO ACTOR POLITICO

La virtl que campea por la doble escena del poder, asi como por
las diversas situaciones que en ambas tienen lugar, obtendri el
efecto deseado de preservar para su titular su reino. El efecto
supremo de su actividad habra sido ganar para el principe la ad-
hesion del pueblo, sin la cual no hay, a la postre, virtu que valga.
La obediencia es la gran conquista de esta al vencer a la fortuna.
Se trata de un elemento politico capital, del capital politico basi-
co del principe sin el cual dejaria de serlo (al fin y al cabo, como
sugiere Maquiavelo, un pueblo puede prescindir de un principe,
pero ningun principe puede prescindir de un pueblo). Pese a ello,
la historiografia lo esconde bajo el manto de su virtuosa causa y
se desentiende por norma de él. A cultivar ese silencio se une
asimismo la circunstancia paradojica en la que se ve envuelto tal
concepto, pues constituye el modo activo de participacion del
pueblo en una politica que, para el logro de sus fines, exige como
vimos, eliminar lo social de su campo de accion.*® A decir ver-
dad, el pueblo se asomaba armado en este, pues era una parte
de sus miembros la que integraba el ejército, mediante el cual el
principe gobernaba en el interior y se defendia de enemigos ex-
ternos. Empero, era él quien daba las 6rdenes, como era €l quien
tomaba las restantes decisiones politicas. Sin embargo, no habia
decision sin obediencia, y no habia obediencia sin la voluntad de

4% También Hobbes llegara a representarse la moral como una sustraccion:
la que se le hace al poder —de los particulares— de sus efectos posibles
(Leviatan, op. cit., p. 87).

4 El Maquiavelo de los Discorsi, se sabe, si sancionard la dimensién poli-
tica de la funcion militar del pueblo al aceptar el establecimiento de un
cierto “popular power” en la republica, como bien dijera Fergus Millar
(cfr. The Roman Republic in Political Thought, Hannover-Londres, Universi-
ty Press of New England, 2002, p. 71).

65|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

hacerlo,*” y no habia adhesion de dicha voluntad a la voluntad
dominante sin la segura satisfaccion de los intereses de la prime-
ra. Y estos, aunque de naturaleza material basicamente, también
tienen su componente politico, como cuando exigen al principe
firmeza en su accion a fin de contener el desprecio que termina-
ria privandole del cetro; y, sobre todo, son expresion del respeto
que merecen socialmente los individuos, como cabe apreciar en
las consideraciones maquiavelianas acerca de la justicia distribu-
tiva.*® Un principio espiritual de naturaleza politica cristalizado
en la obediencia viene a sumarse asi a la anterior intervencion
popular en dicho dmbito principesco en cuanto integrantes del
ejército ciudadano.

Al objeto de mejor calibrar el significado politico de dicha obe-
diencia, nada mejor que compararla con otros tipos de obediencia
rastreables en la obra que analizamos. Casi al inicio de la misma
Maquiavelo habla de los principados de centralizacion absolu-
tista, es decir, de los gobernados despdticamente por un tirano,
que introducirian una suerte de anomalia en la regla general de la
conservacion: seria facil mantenerlos una vez conquistados. ;Por
qué? ;Por qué son mas faciles de conservar estos altimos prin-
cipados una vez que se les conquista que los otros? Maquiavelo
dice: gobierna uno solo; €l es la sola fuente de autoridad, los demas
son todos iguales porque no son nada: los que también mandan es
porque han nacido a la vida politica desde la muerte politica por
voluntad del sefior, y volveran a ella en cuanto el sefior quiera:
nadie hay tras ellos que les respalde, nada hay con ellos que los
respalde. Por ello, cuando se elimina al sefior, el reino queda sin
poder, mero erial politico. Ficil, pues, de conservar, en suma.

El nuevo sefior no lo tuvo ficil para entrar, pues solo pudo
disponer de sus propias fuerzas, no habia otras con las que con-
tar, pues nadie era alguien aparte del sefior. Pero ya duefo, es
solo ¢l el nuevo y Unico duefio.

47 El nimero por si mismo era ya fuerza: y tan descomunal que solo si ella
queria podia ser movida, es decir, moverse, en una direccion determinada.

#  Cfr. el cap. XXI, especialmente la p. 137. Para una mayor profundizaciéon
en estos problemas, y de los tratados a continuacion, véanse los ensayos
presentes en este volumen sobre la obediencia politica y la antropologia
maquiaveliana.

| 66

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

Ahora bien, ;qué allana tanto el camino tras la dureza del ini-
cio? De otro modo, scudl es la estructura del poder subyacente
a esa anomalia politica? Aqui vemos que este nuevo principado
no es el principado hereditario del capitulo segundo. Antes la
obediencia era incondicionada, como ahora, pero ahora vemos
que hay dos tipos de obediencia incondicionada, la obtenida por
adhesion —de ahi que al anterior principe rapidamente favore-
ciese la fortuna—*° y la obtenida por pura imposicion; la primera
es la de la costumbre, la segunda es la de la violencia;* aquella
es querida, esta es sentida. La primera —y esto es, en suma, lo
importante— es activa, y por eso es ella misma parte del poder; la
segunda es neutra, pero por serlo no pudiendo dejar de ser poder
necesariamente resta, es decir, debilita al titular de la violencia
que hace de la obediencia una mera imposicion: vuelve impoten-
te al potente que fi6 su potencia a las armas mas que a la volun-
tad. Por decirlo con otras palabras: incluso en la conservacion
de un gobierno absolutista el consentimiento mas o menos ex-
plicito del pueblo es fundamental (de ahi, por ejemplo, que los
nobles del principado polidrquico, los que, por ejemplo, rodean
al rey de Francia, sean potentes porque, ademdas de tener “sab-
ditos”, estos ‘reconocen’ su autoridad, ‘aman’ a su senor: de ahi,
en definitiva, que en un tal régimen el rey sea solo primus inter
pares). La conclusion es clara: solo porque no existia el pueblo
—no se requeria su obediencia, sino que se le imponia obede-
cer—, solo porque el pueblo era servil, el Estado era tan débil:
y siendo tan débil, la politica era solo el escenario fisico donde
dos fuerzas contendian, el estado de naturaleza en el que gana,
por su fuerza, el mas fuerte. (Esto, por otra parte, refuerza una
ensefanza anterior: o no hay espacio para una politica sin cierta
presencia ética, o si lo hay es el momento —militar— de la bata-
lla: 1a conquista exige ya fuerza, una parte de la cual, sustancial
ademais, la da la adhesion del pueblo).

4 El Principe, cap. II, p. 60.

50 Esta idea, desarrollada por Maquiavelo especialmente en el cap. IV, ya ha-
bia sido anticipada por Isdcrates en su Panegirico [en Discursos, Madrid,
Gredos, 2002], y precisamente tomando a los persas como contramodelo
de 1a libertad: nada noble y alto, afirmaba, podia surgir entre quienes eran
educados para la esclavitud (cfr. pars. 150-152).

67 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

Las diferencias en la naturaleza de la obediencia, asi como de
su consiguiente significado politico, no pueden ser mas claras.
Cabria quizé apostillar que en el gobierno personal del principe
nuevo, en el que su persona se confunde con el Estado, los debe-
res del interés son —como— instituciones: sirviendo de termo-
metro de la lealtad miden la temperatura de la adhesion de los
ciudadanos a su sefor, y asi controlan su actividad.

Antes de pasar al catidlogo de consecuencias desencadenadas
por el ejercicio de una virtt tal, de explicitar el significado cultu-
ral encerrado en la conquista de la fortuna, recapitulemos las ca-
racteristicas de ese héroe politico nuevo.*! El principe prudente,
sentencia Maquiavelo, sabra imitar los modelos antiguos, lo que
implica saber elegir la oportunidad®* para darle otra mas razona-

51 Nuevo y, a la vez, tan antiguo y tan de ayer, por asi decir. El nuevo héroe, en
efecto, recupera del antiguo el escenario politico de 1a virtu y el contenido de
“acciones gloriosas en el campo militar o en el ejercicio politico” para obte-
ner fama (Pocock, The Machiavellian Moment, Princeton, 1975, I-2), puesto
en sordina mas tarde por Boecio, cuando su ideal de vida activa deviene la
vida contemplativa, y la filosofia, con ayuda de la fe y de su mundo de certe-
zas futuras, forja una virtud que se consuela respondiendo con la resignacion
a las incertezas del presente. Pero ese héroe nuevo, deciamos, contaba con
recientes antepasados de los que bien podia sentirse heredero en lo relativo a
los fines y al &mbito de la virtus, si bien no en lo concerniente a los medios. El
marqués de Santillana y Juan de Mena son dos ejemplos de lo que decimos; el
primero, pese a declarar inestable a los ojos humanos el saeculum en cuanto
hecho por la fortuna, que ¢él asimila a la Providencia, termina por declarar
como articulo de fe que aquella acabara vencida por la monarquia espafiola
(E d’este linaje, infinitos dias/vernd quien possea parte del mundo [op. cit., Bar-
celona, Critica, 1997]). Es decir, que la fortuna ha pasado, y en pocos versos
ademas, de ser una suerte de capitalismo divino a profeta (como hubiera di-
cho Kant) de su propia autodestruccion. El segundo, que disocia y enfrenta
a esos dos titiriteros de la marioneta humana, razona pensando que si la Pro-
videncia actu6 en el pasado a pesar de la fortuna, hay mejores razones para
que, en el presente, y para el futuro, la libre voluntad constituya el medio por
el que realizarse: y qué mejor libre voluntad que la del rey Juan II, a quien esta
dedicado su Laberinto de la Fortuna (véanse las dos tltimas estrofas para lo
que aqui venimos diciendo, Barcelona, Critica, 1994). Lastima, concluyamos,
que nuestro leal caballero mutara opinion después por dos veces, y acabe
rindiendo de nuevo homenaje a la fortuna, 1a diosa antes expulsada del culto.

52 La eleccion de la oportunidad como funcion de la virtud es otra deuda que
Magquiavelo mantiene con Isdcrates (cf. Panegirico, par. 160); y no es, ni
mucho menos, la tltima.

| 68

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

ble forma a la actualmente desordenada materia; no le detendran
las amenazas de la fortuna, de la que posee la llave que le abrira su
secreto, y a la que sabe inaccesible solo en tanto acontecimiento
natural. Deberd solo analizar el contexto socio-politico en el que
habra de ejercer su accion. También va implicado en el proposito
de imitar a los grandes modelos la fundacion de instituciones,
lo que le supone tanto luchar contra las barreras que opondran
el actual contexto politico como, y sobre todo, la propia natu-
raleza humana, entre ellas dos de sus armas preferidas frente a
toda novedad: la inconstancia y la incredulidad. Sabe por altimo
dos cosas mas: que esa victoria la obtendra si llega a hacer suya
una fuerza capaz de presentar batalla junto a €1, y que es preci-
so un uso prudente que la haga eficaz, lo que de hecho significa
reconocerla limitada. Tal es la sabiduria de la virtu: sabiduria a la
que sigue la accion como su inmediata consecuencia. Por decirlo
con palabras que remembran aquellas con las que plantedbamos
el problema, el hombre ha podido usar su fuerza prometeica sin
autodestruirse y sin provocar la ira de los dioses.%?

5 Laobjecion contra la omnipotencia de la virtt suele reconducirse al contex-

to también sacado aqui a colacion al principio de nuestro trabajo, aquel en
el que la accién se reconoce vasalla de la fortuna en la mitad de su ser. Pero
en dicho capitulo, el XXV, Maquiavelo considera aquella de dos maneras,
“en general” y en sus “detalles”. El primer tratamiento se concluye, como
vimos: rindiéndole la fortuna pleitesia a la virtu. El segundo es el que parece
revestir mas problemas, pues si bien inicialmente se limita a repetir lo dicho,
después son reconocidas las excepciones. Como cuando achaca a la “con-
dicion de los tiempos” los resultados de la accion, y no solo a la prudencia
del autor; o cuando remacha que nadie puede serlo tanto como para lograr
adaptarse siempre a los mismos. Pero si observamos al sujeto de la totalidad
de las acciones traidas a colacion nos apercibiremos de que en ningin caso
se trata de un principe, sino de los sujetos particulares —o bien del conjunto
de todos ellos: li uomini. Son los particulares, por mucha que fuere su pru-
dencia, los que se ven sometidos a los vaivenes de los tiempos y dependen
de sus caprichos, mientras el principe era incluso capaz, siendo virtuoso, de
poner su sello en los espacios menos visibles del tiempo y transformar el
contexto en una “ocasion” para su voluntad (ndtese que es este el momento
en el que dos conceptos hasta aqui practicamente sindnimos, los de virtu y
prudencia, ahora se escinden para calificar acciones distintas, publicas el
primero y privadas el segundo: y es en este dltimo dmbito, donde atin no
es llegada la hora en la que un hidalgo manchego pueda decir que “no hay
hechizos en el mundo que puedan mover y forzar la libertad... que es libre
nuestro arbitrio” [Don Quijote, I-XXII, p. 340, Barcelona, Critica, 1998]).

69 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

6. CONSECUENCIAS DE LA VIRTU.
UNIFICACION DE LA POLITICA
Y HUMANIZACION DE LA HISTORIA

Entre las consecuencias de la conquista de la fortuna, 1a mas des-
tacada a primera vista es la de la unificacion del reino politico.
El orden estatal ya no dependerd de cudl haya sido el camino
de acceso al poder, sino de la sabia administracion de este, cuya
regla ha quedado ya suficientemente establecida. Dejara de tener
importancia para su preservacion que el principado nuevo se una
—0 no— a otro antiguo, la naturaleza de este y, por supuesto, la
forma en que lo haya adquirido. Un César Borgia demostro que
se puede volver neutra la fuerza ajena creando una propia, que es
posible atraer hacia si sin coaccion voluntades extrafas con solo
respetar sus intereses: que ser principe, en fin, no equivale a ser
tirano.

Otra consecuencia mas, que sin dejar de ser politica ya reba-
sa claramente su esfera, es la de la supremacia del orden huma-
no sobre el natural, de la virtu sobre la tradicion: del Arte sobre
la Naturaleza. Maquiavelo asocia esto ultimo también al tiempo,
pero aunque los trate juntos cabe igualmente considerarlos por
separado, y eso es lo que nosotros haremos. Un primer indicio
intelectual de por donde irian en este campo los tiros de la his-
toria nos lo habia ofrecido Platon al separar la justicia del mundo
de la naturaleza, dominado por la fuerza, donde un Calicles o un
Trasimaco la habian emplazado.5* Pero el secretario florentino
llegaria mucho mas lejos; el principe de la fortuna, cuando estaba
poseido por la virtt, llenaba de artificio la vida, de pura magia
frente a la naturaleza, al ser capaz de sacarse edificios politicos

5 Ambos identifican la justicia con la conveniencia del mas fuerte: ambos
identifican, pues, la sociedad con la naturaleza. O con el mercado. La ex-
plicacion es que quien esta en el poder hace la ley, y haciendo asi hace su
interés; la razon es que los hombres buscan cada uno lo suyo, y solo 1a nece-
sidad o la comodidad, es decir, el relativismo les une. Es decir: les desune.
Empero, ni el relativismo es la base psicologica y ética, ni el individuo la
base antropoldgica necesarias de dicha doctrina, pues un Hobbes y un Kel-
sen también los adoptan y ni el absolutismo del primero descuida el interés
de los individuos, ni el segundo llega siquiera al absolutismo, sino a uno de
sus enemigos naturales: la tolerancia. O sea: a la democracia.

170

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

de la chistera de sus acciones. Y esas obras eran sustancialmente
antinaturales, primero porque estaban completas sin pasar por la
sucesion de fases inherente a todo desarrollo organico; y, segun-
do, porque la perfeccion del trabajo volvia a su productor, por asi
decir, inmortal, esto es: duradero en el tiempo, y ni siquiera el
anatema de Agustin de Hipona hacia mella en sus cimientos. El
Estado dejaba de ser un organismo mas.

De este modo, igualmente, el arte se impone al tiempo. Tanto
en su dimension natural, como humana. El principe de la fortuna
poseido por la virtud lo comprimia en sus obras, segin hemos
repetido, al separar el proceso de su acto de nacimiento, y lo ais-
laba de él al separar la muerte de sus vidas. La nueva ciudad, cual
la republica aristotélica, ya no correria la suerte de algunas de sus
antepasadas clasicas, la polis y la civitas, condenadas a rotar sin
fin en linea recta —Platbn— o quebrada —Polibio—, ni obedece-
ria a esa ley eterna sancionada por Boecio en los primeros tiem-
pos medievales, atin refrendada por Naudé en plena modernidad,
en virtud de la cual se declaraba la inconstancia de las cosas su
unico rasgo permanente.>> Al tiempo la virtu lo vence también
de otra manera, a saber: declarando sus obras mas perfectas que
aquellas en las cuales la inercia es el principal resorte de la volun-
tad y las leyes son las dictadas por las costumbres. Un principado
nuevo sera mas solido que uno —mitad natural, mitad cultural—
fundado en la tradicion; un principe nuevo que siga la preceptiva
antevista, en efecto, no solo parecerd “antiguo”, sino, asimismo,
que su poder adquiera “de inmediato mayor seguridad y firmeza
a su poder que si lo detentara desde hacer largo tiempo”.>

El ensanchamiento del mundo humano hasta el logro de su
humanizacion plena deriva directamente de tal manera de razo-
nar. El Estado ya no tiene por qué perderse en el tiempo para
oscurecer en el olvido la raiz de su origen ni el fundamento de
su legitimidad. La politica puede recuperar uno de sus elementos
basicos, la memoria, es decir, la historia, cuya ausencia le restaria
ejemplaridad, y con ella un nuevo mundo forjado por las necesi-

5% Op. cit., p. 160. Naudé expresa esa creencia suya con palabras, precisamen-
te, de Boecio.

5 El Principe, cap. XXIV, p. 142.

71

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

dades, los intereses y los deseos de las sociedades en las que se
atomiza, a los que se intenta dar satisfaccion desde las técnicas
del conocimiento y de la accion, rota esta altima por valores con-
flictivos y finalmente irreconciliables que, sin embargo, realzan a
la postre el artificio de su mutua y tensa convivencia.

V1. EPILOGO: LA LIBERTAD COMO LIMITE
DE LA VIRTU. LA REPUBLICA

Conquistando la fortuna, ;ha conquistado la virtu el entero reino
de la accién humana? Dedicaremos las breves paginas restantes a
responder dicha interrogante, de la cual, bien mirado, podiamos
haber prescindido en el presente trabajo, pero que de haberlo he-
cho no se habria sabido evitar una imagen incompleta de nuestro
problema.

Aunque de pasada, Maquiavelo habla de otro régimen distinto
del principado, esto es, de la republica: el régimen de la libertad.
En dos contextos bien distintos, el del principado electivo y el del
principado mixto, trata de esa daplice cuestion unitaria. Cuan-
do toma en consideracion al primero, introduce algunas nove-
dades en el discurso efectuado hasta entonces. En primer lugar,
aporta el fondo social, sempiterno, donde aquella transcurre. En
segundo lugar, plantea ciertas divergencias con los principados
nuevos antevistos, pero aqui omitiremos cualquier referencia a
este ultimo punto.

Respecto de lo primero vemos a dos clases sin pausa enfren-
tadas: el pueblo y los grandes, cada una con sus propios y anta-
gonicos fines: no ser oprimido y oprimir, respectivamente. Los
conflictos sociales son, pues, anteriores a la politica, pero la con-
dicionan. Del cruce, sin embargo, puede surgir la libertad. Los
dos intereses enfrentados, controlindose mutuamente en el go-
bierno de la ciudad, dan lugar a la reptblica.

Ahora bien, notemos que ya ella no es natural, o que lo es solo
parcialmente, es decir, que la politica siempre ha de ser distinta
de la sociedad, ha de estar diversamente configurada. El Gnico ré-
gimen estrictamente natural seria el de la “licencia”, pues solo el
desacuerdo y la violencia pueden acordar dos fines antagdnicos:

172

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

oprimir y no querer ser oprimido. Pero en tal caso, la naturaleza
se impone a la politica, implica que no hay politica —como tam-
poco sociedad: esta solo existe si si la hay, de lo contrario desapa-
rece como naturaleza—. Cuando hay acuerdo, pues, cuando hay
republica, el negocio entre las partes implica de hecho que una ha
conseguido su objetivo, es decir: que la otra no. Reptblica es, por
tanto, la politica hecha naturaleza para el pueblo: y un artificio
para los grandes.”” Con todo, es a ese régimen, cuya irregularidad
deriva del caricter irreductible de las fuerzas sociales, por siem-
pre reunidas en dos grupos antagonicos, al que la libertad politica
debe su existencia, y con una vehemencia que nada la haria pre-
sagiar. En efecto, casi al inicio de su magno libro Maquiavelo, al
analizar los problemas que supondria para la conservacion de un
Estado mixto la incorporacion de otro previamente republicano
da tres soluciones posibles, pero al final solo hay uno seguro: su
destruccion. ;Por qué? ;Qué exige terapia tan radical?

La razon es contundente: si el sefior no destruye la republica,
o sea el régimen de la libertad, la libertad destruira al nuevo se-
fior. A ese abismo le ha conducido la nueva conquista: y si quiere
salvarlo serd a costa de gran parte de los beneficios aportables
por la misma. ;Pero por qué, cabe preguntar de nuevo? Porque
la libertad y sus —antiguas— instituciones jamas se olvidan, dice
Magquiavelo.

57 Los grandes, en efecto, solo mediante una oligarquia se impondrian natu-
ralmente: solo la oligarquia seria la naturaleza politica de los grandes. Pero,
para el pueblo, seria ya un artificio: o quiz4 no: quiza seria naturaleza para
las dos clases, pues bien podria ser una posible forma de la licencia.

Otra conclusion mas: del mismo modo que la licencia es siempre naturale-
za, el principado es siempre artificio. Ya acceda el principe al trono elegido
por los grandes o por el pueblo, accede elegido y para gobernar: ya no
gobierna ninguna de las dos fuerzas sociales naturales, como tampoco el
acuerdo entre ellas.

Con todo, existe 1a posibilidad de imprimir naturaleza en el artificio: cuan-
do son los grandes quienes eligen —a uno de los suyos— principe y pueden,
asi, “desfogar su apetito” (p. 89). Seria una suerte de principado oligarqui-
co: los grandes se habrian pacificado a costa de perder el poder politico;
“oprimirian”, pero por persona interpuesta, es decir, como personas inter-
puestas: porque su principe les autoriza a “oprimir”. (El pueblo, en cambio,
nunca puede naturalizarlo: es siempre a costa de la reptblica como es mo-
narquico).

73|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

Esto significa, en primer lugar, que el verdadero locus anti-
tético del régimen de la libertad, de la republica, mas que todo
régimen absolutista, es el mas absolutista de todos, el régimen
del despotismo (el nombre que le daria Montesquieu): Persia,
Turquia. La prueba es tanto lo comun que tienen, a saber, que
no les afecta el paso del tiempo, como la diferencia que causa lo
comun, a saber: que, en el segundo caso, estin completamente
excluidos del reino de la politica por la nuda violencia que sobre
ellos ejerce el tirano; nada de cuanto acaece en dicho reino les in-
cumbe, salvo la obediencia, el tnico y negativo punto por el que
su existencia social se refuerza con su inexistencia politica.*® En
el primer caso, por el contrario, la libertad, al emerger desde una
nada politica previa, es decir, al introducirse como novedad en el
ambito politico, crea un nuevo tipo humano, mas rico y diverso
del anterior, esqueléticamente ambicioso. Con la libertad gober-
nando la politica, el individuo libre es el fruto que nace cuando
la cultura se hace naturaleza, o si se quiere: el individuo libre
es la politica hecha antropologia (ese tipo humano, notese, en
realidad es una riqueza que frena a su oponente, pues no lo com-
pra aquello por lo que aquel se vendia —es decir, él mismo antes
de ser libre—, o sea: ni “el transcurrir del tiempo... ni los bene-
ficios deparados” por el nuevo sefor).”® En consecuencia, ante
un tal individuo, que no olvida la libertad por lejos que esta se
halle, que sigue institucionalizada en él como moral cuando las

% Aunque Maquiavelo no es Montesquieu (cfr. De Uesprit des lois, Gallimard,
Paris, 1949-51, 1. VIII, ch. 10), si sabia, sin embargo, que un pueblo redu-
cido a esa obediencia por la violencia ni era pueblo ni obedecia a ninguna
autoridad; la violencia no solo desgarra la urdimbre de la sociedad separan-
do al tirano de sus stubditos, sino que también separa a los hilos que ante-
riormente la constituian entre si. (Sobre el significado del despotismo en
el gran pensador francés véase Domenico Felice, Los origenes de la ciencia
politica contempordnea. Despotismo y libertad en el Esprit des lois de Montes-
quieu. Madrid, Biblioteca Nueva, 2012, cap. II).

5 Cap.V,p.72.Kant, por su parte, casi repetira esas palabras para fundamen-
tar otra idea, pero que también tendra que ver con la libertad (moral en su
caso): “no se olvida”, dice del entusiasmo moral despertado en la opiniéon
publica por la Revolucién francesa, sentimiento que es el mejor augur del
acercamiento al mundo sensible de la constitucion de la paz, la republicana
(Si el género humano se halla en progreso constante hacia mejor [en Filosofia
de la historia, México, FCE, 1981], p. 108).

| 74

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

El poder de la virtu

instituciones politicas en las que se concretaba han sido destrui-
das, el paso del tiempo solo puede ser vano. No cumple con su
mision amnésica y, por tanto, no puede dar inicio a una nueva
costumbre; o lo que es igual: incumple su condicion de factor
legitimador. Se ha vuelto un objeto exterior, ajeno a la politica,
a la que no puede cambiar. Asi pues, la nueva politica del princi-
pe conquistador es vista como nuda violencia y no como poder,
como fuerza, con su extra imperceptible de legitimidad, por los
conquistados. Como enemiga. No podra conservarse con ellos,
por lo que tendra que conservarse a costa de ellos.

Esto significa también que principado —incluido el heredita-
rio— y republica también divergen notablemente en lo que con-
vergen. El orden politico se mantenia en ambos casos mediante
la intervencion activa de los ciudadanos, traducida en una cos-
tumbre que legitimaba el poder. Pero mientras alli la actividad
provenia del reino social, en el que veian satisfechos ciertos in-
tereses, y les costaba su desercion de la politica —lo que en parte
les asimilaba a los stbditos del déspota—; es decir, mientras alli
era la costumbre de la obediencia querida lo que contribuia a la
conservacion de dicho orden, y esa costumbre habia tenido un
inicio en el tiempo y cabia prevérsele un final, aqui la actividad
provenia de la participacion en las mismas instituciones politicas,
en que al obedecer era a ellos mismos a quienes obedecian, y esa
costumbre, la libertad, tenia como la otra, si, un origen temporal:
pero siendo indestructible ha renunciado a otro destino que el de
ser siempre ella misma. La costumbre republicana es, por tanto,
la libertad, ya pura biologia social.

Asi pues, y como conclusion a nuestra pregunta inicial, la
omnipotencia de la virtu frente a la fortuna, al punto de erradi-
carla por completo del reino de la politica, no le basta para en-
sefiorearse de este. La virti republicana de la libertad representa
su contrapunto en el reino humano, de manera analoga a como
la naturaleza lo representaba en el reino natural. Constituyen sus
dos limites, pero mientras el altimo marca el reino en el que la
voluntad humana no puede entrar —o no podia en el siglo xvr:
la tecnologia actual ha desdibujado casi de modo absoluto las
fronteras entre ellos—, reveldindose por ello infranqueable, el
primero, a través de la republica, que supone sacar la virtu de
su sede heroica en el reino humano, y su generalizacion por el

75|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

conjunto de los miembros de la sociedad, prepara ya el camino
por donde la consecuencia politica del absolutismo, inmanente a
la existencia de un principe, inicie su andadura hacia el republi-
canismo democratico.

La diferencia en el caracter de la actividad, entre costumbre
y libertad, no es solo una diferencia de grado, ni siquiera en po-
litica: es una diferencia también de vida, y como la vida se hace
en comun, una diferencia politica sustancial. La libertad permite
a la sociedad vivir publicamente sus intereses, y a los individuos
reclamar mas espacio para su ambicion —mas activa y legitima-
da ahora que en el caso anterior— porque se le reclama desde
sus méritos. Y les permite a ambos forjar una memoria autoctona
que se renueva cada dia, que es como un eterno presente, tanto
mas indestructible por cuanto su creacion borro6 el tiempo, el an-
terior a ella y el que no es ella.

He ahi, por tanto, la respuesta a la pregunta inicial. El hombre
no es naturalmente un ser libre, porque no vive naturalmente en
una republica, y la libertad moral del libre arbitrio aqui no cuen-
ta. Pero si se convierte en un ser naturalmente libre en cuanto
conoce la libertad, y esta pasa tan dentro de su ser como para
convertirse en espiritu: una moral insobornable por el interés
o la ambicion. Por ello, mientras estos se compran y se venden
—pura cuestion de tiempo—, aquella permanece en su ser: el es-
piritu, pues, solo se conquista destruyéndolo, porque es indes-
tructible: es el cuerpo —vale decir, el egoismo—, destructible, al
que si se puede conquistar conservandolo.

176

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

IT1. La obediencia politica
en El Principe de Maquiavelo*

El presente trabajo se centra en un tema que la historiografia ma-
quiaveliana nunca ha analizado en profundidad: el de los tipos
de obediencia politica presentes en la obra mas conocida del au-
tor florentino. En efecto, en El Principe, bajo la coman forma del
principado, en el que hay un tinico centro de imputacion politica,
aunque la intensidad del absolutismo varia por grados, aparecen
al menos cuatro tipos de obediencia politica —pasiva, mecanica,
ideoldgica y activa—, cuya casuistica hemos intentado desarrollar.
Empero, nuestro objetivo no se ha limitado a poner en evidencia
tal casuistica, pese a que la novedad del tema invitaria a pensar
que valdria en si la pena circunscribirse a €l, sino que aspiramos
a demostrar en qué condiciones la obediencia en el interior de
un sistema absolutista mantiene viva la politica e incluso puede
devenir un precedente del sistema democritico, en lugar de la
antesala de otro totalitario, al que pareceria impulsarla su pro-
pia ley interna. El tipo de obediencia finalmente preconizada por
Magquiavelo es una buena prueba, creemos, de la tesis antedicha.

En politica, sin obediencia no hay poder. Por ello, el proble-
ma de su obtenciéon ocupa el centro de la vida politica, en la teo-
ria como en la praxis, se reconozca o no. De hecho, incluso el rico
entramado de instituciones con el cual los Estados democraticos
han intentado dar garantias al poder de su eficacia y a la libertad
de su preservacion, no es sino otra forma de intentar resolver el

*  Publicado, junto con el articulo siguiente, en Fragmentos de Filosofia, nam.
12, (2014), pp. 141-161.

177 ]

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

problema citado y volver a la obediencia sensible a las obligacio-
nes que se le imponen. Por lo demas, de ello deriva asimismo que
cada practica de la obediencia implique, si no una concepcion del
poder, al menos una forma especifica de ejercerlo.

El capitulo II trata de los principados hereditarios. Son Esta-
dos, nos dice Maquiavelo, “hechos al linaje de su principe”, cuya
conservacion, por lo mismo, apenas resulta problematica, pues
basta con que su titular disponga de un minimo de prudencia
politica que le permita amoldarse a las circunstancias para que
el simple mantenimiento del orden de sus antepasados obre di-
cho milagro politico. Es decir, a partir de un cierto momento,
que Maquiavelo no fija pero no por ello menos intuible, sumar
tiempo al tiempo, ese acto reflejo de la vida basta, se diria, para
cancelar la politica: el principado dinastico echaria a rodar por
el espacio politico girando sin reposo sobre si mismo sin otra
preocupacion que envejecer. Solo una “fuerza extraordinaria”,
ajena al principe o suscitada por él —la vocacién hegemonica de
otro Estado o los “vicios extraordinarios” de la persona al timon
del Estado, susceptibles de provocar el odio de sus subditos, y
con €l su rebelion— podria detener su curso y devolverlo de la
naturaleza a la historia; pero aun asi, en el primer caso, los refle-
jos automatizados y aun no perdidos de la obediencia harian que
a la menor ocasion la dinastia y su pueblo se reencontraran en el
mismo punto y la rotacién comenzara de nuevo.

;Qué significa obedecer en una relacion de poder como la
aludida? Sencillamente, la practica de un ejercicio rutinario y casi
ya prepolitico. ;Por qué?

En ese tipo de Estado, un poder antiguo y continuo produce
efectos antihumanos, se diria, en el sentido de demoledores con-
tralalibertad. Actua directamente sobre la mente de los subditos,
sepultando en el olvido los recuerdos anteriores a la instauracion
de la dinastia en el trono e incidiendo de este modo decisivamen-
te en su voluntad, al privarles del deseo de innovar, esto es, de
instaurar un nuevo orden politico que redistribuyera el poder en-
tre los nuevos sujetos politicos. Ahora bien, atizar el olvido no es,
a su vez, sino sepultar la historia; y narcotizar la voluntad no es, a
su vez, sino sepultar el futuro. Sin pasado ni futuro la comunidad
vive fuera del tiempo, o lo que es igual, en un tiempo reiterativo

178

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La obediencia politica en El Principe de Maquiavelo

que se acumula sobre si mismo, que no responde a causas ni pro-
duce efectos, y que solo es testigo de la reproduccion inerte de la
vida. En ese sentido, deciamos, era como la comunidad habia de-
venido naturaleza y cobmo su movimiento era puramente ciclico,
esto es, fisico: como habia abandonado la historia.

El principe de dicha comunidad puede entonces ser calificado
sin mas de “natural” y la politica no necesitar de su virtu para cum-
plir con el objetivo supremo de conservar el statu quo —Estado y
principe— garantizando seguridad y un cierto bienestar al conjun-
to de sus miembros. La obediencia es ahi una pieza mas del engra-
naje, un descontado automatismo que en ningin momento obs-
taculiza o quiebra el rutinario movimiento de la maquina. Tanto
mas facil de funcionar cuanto que el paso del tiempo ha reducido
al minimo la “necesidad de causar dafo”, tan perentoria en cambio
en los momentos fundacionales de un Estado, cuando la fuerza,
impotente ademas sin el auxilio de la violencia, dicta incluso la ley.

Asi pues, en el principado hereditario la violencia es un acto
politicamente pasivo. Como la politica misma es una accion de-
fectuosa. Cuando el tiempo ha activado y mistificado el olvido
hasta el punto de convertirlo en acto fundacional de un Estado, la
obediencia es simplemente un acto mas del conjunto de la ritua-
lidad, una funcién de la costumbre, por asi decir, que identifica
el querer del subdito con la voluntad del amo, como si sus bienes
nunca fueran lesionados y sus intereses fueran permanentemen-
te satisfechos, y como si su dignidad personal estuviera cons-
tantemente respetada. La costumbre, de su lado, representaria
el vinculo de union de la serie de actos atomizados en los que se
desgrana la conducta publica del stibdito, la accién de un sujeto
rutinario sin mafana ni ayer.

:Qué es entonces el Estado dindstico, una consecuencia no
querida, por contradictoria, de la evolucion del Estado antafio
nuevo y gobernado por un principe nuevo en el que la virtt ha
muerto de éxito o una discontinuidad, siempre contradictoria, en
la evolucion general que ha logrado sobrevivir a costa de abando-
nar la historia, aunque manteniendo permanentemente abierta la
posibilidad de reintegrase a ella? Maquiavelo ni se formula la pre-
gunta, pero, ;qué impide concebirlo como una evoluciéon exitosa
del principado nuevo? Quiza la irrealidad de una situacion como la

79|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

sucintamente descrita se palpa en el hecho de que un tal proceder
constituiria en principio una violacion de la naturaleza humana,
aquella que nos dice, segiin Maquiavelo, que los individuos, siendo
malos y buenos a la vez, son peores que mejores. Y, con ello, de la
consecuencia politica que hace de la relacion principe/stbdito un
objeto de perenne transaccion. El conflicto alli neutralizado por la
costumbre se mantiene aqui activo, bien que controlado por la ley.

En el capitulo IV, Maquiavelo da una respuesta politica a una
pregunta histdrica. Se trata de saber por qué el reino de Dario,
ocupado por Alejandro no se rebeld a su muerte contra sus suce-
sores, y la respuesta sobreviene tras elaborar dos tipologias en-
frentadas de principado absolutista, la poliarquia feudal francesa
y el Estado centralizado turco. La primera contempla a un sefior,
primus inter pares, que gobierna en medio de una constelacion de
sefiores poderosos con prestigio y poder propios, que no pierden
su voluntad con la obediencia. La segunda, como dird mas tarde
Montesquieu —e igual de equivocadamente ambos, puntualice-
mos—, a un amo que al concentrar en su persona el entero poder
de la comunidad iguala a todos los demds en la nada, de la que
saca a quien quiere cuando quiere para devolverlo desnudo a su
origen cuando asi lo disponga.

Si en el principado hereditario la obediencia era un hecho
pasivo, pero que preservaba un cierto aroma de espiritualidad
original, pues se trata de una situacion heredada de otra mas tur-
bulenta que la dinastia reinante logr6 calmar, y que un cambio en
las circunstancias podria restaurar, en el sultanato la obediencia
es ya unicamente un hecho mecanico, como respirar, una mera
funcion de la supervivencia. Nunca hubo antes intereses que opo-
ner, bienes o necesidades que reivindicar ni fuerza que ejercer
ante el poder del amo, ni, mucho menos, derechos ni poder en
los stbditos que lo limitaran o lo contrarrestaran. No ha habido
nunca, por tanto, ni un tiempo mejor ni otro peor, sino tan solo
situaciones personales que cambiaban en funcion de la voluntad
del sefior, sin que el cambio mismo pudiera decirse definitivo
por no haberse producido ni la prebenda de adquirir el titulo de
propia, y menos el de hereditaria, por haberla gozado.

Magquiavelo, para completar su respuesta, afiadird que en si-
tuaciones como esas alguien con aspiraciones a dominar ambos

1 80

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La obediencia politica en El Principe de Maquiavelo

reinos facilmente entraria en Francia porque siempre encontra-
ria a otro alguien en quien apoyarse, aunque dificilmente su con-
dicion seria mejor que la del primus anterior, sino que la inesta-
bilidad de su dominio continuaria siendo la regla. En el turco, en
cambio, al que se asemejaba el de Dario, casi como dos gotas de
agua lo hacen entre si, el aspirante a amo dificilmente lograria
ponerse en pie porque no existe ningin lugar firme en el que ha-
cerlo, pero si conseguia apoderarse de ¢l la misma materia inerte
que habia visto desfilar ante sus ojos la fuerza del antiguo sefior
permaneceria igual de resignada ante la suya.

Nos hallamos aqui, en suma, en una condicién calificable
igualmente de prepolitica en relacion con la libertad, pues no
hay ningan tumulto legitimo que apunte hacia ella, ni recuerdos
que tienten con ella las voluntades desde la memoria, ni pasiones
que a su socaire la anhelen. Pero no solo en relacion con la li-
bertad: asimismo, en comparacion con un principado nuevo, es
prepolitica, porque al haber disipado toda vida espiritual de la
vida politica, al impedir el desarrollo de un minimo de autono-
mia individual que traducir en derechos y dignidad, todo interés
personal diferenciado y legitimo respecto del interés del amo es
tan inerte como la materia de la que estd hecha la obediencia en
un reino asi. La politica es aqui, pues, basicamente, fuerza real y
violencia potencial, sin limites que le impidan devenir real; la so-
ciedad, naturaleza. La costumbre de obedecer es en este contexto
una mera fuerza césmica ajena siempre a la historia.

El tercer tipo de obediencia es la ideoldgica, y esta, a diferen-
cia de las dos anteriores, 1a hallamos en dos tipos de principados
notablemente diferentes entre si: el eclesidstico y el nacional. El
primero, destaca Maquiavelo, posee una singularidad reconocida:
aunque también se acceda a ellos por fortuna o por virtt, su conser-
vacion, en cambio, no depende de ninguna de las dos; mas aun, la
religion, base de sus instituciones, otorga a estas un prestigio y una
potencia “que mantienen a sus principes en el poder, sea cual fuere
su modo de obrar y proceder”. Y concluye: “Solo ellos tienen Es-
tados y no los defienden; sibditos y no los gobiernan” (cap. XIII).

Sin nombrarla, Maquiavelo est4 aludiendo a la ideologia: es la
fuerza de las creencias, la unanimidad de convicciones que pro-
ducen entre gobernantes y gobernados en torno a determinados

81|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

valores, el resorte que impulsa la comunion de intereses y de fines
entre ambos, un proceso voluntario que, por tanto, no necesita ni
de la fortuna ni de la virtu ni, 16gicamente, de los instrumentos de
los que esta se vale para imponer su poder. Y una obediencia fun-
dada en creencias comunes y garantizada por una misma fe hace
mas mediante la sola voluntad por la conservacion del Estado que
cualquier otra necesitada de constreiimiento, provenga este de
la persuasion racional o del rudo convencimiento esgrimido por
la fuerza o la violencia.

En el principado nacional no gobiernan cardenales ni papas,
sino un principe secular, pero el tipo de dominio es el mismo
y, a decir verdad, también estos acaban adquiriendo su cuota de
poder, en tanto la religion, Dios incluido, se suma a la causa. De
hecho, la liberacion de esa nacion que ahora se llama Italia, y que
hasta entonces fue mas bien un espacio geografico-cultural en
el que pueblos con elementos historicos comunes ventilaban, a
menudo mediante la guerra, sus inmarcesibles diferencias, no es
sino un proceso de redencion. Tampoco aqui, como en el caso
anterior, serd necesaria la virtu ni la fortuna para llevar a cabo la
empresa y consolidar el resultado obtenido, porque de nuevo
la comunién ideoldgica, amparada por el piadoso furor de las ar-
mas necesarias, por rememorar a Tito Livio, las ha erradicado
del ambito de la politica. Y tampoco aqui, como en el caso ante-
rior de nuevo, la obediencia deja de ser un proceso voluntario,
del que todo nacionalista participa —y nacionalista es ahora todo
italiano por serlo—, irracional cuanto su homologo religioso, que
obvia la fuerza de la razon y las razones de la fuerza o la violen-
cia, momentos en los que se sustancia una parte del ejercicio de
la virtu.

La obediencia, pues, también en este caso ha dejado de ser un
fendmeno politico para devenir nuevamente un hecho natural.
No crea dos sujetos politicos jerarquicamente correlacionados
ni division de intereses entre ambos con los cuales transar, sino
que es un mismo espiritu divino en los dos casos el que atina lo
dividido, merced al poder de las creencias, en un cuerpo mistico
que contraviene a la condicion humana tal y como se nos ofrecio
hasta el presente. Obedecer, al igual que en los demas contextos
expuestos, es una solucion ya dada que anula por adelantado su
planteamiento como problema. O lo que es igual: nos hallamos

182

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La obediencia politica en El Principe de Maquiavelo

fuera de la politica. La triple casuistica anterior, y en el altimo
ejemplo por partida doble, presentan mutatis mutandis ese rasgo
comun.

Ahora bien, con independencia del tipo de relaciones es-
tablecidas entre el principe y los stbditos, preservar el Estado
implica siempre e invariablemente tomar decisiones; estas, en el
gobierno de cada diay en la idea de arrancar el futuro al presente,
en ocasiones se hallardn canalizadas por la legislacion vigente,
mientras otras, con las que hacer frente a las circunstancias im-
previstas, entre las cuales pueden tener cabida la necesidad y la
excepcion, se fiaran a la prudencia del amo; si entonces su vo-
luntad hipoteca la de los subditos al punto de extraer de ellos un
cheque en blanco para su accidn, ello significa que estos se han
anulado en aquel, y al ser subsumidos por €l dicha voluntad que-
da libre, esto es, ya no conoce mas limites en su ejercicio que los
de su arbitrio o su poder. Ello es asi tanto en el principado here-
ditario, en el que la situacion es reversible si el principe se vuel-
ve excepcionalmente vicioso, cuanto en la condicion mineral del
sultanato turco, como en los principados ideolégicos, asimismo
reversibles si entre los antiguos creyentes comenzaran a prolife-
rar los descreidos y no hubiera fuerza que los obligara a creer de
otra manera. Es decir, ello es asi incluso en los casos en los que
la naturaleza, revirtiendo en la historia, resucitara la politica de
entre los muertos vivientes.

Tal es la paradoja de esa suerte de misticismo que preconiza
la unidad entre gobernantes y gobernados: la supresion de inte-
reses y sus conflictos en aras de la armonia social atna arbitra-
riamente las diversas voluntades de aquellos a expensas de las
voluntades de los intereses de los no gobernantes. Lo que surge
de ahi es ese monstruo que puede decir quiero a voluntad en el
mundo de los hombres y jugar a placer con su destino, segiun
se pone de manifiesto en el sultanato, evolucion natural de los
demads principados prepoliticos, maxime si ninguno ha conocido
nunca la libertad y esta no ha podido construir un paladio para si
misma y sus instituciones en los recuerdos de sus habitantes. El
monstruo de la voluntad ilimitada que, con su mero existir, antes
incluso de empezar a querer —si una tal cosa fuera posible—, ya
ha transmutado la politica en una sucursal del totalitarismo.

83 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

Esa brutal entelequia es lo que Maquiavelo erradica de dicho
ambito con su concepcién activa de la obediencia: 1a que se ejer-
ce en el principado nuevo, que requiere la practica de la virtl
para su conservacion. La cual, cierto, otorga una cierta patente de
corso a la discrecionalidad del principe a fin de preservar la salus
populi, el objetivo politico supremo. Pero en realidad ello es asi
basicamente al comienzo del reinado y, siempre, en los casos de
peligro para la supervivencia del Estado. Es entonces cuando es
licito a su titular, por ser necesario, “matar a los hijos de Bruto”,
es decir, utilizar sabiamente la crueldad; liquidar otras formas de
resistencia a su acceso al trono; hacer caso omiso de los prejui-
cios de la moral o la religion o incluso actuar sin contemplaciones
contra ellas si la ocasion lo requiere; faltar a su palabra en sus re-
laciones con sus pares, etc. Con todo, cuando el paso del tiempo
ha aportado estabilidad politica y los expedientes extraordina-
rios han desaparecido o se han vuelto muy raros en el gobierno
ordinario de la cosa publica, la violencia ha dejado de tener razén
de ser cediendo la mayor parte de su espacio a la fuerza; la zorra
y sus engafos han desaparecido de los acuerdos estipulados con
sus iguales y solo perviven ante la certeza de ser engafiado por
ellos; la politica se ha reconciliado con la moral y la religion, que
bendice la transformacién de la necesidad de obedecer en el ha-
bito de la obediencia, y los preceptos de “aprender a ser no bue-
no” o “entrar en el mal” si la situacion lo exige, aunque vigentes
de manera permanente, se ocultan ahora bajo las apariencias de
la simulacién y de la disimulacion, un paisaje barroco en pleno
escenario publico en el que las ficciones representan el papel de
la verdad mientras la esconden.

En este punto vemos desenvolverse con naturalidad las re-
laciones del principe con sus subditos: ;qué ha hecho para gran-
jearse su obediencia? Al consolidarse en el trono, le es menos
perentorio recurrir a los episodios de violencia que jalonaron su
acceso al mismo, razon por la cual ha empezado a desterrar el
miedo de la vida ptblica; ahora bien, ;co6mo se ha ganado su con-
fianza, qué le hace ser mas querido de cuanto fuera temido, aun
cuando un cierto temor deba subsistir siempre? La explicacion
radica en la naturaleza de la potestad del principe, absoluta pero
no extrema; absoluta en cuanto personifica la inica fuente del po-
der politico de la sociedad, y sin requerir legitimidad o consenso

184

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La obediencia politica en El Principe de Maquiavelo

previos; pero no extrema, esto es, ilimitada, en cuanto consigue
la legitimidad indispensable para su supervivencia mediante un
ejercicio del poder que le procura el consenso de los sabditos. El
secreto de este milagro politico, verdadera clave de boveda del
funcionamiento de la maquinaria estatal, se propala en los limites
que Maquiavelo impone a la accion del principe, a saber, evitar el
odio o el desprecio de los stibditos. Franquear cualquiera de las
dos barreras le desalojaria de su lugar privilegiado en el vértice
de la comunidad, y los infringe cuando les expropia injustificada-
mente de sus bienes y cuando la pusilanimidad bloquea la linea
recta que la conducta, en aras de su firmeza y coherencia, debe
seguir desde la decision a la accion.

Establecer limites a la accion del soberano significa sin mas
reconocer a un sujeto digno de ser respetado, esto es, atribuir
dignidad politica a otro sujeto distinto de aquel, y con el que por
tanto, de una manera u otra, debe compartir el espacio publi-
co. El pueblo, se acaba de ver, no es fuente ni de legitimidad ni
de consenso de la autoridad politica, pero no por ello es materia
inerte para esta o un fantasma que cruza por la escena publica sin
apenas dejar rastro, salvo para otorgar su aquiescencia a cuanto
haga el principe, en su nombre o no. Se trata de un sujeto bien de-
finido en el que se distinguen rasgos propios, como la capacidad
de poseer de manera segura bienes que en dicha escena atin no
aparecen como derechos pero si como intereses, cuya existencia
impone al monarca el deber de tutela, vale decir, un freno a su
voluntad y un limite a su acciéon. Un sujeto, ademds, cuya digni-
dad publica se realza al considerarsele la cantera en la que han
de reclutarse las milicias —en otras palabras: “el fundamento del
Estado”, segiin nos dice en los Discorsi—, de modo que, aun por
nudo egoismo, un principe que quiera mantenerse debe respe-
tarlo; pero al que se afade en dltima instancia una raz6n norma-
tiva para que ello sea asi: es moralmente superior como clase a la
opuesta y complementaria de los nobles, que tinicamente piensa
en dominarlo cuando piensa en él, mientras €l solo piensa en sor-
tear sus amenazas.

Dos sujetos, pues; dos fuerzas desiguales en poder y capaci-
dad y, por ende, relacionadas jerarquicamente. Pero dos fuerzas
que, pese a ello, se limitan y completan entre si: he ahi el abecé
de la politica, sin las cuales esta no es sino su propio simulacro,

85|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

cuando no el puro y simple esperpento de si misma. Es verdad
que Maquiavelo no traza el punto a partir del cual la infraccion de
los limites desencadena la tormenta de la rebelién popular sobre
el escenario politico, ni se preocupa por la cadena de injusticias
cometidas por el principe antes de llegar a él, ni ofrece garantias
reales de que dicha rebelion vaya a tener lugar al cumplirse di-
chas circunstancias; es verdad que los limites politicos no tienen
la fuerza vinculante de los limites juridicos, pero quiza no lo sea
menos que si poseen idéntica o similar fuerza logica y que por
ello el tedérico es honesto cuando defiende su imposicion. Y, so-
bre todo, es verdad que puede verse el espiritu de los mismos en
el desarrollo que en la obra republicana, con la libertad siempre
al fondo de sus razonamientos y siempre en vista, cuando ese
mismo pueblo al que se relega a un papel secundario en EI Prin-
cipe forme parte activa del proceso del poder y cuando se fie a su
persona, y no a la de los nobles, la custodia de la libertad.

Para entonces, en un régimen institucionalmente mas com-
plejo, la obediencia ser4, ella también, mas abstracta e imperso-
nal, y en cierto modo, como siempre donde la libertad prevalece,
en parte serd obediencia a uno mismo. Empero, hasta entonces,
la obediencia a la persona del principe habia sido el fruto de una
negociacion tacita entre dos actores politicos sin duda desiguales,
pero en la que el superior debia transigir, incluso en aras de su
propia preservacion al frente del Estado, con la existencia y los
intereses de otro sujeto con el que, a fin de cuentas, se comple-
mentaba. Ese reconocimiento de intereses sociales que imponen
su tutela al soberano y del sujeto con capacidad de imponerlos
politica, ya que no juridicamente, en la escena publica, constitu-
yen en fin el despuntar, en el interior de un régimen personal y
absolutista, del sujeto democratico, al que su funcion en la repta-
blica habia empezado a sacar al exterior.

86

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

I'V. La antropologia de Maquiavelo*

La alusion a la naturaleza humana constituye una condicion in-
eludible en la politica maquiaveliana, por cuanto el permanecer
idéntica, a pesar de los cambios de tiempo o lugar, la convierte en
fundamento de la misma. Numerosas medidas politicas, simples
o complejas, y entre ellas el amplio sistema en el que se desen-
vuelven las relaciones entre ética y politica, derivan directamen-
te del hecho de ser la naturaleza humana como es, vale decir,
no son sino su mera consecuencia. Y bien, ;como son los seres
humanos?

Un primer rasgo es la socialidad. Maquiavelo, cierto, ni la
nombra, pero ademas de estar implicado en su concepcion del
hombre conviene no perderlo de vista, madxime si tenemos en
cuenta que el contractualismo esti a pocas décadas de recobrar
nuevos brios con la Politica de Althussius —ahi se distinguen con
claridad dos fases en la vida de los hombres, una natural, pre-
social, y la otra politica— y, por otro lado, en el pasado sofistas
como Protigoras, Antifonte o Critias ya habian efectuado una
division similar. El otro rasgo nos resulta mas familiar: los se-
res humanos son buenos y malos, y, siéndolo, son peores antes
que mejores: “ingratos, volubles, falsos, cobardes y codiciosos”,
es lo que en general cabe predicar de ellos, segiin nos dice en una
conocida frase (cap. XVII). De ahi precisamente la célebre con-
secuencia extraida de que la politica, tanto en la teoria como en
la accion, no debe basarse unicamente en el deber ser, no debe

Publicado, junto con el articulo anterior, en Fragmentos de Filosofia, nim.
12, (2014), pp. 141-161.

187

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

aspirar a forjar utopias ni suefios afines de redencion que acaban
deviniendo pesadillas totalitarias. No obstante, si solo existiera
lo malo, si no hubieran otras cualidades en el corazén humano,
no se entenderia entonces que el principe deba en determinadas
circunstancias simular o disimular sus acciones o que la fuerza,
violencia incluida, no siempre sea el principal, por no decir ex-
clusivo, medio de producir obediencia y mantenerse en el poder.

Las relaciones entre ética y politica conforman por su impor-
tancia un capitulo separado de las relaciones de poder, las rela-
ciones de supra y subordinacion entre el principe y sus subditos,
mas en su contenido son parte inmanente de ellas. Y se rigen, se-
gun hemos dicho, por esa vision de 1a naturaleza humana, con su
bondad y su maldad presidiendo desde el fondo la conducta del
principe. Si acaso ha de afiadirse una puntualizacion de interés:
en el complejo de medidas politicas a adoptar en funcién de am-
bas, y en especial de la maldad, ha de introducirse un elemento
de naturaleza intelectual en esa provincia a la vez psicologica y
moral: la necedad. Sera ella, a fin de cuentas, la decisiva a la hora
de dar su espaldarazo a la resolucion del principe de faltar a la
palabra dada si ve motivos para ello; la necedad, en efecto, mas
alla del éxito o fracaso de la medida, garantiza que sus disculpas
hallen dispensa entre los afectados: “son tan simples los hom-
bres, y ceden hasta tal punto ante las necesidades inmediatas, que
siempre el que engafie dard con el que se deje enganar” (cap.
XVIII). Tan virtuosa necedad, se ve, subyace a la inmoralidad del
engafo con el que el principe se evada de sus responsabilidades y
obligaciones en los compromisos contraidos ante terceros.

;Es asi el hombre? ;Es eso todo lo que somos? El desarrollo
de la doctrina del polémico segretario fiorentino demuestra que
no es asi, y que su individuo, como Sancho en el Quijote, cre-
ce a medida que nuevos personajes entran en la obra. Al que
convocamos ahora es al de la obediencia politica, y en concreto
—de las cuatro posibles en un principado, segun demostraramos
en otro escrito— la que tiene lugar en el nuevo: ;qué la suscita?
Esto: “evitar todo aquello que le genere odio o desprecio” (cap.
XVIII). El odio se lo granjea el comportarse como alguien “rapaz
y usurpador”, sea de los “bienes” sea del “honor” de sus subditos.
En cambio, “despreciable lo vuelve el que se le considere volu-
ble, frivolo, pusilainime, inseguro”. Tales palabras confirman, de

| 88

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La antropologia de Maquiavelo

entrada, dos cosas: la primera, que hay limites al ejercicio del
poder; que aun cuando nos las habemos con un principado “abso-
luto” —el término es del propio Maquiavelo (cap. IX)—, en el que
el poder politico se concentra en la persona del principe, dicho
poder no es el de un tirano, no es un poder arbitrario sobre las
vidas de sus subditos. La segunda, que al ser tal limite politico y
no juridico, aunque la infraccion constante y general del mismo
acabe provocando el levantamiento de los oprimidos y el des-
tierro del opresor del trono, la ambigiiedad que comporta impide
hacer justicia a todos los actos que impliquen opresion, vale de-
cir, que se juzgue al principe cada vez que, por ejemplo, injurie
a un particular expropiando sus bienes o mancillando su honor.
En suma, si la existencia de limites revela un principado absoluto
que no es por completo absolutista, la naturaleza de los mismos
hace manifiesta su insuficiencia.

Ahora bien, ambas consecuencias, politicas, no son las tinicas
que cabe deducir; hay otras, antropoldgicas, que aqui nos intere-
san mas. ;Qué tipo de hombre hay implicito en la proclamacion de
los limites antevistos a la accion soberana? En principio uno que,
con independencia de su racionalidad o su necedad, su bondad y
maldad, se halla personalmente capacitado para poseer —o lo que
es igual, usar discrecionalmente— bienes y al que se le reconoce
dignidad, honor; y uno, ademas, que merece respeto por ello. No
es un donnadie que ofrezca la otra mejilla cuando el poder lo pi-
sotea, o sea, el principe no debe pisotearlo ni por capricho ni por
poder; ni es un titere que requiera a su sefior que accione los hilos
de su existencia o decida lo conveniente para ¢él; ni una nada, a la
turca, cuya individualidad se pierda junto a las demés en esa nube
de polvo en la que el sultdn ha disuelto a sus esclavos, y cuya ca-
beza solo sirva para que el amo descanse los pies.

Ante nosotros se ha erguido un sujeto al que si bien se puede
injuriar individualmente adn, ya aparece tocado con la diadema
de la dignidad sobre su yo, un concepto de honor que rescata su
persona de la esclavitud y la convierte en titular de bienes sobre
cuyo uso puede libremente decidir. Y no solo: la que trasparece
con claridad en el segundo limite es que, aun cuando todavia no
funde ni legitime la autoridad, esa capacidad de decidir propia
del ambito personal y social el individuo la transfiere asimismo
al ambito publico, en forma de juicio sobre el modo de gobernar

89 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

del principe, o lo que es igual, conformando junto a sus iguales
una especie de tribunal social que ejerce un cierto control sobre
la accion publica, determinando si es como debe ser o, por el
contrario, se muestra erratica e ineficaz, y por ende incapaz de
suscitar 1a adhesion de 1a sociedad a la misma. El pueblo sabe que
su seguridad —en todos los campos, desde la vital hasta la de los
negocios juridicos— depende de la firmeza de 1a accion politica y
sabe, ademads, cuando esta es firme o no, y en consecuencia de €l
depende la respuesta en semejante situacion. Con toda la referida
ambigiiedad que en este punto se expresa Maquiavelo, con las in-
justicias que por ello en este punto cabe infligir, lo cierto es que
en algn momento de la accion publica el pueblo toma de manera
legitima las riendas de su seguridad, es decir, de su autoridad,
para dar nuevo rumbo a su destino.

Tal es el significado altimo de la fijacion de un limite politico.
Y por ello, cuando ahora leemos las palabras escritas a continua-
cion de las citadas, que apuntan a paliar el defecto de autoridad
principesca con un remedio provisional, ya es posible advertir
el dramatismo impreso en las mismas: “de ello —proseguia— el
principe se debe guardar como de un escollo, e ingenidrselas
para que en sus acciones se perciba nobleza, coraje, gravedad y
fortaleza”. Las palabras subrayadas por nosotros apuntan a la ur-
gencia de poner coto al problema aludido mediante un viejo y
conocido recurso: la ficcion de la simulacién, esto es, de hacer
como si existiera algo que no existe. En los capitulos anteriores
Maquiavelo se habia servido de ella, junto a su complementaria,
el disimulo, o ficcion de hacer desaparecer algo existente, justo
para ocultar una politica que no raramente debe contravenir las
creencias morales y religiosas de los miembros de una sociedad
en aras del cumplimiento de su funciéon mas sagrada: garantizar
la salus populi. El principe se veia urgido a simular o disimular
que su accion ofendia las creencias de sus subordinados dada la
indole absoluta que, si no tenian de suyo, al menos si poseian en
la consideracion de sus creyentes. Ahora el juego barroco de la
simulacion se repite en un escenario ocupado por aquellos mis-
mos creyentes de repente transformados en preciudadanos, algo
ya superior al subdito, puesto que juzga y actia por su cuenta
aunque junto a los demas. La nobleza, el coraje, etc., no son sino
el espejo magico inventado por el principe, que transforma lo

190

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La antropologia de Maquiavelo

voluble, frivolo, etc., de su accion cuando esta se proyecta sobre
el juicio del pueblo.

El cuadro de la condicién humana ha cambiado notablemen-
te, pensamos, luego de incluir en el mismo los colores de la obe-
diencia politica. Visto de frente, el sujeto que desde ¢l nos inter-
pela es alguien en el que ya empezamos a reconocernos también
los ciudadanos del futuro, los que hemos nacido y vivimos en
sistemas democraticos, por débiles que sean sus cimientos y por
abundantes que sean las tinieblas en su corazéon. Cuando lo mira-
mos a los ojos, ;hay o no hay en ellos algo mas en lo que recono-
cernos? Ha llegado la hora de hablar de la libertad.

La pregunta por las singularidades en la conservacion de una
republica por un principe que la conquista, en relacion con un
principado, constituye el modo en que Maquiavelo trata de dicho
topico en El Principe. La respuesta que da a la misma es lo que a
nosotros nos interesa en orden a la configuracion del individuo
por Maquiavelo, el sujeto de la antropologia. En otras partes de
nuestro ya extenso corpus de estudios sobre dicha obra, no he-
mos dejado de analizar el por qué de la solucion tan taxativa idea-
da para resolver el problema, mas lo recuperamos aqui. Conser-
var una republica, es decir, el gobierno de la ley en Maquiavelo,
el régimen de la libertad, exige destruir la reptblica. Un hombre
no puede mandar donde antes lo hicieron las leyes, un princi-
pe no logra hacerse obedecer siempre donde en otro tiempo los
subditos fueron libres. No hay garantias de estabilidad para su
dominio, en suma. Por eso se la debe destruir.

Exhumemos esa causa. Hay dos genios que compran la volun-
tad humana, el tiempo y el bienestar, si es que tal puede conside-
rarse la suma de “beneficios” (cap. V) obtenidos, y la virtl en su
uso por parte del principe le facultara para esparcir en la concien-
cia de sus subditos las semillas de 1a moralidad de la adhesion a su
quehacer. Con su simple discurrir, el tiempo genera habitos y la
costumbre de obedecer a un sefor es uno de ellos; cuando, ade-
mas, el pueblo que obedece ahora a un nuevo sefior lo hace porque
se ha quedado sin la dinastia tradicional reinante, y porque, obe-
diente siempre, no aprendio ni a elegir amo ni a vivir en libertad,
el tiempo se vale de la costumbre para sepultar en el olvido lo an-
tiguo, ya periclitado, y para seducir con la imagen del nuevo prin-

91|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

cipe la necesidad y el deseo de obedecer. El bienestar no recurre
al olvido, sino a la vivencia, y no apela al tiempo, sino al presente;
no requiere mas costumbre que el placer de gustarse a si mismo, y
por ello no requiere de otro factor para legitimar la autoridad que
procura tales bienes que el deseo del beneficiario de venderse.

Donde ello acaece, afirma Maquiavelo, no hubo libertad. La
libertad inmuniza a sus usuarios frente al poder de ambos genios,
es decir, frente al poder del nuevo principe, y el secreto del suyo
es que no se olvida. Nada, pues, la puede comprar: ni el olvido del
ayer en el principe de hoy ni el bienestar actual. Cuando se la ha
eliminado de la politica vive en la memoria de sus usuarios o de
sus herederos, porque ha devenido un gen mas en la fisiologia
de quien la gozd, pese a no haber nacido con él, y su nombre es al
mismo tiempo el conjuro que sirve de “refugio” a sus deseos ve-
nideros. De ahi su anhelo permanente por recuperarla, la espon-
taneidad con la que eso sucede, el afin por volver al autogobier-
no y la pasion puesta en su accion, que le llevard a no descartar ni
la guerra con tal de lograrlo.

El hombre que asi piensa y eso siente es otro hombre nuevo,
un hombre mas que afiadir al ya conocido por nosotros. El ser
naturalmente social, mas necio que racional y peor que mejor
del inicio, enriquecido ya humanamente mediante el honor y la
capacidad de poseer, base de su autonomia privada y de su jui-
cio publico sobre la accion del sefior, reconocido en todo ello al
punto de convertirse en limite de la misma, se engrandece ulte-
riormente con las nuevas cualidades adquiridas, como la de auto-
gobierno, y con unos valores, los de la libertad, con los que con-
forma una nueva materia resistente al olvido y al bienestar. Con
ello, ese ser manifiesta unas preferencias republicanas hostiles
por principio a toda monarquia, incluida la del rey con la maxi-
ma virtu posible, estableciendo la obligatoriedad de al menos dos
tipos de sistemas politicos en el mundo humanos y, ademas, di-
vidiendo a los sujetos que lo integran en dos nuevas y definitivas
clases: los libres y los sometidos. Ese sustrato queda desde ya, y
para el porvenir, como sucedaneo de la vieja escision social entre
“grandes” y “pueblo”.

Tan proclive se muestra a la libertad ese hombre que también
psicolégicamente es distinto, mas complejo y menos autoritario.

192

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La antropologia de Maquiavelo

Un digno sucesor de aquel ateniense que, por boca de Pericles,
Tucidides nos plant6 como el mayor representante de la gran-
deza humana durante un tiempo: la democracia le permitia reu-
nir en su pecho cualidades que en otros regimenes se daban por
separado, y por ello se permitia el lujo de ser sensible al placer
sin por ello perder su patriotismo o ser calculador sin exiliar el
valor de su costado, frente a quienes la posesion de semejantes
cualidades procuraba la desafeccion de la polis o inducia a la pu-
silanimidad, la cobardia o, en definitiva, a la inaccion.

Ese hombre es plenamente consciente de cuanto la reptblica
moviliza en su interior, esto es, se sabe con “mas vida, mas odio,
mayor... deseo de venganza” (ibidem). Por ello le atribuimos las
cualidades anteriores. Tales pasiones no solo atizan su rebeldia
frente al amante del poder absoluto, aunque sea como el del prin-
cipe nuevo resaltado en el texto maquiaveliano; las racionaliza y
moraliza a su vez. La mayor vitalidad que encuentra dentro de si,
merced a la libertad no le consiente resignarse ante un destino au-
toritario, impulsandole mediante la zozobra de la memoria a recu-
perar con el nombre de la republica la propia cosa. El odio y el de-
seo de venganza, los costes psicologicos y morales de su rebeldia,
realzan tanto la nueva grandeza adquirida como los nuevos me-
dios para adquirirla. El odio, sin duda, sera siempre un elemento
costoso de ejercer, pero el odio al tirano que oprime la libertad, el
odio por causa de la libertad, no seca con su ejercicio las fuentes
humanas del corazon, sino que las revitaliza, porque mantiene en
vilo la dignidad y la autonomia individuales, asi como el respeto a
los demas inherente al deseo —y aun a la obligacion— de partici-
par junto a ellos en la gestion de los asuntos comunes.

Probablemente, otro tanto quepa decir del deseo de venganza
aplicado al mismo objeto. Tampoco ¢l reduce el corazon al sen-
timiento unilateral del furor por dafiar a un sujeto definido, sino
que es mas abstracto, mas racional, como, insistimos, lo es el pro-
pio odio republicano, ya que tolera y fomenta junto a si las demas
cualidades personales al tiempo que impulsa las de colaboraciéon
con iguales y, finalmente, las traduce o puede traducir en planes
de accion personal y colectiva.

Por otro lado, decisivo para la antropologia resulta la des-
vinculacion producida entre la pasion y el objeto que la seduce,

93 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

lo que moralmente implica disociarla a su vez de toda suerte de
demonizacion preventiva. En adelante ya no seran tales pasio-
nes —ni, por extension, las demas— buenas o malas por si mis-
mas, sino en funcion de las conductas que generen. El odio del
republicano que busca la libertad frente a quien la oprime no
serd como el del précer herido en su orgullo o su honor por una
afrenta de otro como ¢él, mas poderoso en la ocasion; ni en las
manifestaciones en las que se exhibe, ni en los sentimientos que
provoca, ni en los planes que urde, ni en la conducta que inspira
tienen nada que ver ese sentimiento comun. Es como si el propio
odio se hubiera inclinado por trazar su propia tipologia interna
y con ello una diferente cualificacién, mas neutra y, en conse-
cuencia, también mas moral. El sujeto republicano, que se sabia
antano capaz de apasionarse por la libertad, sabe hogafio que esta
haciendo un bien con ello. Que una determinada forma de ser y
ejercer el poder estd correlacionada con una mas compleja, po-
sitiva y humanizada moralidad: el humanismo se ha hecho més
grande con ese nuevo sujeto en su interior.

Anadamos todavia unas palabras sobre la trascendencia de-
jada por la impronta de la libertad en el individuo. Que, una vez
perdida, y con ella su antigua condicion de ciudadano, sepa sin
embargo, preservar su llama en ese singular paladio que es su
recuerdo, que la memoria personal y colectiva de los miembros
de una comunidad surja como el insobornable centinela final de
su supervivencia repercute una vez mas sobre ellos ensanchando
su humanidad. La libertad opera sobre ellos un efecto en cierto
sentido analogo al de la escritura sobre la palabra oral; si aquella
emancipa a esta tanto de su autor como de su contexto, el recuer-
do de la libertad libera las vivencias de la misma de las especifi-
cas instituciones en las que surgio, sin por ello arrancarla de su
numen tutelar: las instituciones republicanas; al par que, en el
interior del propio individuo, el recuerdo libera los sentimientos
producidos por la libertad de las vivencias que produjeron la li-
bertad. Merced a dicho recuerdo, y al sentimiento anexo al mis-
mo —indiferentes al paso del tiempo y al goce de beneficios—,
por altimo, 1a sociedad republicana genera un vinculo comun, de
naturaleza politica, superior por su significado al de cualquier va-
lor individual y mas sélido que el invocado sentimiento religioso;
pero el individuo, ademas, se sabe ahora poseedor de una mas

194

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La antropologia de Maquiavelo

amplia humanidad al haber introducido un valor y un sentimien-
to nuevos en el pantedn moral de su conciencia y de su corazon,
y tan poderoso al menos como sus intereses materiales, pese a su
naturaleza espiritual. Un valor y un sentimiento que no solo oca-
sionan vivencias especificas —la vida paralela, por ejemplo, que
en el espiritu produce el recuerdo de la libertad en sujetos que la
perdieron— sino que, en determinadas circunstancias, inspiran
en su conducta la realizacion de gestas que ningun interés mate-
rial supo nunca instigar.

Parte de la herencia de la libertad para la antropologia, como
la desvinculacion de las pasiones respecto de su objeto o la ulte-
rior recualificacion moral a que se las somete, se habian consoli-
dado ya en un régimen no republicano: en el principado nacional,
por llamarlo de alguna manera, esto es, el tema sometido a consi-
deracion en el capitulo final de El Principe. En realidad, un hibri-
do de ambos regimenes, si bien su autor nunca lo afronta de tal
manera, dada la ligazon establecida por Maquiavelo, de la que nos
ilustr6 con sapiencia Federico Chabod, entre nacion y libertad.

El capitulo de marras trata, como es archisabido, de la cues-
tion de la unidad de Italia. Para muchos intérpretes del genial
autor, verdadera clave de boveda de todo el libro, ademas de su
inconfesado objetivo. Para otros, entre los que nos incluimos,
un pastiche que desconcierta mas que orienta y que confunde
mas que explica. Echando cuentas, en efecto, nos salia un prin-
cipe que no solo no habria necesitado de virtu para acceder al tro-
no de haberse presentado con semejante proyecto politico ante
una ciudadania hasta ese instante tan inexistente cuanto inimagi-
nable, sino que tampoco la requeria para conservarlo. De hecho,
una de las manifestacion de virtt mas grandilocuentes en la fase
inicial de acceso al poder, la de identificar la occasione sociologi-
ca de hacer historia con un pais uniendo una marea humana de
individuos por lo general desorientados, desunidos y empobre-
cidos, no fue obra suya, sino de un oscuro exsegretario Fiorentino
que aspiraba a recuperar el cargo dedicandole el libro. Ni una sola
de las grandes gestas con las que la virti realiza su obra magna de
conservar el Estado hubo de incluirlas en su agenda, pues la uni-
dad del pueblo, su producto, era en realidad su presupuesto. Ado-
lecia de la falta de virti, por tanto, o al menos no la requeria, y sin
embargo era mas poderoso que cualquier de ellos. El secreto de

95|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

ese misterio politico, el misterio nacionalista al que rapidamen-
te se suman Dios y la Iglesia para constituir una nueva trinidad
teoldgico-politica, era el poder de las creencias, que ademas de
juntar al pueblo de antemano alrededor de un ideal fortalecia la
unidad con la comunion de fines y aun de intereses.

Del poder de las creencias Maquiavelo habia dado ya fe en el
capitulo XI, al hablar de los principados eclesiasticos, de los que
dice, al contrario de los humanos, sus principes pueden obrar
como quieran, sin refrenar su arbitrio si asi lo resuelven; pues
“solo ellos tienen Estados y no los defienden; subditos, y no los
gobiernan”. Seres potencialmente extraterrestres en la toma de
decisiones, posibles acciones fuera de toda regla, un poder mas
alla de lo humano y creencias tan poderosas porque irracionales
como fundamento de todo ese funambulesco edificio del poder:
;quién le quité nunca tanta razon de ser al poder sacerdotal como
este hombre excepcional, de mente libre como pocos en la histo-
ria del pensamiento; quién dibujoé con tanto colorido su inhuma-
nidad? Creencias del mismo tipo reaparecen ahora en el disefio
nacionalista del poder, legitimando toda accion emprendida a
favor de la nueva deidad llamada Italia, cuyo nombre nadie en
lo sucesivo pronunciard en vano, pese a que ayer aun carecia de
fieles que le profesaran culto y que solo en ambientes geograficos
y culturales el término cobraba sentido.

En este mundo ideologicamente identitario en el que, prac-
ticamente, desaparece la politica ante la comunion de fines de
gobernantes y gobernados no es de extrafiar que vuelvan a re-
sonar voces recién aprendidas con las que refrendar y apuntalar
la solidaridad de todos con todos. Y helas aqui de nuevo, las pa-
siones del odio al barbaro extranjero, antes ejemplo socorrido,
contra el que dirigir al nuevo ejército italiano —antes una sombra
de lo que debia ser un ejército y ahora invencible—, y en el que
saciar la nueva “sed de venganza”; y he aqui, también, el cortejo
de emociones que engalanan a dicho ejército y con el que ambas
se acompafnan y ennoblecen: la lealtad, la devocion, las lagrimas.

Ahora bien, si descartamos aqui esos bajos fondos ideologi-
cos, intelectuales, morales y politicos en los que el nacionalismo
cosecha sus victimas, y debemos hacerlo en aras de nuestra pro-
blemadtica, para investigar al hombre que los subyace, a quien ve-

196

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

La antropologia de Maquiavelo

mos es a nuestro hombre de antes que cree conciliables libertad
y nacion étnicamente entendida, dado que la historia ain no le
ha presentado ejemplos del monstruo y su virtit no es tanta como
para haberse formado una idea cabal de lo nunca experimentado,
y aqui, para su desgracia, €l es su propio principe, ya que comulga
con la misma fe de quien lo dirige, alguien que no se parece en
nada al principe nuevo del capitulo VI, que si supo introducir en
la mente de sus futuros sabditos la prueba de la verdad de lo nue-
vo antes de que la experiencia le hubiera servido de testigo.

Y al ver a ese hombre actuar de ese modo, lo que también
vemos con ese especticulo es a un hombre nuevo, que ha sabi-
do no solo encontrar nuevos objetos para sus pasiones, sino una
panoplia de emociones con el que secundarlas, asi como la posi-
bilidad, hecha realidad —y el germen de peligros que ello puede
llegar a implicar—, de contar para el futuro con un nuevo sujeto
para la politica: los sentimientos. No hara falta esperar a que la
Revolucién francesa rebase sus fronteras con sus ejércitos enar-
bolando sus insignias y sus consignas, o las promesas de ascenso
social de Napoleon a soldados con el baston de mariscal en sus
mochilas, para percibir hasta qué punto pasiones, sentimientos y
emociones se articulan con sus hilos nuevos en la compleja trama
de la accion politica.

De este individuo complejo, autbnomo, libertario, capaz de
dirigir su conducta privada y de implicarse racional y emocional-
mente en la publica cuando la libertad, republicana o nacional,
estd en juego, aquel ser resumido en su condicion de naturalmente
social y, sobre todo, necio e interesado, atento solo a un estrecho
interés personal y por ello mas inmoral que moral, era solo un es-
queleto ficticio. Al echar a rodar el pensamiento por el ambito pt-
blico y seguir en €l su accion, casi siempre ejercitada muy aparta-
do de los focos y del escenario central de la politica, le hemos visto
madurar rapidamente y alcanzar cotas impensadas de humanidad.

De haber querido sefialar hasta qué punto se ha aduenado de
su vida privada podiamos haber invocado igualmente el parrafo
final del capitulo XXI, las breves lineas consagradas por Maquia-
velo a la justicia distributiva. Porque alli se sefiala que el principe
debe hacer justicia al mérito premiando los talentos y son mu-
chos, y en muchos campos, los que se entrevén como dignos de

97|

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

participar en la carrera por obtener semejante galardon. Alli do-
mina la sociedad sobre la politica e individuos en grado de regir
racionalmente sus vidas abundan en la sociedad.

Los Discorsi nos mostraran la ampliacion de los sujetos con
méritos y nos los mostraran gobernando junto con los de la clase
adversa en aras de un interés —falsamente— comun, ya que la ley
de hierro de su moral es convertirse en amos de los inferiores,
jamas devenidos sus iguales. El conflicto estd, pues, garantizado,
y si el mundo moderno funcionara como Roma la libertad lo esta-
ria también, pero es algo en lo que ni el propio Maquiavelo confia,
ya que esa especie de pluralismo espurio fuerza una cooperacion
entre rivales tan solo mientras logra impedir su conversion en
enemigos.

Con todo, en esa autogestion comunitaria de los asuntos per-
cibimos la extrapolacion de todos los elementos puestos en juego
por la gestion individual de la propia vida, que el parrafo aludido
sobre la justicia distributiva dej6 entrever. La racionalidad, la au-
tonomia y las pasiones se activan en cada sujeto politico que in-
teractiia con los demas, sin dejar por ello de ser interesado y sin
que el interés deje de tener a menudo un marcado signo sectario.
Pero esa conducta observable en los individuos republicanos es
ya la conducta que hoy desarrollamos en los regimenes demo-
craticos, de los que la Reptblica es su antecesora en el terreno
de las ideas y de los hechos. Y esos individuos, como hemos vis-
to, directos antecedentes nuestros a falta solo de los derechos
que sancionen su dignidad, Maquiavelo los habia desarrollado
por entero en el interior del principado, es decir, en pleno co-
razon del absolutismo. Mucho se habla de autoria de una plena
teoria del poder, de inauguracion de la ciencia politica, de eman-
cipacion de la politica respecto de la moral, de la proclamacion
de la fuerza como elemento caracteristico de aquella, etc., al glo-
sar la herencia de Maquiavelo. Nadie parece haber reparado en
ese hombre silencioso que, formado por entero en el caparazén
del absolutismo como Atenea en la cabeza de Zeus, sali6 a la luz
desde alli transformado en la practica en el hombre actual, y
constituye con sus virtudes y defectos el producto mejor acabado
de la doctrina maquiaveliana. Procede pues, de la antropologia y
no de la politica, la joya mas preciosa legada por su autor al mun-
do contemporaneo.

|98

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

V. De Florencia a Italia:
Magquiavelo, nacionalista*

Veinticinco capitulos después, Maquiavelo escribe la segunda
parte de su 6pera magna, el capitulo vigésimo sexto. El altimo.
Lo firma con el mismo nombre y apellido, pero imbuido de una
personalidad enteramente distinta. Se diria que el autor que ha-
bia recomendado al principe el arte de la simulacién en aras de
la eficacia de su cometido, se sintiera a si mismo justificado para
disimular en la teoria la mitad de su persona; y es que, sin so-
lucion de continuidad, al analista frio, diseccionador de la con-
ducta humana con imparcialidad implacable, cual si de cifras se
tratara, amigo de las metaforas naturalistas y partidario de usar la
fuerza contra el guarismo viviente, etc., sucede un alter ego todo
corazon donde antes le viéramos como pura razéon, que lo lleva a
la politica ensanchando en patria el anterior dominio, que infla-
ma con versos la antafio acerada prosa, etc.; y a quien no importa
si tras todo ello su racionalidad queda o no en paz con la logica.

;Cudles son, por tanto, los nuevos objetivos planteados por
el autor, cuil su modo de buscarlos y qué consecuencias deri-
van para la doctrina al tratar de integrarlos con los anteriores? El
centro del discurso dilata ampliamente su circunferencia hasta
abarcar a Italia entera; es ella el sujeto actual de la adquisicion
y conservacion del poder, en lugar de Florencia o cualesquiera
otros principados peninsulares, pequenios o grandes. El motivo

*  Publicado originariamente en la revista mexicana Dosfilos, 2002, pp. 20-24,
y después en Buenos Aires como segunda introduccion a nuestra edicion
de El Principe ya citada (pp. 47-54).

1991

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

de que el poder haya alzado su mira se debe a que el rastreo lleva-
do a cabo por la mirada maquiaveliana en su tiempo historico le
ha revelado, nada menos, que se halla ante la posibilidad de hacer
realidad un suefo: ante la “ocasién” de dar cuerpo a la unidad
politica de Italia. Y la razon de ese suefio estriba en la creencia de
que Italia es, culturalmente hablando, una nacion.

En efecto, a pesar del escaso nimero de veces en que apa-
rece tal término a lo largo y ancho de la obra maquiaveliana, del
hecho de ser sustituido en no pocas por el de “provincia” —o,
naturalmente, de las polémicas academicistas acerca del grado de
correspondencia entre uno y otro; a pesar, igualmente, del des-
acuerdo entre la creencia sefialada y consideraciones esparcidas
en otras obras; y a pesar, desde luego, de las ilusiones y aporias
inmanentes, tanto al concepto en cuestion como a la ideologia
frecuentemente engendrada por él, el nacionalismo, es un dato
que Maquiavelo, por un lado, las tiene en cuenta en sus analisis,
y, por otro, profesa la fe nacionalista. Esto tltimo, por lo demas,
se pone de manifiesto no solo en la afirmacién antevista de Italia
como unidad cultural, sino asimismo en el corolario politico de-
ducido de ella: la exigencia de un Estado para la preexistente na-
cion asi formada. Es esa la gran tarea por materializar pendiente
en la agenda de la historia, la “innovaciéon” a la cual el momento
sociologico italiano estd llamando al nuevo principe, la que dard
a su producto un puesto en el pantedn de los grandes aconteci-
mientos de la historia —ademads de altisimo “honor” al que “for-
ma” y gran “bien” a su “materia”. Por no faltar, ni siquiera faltan
las invocaciones arrebatadas o los tonos misticos con los cuales
dicha fe suele acompanar su irrealidad: la escatoldgica parafer-
nalia con la que suele presentarse en escena (como comprobara
quien lea las sorprendentes palabras finales, encendido —y peli-
groso: “..con qué sed de venganza”— preludio de los versos de
Petrarca citados justo a continuacion).

A primera vista, la culminacion del actual objetivo sigue sien-
do una proeza, como sus ilustres precedentes, pero nada tiene
de extraordinario desde el punto de vista de la conservacion del
Estado, pues individuar la ocasion para unificar Italia, o arbitrar
el medio de hacerlo —reorganizar, segiin nuevo metro un ejército
propio— formaba parte de la virtt del principe. Es verdad que
ahora se exige dicho medio también para la consecucion de la

1100

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

De Florencia a Italia: Maquiavelo, nacionalista

meta, y que esta, segin se indico, multiplica el tamafio y las fuer-
zas de cualesquiera de los anteriormente considerados, pero un
principe virtuoso siempre habra de estar al frente de la empresa,
y acciones como las indicadas necesariamente contaran entre sus
modos de hacer.

Ahora bien, ya en ese trecho en apariencia recorrido con-
juntamente por el principe nuevo anterior y el actual hay mucho
mas de diverso que de comudn. De entrada, no es él quien ejerce
su propia virtu, tanto a 1a hora de individuar la ocasion de rehacer
Italia, como en el momento de precisar el medio, sino que debe
ambas informaciones o a la palabra escuchada de labios de un
genial secretario relegado a la oscuridad o, mejor, a la palabra
leida en un texto que ese mismo secretario hubo de escribir para
hacerle llegar su voz. Pero, con ello, la virtls ha visto como se des-
prendia su mente de su cuerpo y quedaba reducida a la accion;
pero con ello, adema3s, el principe italiano ya no es el principe
nuevo de antes, pues formaba parte de su genio llevar a cabo las
dos tareas aludidas. Ahora es el secretario quien monopoliza la
teoria dejando para su sefior la practica, la politica ya no le re-
conoce como el gobernante platonico en quien unificara las dos
mitades de su ser. Pero con ello, anadamos, las diferencias no han
hecho sino empezar.

No obstante, antes de completar su cuadro, intentemos com-
prender el significado de la reorientacion experimentada por la
doctrina. En efecto, jen qué la fundamenta Maquiavelo, y como
justifica la aparicion de ese nuevo telos normativo? Para la pri-
mera cuestion, aunque confusa, hay respuesta: la segunda, por el
contrario, queda sin resolver. En su discurso, las dos cuestiones
se confunden en una, en cuyo planteamiento y desarrollo brilla
por su ausencia la antigua y cada vez mas afiorada claridad expo-
sitiva. De hecho, el fundamento aludido no es sino la afirmaciéon
de un “espiritu italiano” y de una “virtu italiana”, posible por la
realidad de una nacién italiana originaria de la que nunca se supo
hasta el presente como entidad politica; se trata de una ficcion
que justifica de antemano toda accion emprendida en su nom-
bre, de un ser que es al tiempo un deber ser, de una existencia
a la que se concibe como esencia. De como se haya formado esa
entelequia, de como haya derivado una del mosaico de pueblos
con los que la historia ha ido curtiendo el suelo italico, no hay no-

101 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

ticia en el tedrico florentino; menos atn de por qué las ciudades
que aquellos han ido conformando, tan frecuentemente hostiles
y separadas entre si,' deban aspirar a la unidad y a lograrla poli-
ticamente. Como tampoco hay huella, salvo la propia, de que en
realidad la quieran: y menos de todo de que aun queriéndola la
puedan obtener. Porque lo que si dice Maquiavelo es que “Italia”
es hoy una nacion més “esclava que los judios, mas sierva que
los persas, mas dispersa que los atenienses”.> Y prosigue: “sin
cabeza, sin orden, abatida, expoliada”, etc. (Y si asi esta Italia,
los italianos no le van a la zaga, por cuanto “sanza religione e
cattivi” [ Discorsi, I-12] se muestran en la actualidad). CoOmo en
semejante condicion se pueda sentir tan noble, querer tan alto,
0 como sea posible lograrlo es uno de los muchos trucos que la
creencia nacionalista guarda secretamente en su repertorio de
prestidigitador; como logre despertarse la solidaridad en indivi-
duos empobrecidos o atemorizados, cuando pobreza y temor son
emisarios del aislamiento y del egoismo;* como de la cabeza de
la discordia surja armada la idea de union; de los intereses sepa-
rados y en conflicto un ejército nacional, o se metamorfosee en
valor compartido lo que otrora fueran pasiones —desidia, odio,
revanchismo— disgregadoras atizadas por el fuego del localismo,
no solo queda sin explicar, sino que, en rigor, bajo el patron de
la inicial 16gica, no cabe ni siquiera plantear. Si ahora se da por
dado sin mas el conjunto de tales fendmenos; si a los pobres en
bienes se les supone ricos en espiritu; a los cortos de sentimien-

1 Las citta de la peninsula itdlica estaban efectivamente tan celosas de su
autonomia politica como las antiguas polis griegas, y como se sabe repitie-
ron su destino. Maquiavelo, que lo conocia, quiso anticiparlo apelando a la
formacion de un Estado unitario. El fracaso de su intento no es 6bice para
reconocer que asimil6 para bien el, en este punto, mal ejemplo aristotélico,
cuya doctrina seguia manteniendo el punto de vista de la polis cuando ya el
imperio macedon habia cortado sus alas.

2 Magquiavelo quiere realzar el paralelismo entre la situacion italiana y la de
judios, persas y atenienses para acentuar la gravedad de la situacion y, con
ello, 1a imperiosidad del cambio. Pero el paralelismo no es sdlo sociolo-
gico, sino también politico: lo que Maquiavelo quiere igualmente realzar
es el momento fundacional del presente, que debe ser solemnizado por la
constitucion de un Estado Italiano que marque para siempre el futuro de
la nacién. Maquiavelo quiza nunca fue tan romano como aqui.

3 Cfr.elcap. 3.

1102

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

De Florencia a Italia: Maquiavelo, nacionalista

tos solidarios a causa del miedo, largos de corazon; a los vacios
de patriotismo, o llenos a lo sumo de intereses locales, ebrios de
Italia; a los débiles de fuerzas, potentes en anhelos, etc., se debe a
que también en Maquiavelo los tiros de la l6gica nacionalista van
directamente contra la razon.

Por lo demas, la moneda tiene dos caras, y a la de la impo-
sitiva unificacion de todas las diferencias culturales* existentes
entre los habitantes de las diversas ciudades y regiones en el con-
cepto de italiano, se corresponde la no menos arbitraria unifica-
cion de franceses, espafioles, suizos o alemanes en “extranjeros”,
o mejor: en “barbaros”, como a partir de aqui les llama. No es
menester recordar la tradicion despectiva asociada al vocablo;
nos basta con reconocer su caracter moralmente negativo, des-
calificador del destinatario ante el emisor, pues sobra con aludir
a esta otra violacion del status quo precedente para adherir es-
pontaneamente a la misma la triple contradiccién presente en
ella: se valora donde antes se describe; se subdivide la realidad
maniqueamente en italianos y barbaros en consecuencia, y, por
ultimo, los demonios que habitan este recién creado inframundo
pierden, como es natural, el caracter de modelo que en ocasiones
llegaron a poseer. Los valores, antafio diseminados por los dife-
rentes pueblos y extrapolables de unos a otros, tienen hogafo
un duefio bien determinado, asi como un territorio y un idioma
unicos: los modelos, si quedan, son cosa del pasado. Hasta este
punto, hasta poner patas arriba en la epistemologia, 1a moral y la
politica el ideario anterior, conduce la 16gica nacionalista, repeti-
mos. Mas como el sello de la misma quedard impreso en el resto
del discurso, abandonamos aqui el paréntesis abierto al objeto de
exponer el significado de la reorientacion doctrinal para prose-
guir el que acabdbamos de interrumpir.

Deciamos que el principe italiano no era sensu stricto un
principe nuevo, porque parte de la virti —la intelectual— se habia

*  No solo culturales, a decir verdad, pues también afecta a las diferencias de
clase. Maquiavelo reconocia dos clases originarias en la sociedad, los gran-
des y el pueblo. Ahora, por arte de magia nacional, han quedado reducidas
a una. ;Y pensar que aquellos vivian intentado oprimir a estos! ;Y pensar
que estos vivian de luchar contra dicho intento: y que era la libertad la que
salia ganando con la lucha!

103 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

evaporado de su actividad al ser puesta en practica por el ide6lo-
go de la unidad de Italia. Pues bien, el enfoque nacionalista de la
empresa ird sustrayendo ain mas parcelas al territorio de la virtu
que quedara al principe. A la conquista de Italia este parte dispo-
niendo ya de un arma, el nuevo ejército, que el principe conduci-
do al trono por su prudencia o por la fortuna deben apresurarse a
forjar en aras de la conservacion del mismo. Y aun concediendo
que dicha forja sea mérito de su virti, el caracter invencible que
Maquiavelo le agrega de ningiin modo proviene de la misma fra-
gua. El sentimiento nacional que multiplica su potencia late natu-
ralmente en el corazon del patriota,® quien solo espera la sefial del
jefe para, mostrando su clara superioridad “en fuerza, destreza e
ingenio”, recuperar la vejada patria e infundirle existencia politi-
ca. Por si fuera poco, dos nuevos aliados se presentan en el campo
de batalla a favor del principe, puesto que comulgan igualmente
con el ideal de 1a unificacion. Uno de ellos es la Iglesia,® y el otro,
como no podia ser menos, puntual a todas sus citas con la histo-
ria cada vez que la historia nacional entra en juego, es el mismo
Dios en persona. Se entiende asi que el ejército italiano se vuelva
omnipotente una vez que inicie semejante andadura, y que solo el
objetivo satisfecho esté en grado de poner fin a su marcha.

Empero, algunos efectos se suman a esa lucha. El primero de
ellos es que ninguno de todos esos milagros cuaja a partir de la
virtu del principe, por lo que esta se va volviendo paulatinamente
mas raquitica —lo que no entrana que su titular pierda poder, sino
al revés. Por el contrario, todos ellos brotan del caracter sagrado
inmanente de la patria unida, a cuyo conjuro, y para su socorro,
todas esas grandes potencias de la historia como son la Iglesia y
Dios marchan al unisono como un mismo hombre tras el principe
redentor. Pues de “redencion” —he ahi el segundo efecto—, por
cierto, se trata. La palabra la profiere el propio autor de EI Princi-
pe, y con tal ardor que lo hace en dos ocasiones casi consecutivas
(en un parrafo, ademas, en el que Dios se desquita de haber asis-
tido como apenas un convidado de piedra politico y como poco
mds que deus-ex-machina social en la primera mitad del texto,

5 De hecho Maquiavelo echa en falta jefes, no italianos... (p. 148).

¢ Esdecir, la misma institucion que en otro contexto habia impedido que tan
divino fuego calentase la tierra italiana (Discorsi, ibidem).

| 104

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

De Florencia a Italia: Maquiavelo, nacionalista

irrumpiendo de repente en seis ocasiones). Dios bendice la gesta,
Dios santifica la causa, Dios anuncia el advenimiento de la nue-
va hora, etc. Al principe le queda solo terminar la obra para al
menos retener la libertad: para demostrarse elegido de Dios. El
escenario ha cambiado, pues, diametralmente, y donde viéramos
anteriormente a la politica desempenar esforzadamente su papel,
observamos ahora a la escatologia ocupando su lugar. E1 mismo
pueblo no quiere dejar de sumarse a la fiesta religiosa. Estd unido,
“su disposicion es maxima” para la nueva tarea, pide a los cielos
unicamente que le preste a un héroe al que seguir en su fe: y “con
qué amor seria recibido [...], con qué sed de venganza, con qué
firme lealtad, con qué devocion, con qué lagrimas”.” Con solo ver-
le enarbolar “una bandera” se alinearia enfervorizado tras él.

Un corolario se anade al efecto anterior: todas las pasiones
sefialadas eran monopolio de la republica, y el equipaje con el
que la libertad viajaba por el tiempo cuando aquella se perdia
rescatandola del olvido;® en esta segunda parte, en cambio, la dis-
tincion entre las formas de Estado es abolida por obra y gracia
de la patria, que pasa a ser, asi, el lugar donde el principado se ha
convertido en libertad.® El nacionalismo, por decirlo con otros
términos, ha producido una criatura historica nueva —la del pa-
triota republicano— cruzando dos especies antafio en conflicto:
el principado y la republica. Ese patriota, por lo demas, ha unifi-
cado en su seno las antiguas y ontolégicamente tensiones conna-
turales a toda sociedad —no nacional, se ve ahora— que dividian
al pueblo de los grandes,'® por lo que en la nacion ya no hay cla-

Y prosigue: “;Qué puertas se le cerrarian? ;Qué pueblos le negarian la obe-
diencia? ;Qué envidia obstaculizaria su paso? ;Qué italiano (subrayado
nuestro) le negaria pleitesia?”.

8 Véase el cap. 1L

Tiene razon Chabod cuando afirma la modernidad del concepto de patria
tal y como se elabora en el siglo xvI, e igualmente cuando afade que en
Florencia y Venecia se identificaban con la libertad (L’idea di nazione. Bari,
1979, p. 187), pero esa verdad histérica no impide que en Maquiavelo haya
contradiccion teorica.

10 Pero con ello también al tumulto que producia la libertad en toda sociedad

(no nacional). Hemos desarrollado més estas ideas recientemente en un
trabajo titulado El (proto)nacionalismo de Maquiavelo y Rousseau y sus reper-
cusiones en la politica, actualmente en prensa.

105 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

ses; y el nuevo estado de gracia se prolonga mediante la ideologia
nacionalista hasta alcanzar la unién cuasi mistica con el principe
que los gobierna, y sancionarla con un sentimiento de unidad na-
cional que en nada recuerda las ahora bajas pasiones del interés,
ni los caminos particulares y conflictivos que hacia tomar en la
vida publica a cada uno de los sujetos interesados: por lo que en
la nacién ya apenas queda politica por ejercitar.

Asiimismo, si uno de los ejercicios mas sabios de la virtu con-
sistia en saber dosificar el uso de la fuerza, en especial en los
origenes de su reinado, en la fase de adquisicion de un Estado,
cuando el dafio era inevitable y la crueldad necesaria, cuando
quienes esperan una cosa reciben otra y el desengafio con ella,
cuando mas dificil es contenerse al duefio de la espada victoriosa
porque todo le esta permitido; si entonces, decimos, el principe
hace relucir su virtlt sabiendo —para compendiar— ganarse a sus
nuevos subditos y mantener bajo su mando a los antiguos con
medidas que ya conocemos, ahora, cuando el proximo principa-
do serd la suma de todos ellos, toda esa fuerza le sobra, puesto
que la unidad social esta garantizada por la conciencia nacional
pese a la atin inexistente expresion politica en la que aquella ha-
bra de reconocerse. Pero como también aqui la funcion crea al
organo, toda esa fuerza que queda sin usar es virtu que queda sin
ejercer, vale decir: es una nueva extension amputada a los domi-
nios de la accion politica.

La conclusion de todo ello es que el nuevo principe italiano
es italiano, pero no nuevo.'! Su virtu es sensiblemente menor que

1 En lo que si permanece la coincidencia ambos principes es que para nin-
guno es valida la tipologia establecida por Weber para justificar la obe-
diencia. El principe nuevo representaba por si mismo una contradiccion
en los términos con la idea de legitimidad tradicional, en cuanto basada en
la costumbre; aunque menos vistosa, su contradiccion era igualmente de
principio con la legitimidad racional, pues esta se basaba en la “legalidad”
en lugar de en la persona. Y ni siquiera la carismatica, que si la toma por
base, se corresponde con el modo de obtener obediencia el principe nuevo:
mientras el jefe carismatico, en efecto, es visto desde un principio como
“llamado’ a ser un conductor de hombres” (El politico y el cientifico, Ma-
drid, 1998, p. 86), los cuales le obedeceran simplemente “porque creen en
é1”, aquel debia primero obtener artificialmente el mando, tanto del ejér-
cito como del pueblo, y saberse perpetuar en él incluso cuando este se

1106

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

De Florencia a Italia: Maquiavelo, nacionalista

la de este, aunque su poder sea mayor. Si el lazo social estd ya
constituido previamente a la institucion politica, si es reconocido
—esto es, conocido y sentido— como tal antes de la refundacion
del Estado italiano, toda la tarea politica del principe se limitard a
instaurarlo, pues su conservacion estd garantizada por la misma
—metafisica— fuerza que garantiza su implantacién. Conservar
Italia esta implicado en hacer Italia, en darle su Estado. La mi-
tad mas importante de la actividad politica, aquella en la que es
nuevo principe era capaz mediante su virtlt de conquistar incluso
a la fortuna, ahora pierde su razon de ser, pues cuanto debia ser
resultado de su accidon aparece como presupuesto de la misma.
El nuevo principe italiano es, a lo sumo, un principe “electivo”
en el momento de la adquisicion del poder, y un cuasiprincipe
“eclesiastico”’? en lo relativo a su conservacion. De ahi, justo de
ahi, que pueda ser mas poderoso que un principe “nuevo”: por-
que goza por adelantado de un consenso que no se tiene que for-
jar con acciones que le eviten el odio o el desprecio de su —unido
y unitario— pueblo.

vuelve descreido. Es cierto que, a la larga, y tras tanta demostracion virtuo-
sa, 1a corona del carisma llegara un dia a cefiir su frente —siendo, ademas,
jefe militar como es, tiene por ello mucho ganado—, pero esa aureola ya
rodeaba desde el inicio la del jefe carismatico, y era de hecho el iman que
atraia hacia ¢l la obediencia de sus stbditos. Con el principe nuevo italiano
sucede lo mismo que con el florentino respecto de las dos formas de le-
gitimidad citadas al inicio, e igualmente respecto del posible surgimiento
del carisma (acentuado en este caso porque ya es deseado, aunque aun no
se sepa quién es el escogido). Solo que este le vendra transferido desde el
simbolo al que representa, que es el que si lo posee naturalmente, por asi
decir: es la idea nacional lo carismatico para el nacionalista, si bien el jefe
que logre personalizarla atraerd sin duda hacia si todo el aura mistica que
aquella de suyo posee.

12 Cfr. caps. IX y XI, respectivamente.

107 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

VI. 500 Afios de EI Principe*

A 500 afios de su publicacion, El Principe de Maquiavelo esta tan
joven como el primer dia: 500 aflos de revolucidon constante en
torno al astro de la civilizacion occidental —y mds alli—, en lugar
de avejentarlo como a la inmensa mayoria de los libros coetaneos,
o incluso de confinarlo a yacer muerto y sepultado, salvo en algu-
na inscripcion marginal, como a una mayoria ain mas inmensa
de libros, coetdneos o no, no han logrado sino rejuvenecerlo; de
hecho, una pléyade de actos celebrados por doquier conmemo-
rando su redaccion cifie su corona sobre el paso del tiempo.!

Y no cabe imputar a que no haya ocurrido precisamente nada
desde que el libro viera la luz la causa de su vigencia. Desde en-
tonces, en efecto, se han sucedido series de acontecimientos que
jalonan la historia occidental y han ido configurando su actual fi-

*  El presente trabajo se publicé como Introduccién al libro 500 afos de El
Principe de Maquiavelo, Puebla, El Errante Editor, 2014, a raiz del Congreso
sobre el 500 aniversario de la publicacién de Il Principe, celebrado en Pue-
bla, México, los dias 25 y 26 de abril de 2013, pp. 11-26.

! Afnadamos que en los altimos tiempos, El Principe, ademas de perpetuar su
imperio en la politica, ha saltado a otros medios, como la empresa y, ulti-
mamente, segiin parece, la universidad véase Baldini, Enzo, “Machiavellis-
mo e machiavellismi: progetto di ricerca e messa a punto di un concetto”,
en Rienzo, Alessandro y Borrelli, Gianfranco (eds.), Anglo-American Faces
of Machiavelli. Machiavelli e machiavellismi nella cultura anglo-americana,
(secoli XVI-XX), Milan, Polimetrica, 2009, pp. 23-24. Por otro lado, una
cierta informacion acerca de parte de los acontecimientos internacionales
celebrados en conmemoracion de la misma efeméride que nos ha reunido
en Puebla el lector la puede encontrar en la siguiente pagina web: http://
www.hypermachiavellism.net

1109 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

sonomia, como la forja generalizada del Estado moderno, de cuya
intrahistoria el libro en cuestion forma parte; o como la crisis
religiosa, de la que brotaron la Reforma y su antagonista en el
bando catoélico; o el descubrimiento del Nuevo Mundo, uno de los
acontecimientos mas trascendentales de la historia universal; la
construccion de imperios —portugués y espafiol en primer lugar;
turco a continuacion; francés e inglés luego—, o las revolucio-
nes francesa, norteamericana y rusa; la Revolucion Industrial y
la extension planetaria del comercio, la colonizacion europea, el
surgimiento del liberalismo y la democracia, el crecimiento del
sujeto individual, de su autonomia moral y personal merced a su
reconocimiento como sujeto de derechos, la ampliacion de los
mismos a otras esferas no estrictamente politicas que hacen mas
creible su ejercicio en estas, la irrupcion del totalitarismo, dos
guerras mundiales en gran medida europeas, la larga Guerra Fria,
la exportacion de la forma Estado a realidades sin condiciones
para su desarrollo, el progreso autoritario de los nacionalismos,
el avance paulatino del Islam en Europa, la globalizacion, la plaga
del terrorismo y de los fanatismos nacionalistas y religiosos, el
descrédito exterior de las democracias, su capitulacion ante el
mercado, el suefio y la cada vez mas patente pesadilla de Europa,
un sintoma mas del malestar de nuestro tiempo, etcétera.

En la propia Italia, los cambios no han sido menores: ademads
de la unidad nacional, es decir, de la construccion de un Estado
italiano unitario del que el autor mismo de El Principe se habia
convertido en temprano abogado con la inspirada jaculatoria in-
mortalizada en el capitulo XXVI, 1a peninsula itdlica es asimismo
el teatro donde, hasta el siglo x1x, las potencias europeas miden
sus ambiciones con sus armas, y donde los principes italianos mi-
den sus suefios y demds miserias® con la realidad, y donde todos
se reparten sus despojos, menos aquellos que en las luchas han
terminado por devenir ellos mismos despojos. Es igualmente un
escenario que, en el siglo xvi11, padece una suerte de hibernacion
catolica con la que la Iglesia pretende acentuar el dominio que le
queda tras la herejia protestante; el aislamiento obra sus efectos
en el terreno religioso, pero no puede impedir ni la revolucion

2 Recuérdense al respecto las desoladoras paginas finales de El Arte de la
guerra, Madrid, Tecnos, 1995.

1110

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

500 Afos de El Principe

cultural ilustrada ni la invasion militar austriaca a lo largo del
siglo sucesivo. Por lo demads, la citada Unidad no llegara hasta
el siglo x1x, con el Risorgimento, o hasta el siglo xX si se cuentan
también los territorios irredentos: ya durante el Regno d’Italia,
que sobrevivirad hasta 1946, y en cuyo seno, a rebufo de la violen-
cia, se formara la gangrena totalitaria del fascismo, que derrotado
durante la Segunda Guerra Mundial, dard paso a la nueva Repu-
blica, antesala de la actual.

El Principe, autopropulsado por su propio contenido, a la par
que impulsado por los anatemas que papas y popes, y fariseos de
toda laya, han ido vertiendo sobre €I, no ha dejado de viajar por
el tiempo como un contemporaneo de ese haz plural de aconteci-
mientos. Tirios y troyanos, partidarios y detractores, que a veces
—émulos a su manera del sofista Antifonte— lo eran a la vez, lo
han mantenido en el candelero politico e intelectual por encima
de las circunstancias: un bajel a resguardo de todas las tormen-
tas. Nunca nada lo retuvo para siempre atado, ni siquiera la ve-
sania religiosa, el desprecio mercenario o las infulas imperiales:
cada una de ellas una “contraofensiva fracasada”, por decirlo con
Procacci.® Ni tampoco, claro estd, la critica sincera e ingenua de
quienes seguian mirando solo su lado bueno cuando miraban
al hombre y concebian la politica, tedrica o practica, como una
provincia del deber ser, especie esta cada vez mas rara entre sus
cultores, todo hay que decirlo, que cuenta a la obra demonizada
justamente como uno de los agentes de su progresiva extincion.

Ese viaje Maquiavelo lo ha hecho en diversos medios: desde
dentro de las mentes de sus contemporaneos y de las generacio-
nes sucesivas al permearlas con sus ideas, y ello incluso cuando
fingen republicas que, aun emancipado su tejido social de bara-
tijas conventuales, ain suefian no solo con letras escritas en gre-

3 Procacci, Giuliano, Machiavelli nella cultura europea, Roma-Bari, Laterza,
1995, p. 288. La primera parte de este libro ha sido indispensable para
nuestras observaciones sobre la influencia del pensamiento maquiaveliano
en Europa. Un texto mas reciente, pero circunscrito al ambito anglosajon,
es el sefialado en la nota 1, en el cual el lector encontrara un extenso ca-
pitulo de Daniela Coli titulado The Young Hobbes, the Myth of Rome, and
Machiavelli, pp. 149-185. Naturalmente, y como es bien sabido, sobre ese
y otros muchos topicos del pensamiento maquiaveliano la bibliografia es,
sencillamente, sterminata.

111 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

co-latino, sino también con los supuestamente santos preceptos
de la moral catolica, segin muestra Brucioli —el discipulo repu-
blicano de Maquiavelo y compafiero suyo en las discusiones de
los Orti Oricelari— en su didlogo Della Repubblica, cuya primera
edicion data de un afio antes de la muerte de Maquiavelo, esto
es, de 1526. O bien formando parte de la legacidn itdlica, un con-
glomerado de semillas culturales que constituia la cabeza visible
de la République des Lettres, el pais intelectual que desde finales
del siglo x1v, y alrededor del latin, habian ido conformando los
numerosos doctos de la Europa occidental, y que esparciéndose
a lo largo y ancho de su territorio transformo cuantitativa y cua-
litativamente la produccion de saber —del que su expresion en
lenguas vernaculas devino uno de los resultados mas vistosos y
revolucionarios.

Y, naturalmente, también viajo solo. La mayor parte del tiem-
po. Podia hacerlo en cuanto embajador de la idea de reptblica
o de la del principado o monarquia, y lo hizo como embajador
de las dos (segun atestiguan, por citar dos significados ejemplos,
Rousseau o Federico II, cada uno a su manera: desde el elogio o
desde el desprecio, respectivamente). Y si bien el trecho comtn
es enorme, pues el ejercicio del poder, pese a las grandes dife-
rencias entre quienes lo ejercen, mancomuna la correspondiente
tarea en ambos regimenes politicos, la historia nos ha mostrado
repetidamente la insuficiente inteleccion, voluntaria o no, de di-
cho dato. Baste al respecto con recordar, por un lado, los fraudu-
lentos intentos de confinar El Principe en el reino de los Discorsi,
esto es, de hacer de su titular un vasallo de la republica, al tiempo
que una operacion de maquillaje al libro lo edulcoraba al punto
de convertirlo en tratado teorico al uso, en lugar de reconocerlo
como un inédito manual para la accion, bien que trufado de teo-
ria. O con tener presente, por otro, la execracion lanzada contra
Maquiavelo por el cardenal Reginald Pole con su cientifica afir-
macién de que El Principe fue “escrito con el dedo del diablo”,*
tan diverso del suyo, sin duda. En ambos casos, con todo, se pasa

*  Procacci, op. cit., p. 87. El dardo lanzado por Pole en 1539 marca probable-
mente la svolta del antimaquiavelismo, una hoguera cuyo fuego terminaria
de prender mas tarde Gentillet en 1576 con su Discours contre Machiavel,
op. cit., p. 132.

1112

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

500 Afos de El Principe

por alto esa amplia unificacion en el ejercicio del poder, maxima
en el dmbito de las relaciones internacionales, entre los regime-
nes descritos en las dos obras maestras maquiavelianas, y que
insta a su autor a aconsejar al principe moderno que recabe ayu-
da en el rico muestrario de hechos ejemplares llevados a cabo
por la Republica romana.

Cierto, para ese viaje en solitario a lo largo del tiempo no
solo cont6 con la potencia, precision y claridad de sus ideas, ex-
puestas en un lenguaje comparable en perfeccion al de los otros
grandes clasicos de la literatura italiana, como Petrarca, Dante o
Bocaccio; o con la inaudita libertad de su mente, cuya magia oca-
sionalmente transform6 el mundo oscurantista de las creencias
catoOlicas en vulgar materia de chascarrillo, sino también con los
cultivados prejuicios de quienes, clérigos o seglares, ain no se
habian percatado del tiempo nuevo en el cual se vivia, que reque-
ria de otros criterios para fundamentar la autoridad en cuales-
quiera de los terrenos donde esta quisiera hacerse valer; y que no
bastaba con declararse dngel custodio de la fe, como es el caso del
papa y de sus validos jesuitas, entre otros, al frente de la Iglesia
catolica, o representante de Dios en la tierra, porque ni la mitra
ni el trono eran de por si simbolos de un poder irrefrenable, sino
justamente al revés en determinados ambientes.> De ahi que la
santificacion oficial de Maquiavelo, como diablo mayor al ser sus
obras incluidas en el Indice en 1559, produjo numerosas protes-
tas entre los librepensadores de la época, como habria producido,
nos atrevemos a imaginar, mas de una sonrisa burlona y catartica
en quien habia sido objeto de tan faustico homenaje, maxime sa-

Conviene sefalar aqui, en efecto, que aun cuando diferentes entre si la
cuestion de la “recepcion” y la “critica” de la teoria de Maquiavelo y la del
“maquiavelismo” y “antimaquiavelismo”, el hecho de la persecucion reli-
giosa (los jesuitas, hasta llegaron a quemar la efigie de Maquiavelo en las
plazas de Amsterdam), que marca la “fortuna” del autor de los Discorsi, ha
acabado entretejiendo ambos problemas (véase al respecto el documenta-
disimo ensayo de uno de los colaboradores del presente libro, Giorgio Sci-
chilone, titulado La cultura cristiana in Machiavelli e Machiavelli nella cultura
cristiana. Alcune considerazioni, su Introduzione al Congreso de Erice del 2
y 3 de diciembre de 2012, en Storia e Politica, vol. III num. 1, 2011, p. 18.
Aprovecho estas lineas para agradecer vivamente al profesor Scichilone la
larga lista de sugerencias y criticas a mi introduccion, que han aprovechado
para mejorarla: el lector ha salido ganando con ellas.

113 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

biéndose vecino de ilustres compafias, las recién mentadas entre
otras,® con las que departir interminablemente sobre lo divino y
lo humano en el mas alla.

O de ahi también que el panfleto antimaquiaveliano redac-
tado por el entonces principe Federico II, y publicado siendo ya
rey, brindara no solo la oportunidad de mostrar la inagotable ca-
pacidad de adulacion y de venderse por interés de la que un Vol-
taire era capaz, y de soslayo la gloria de un tedrico que necesitaba
ser refutado por un principe, sino también la occasione tanto de
difundir el conocimiento de Maquiaveliano por terre incognite’
hasta entonces —sirva el ejemplo de Rusia o Turquia, donde se
tradujo EIl Principe por primera vez—, cuanto de generar nue-
vos escritos y nuevas corrientes de opinion a favor del segreta-
rio fiorentino.® Se le confundia directamente con el diablo o se le
achacaba haberle vendido su alma, cuando lo tnico que hacia era
consignar a la posteridad una lectura de la sociedad y del hom-
bre exenta de elementos teoldgicos, en la que ambas instancias
son los duenios de su propio destino, o al menos, en el caso de
los hombres comunes, de la mitad del mismo. Se demonizaba sin

¢ Quiza no esté de mis aqui, y por ceflirnos inicamente a un caso, el de Pe-
trarca, que este era uno de los que ya se habian adelantado al Segretario fio-
rentino en el proceso secularizador al ignorar por completo, en su tratado
sobre los hombres famosos, a los “santos y martires del pante6n medieval”
y centrarse en “los héroes paganos de la antigiledad” (Alan Bullock, The
Humanist Tradition in the West, Nueva York-Londres, Norton & Company,
1985, p. 29.

7 Al lector maquiaveliano, sin duda, no le habra pasado desapercibida la ex-
presion, que forma parte de la frase inicial del “Proemio” maquiaveliano a
los Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, en el que compara las dificul-
tades y peligros de la reinstitucionalizacién de una sociedad —repitiendo
la célebre idea expuesta en el cap. VI de su otra obra magna— a los de una
expediciéon que pretendiera “buscar aguas y tierras desconocidas”. Véase
al respecto el libro de Giorgio Scichillone con el mismo titulo y con el si-
guiente subtitulo: Retorica e religione in Machiavelli (Milan, Franco Angeli,
2012), en el que resalta la idoneidad de la metafora compendiada en el
titulo para expresar la revolucion tedrica llevada a cabo por el autor de El
Principe, el nuevo Colon del pensamiento politico.

8 Inglaterra fue en este caso el teatro en el cual literatura y politica conten-
dian entre si bajo banderas enemigas: la del antimaquiavelismo, enarbo-
lada por Shakespeare o Marlowe, y la del maquiavelismo, defendida por
Neville o Harrington.

| 114

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

500 Afos de El Principe

mas su obra por perversa cuando solo era secular y humanista,
quiza la primera expresion acabada en Occidente de lo que iba a
marcar una tendencia, y el primer proyecto del Medioevo tardio
realizado por el pensamiento renacentista. Las injurias, empero,
obtuvieron el mismo éxito que el secreto que las animaba: seguir
detentando el monopolio de la verdad y de su poder. El prejuicio
deberia haberse envuelto en un disfraz racionalista en lugar de
en uno autoritario si aspiraba a obtener para su cinismo y su pre-
potencia un papel mas eficaz.

Los motivos por los que Maquiavelo pas6 a ser impeniten-
te viajero, las razones que otorgando fama a su obra y gloria a
su persona le llevaron a trascender el perimetro de su vida uni-
versalizando una y otra, fueron logicamente sus ideas y estaban
escritas. Leerlas, todavia produce una perplejidad y un asombro
casi de nedfito, a poco que se contextualice su pensamiento. Lo
que sorprende quizd mas, dado que, en el fondo, se trataba de
un romano, alguien que, como en Roma, también confiaba a la
plebe la custodia de la libertad que la ciudad se habia garantizado
preservando el conflicto, y que la republica debia asignar poder
a dicho sujeto como condicion de su seguridad, la formacion de
un ejército popular.® Con la élite intelectual de la gran urbe, asi
como con la de los griegos que ejercieron un magnetismo tan
grande sobre ella, comparte la creencia de que las sociedades se
hallan naturalmente divididas en dos partes asimétricas en nad-
mero y poder, hostiles entre si;'° que la politica es el lugar donde
se opera el milagro de la transmutacion del conflicto en coopera-
cion, razon por la cual constituye la actividad social por excelen-
cia; que es la propia sociedad la que recompone sus diferencias
por medio del autogobierno; que el gobierno mixto, la maravilla
institucional que sintetiza en una las tres formas de gobierno,
constituye el instrumento a través del cual dicho autogobierno

®  Millar, Fergus The Roman Republic in Political Thought, Hannover -Londres,
University Press of New England, 2002, p. 71.

1 La conciencia de la estructura social era mucho mas rica y variada de lo
que Maquiavelo nos deja ver en sus obras, y conllevaba igualmente 1a de su
posible cambio; ello, como nos recuerda Peter Burke, era visible ya “en las
discusiones sobre la definicion de la nobleza —nobleza de sangre o nobleza
de mérito—... muy frecuentes en este periodo” (El Renacimiento italiano.
Cultura y sociedad en Italia, Madrid, Alianza Forma, 1993, p. 185).

115 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

se ejerce, esto es, el entramado institucional que da lugar al sor-
tilegio.

A tales creencias se afaden otras mas de indole romana: la de
que el origen de una republica decide su destino; la de que una
fundada con arreglo a un plan sera siempre més estable; la de que
—genial homenaje a 1a accion, pese a la aparente contradiccion
con las anteriores— la historia puede ser el escenario en el que
la experiencia puede llegar a racionalizarse, como vio Cicer6n
en la de Roma, vale decir: a la autoconstruccién en el tiempo de
una republica azarosa tan fuerte como la originariamente planifi-
cada; que, ya construida, devolver su constitucion a sus origenes
cada diez afios constituye el mejor sistema para purificarla de los
desperfectos que el tiempo haya ido produciendo en la misma;
que la republica basada en la grandeza —la cual descansa en las
armas— es la tnica que puede crecer y devenir asi mas estable
que la que debe su éxito al lugar donde se fundé —segundo gran
homenaje a la acciébn humana, capaz con su esfuerzo racional de
superar las prebendas otorgadas por la naturaleza a un determi-
nado lugar—; que la religion nacional es un excelente medio para
el logro de la obediencia a la ley; que la necesaria expansion mas
alla de sus limites primordiales se asegurara, ademas, concedien-
do la ciudadania a los habitantes de las ciudades conquistadas que
pasan a formar parte del imperio; etc. Un conjunto de creencias
ese solidamente mutado en convicciones merced a las pruebas
aducidas por la experiencia, al que se acompafia un recetario de
medidas singulares al objeto de desenvolverse con éxito en cada
ocasion, en las que la prudencia acredita su cualificada formacion
en antropologia, historia y politica.

Ahora bien, el viajero del tiempo que ha llegado hasta no-
sotros no debe su gloria solo a su condicion de viajero del pa-
sado, sino ain mas a la de viajero del futuro; si nos sabemos sus
herederos es porque vivimos su legado, y en €l no hay solo una
forma singular de mirar el pasado y de reciclar el aprendizaje del
mismo, sino una forma distinta de mirar el poder que a veces es
nueva y en gran medida actual. En su doctrina, en efecto, princi-
pian o se activan ideas como las siguientes: la ruptura de la uni-
dad normativa que reglaba nuestra existencia, la fragmentacion
del sistema que aspiraba a componer y el enfrentamiento entre

1116

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

500 Afos de El Principe

los diversos miembros resultantes; el sello de impotencia que
ahora unce como un estigma la frente de la religion, la moral o
las costumbres en su afin por dominar la conducta de los sujetos
y de garantizar el bien comun: y la triunfal entronizaciéon de la
politica coronando tal movimiento teorico; suya es la mision de
conservar la sociedad y de favorecer el bienestar de sus miem-
bros —un fin que requiere el uso de la fuerza—, y ese signo de
supremacia es asimismo el de su inmanencia.

Pero hay muchas mas ideas, que nos limitamos simplemente
a resumir: la proclamacion, insisto, de 1a necesidad de 1a fuerza y
aun, extraordinariamente, de la violencia, mas la inmediata dife-
renciacion entre una y otra, entre fuerza y violencia, en la admi-
nistracion ordinaria de la cosa publica; una ley del poder, en vir-

1 Al respecto, en otro trabajo anterior “El Poder de la virti en El Principe de
Magquiavelo”, Dianoia, ndm. 14. 2009, pp. 85-117, escribiamos, con alguna
variante, esto: “(...) Berlin, que es quizd quien mejor ha escrito al respecto,
enfatiza sin embargo demasiado su posicion. La novedad maquiaveliana
habria consistido en la diferenciacion “entre dos ideales de vida incompa-
tibles”, el pagano y el cristiano. Posicion tan radical le situaria al margen
de la tradicion metafisica occidental, de Platon al siglo xviii, anclada en su
orden —c6smico y social— fijo del mundo, y en su consiguiente vision de
ambos drdenes como “una estructura tnica, inteligible”. Pero gracias a esa
ruptura, que hasta le sacaria por exceso de la tradicion de la Staatsrdson,
Magquiavelo deviene precursor del pluralismo ético y politico hoy domi-
nante en la tradicion politica occidental. Esa posicion, creemos, exacerba
los elementos de ruptura al punto de pasar por alto que aunque la supre-
macia de la politica sobre la ética o la religion resulta incuestionable, Ma-
quiavelo nunca llega a poner en duda que los valores cristianos o paganos
también pueden darle a la politica moderna la cohesién social —y politica a
la postre— que la religion pagana le otorgara a la antigua. No creemos que
su orden se vea dominado por esa “economia de la violencia” resaltada de
manera no demasiado consciente por Wolin [Wolin, Sheldon S., Politica y
perspectiva. Continuidad y cambio en el pensamiento politico occidental, Bue-
nos Aires, Amorrortu Editores, 2001, p. 238], y antes por Jacob Burckhardt
[La Cultura del Renacimiento en Italia, Barcelona, Editorial Iberia, 1984, p.
43], y ala que Berlin se adscribe, y aunque lo estuviera, parte de la virti del
principe consistira en ocultar mientras pueda que con su accién viola los
valores absolutos, judeocristianos o paganos, de sus stbditos. En ese res-
peto descansa parte de la economia de la obediencia, el elemento politico
aportado por el pueblo a la conservacion del Estado (Véase Isaiah Berlin,
La originalidad de Magquiavelo [en Contra la corriente, Madrid, FCE, 1992],
pp. 105-138)”.

117 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

tud de la cual solo cuando se le limita resulta eficaz, primicia del
poder como medio de la libertad, la idea desplegada por Montes-
quieu o El Federalista més especialmente, entre otros; el derivado
rescate del pueblo en cuanto sujeto politico incluso en el interior
del principado “absoluto”; el reconocimiento de un poder super
partes relativamente autébnomo respecto de la sociedad, mediante
el cual esta aspira a cicatrizar la herida de su division constituti-
va sin curarla para siempre;*? la promesa de la abstracciéon ins-
titucional que contiene en la persona del principe super partes;
la sancion, consiguiente a todo lo anterior, de la politica como
arte; la indeterminacion de la politica que conlleva, en la que la
prudencia, siguiendo la pauta del maestro Aristoteles, para quien
“es imposible legislar sobre lo que es materia de legislacion”,*® del
hombre publico desempefia un papel estelar, mediando al gober-
nar entre el presente y la caja de Pandora del futuro —lo ordina-
rio que viene—: el azar —un movimiento inesperado en el curso
ordinario de las cosas y sacudido por él—, la necesidad —lo ex-
traordinario que cuestiona lo ordinario— y la excepciéon —lo
extraordinario como norma—;y todo ello desde la afirmacion on-
tologica del cambio como ley de la historia; etcétera.

E incluso, es menester afirmar, hay ideas que anticipan o for-
man parte del patrimonio democratico de nuestras sociedades,
pues, como aludiamos mads arriba, ain custodiamos el fuego sa-
grado del conflicto como paladio de la libertad, aun cuando en

2 Con todo, menester es decir que si bien los tumulti se asocian indeleble-
mente a la libertad en cuanto fuente social de su existencia politica, no
todos ellos son valorados de igual manera; entre las ensefianzas que a Ma-
quiavelo producen las turbulencias generadas por el intento de aprobacion
de la Ley Agraria en Roma, la segunda de ellas destaca que al ser la ambi-
cion de los nobles tan extrema y persistente es menester contenerla por
procedimientos varios; y que si bien hay que intentar preservar la legali-
dad, a veces —tercera ensefianza— es preciso recurrir a “procedimientos
extraordinarios”, algunos de los cuales, como el de la retroactividad de la
ley, concluye, podrian producir tumultos que aboquen a guerras civiles en
los que cabe hasta la desaparicion de la libertad y de la propia republica
(Discorsi sopra la prima deca di Tito Livio, Milan, Biblioteca Treccani, 2006,
1-37). Los tumulti, en realidad, solo garantizan de manera estable la pro-
duccién de libertad en la republica bien ordenada, es decir, la regida por un
gobierno mixto.

13 Politica, Madrid, Gredos, 2000, 1287b 11.

1118

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

500 Afos de El Principe

Magquiavelo derive de la pluralidad de las cosmovisiones socia-
les y entre nosotros el enfrentamiento surja de la pluralidad de
intereses individuales, todos ellos legitimos si no se pretende
imponerlos recurriendo a la violencia. Afiadamos a la mencio-
nada la constitucionalidad de la excepcion, es decir, la sancion
normativa de la concentracion de poderes en un dictator a la ro-
mana —por un tiempo y para un fin establecidos— en caso de
peligro extremo para la comunidad, y sin que ello conlleve coda
normativa alguna que dote de futuras prebendas al titular de di-
cho poder cuando, cumplida la mision, lo consigne de nuevo a
los legitimos gobernantes. Asimismo, la identificacion, mas que
probable, de la virtu republicana con la libertad,'* completada con
la de la libertad como autogobierno, se traduce en un ensancha-
miento de la antropologia, esto es, en el surgimiento de un sujeto
mas complejo que aquel con el que el autor inici6 su personal
aventura en el mundo del saber, un individuo, que ahora tiene
nuevos objetos para sus pasiones, nuevas pasiones incluso o solo
ahora ejercidas, que engrandecen su alma, mas ideas con las que
agrandar su mente y hasta antiguos recuerdos y emociones nue-
vas, compartidas con los demas, que los engrandecen a todos de
manera integral, puesto que estan en la base de la accién politica
colectiva (bien que algunos de ellos se asocien a un objeto real-
mente nuevo, la nacién —deidad de una fe en apariencia laica,
pero sacrilegamente trufada de religion—, que si por entonces
aparecia vinculada a la libertad el tiempo la revelard mds proclive
a su extincion mediante la violencia).

Cuando un supuesto de ayer ha devenido hoy problema se
ha avanzado en el pensamiento, como nos ensefié Mill; en ese
sentido, nada mas roedor de cualquier statu quo que la libertad
y la igualdad, como nos enseiidé Tocqueville. Y, en ese sentido
también, pocas mentes mas libres que la de Maquiavelo, capaz de
demoler milenios de verdades adquiridas en el segundo de una

4 ;Cudanto dista esta ecuacion, propia del ideal republicano de Maquiavelo,
y antecedente de nuestra normatividad democritica, de ese mundo ético
espurio que, al decir de aquel, educaba en el ocio a hombres destinados a la
contemplacion, y que mas bien producia en serie seres serviles y deprava-
dos; un mundo, por otro lado, tanto mas inatil cuanto que se trataba de una
época de fuertes cambios histéricos, y ahi la fuerza o la violencia misma
tienen mucho que decir (cfr. Discorsi..., cit., 1-12).

119 |

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

sola frase (“[...] siendo mi intencion escribir algo util para quien
lo lea”),' de igualar politicamente a las clases en el autogobierno
republicano y a los ciudadanos en cuanto subditos del principe,
pese al reconocimiento permanente de las diferencias que les se-
paran, tanto de estatus como de fines, tradicion, simbologia, etc.
Por ello hoy, a pesar de los acontecimientos tan dispares sefala-
dos al principio de este escrito, y que han contribuido a cambiar
tanto la fisonomia de la sociedad occidental, seguimos siendo
sensibles a su pensamiento, dado que la democracia supone el
paso final del doble proceso de igualacion de los ciudadanos ante
la ley y de su reconocimiento como sujetos de derechos. Por ello
y, por supuesto, porque, como nos ensefié el propio homenajea-
do, la identidad de la naturaleza humana es una constante en la
historia de la humanidad, lo cual nos permite mutatis mutandis
convertir en contemporaneos nuestros a los individuos de cual-
quier tiempo y lugar, estudiar en el libro de sus acciones y apren-
der de los resultados de las mismas.

De ahi que nos parezcan extemporaneas, y no solo antima-
quiavelianas —¢l, discipulo aqui de Tucidides,' siempre escribio
para la eternidad, no para o desde Florencia o Italia—, las discu-
siones acerca de la contextualizacion de su pensamiento. No es
cuestion de entrar aqui en una problemadtica que es propia de la
sociologia de las ideas, pero si vale la pena afirmar que cuantas
mads ideas se vinculen a un contexto determinado o, mejor adn,
cuanto mas estrechamente se vincule una idea al mismo, mas se
la aleja de nosotros y mas nos hurtamos la posibilidad de hacer
uso de ella en el presente e historia con ellas; dejarian de existir
automaticamente esa venerable especie de mortales a los que lla-
mamos cldsicos por considerarlos inmortales y traficariamos con
los huesos de un caddver que ya no proyecta sobre la nuestra vida
alguna: seriamos paleontélogos de las ideas, asépticos clasifica-
dores de otros tipos de fosiles, mas no, cierto, historiadores, que
trabajan con cuerpos vivos, exhuman regularidades en los hechos
y trazan continuidades entre el ayer y el hoy, es decir, descifran
un sentido en ellos que sobrevive al tiempo y conjunta las épocas,

s El Principe, Buenos Aires, Prometeo Libros, 2008, p. 110.
6 Historia de la Guerra del Peloponeso, Madrid, Gredos, 2000, I-22, 4.

1120

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

500 Afos de El Principe

y eso con independencia de “las escuelas y epistemologias”!” a las
que pertenezcan y de las que se valgan. Todo eso se percibe con
mayor claridad aun cuando el objeto de estudio son las ideas del
pasado, porque en tal caso muchas de ellas no solo renuevan su
sentido o crean otro a partir de si mismas, sino que literalmente
lo hacen en virtud de su magisterio, es decir, acompafiadas de la
aureola de autoridad. ;Por qué, si no, lamentaria un Hobbes que
los principales estorbos a la comprension de una doctrina tan
clara y distinta como la suya provinieran de las ideas desplegadas
por esos contemporaneos suyos llamados Aristoteles y Cicer6on?
Del mismo modo, cabria decir que valorar las ideas de Maquiave-
lo, sus logros o su alcance, en funcion de su vinculacion al surgi-
miento de los nuevos principados en Italia o de los nuevos Esta-
dos nacionales en Europa, entrafia no solo ignorar la metodologia
y los fines del propio autor de El Principe, sino también defender
una concepcioén sumamente erronea acerca del significado tanto
de los clasicos como del hecho de historiar las ideas politicas.

iOjala que el lector no profesional pueda encontrar entre lo
dicho alguna razo6n para interesarse en la res publica, tinico traba-
jo comun de los miembros de cualquier sociedad —a la manera
en que Epicuro, al inicio mismo de su Carta a Meneceo, abogaba
por que todos permaneciéramos siempre interesados en la filo-
sofia—, o cuando menos una excusa para releer a un, todavia,
contemporaneo suyo que escribi6 cinco siglos atras!

17 Fazio Vengoa, Hugo, La Historia del Tiempo Presente: historiografia, proble-
mas y métodos, Bogota, Universidad de los Andes, 2010, pp. 50 y ss. No se
alarme el lector pues no queremos insinuar aqui la silueta de algtn fantas-
ma metafisico que sustente a una sociedad mas alla de ella misma y quiza
aun contra su voluntad, o que la dote de una identidad independiente de
sus transformaciones. La continuidad no niega el cambio, sino que lo afir-
ma, y el sentido, por su parte, afirma la continuidad; es decir, aludimos al
fendémeno historico, por el que pasan todas las sociedades, de mudar de
manera perenne de piel hasta alejarse indefinidamente de la configuracion
inicial y, al tiempo, guardar cierta unidad, que 1a sucesion de generaciones
y el acopio de testimonios contribuye a preservar por medio de una memo-
ria comun: la propia historia.

121

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

Bibliografia

ANsELMI, Gian Mario y BoNazzi, Nicola, Niccolo Machiavelli, Firenze,
Le Monnier, 2011.

ARENDT, Hannah, The Human Condition, Chicago-Londres, University
of Chicago Press, 1998.

ARMANDO, Luigi Antonello, Principi senza padri. Una lettura de Il princi-
pe di Machiavelli, San Cesario di Lecce, Manni, 2004.

ARTAZA, Manuel, Ma. de, “Estudio Preliminar a El Principe”, Madrid,
Istmo, 2000.

BALDINI, Enzo, “Machiavellismo e machiavellismi: progetto di ricerca e
messa a punto di un concetto”, en RIENzO, Alessandro y BORRELLI,
Gianfranco (eds.), Anglo-American Faces of Machiavelli. Machiavelli
e machiavellismi nella cultura anglo-americana, Milan, Polimetrica,

20009.

BaRrRBUTO, Gennaro Maria, Machiavelli e i totalitarismi, Napoles, Guida,
2005.

——, Antinomie della politica. Saggio su Machiavelli, Napoles, Liguori,
2007.

Bausi, Francesco, Machiavelli, Roma, Salerno, 2005.

BERLIN, Isaiah, “La originalidad de Maquiavelo”, en Contra la corriente,
México, FCE, 1992.

BRruscAGLI, Riccardo, Machiavelli, Bolonia, il Mulino, 2008.

BuLLoCK, Allan, The Humanist Tradition in the West, Nueva York-Lon-
dres, Norton, 1985.

BURCKHARDT, Jacob, La Cultura del Renacimiento en Italia, Barcelona,
Editorial Iberia, 1984.

1123

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

BURKE, Peter, El Renacimiento italiano. Cultura y sociedad en Italia, Ma-
drid, Alianza Forma, 1993.

CaPATA, Alessandro, Il lessico dell’esclusione. Tipologie di Virtu in Ma-
chiavelli, Manziana, Vecchiarelli, 2008.

CHABOD, Federico, Escritos sobre Maquiavelo, México, FCE, 1984.
CoNDE, F. J., El saber politico en Maquiavelo, Madrid, 1976.
D’Ascia, Luca, Machiavelli e i suoi interpreti, Bologna, Pendragon, 2006.

Faz10 VENGOA, Hugo, La historia del tiempo presente: historiografia, pro-
blemas y métodos, Bogotd, Universidad de los Andes, 2010.

FELICE, Domenico, Los origenes de la ciencia politica contempordnea.
Despotismo y libertad en el Esprit des lois de Montesquieu, Madrid,
Biblioteca Nueva, 2012.

F1GoriLLL, Maria Cristina, Machiavelli moralista. Ricerche su fonti, lessico
e fortuna, premessa di Giulio Ferroni, Napoles, Liguori, 2006.

GARciA PELAYO, Manuel, Las formas politicas en el Antiguo Oriente, Ca-
racas, Monte Avila, 1993.

GUICCIARDINI, Francisco, “Discurso sobre la dignidad del hombre”, en
VV.AA., Humanismo y Renacimiento, ed. por Pedro R. Santidriin,
Madrid, Alianza Editorial, 1986

— Recuerdos. El hombre de Guicciardini, Madrid, CEC, 1988.

Guipi, Andrea, Un segretario militante. Politica, diplomazia e armi nel
cancelliere Machiavelli, Bolonia, il Mulino, 2009.

HERrRMOSA Anddgjar, A., “De la libertad y del consentimiento. Dos estu-
dios sobre El Principe de Maquiavelo, en Revista de Estudios Politi-
cos, num. 82, oct-dic, 1993.

——, “El Poder de la virtu en EI Principe de Maquiavelo”, Bolonia, Dia-
noia, nam. 14, 2009.

HoBBES, Thomas, Leviatan, Madrid, Alianza Editorial, 2002.

INGLESE, Giorgio, Per Machiavelli. L’arte dello Stato, la cognizione delle
storie, Roma, Carocci, 2006 (raccolta di scritti gia pubblicati).

KaANT, Imanuel, Filosofia de la historia, México, FCE, 1981.

LuccHESE, Filippo del, Tumulti e indignatio. Conflitto, diritto e moltitudi-
ne in Machiavelli e Spinoza, Roma, Ghibli, 2004.

——; SARTORELLO, Luca y VISENTIN, Stefano, Machiavelli. Immaginazio-
ne e contingenza, introduzione di Augusto Illuminati, Pisa, Ets, 2006.

| 124

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

Bibliografia

MANRIQUE, Jorge, Poesia, Barcelona, Critica, 1993.
MAGNTI, Beatrice, Conflitto e liberta. Saggio su Machiavelli, Pisa, Ets, 2012.

MAQUIAVELO, Nicolds, Discursus florentinarum rerum post mortem iunio-
ris Laurentii Medices, en Opere, ed. por C. Vivanti, Turin, Einaudi-
Gallimard, 1997-2005, vol. 1.

——, Del arte de la guerra, Tecnos, Madrid, 1995.

MARCHAND, Jacques (a cura di), Machiavelli senza i Medici, 1498-1512.
Scrittura del potere/potere della scrittura, Roma, Salerno, Atti del
Convegno (Losanna, 18-20 novembre 2004), 2006.

MENA, Juan de, Laberinto de la Fortuna, Barcelona, Critica, 1994.

MILLAR, Fergus, The Roman Republic in Political Thought, Hannover-
Londres, University Press of New England, 2002.

NaUDE, Gabriel, Consideraciones politicas sobre los golpes de Estado, Tec-
nos, Madrid, 1998.

PEDULLA, Gabriele, Machiavelli in tumulto, Roma, Bulzoni Editore, 2011.

Pocock, John Greville Agard, The Machiavellian Moment, Nueva Jersey,
Princeton, 1975.

Procacci, Giuliano, Machiavelli nella cultura europea dell’eta moderna,
Roma-Bari, Laterza, 1995.

RAHE, Paul Anthony (ed.), Machiavelli’s Liberal Republican Legacy,
Cambridge, Cambridge University Press, 20006.

RODRIGUEZ Aramayo, Roberto y VILLACANAS BERLANGA, José Luis
(comps.), La herencia de Maquiavelo, Madrid, Tecnos, 1999.

SAMOSATA, Luciano de, Didlogos de los dioses, Didlogos de los muertos,
Didlogos marinos, Didlogos de las cortesanas, Madrid, Alianza, 1987.

SAsso, G., Niccolo Machiavelli. Storia del suo pensiero politico, Napoles,
1958.

SAVONAROLA, Giralomo, Tratado sobre la Republica de Florencia y otros
escritos, Los libros de la Catarata, Madrid, 2000.

ScICHILONE, Giorgio, Terre incognite. Retorica e religione in Machiavelli,
Milan, Franco Angeli, 2012.

SERRA, Teresa (a cura di), Machiavelli tra filosofia e politica, Atti del Con-
vegno (Montecompatri, 4-5 ottobre 2008), Roma, Aracne, 2010.

SKINNER, Q., Maquiavelo, Madrid, Alianza Editorial, 1984.
125

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/Am550b

INDIVIDUO Y POLITICA EN EL PRINCIPE DE MAQUIAVELO

STrAUSS, Lévi, Meditacion sobre Maquiavelo, Madrid, 1964.

Tucipipes, Historia de la Guerra del Peloponeso, Biblioteca Basica Gre-
dos, Madrid, Gredos, 2000.

VILCHES, Patricia y SEAMAN, Gerald (eds.), Seeking Real Truths. Multi-
disciplinary Perspectives on Machiavelli, Leiden-Boston, Brill, 2007.

VINCIERI, Paolo, Machiavelli. Il divenire e la virtl,, Genova, Il melangolo,
2011.

ViroLl, Maurizio, Il Dio di Machiavelli e il problema morale dell’Italia,
Roma-Bari, Laterza, 2005.

V1ivanTi, Corrado, Niccolo Machiavelli. I tempi della politica, Roma, Don-
zelli, 2008.

WoLIN, Sheldon S., Politica y perspectiva. Continuidad e innovacion en
el pensamiento politico occidental, Buenos Aires, Amorrortu, 2001.

1126

DR © 2017. Poder Ejecutivo del Estado de Querétaro,
Instituto de Estudios Constitucionales del Estado de Querétaro - http://www.queretaro.gob.mx/



	Contenido
	Introducción
	I. La actualidad del pensamientopolítico de Maquiavelo*
	II. El poder de la virtù*
	III. La obediencia políticaen El Príncipe de Maquiavelo*
	IV. La antropología de Maquiavelo*
	V. De Florencia a Italia:Maquiavelo, nacionalista*
	VI. 500 Años de El Príncipe*
	Bibliografía



