nam. 93

enero 2013
Ano IX

Los dos obstdculos para el pensamiento son el intelectualismo
puro, que se complace en las construcciones légicas, y el
sentimentalismo desbordado, que cae en el romanticismo.

JEAN-MARIE MULLER
El coraje de la no violencia

Siempre afectamos al otro

Intelectuales y escritores como Hans Jonas, Vandana Shiva, Serge Latouche,
entre otros, asi como las cosmovisiones de los diversos pueblos originarios,
afirman que todo estd interconectado y que todo acto, inclusive los pensa-
mientos, afectan al entorno y al mismo cosmos. En boletines anteriores, se ha
escrito sobre el descrecimiento o decrecimiento como una alternativa de vida
basada en un consumo orientado hacia las necesidades reales, escapando de
las necesidades ficticias de la industrializacién y del estilo de vida occidenta-
lizado de hiperconsumo.

La filésofa estadounidense Martha Nussbaum comparte:

Ninguno de nosotros queda fuera de la interdependencia [...] Nuestra vida
cotidiana presiona sobre el medio ambiente global. Por lo tanto serfa irres-
ponsable esconder la cabeza bajo la tierra y hacer caso omiso de que todos
los dias nuestros actos inciden en la vida de otras personas.!

! Martha Nussbaum, Sin fines de lucro. Por qué la democracia necesita de las humanidades, Ma-
drid, Katz Editores, 2010, p. 114.

| 174

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del IlJ de la UNAM. Libro completo en: https://goo.gl/zZSXGvA
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



Antologfa de la no-violencia 111

Un cambio de habitos como propésito de afio nuevo puede incluir la accién
no-violenta de dar un giro hacia la préctica del consumo responsable, por la
Tierra y por todos.

El consumo desmesurado sélo nos procura una tosca
clase de gratificacién. Cultivar las intuiciones

de nuestra identidad con el conjunto de la vida en
toda su diversidad proporciona deleite al corazén

y una satisfacciéon mas profunda y duradera.

PETRA KELLY
Por un futuro alternativo

No-violencia, ahimsa o satyagraha

Ao largo de nuestra experiencia con la no-violencia hemos escuchado algu-
nas criticas sobre el término, debido, por un lado, al prefijo ‘no’, y por otro, a
la palabra —ya de por si negativa— ‘violencia’. Juan Maria Parent, fundador del
boletin Ahimsa, opina:

Se ha criticado la forma negativa de término ‘no-violencia’: deberia bus-
carse un vocablo positivo. Sin embargo, después de reflexionar, como lo
hace Muller, sobre el sentido profundo del descubrimiento de la violencia,
podemos no sélo aceptar sino promover este término porque su misma
negacién deslegitima la violencia. Es la negacién de todos los procesos de
justificaciéon que hacen de la violencia un derecho del hombre. Afirmémos-

lo una vez mds: no tenemos derecho a la violencia.?

En relacién con el mismo término, vinculado a la razén de ser del boletin
Ahimsa, Mario Lépez Martinez, quien fue director del Instituto de Paz y Con-
flictos de la Universidad de Granada, Espafia, hace referencia a las criticas
proponiendo que se opte por elegir ‘ahimsa’ o ‘satyagraha’ (la fuerza de la
verdad y el espiritu):

hasta a los propios tedricos no les gusta el término con que se escribe en
Occidente, como mera negacién (no) de un concepto fuerte (violencia).

2 Juan Maria Parent, Reflexiones sobre la No-violencia, Toluca, Comisién de Derechos Huma-
nos del Estado de México, 2011, p. 33.

175 |

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



CODHEM

Ya Gandhi se quejaba [...] al objetar que el término ahimsa no puede ser
traducido en un sentido negativo como no dafiar, no causar sufrimiento,
etc., sino en un sentido positivo como inocencia o como amor a los seres
vivientes [...] propuso otro término (satyagraha) para asi calificar en qué
consistian las formas de lucha, procedimientos y técnicas en las que, lu-
chando por la injusticia no se causaban muertes, ni otros dafios al adver-
sario politico.?

Los grandes momentos de la lucha
no-violenta en el siglo XX

E1 30 de enero se conmemora el aniversario de la muerte de Gandhi, asi como
la celebracién ndmero 49 del Dia Escolar de la No-violencia y la Paz (DENIP),
instituido por el profesor Lloreng Vidal en Esparia:

El Dia Escolar de la No-violencia y la Paz —que en nuestra desquiciada
sociedad actual tiene una misién eminentemente anunciadora, profética e
idealista préctica apoyada en la esperanza y en la posibilidad de un mun-
do mejor- es, desde 1964, una antorcha viva en la cual, consciente o incons-
cientemente, han encendido y encienden su llama numerosas acciones,
grupos y movimientos de Educacién Pacificadora. No podemos predecir
con exactitud lo que serd de él en el futuro, al igual que en los inicios de los
afios sesenta nadie podia imaginar su nacimiento ni la positiva atmésfera
educativa que, en torno al mismo se ha creado.

3 Mario Lopez Martinez, “Noviolencia para generar cambios sociales”, en Revista Polis,
Santiago, Universidad Bolivariana, vol. 3, nim 9, version electrénica, 2004, p. 2, redalyc.
org, consulta: octubre 2012.

* Lloreng Vidal, Fundamentos tedricos del Dia Escolar de la No-violencia y Paz, DENIP, en http:/ /
denip.webcindario.com/vinoba.html, consulta: octubre 2012.

| 176

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



nam. 94

febrero 2013
Ano IX

No es por culpa de los vicios y de la malicia por lo que se
produce las guerras y las revoluciones y persiste la miseria.
Es a causa de la virtud y la ciencia de los

que son demasiado inteligentes.

LANZADEL VASTO
La fuerza de los no-violentos

Satyagraha, la 6pera

Philip Glass es un reconocido musico minimalista que en los afios sesenta
viajé a la India, se convirtié al budismo y conocié al Dalai Lama asi como al
musico indio Ravi Shankar. La experiencia de convivir con estas personalida-
des y conocer el trabajo de Gandhi lo transformé profundamente. Al regresar
a los Estados Unidos, su pais de origen, creé la 6pera Satyagraha, escrita en tres
actos en sanscrito, cuyo libreto fue coproducido con la maestra Constance de
Jong, basado en hechos reales de las practicas no-violentas de Gandhi y en tex-
tos del Bhagavad Gita, muestra principalmente el simbolismo de la fuerza del
espiritu y de la verdad. Algunos personajes que participan son Gandhi, su es-
posa Kasturbai, colaboradores cercanos del Mahatma, Tolstoi, Tagore, Luther
King, asi como personajes miticos: Arjuna, Krishna y Duryodhana. La obra
se estrend en 1980, en Réterdam, y sigue presentdndose con éxito en diversos
escenarios'.

1 Cfr. “Desde el Met, se estrena la 6pera pacifista Satyagraha, de Phillip Glass”, La Se-
gunda Online, en: http:/ /www.lasegunda.com/Noticias/CulturaEspectaculos/2011/11/
698084 / desde-el-met-se-estrena-la-opera-pacifista-satyagraha-de-phillip-glass, ~ consulta:
diciembre 2012.

177 |

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del I1J de la UNAM. Libro completo en: https://goo.gl/zSXGVA
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



CODHEM

Se molestara

En el proceso no-violento de resolucién de problemas, la practica central es
el didlogo. En su nivel mads alto, el didlogo se crea entre personas de poca
presencia social y otras de mucho poder. Conociendo las faltas del poderoso
contra los derechos humanos nos queda buscar el didlogo, porque el mal debe
ser erradicado cueste lo que cueste. Desde la primera entrevista (didlogo), el
afectado se molestard (;quién no se molesta al ser interpelado?). Sin embargo,
para el no-violento activo esto no es un problema, sino un paso necesario. De
todos modos, hay que ser prudentes, ir contra el mal respetando siempre al
violador; que éste se moleste es problema suyo, para nosotros no existe tal
obstaculo®.

No hay soluciones prefabricadas: Lanza del Vasto

Durante el entrenamiento en la no-violencia, es comin que los participantes
nuevos deseen alternativas especificas y acabadas para problemdticas de in-
justicia vividas actualmente; 4vidos de una respuesta, pueden llegar a tornarse
escépticos del poder de esta filosofia de vida. Por ello, los talleres impartidos
en la materia desde la Universidad Auténoma del Estado de México (UAEMéx)
pretenden compartir los principios de la accién no-violenta, asf como una me-
todologfa vivencial, practicando diversos casos. A continuacién, se muestra
las sabias palabras que Lanza del Vasto dio como respuesta a un periodista
que le solicitaba “una receta” contra la violencia durante una entrevista:

No tengo soluciones prefabricadas para cada caso. Cuando me encuentro
frente a un caso, comienzo por reflexionar, preferentemente acompafiando
la reflexién con el ayuno. Después, espero que me venga una inspiracién
sobre lo que voy a hacer. Comienza por ahi: piensa por cuenta propia, y si
encuentras una solucién, ponla a prueba intentando dar a conocer el pro-
yecto. Si encuentras la manera de hacerlo sin perjudicar de hecho a nadie,

2 Juan Marfa Parent Jacquemin, profesor emérito de la Universidad Auténoma del Estado
de México y fundador del Programa de Estudio, Difusién y Divulgacién de la No-violencia
de la UAEMéx.

| 178

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



Antologfa de la no-violencia 111

ponlo en préctica. Sin duda esta respuesta te decepcionard, pero no veo
otra por ahora.?

La lucha no-violenta en el siglo XXI

El programa Encuentro Interior como Base para la No-violencia, del Instituto
de Estudios sobre la Universidad (Esu), cumple dos afios. Fue fundado en fe-
brero de 2011 con la misma idea ecuménica de Gandhi, a fin de proporcionar
un espacio que permita encontrarse con la paz interior y con la fuerza que
ello detona, de tal suerte que sea la simiente para una paz externa, donde la
justicia sea modelada por la propia persona y también sea posible conseguir
la justicia de los otros a través de la practica de la no-violencia.

A partir de que se inici6 este programa, se han impartido 40 sesiones quince-
nales con practicas que incluyen las sabidurfas ancestrales como el cristianis-
mo, el budismo, el yoga y las culturas prehispédnicas en resonancia con la Tie-
rra, sus elementos y el cosmos; lo mismo que disciplinas modernas conocidas
como la bioenergética, la fisica cudntica y la hipnosis ericksoniana; todo ello
en un caleidoscopio de inclusividad y unién en la diversidad*.

% Lanza del Vasto, La fuerza de los no-violentos, Ediciones Mensajero, Bilbao, 1993, p. 61.

* El programa estd abierto a todo el publico, asisten alumnos, docentes, investigadores y
sociedad civil. Se sesiona dos miércoles de cada mes, de 10:00 a 11:15 horas, informes en el
teléfono 722 2 14 53 51, UAEMéX, IESU, Toluca, México.

179 |

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



nam. 95

marzo 2013
Ano IX

La mujer y la no-violencia

NALLELY ARRIAGA ARIZMENDI!

La no-violencia es una via disponible para el ser humano en el afdn de contra-
rrestar, en la medida de sus posibilidades, situaciones de violencia, lo cual le
permitirfa cuidar tanto su dignidad como de la de los otros y, de esta forma, ir
cerrando un ciclo o una trama de injusticias.

Es importante reconocer que la violencia ha sido generada por desigualdades
y situaciones consideradas como “normales”, por ejemplo, la subordinacién
de la mujer respecto al hombre. En este sentido, se propone disminuir los
arquetipos culturales que propagan la violencia ejercida de un género a otro.

De la autonomia y el futuro posible
PAULINA CERDAN CORONA?

(Hasta qué punto realmente nos pertenece el destino? ;A qué libertad nos
sujeta el libre mercado y el voto libre y (a veces) secreto? Dice don Eduardo

! Licenciada en Derecho y candidata a maestra en Humanidades por la Universidad Auté-
noma del Estado de México (UAEMéx).

2 Licenciada en Relaciones Internacionales por el ITESO (Universidad Jesuita de Guadalaja-
ra, México) y estudiante del mdster internacional en Estudios de Paz, Conflictos y Desarro-
llo de la Universidad Jaime I (UIA, Castell6n de la Plana, Espafia).

| 180

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



Antologfa de la no-violencia 111

Galeano que nuestra libertad de eleccién en este mundo neoliberal se limita,
como pasa con las gallinas que estdn a punto de convertirse en caldo, a elegir
la salsa con la cual serdn cocinadas. Yo elijo ser un tanto mas optimista. Creo
en nuestra capacidad humana para crear e imaginarnos libres de las ataduras
del consumo y de la falsa democracia, en nuestra capacidad para (re)construir
relaciones sociales, dejando a un lado aquellas marcadas por la violencia, el
odio, la incomprensién, la desigualdad y la discriminacién, y apostando por el
amor, la verdadera solidaridad, la cooperacién y el reconocimiento. Concibo a
la humanidad inventando un futuro posible en el que gozamos de autonomia
para dibujar nuestros propios suefios y hacerlos realidad. Y mds atin, veo ese
futuro hacerse presente, desde Tahrir hasta Cherén, en cada experiencia que
reivindica simple y sencillamente la dignidad humana.

La no-violencia y la investigacion
para la paz

GLORIA MARIA ABARCA OBREGON®

La teoria y préctica de la no-violencia de Gandhi sirvi6 para conformar diver-
s0s grupos y acciones que la investigaciéon para la paz retomé y sistematizé
posteriormente. Uno de sus principales promotores, Johan Galtung, adopté
los supuestos tanto de Gandhi como de Danilo Dolci en los afios cincuenta,
para después dar a conocer su propuesta de la paz como un proceso, que con-
firma la frase de Gandhi: “La paz es el camino”.

Muchas de las propuestas de transformacién de conflictos retoman los prin-
cipios de la no-violencia, como son la comunicacién no-violenta de Marshall
Rosenberg o la imaginacién moral de Lederach, quien plantea a la reconcilia-
cién como algo que va mds alld de perdonar y olvidar al tratarse de recordar
y cambiar, ademds de integrar a todos los miembros, incluyendo a los consi-
derados “enemigos”, de lo contrario, la transformacién del conflicto se torna
imposible.

* Maestra del Instituto Universitario de Desarrollo Social y Paz, miembro de Investigadores
en Formacién del Instituto Interuniversitario de Desarrollo Social y Paz (IUDESP) de la UIA
y la Universidad de Alicante.

181 |

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



CODHEM

La busqueda de la verdad, el camino inagotable

Gandhi fue un defensor incansable del trabajo de autopurificacién (espiritua-
lidad) como un medio para llegar a la verdad y transformar a la violencia en
amor, reconociendo la posibilidad de hacerlo por diversas vias y religiones.
La historia muestra cémo la intolerancia religiosa ha favorecido a la violencia
y a la mentira; al respecto, Guillermo Ferrara, investigador de civilizaciones
antiguas, menciona:

Habian cometido muchas atrocidades, como la quema de la biblioteca de
Alejandria, por los seguidores del patriarca Cirilo, con el objetivo de hacer
de la Biblia el tnico libro sagrado a ojos de ‘su dios’. Incluso la propia Igle-
sia habia alterado importantes textos durante el Primer Concilio de Nicea,
en el afio 325, cuando Constantino I El Grande y mds de trescientos obis-
pos, mds dos representantes papales, cambiaron deliberadamente algunos
conceptos de los textos sagrados y quitaron otros importantes términos

—como reencarnacion por resurreccion— en la teologfa griega original.*

La lucha no-violenta por la mujer

Una alternativa para frenar injusticias propuesta por Gene Sharp consiste en
la inactividad al estilo Lisistrata, refiriendo la obra homénima del dramaturgo
griego Arist6fanes,5 en cuya trama las mujeres juraron no mantener relacio-
nes sexuales con sus maridos hasta que éstos no pusieran fin a la guerra, con-
virtiéndose asf en simbolo del esfuerzo organizado a favor de la paz.

* Guillermo Ferrara, El secreto de Addn, México, Santillana Ediciones, 2011, p.93.
® Gene Sharp, The politics of nonviolent action (3 vols.), Porter Sargent, Boston, 1973.

| 182

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



nam. 96
abril 2013
Ano IX

Necesidades de no-violencia en Colombia!’

¢Es posible el proceso de paz en Colombia sin el cese de hostilidades? ;Qué
garantias de didlogo hay con violencia y secuestro de por medio? Para algu-
nos, pensar en el didlogo como herramienta para la transformacién del con-
flicto armado en Colombia hace eco en la ilusién de que 50 afios de guerra
pueden quedar en el pasado. Sin embargo, el hecho de que las negociaciones
que actualmente se llevan a cabo en Cuba se dan alrededor de secuestros y
atentados por parte de las Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia
(FARC) hace pensar que, por primera vez, el requerimiento a ese grupo arma-
do debe ser que se revista de no-violencia para darle a sus reivindicaciones
un peso legitimo y diferente al que dan las armas, el terror y las constantes
hostilidades. Un peso que deben dar los argumentos, la capacidad de hacer
entender al interlocutor que las cosas pueden ser diferentes y que maés alld del
negocio que los ha empoderado por afios y la falta de representacion y legiti-
midad que hace tiempo ante el pueblo perdieron, atn existe y es mayoria, una
gran masa del pafs que espera que por fin la justicia social y la equidad sean
una realidad. Digo que a través de la no-violencia, porque media década de
conflicto ha demostrado que el uso de las armas ha sido un fracaso.

! Texto escrito por Alba Rocio Centeno Soto, abogada con maestria en Estudios de Paz,
Contflictos y Desarrollo. Se ha desempefiado como asesora de temas relacionados con dere-
chos humanos en el sector ptblico y privado en Colombia.

183 |

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del I1J de la UNAM. Libro completo en: https://goo.gl/zZSXGvA
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



CODHEM

Un luchador por la Tierra: Andy Lipkis

Andy Lipkis naci6 en la ciudad de Los Angeles, California, Estados Unidos.
Durante su infancia padecié asma, por lo que sus padres decidieron trasla-
darse al campo para que el nifio disfrutara de una calidad de vida ambiental
que contribuyera a su salud. Al paso de los afios, su conciencia por la bondad
de los drboles germiné en €l la semilla de la plantacién, es asi como en 1973
crea la organizacién no gubernamental TreePeople, su fin: contribuir a un
futuro “verde” en la ciudad de Los Angeles. La asociacién, a mas de 30 afios
de su fundacién, sigue viva en pro de la Tierra, con Andy a la cabeza, quien
con cientos de voluntarios lleva mds de dos millones de arboles plantados,
logrando que otras ciudades imiten la accién.?

...llegar a la caja de la tienda de comestibles es un momento de eleccién:
(papel o plastico?, ;arboles o aves? La solucién que he encontrado es
una gran bolsa multicolor reutilizable, que lleva escrito:

“Solia ser una botella de pldstico”.

JEAN SHINODA
Sabia como un drbol

El deber de un maestro desde la no-violencia’®

Las cartas estdn en la mesa: o se prepara a los estudiantes como operarios o
se les prepara como personas, no hay que preocuparse de la objetividad si se
toma en cuenta que la educacién es un acto de subjetividad. La investigaciéon
de campo se hace en la préctica, por ello, hay que aprovechar el trabajo diario
como una herramienta de andlisis y de mejora continua. Es tiempo de que se
considere a la escuela como un espacio de alegria. En la vida hay tres cosas
que no regresan: la palabra, la oportunidad perdida y el agua derramada; no
se puede perder la oportunidad de hacer una reflexién de la préctica, detectar

2 Ver TreePeople, “Por unas ciudades con mds drboles y menos autopistas”, disponible

en: http:/ /www.veoverde.com/2012/04/andy-lipkis-el-hombre-arbol-de-los-angeles- es-
tados-unidos/, consulta: enero 2013.

% Texto escrito por el doctor Luis Enrique Macias Guerra, lider de proyectos pedagdgicos,
Escuela Primaria Sor Juana Inés de la Cruz, Ecatepec, Estado de México.

| 184

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



Antologfa de la no-violencia 111

los incidentes criticos que se dan en el aula y tomar medidas de voluntad que
coadyuven a resolverlas.

La lucha no-violenta en el siglo XXI
No-violencia con la Tierra

El Programa de Estudio y Promocién de la No-violencia de la Universidad
Auténoma del Estado de México, en sinergia con las facultades de Lenguas y
Odontologfa, asi como con el Programa de Proteccién al Ambiente y el Centro
Cultural Universitario Casa de las Diligencias*, han organizado la Primera
Jornada por la Tierra, con el fin de conmemorar el Dia Internacional de la Tie-
rra a celebrarse el 22 de abril.

Durante la conmemoracion se realiza diversas actividades no-violentas a fa-
vor de la naturaleza: jornada de poda en el Parque Sierra Morelos, mercado
del comercio justo y orgdnico en la Facultad de Lenguas, campafia de acopio
de residuos electrénicos en la Facultad de Odontologia, café literario ambien-
tal El Decrecimiento en la Casa de las Diligencias, presentacién de los libros
¢Como vivir juntos? Etica, derechos humanos e interculturalidad (2013) de Rosa-
rio Guerra y Rubén Mendoza, y La calidad de vida y los derechos humanos. Una
alternativa desde las capacidades y el decrecimiento (2013) de Hilda Vargas, en el
Instituto de Estudios sobre la Universidad. Otras actividades serdn comple-
mentarias incluyendo la Marcha de las Semillas y la Meditacién por la Tierra.
Se han unido a este esfuerzo el Centro Escolar Carolina Agazzi y la Escuela
Secundaria 123 Gral. Ignacio Zaragoza.

* Todas, dependencias pertenecientes a la Universidad Auténoma del Estado de México.

185 |

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



| \ niam. 97
ANTIOQUENOS mayo 2013

DE MAYO ARoIX

La experiencia me ha humillado lo suficiente como para
hacerme comprender las limitaciones especificas de la
razén. Del mismo modo que las cosas materiales extraviadas
terminan convirtiéndose en basura, asi también la

razén mds usada se vuelve locura.

GANDHI,
La verdad es Dios

¢La amistad con el otro es posible?

Practicar la no-violencia encara muchos retos, uno de los principales es vol-
verse consciente de nuestros propios actos y actitudes. Dice el psicélogo
humanista Abraham Maslow: “El mejor modo de entablar amistad con una
porcién del mundo exterior consiste en entablar amistad con la parte corres-
pondiente en nuestro interior”'. La pregunta que surge es ;como anda nuestra
relacién con los otros?, ;qué es lo que el espejo nos refleja? Si la respuesta nos
arroja relaciones productivas, asertivas, afectivas y de crecimiento sano, es
muy probable que la amistad con nosotros mismos estd entablada. Por el con-
trario, si la respuesta delata relaciones conflictivas, quejas sistemadticas, roles
de victima o del abuso persistente, tristemente quiere decir que aiin no hemos
logrado hacer amistad con nosotros mismos. La no-violencia empieza a co-
brar vida cuando nos hemos hecho amigos de nosotros mismos, porque esta
filosoffa de vida cree firmemente en que los otros somos nosotros.

1 Abraham Maslow, La personalidad creadora. Experiencia plena de la vida, Barcelona, Herder,
2005, p. 197.

| 186

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



Antologfa de la no-violencia 111

El ahimsa como dialogo

¢(El didlogo es sencillo? Definitivamente no, requiere un entrenamiento en
donde lo primero que hay que trascender es la percepcién de desigualdad
entre los interlocutores; si este paso no se logra, el didlogo esta perdido: basta
con que alguna de las partes se perciba inferior o superior al otro para que el
didlogo se torne utdpico, de ahi que sea necesario un entrenamiento.

<Y cuando el dialogo no funciona?

Para Gandhi, esta filosofia-accion, basada en el amor, es también un llamado a
dejar la apatia y la cobardia. Requiere del satyagrahi (practicante de la no-vio-
lencia) en primera instancia, un despertar de conciencia, en donde toda in-
justicia sea identificada y, en consecuencia, detenida. Por eso se habla de que
el ahimsa es accién, un actuar que dispone de una variedad de herramientas,
como lo es el didlogo. Sin embargo, resultarfa ingenuo creer que siempre fun-
cionard en la solucién de un conflicto o una injusticia; la misma no-violencia
lo reconoce, por lo que remite a otras estrategias que requieren cada vez més
valentia, entre ellas se puede mencionar al boicot, la desobediencia civil, la
huelga, el ayuno, etc.

Valor humano: eso es el meollo de esta otra filosofia de la vida. Valeroso
es aquel que resiste los movimientos histéricos de las masas: compras de
Navidad, alboroto estudiantil o desfile militar son del mismo género. El
conformismo se ha vuelto virtud civica. jAy de quienes se manifiestan en
forma distinta a las pautas de moda, pensamiento politico, sistema filosé-
fico! Hemos olvidado la verdad y el amor y por eso nos abre un precipicio
de esclavizacién.

JUAN MARIA PARENT,
“Una filosofia de la vida (Satyagraha o la eficacia de la libertad)”

Mediacion desde la no-violencia

Dice Héctor Herndndez Tirado: “la promocién de los derechos humanos es el
paraguas que cubre todos los medios existentes para resolver las diferencias

2 Hilda Vargas, “La calidad de vida interior, una puerta hacia le} interculturalidad”, en
Maria del Rosario Guerra y Rubén Mendoza, ;Cémo vivir juntos? Etica, derechos humanos e
interculturalidad, México, Torres, 2013, pp. 118-119.

187 |

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



CODHEM

entre humanos. Es aqui donde conviene anotar que la mediacién, ademds de
ser un procedimiento auténomo, también puede insertarse en otra corrien-
te importante que es la no-violencia activa y militante”. Cada procedimiento
implica un reto y, por lo tanto, un entrenamiento, la mediacién es una valiosa
alternativa que requiere bases importantes de inteligencia emocional, ademads
de la aplicacién de los principios de la no-violencia. El sendero es amplio, la
clave es la decision.

La lucha no-violenta en el siglo XXI

El 5 de mayo, los antioquefios conmemoraron la masacre de 10 secuestrados
que tuvo lugar en 2003, entre estas personas se encontraban dos ilustres lide-
res regionales: Guillermo Gaviria Correa, el entonces gobernador de Antio-
quia, y su asesor de paz y también ex gobernador, Gilberto Echeverri Mejia,
ademds de ocho oficiales y suboficiales de la Armada y del Ejército. Por lo que
se efecttia acciones no-violentas que contribuyan al despertar de conciencia
durante cada mes de mayo:

Solidaridad sin desmayos. Por eso nos parece de gran importancia la tarea
de consolidar en la conciencia histérica de los antioquefios la manifesta-
ci6én de solidaridad y rechazo tan enérgicos que protagonizamos todos en
reaccién a la masacre de hace siete afios, una manifestacién de solidaridad
que facilmente puede calificarse como el momento mds trascendental que
nuestra region entera ha vivido de rechazo colectivo ante un acto indivi-
dual entre los ya innumerables a que nos habian sometido las FARC3. En
los dias que siguieron al 5 de mayo del 2003, los antioquefios cerramos filas
ante la infamia alrededor de la cual todos nos vimos ultrajados. Hoy es en-
tonces un dfa para nosotros reflexionar sobre ese momento de solidaridad
y de identificacién colectiva con las figuras y el liderazgo de Guillermo Ga-
viria y Gilberto Echeverri, una identificacién que los antioquefios hemos
renovado una y otra vez a través del empuje que entre todos le continua-
mos brindando al liderazgo de quien tomara las banderas de su hermano,
Anibal Gaviria Correa.*

3 Fuerzas Armadas Revolucionarias de Colombia.

+“5 al 30 de mayo: ‘No’ a la Violencia”, El mundo.com especiales No-violencia, http:/ [ www.
elmundo.com/portal / especiales / especiales/ detalle.noticia.php?idespecial=48&idarticu-
10=696, consulta: marzo 2013.

| 188

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



nuam. 98
junio 2013
Ano IX

El descrecimiento entrafia, en efecto, compartir mejor las cosas del
mundo, pero implica también cambiar radicalmente la forma en que se
produce y se consume en el mundo: trabajar y consumir mucho menos de
lo que hoy trabajan y consumen las clases medias en el mundo.

MIGUEL VALENCIA,
Sobre los escombros del crecimiento emerge el descrecimiento

A traveés del servicio se justifica la existencia, Premio Nacio-
nal de Derechos Humanos a Las Patronas

Gandhi defendié como postura medular el servicio a los otros, el cual, al na-
cer desde el corazon, regresa en un servicio a uno mismo. Es el caso de las
llamadas Patronas, mujeres que desde 1995 ofrecen ayuda y acompafiamiento
voluntario a migrantes centroamericanos en su paso por México, ofreciéndo-
les agua, alimentos y ropa, principalmente, sin otro interés que el de la ayuda;
ellas se describen como “un grupo de aproximadamente 14-15 mujeres que
apoyamos voluntariamente, sin recibir nada a cambio, a nuestros hermanos
centroamericanos, que van colgados en el tren por su paso por la comunidad
de La Patrona, municipio de Amatldn de los Reyes, Veracruz, y que se dirigen
hacia los Estados Unidos, buscan un mejor futuro para con su familia.”!

1 “Meéxico: Premio Nacional de los Derechos Humanos para Las Patronas”, en Grupos de
Trabajo de Migracién Regional, http:/ /www.grupomigraciones.org/site/index.php?option
=com_content&view=article&id=398:mexico-premio-nacional-de-derechos-humanos- pa-
ra-las-patronas

189 |

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del I1J de la UNAM. Libro completo en: https://goo.gl/zZSXGvA
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



CODHEM

La no-violencia reconoce el bien y el mal dentro del mismo ser
El investigador marroqui Said Bahajin nos comparte:

Eso significa que el mal no constituye toda la realidad de la condicién hu-
mana, ni tampoco la constituye el bien. Cada ser humano tiene sus ca-
pacidades o competencias para hacer las cosas de manera pacifica como
para hacerlas de manera violenta, y vivir en paz no significa erradicar el
mal ni acabar con las personas conflictivas. Seremos injustos e irrealistas
si creemos que podemos vivir en un mundo sin conflictos intrapersonales,
interpersonales e internacionales. Cada persona tiene su lado positivo y
negativo, tanto sus capacidades para ejercer los diferentes tipos de violen-
cia, como para amar y convivir pacificamente con el otro diferente. De ahi
que, vivir en paz es encontrar el equilibrio entre los dos lados de cada per-
sona y entre todas las capacidades del ser humano. Encontrar el equilibrio
entre lo positivo y lo negativo, lo material y lo espiritual, los derechos y los
deberes, asf como los intereses de una persona y los de toda la comunidad,

es vivir en paz.?

Kinan, el poder del equilibrio

Se ha insistido dentro de los talleres de entrenamiento en la accién no-violenta
que solo hay no-violencia cuando existe dominio de si. El dominio personal tiene
que ver con el equilibrio e integridad del ser, en donde el alimento intelectual
tiene el mismo valor que el fisico, el emocional y el espiritual; al excederse en
alguno, inevitablemente impacta en el déficit del otro. Frank Diaz, investiga-
dor profundo de los pueblos originarios de Mesoamérica, describe al Kinan,
como el poder del equilibrio y muestra el origen de la palabra:

En los libros de historia, la palabra Kiname suele traducirse como ‘gigante’.
Sin embargo, al analizar su significado [...] en lengua nawatl, la raiz Kin
significa poder. Forma los términos Kinatia, aplicar una fuerza para conseguir
el equilibrio, y Kinamiktli, encuadrado, armonizado. La forma abreviada Kinam
daba nombre a los kiname toltecas, no porque tuvieran una alta estatura

2 Said Bahajim, “Hacer las paces en tiempos de guerra”, http://saidbahajin.blogspot
.mx/2013/04/hacer-las-paces-en-tiempo-de-guerras.html?spref=fb

| 190

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



Antologfa de la no-violencia 111

fisica, como se ha supuesto, sino porque eran unos verdaderos gigantes en
el sentido espiritual.®

Y es precisamente de la plataforma espiritual de donde emerge toda la fuer-
za para mantener en equilibrio las otras dreas. Hilda Vargas ha defendido la
necesidad de invertirle al acercamiento espiritual que permita conectar con la
propia voz interna, inversion basica para la practica del ahimsa.*

La lucha no-violenta en el siglo XXI

La no-violencia con la naturaleza sigue avanzando. Miguel Valencia Mulkay
ha sido uno de los grandes defensores y promotores del movimiento descre-
centista o decrecentista en México, compartiendo la postura en diferentes
eventos internacionales. En mayo 25y 26 de 2013, él y su equipo interdiscipli-
nario coordinaron la Primera Reunién Preparatoria hacia un Encuentro Na-
cional de Descrecimiento, la sede fue en el auditorio Elena Garro de la Facul-
tad de Filosoffa y Letras de la Benemérita Universidad Auténoma de Puebla.
Los puntos considerados:

1. ;Por qué es necesario impulsar el descrecimiento en México?

2. ¢Cudl es la situaciéon del movimiento por el descrecimiento?

3. Experiencias descrecentistas en México.

4. Propuestas para fortalecer el descrecimiento en México.

5. ¢En qué condiciones y cémo podria llegar a organizarse en México,
en los proximos meses, un Encuentro Nacional de Descrecimiento?

Es una invitacién abierta por la defensa de la Tierra y una preparacién para
la convocatoria a la 4 Conferencia Internacional sobre Descrecimiento que
tendrd lugar en Leipzig, Alemania, en 2014.

® Frank Diaz, Kinam el poder del equilibrio. Antiguas prdcticas toltecas, Tlaquepaque, Alba,
2005, p. 4.

* Cfr. Hilda Vargas, “Calidad de vida interior. Una puerta hacia la interculturalidad”, en M.
Guerra y R. Mendoza, ;Cémo vivir juntos? Etica, derechos humanos e interculturalidad, México,
Torres, 2013.

191 |

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



nam. 99

julio 2013
Ano IX

Nelson Mandela, una experiencia inclusiva
en medio de la exclusion

El abogado Nelson Mandela, quien fuera arrestado en 1962 y cumpliera 27
aflos en prisién, comentd una experiencia en la cual, debido a una lesién ma-
yor, tuvo que ser trasladado de la prisién de Robben Island a Ciudad del Cabo
(Sudafrica). La lesién requiri6 una intervencién quirtdrgica que se realizé den-
tro del consultorio por un equipo médico profesional y amable, una vez fina-
lizada la intervencién:

el doctor [blanco] empez6 a explicarme qué precauciones debia tomar. Fue
bruscamente interrumpido por el jefe de los guardianes que le informé
que yo tenfa que regresar inmediatamente a la isla. El cirujano reaccioné
con gran exasperacién y le dijo que el sefior Mandela tenfa que permanecer
en el hospital hasta la mafiana siguiente [...] Aquel viaje me resulté instruc-
tivo en otro aspecto, ya que en el hospital habia percibido un deshielo en
las relaciones entre blancos y negros [...] para mi aquello era algo nuevo y
diferente [...] reafirmaba mi profunda conviccién de que la educacién era
el mayor enemigo de los prejuicios. Aquellos eran hombres y mujeres de

ciencia, y en la ciencia no hay lugar para el racismo.

La Paz desde la optica de Galtung

En otros boletines se ha compartido parte de la visién del polit6logo y activis-
ta Johan Galtung con respecto a la no-violencia positiva y negativa, aquella

! Nelson Mandela, EI Largo camino hacia la libertad, Madrid, Santillana, 1994, pp. 816-817.

[ 192

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del I1J de la UNAM. Libro completo en: https://goo.gl/zZSXGvA
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



Antologfa de la no-violencia 111

que lucha a favor de... o aquella que actda en contra de..., ambas importantes;
en esta ocasion se comparte, en el mismo sentido, su visién:

Los Estudios de la Paz no son una especie de aproximacién izquierdista a
las relaciones inter-estatales sino que son una aproximacién a la condicién
humana en general sobre la reduccién del sufrimiento (dukka) a través de
la paz negativa y la satisfaccién (sukka) a través de la paz positiva, sin con-
sideracién de cémo las relaciones causales, los ciclos, las espirales o lo que
sea, giran o agitan sus caminos, a través del colector humano con tan poco
respeto por las fronteras disciplinarias como el que tienen los vientos y las
mareas, los animales y las aves a las fronteras estatales®.

La no-violencia como ética

La préctica de la no-violencia es un acto reflexivo, apegado a principios como
la justicia, la transparencia, el amor y la fuerza del espiritu, donde los medios
son igualmente importantes que los fines, donde la exigencia de justicia al otro
inicia con la exigencia de la justicia a uno mismo, donde es necesario el esfuer-
zo consciente de verse hacia el interior y reconocer tanto las virtudes como
las debilidades. Requiere, ademds, tener el coraje suficiente para asumirlas
y trabajar en ellas; a la vez que se reconoce en el otro —en “el enemigo”— sus
fortalezas y sus actos injustos.

La reflexién en la no-violencia responde a las preguntas: ;hasta dénde uno ha
propiciado la conducta del otro?, ;en cudles injusticias participo en mi diario
andar?, ;qué me impide poner limites en situaciones de injusticia cercanas a
mi, como lo es la familia?

Por ello, se coincide con Jean y Hildegard Goss: “En la no-violencia la accién
no se concibe sino como el complemento de una ética. Ella presupone: una re-
visién profunda de nuestra vida, la bisqueda de la verdad, la elaboracién de
una ética, la voluntad de permanecer fieles. La técnica viene, pues, a actualizar
esta ética y sus métodos propios”>.

2 Johan Galtung, 50 arios. 25 paisajes intelectuales explorados, Puebla, México, Montiel & So-
riano, 2009.
* Jean e Hildegard Goss, Armas de la no-violencia, Bogotd, Ediciones Paulinas, 1976, pp. 24y 25.

193 |

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



CODHEM

El primer principio de la accién no violenta consiste en no
cooperar con cualquier cosa que sea humillante.
GANDHI

Técnicas no-violentas
segun Jean Goss

1. Control de sf mismo: por la via emocional, como puede ser a través
de la inteligencia emocional.

2. Preparacion interior: por la via de la meditacién, la oracién, el ayuno
purificador o espiritual.

3. Elaboracién de una estrategia: dirigida hacia un caso particular, iden-
tificando claramente la injusticia, el nivel en que se participa (como co-
rresponsables, victimas o como victimarios), probar el didlogo; si no
hay éxito, probar alguna de las multiples acciones no-violentas: boicot,
silencio, no-cooperacién, ayuno politico, etcétera.

La lucha no-violenta en el siglo XXI

En una disertacion presentada en Santiago de Chile el 18 de julio del 2009, el
doctor Oscar Cevey responde a la pregunta ;cémo ser no-violento en un mun-
do violento?, a través de diversos ejemplos, asimismo invita a la humanidad,
y en especial a Chile, a sumarse a la Marcha Mundial por la Paz que pasaria
por su pais en julio del 2009:

Hoy, a través de su organismo Mundo sin Guerras y sin Violencia, utilizan-
do [...] la no-violencia activa, promueve una accién concreta sin preceden-
tes en la historia humana, La Marcha Mundial por la Paz y la No Violencia,
a fin de crear conciencia social del gravisimo problema de la violencia que
nos aqueja, de sus verdaderas raices, de sus diferentes formas de manifes-
tacion, a la vez que hace una convocatoria a la humanidad a involucrarse
en ella con acciones ejemplares, para dar un paso mds en la erradicacién de

las précticas violentas de la faz de la Tierra*.

* Oscar Cevey, “Acciones no-violentas en un mundo violento”, 2009, CEMHZA, en http://
Cehmza.over—blog.es/ article-34130769.html, consulta: junio de 2013.

| 194

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



ntm. 100

agosto 2013
Ano IX

Ahimsa ha llegado a

su edicion numero 100
HILDA VARGAS

El equipo de trabajo que participamos en su elaboracién siente alegria por
la funcién que cumple este boletin: acercar la cultura de la no-violencia a la
sociedad civil y académica del mundo, para contribuir asi al respeto de los
derechos humanos y hacer conciencia de los recursos que cada quien tiene
para ser parte de la justicia, desde el modelo de la misma hasta su defensa
cuando ésta no aparece.

Juan Maria Parent pensé este proyecto hace un poco mds de ocho afios, cuya
cristalizacién ha sido posible gracias al apoyo del Centro de Estudios de la
Comision de Derechos Humanos del Estado de México (copHEm). Ocho afios
de esfuerzo ininter rumpido muestran que el trabajo en equipo es factible y
presenta la oportunidad para agradecer a quienes han contribuido con sus
aportaciones tedricas.

En esta edicién especial vuelve a escribir el fundador de este boletin, Juan
Maria Parent; Gloria Abarca, investigadora comprometida que ha hecho posi-
ble que otros escritores de diferentes partes del mundo nos apoyen; Ana San-
tiago, licenciada en filosoffa cuyo arraigo con la no-violencia es patente; y el
gran defensor del didlogo entre religiones, de origen marroqui, Said Bahajin.
Gracias a todos.

195 |

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del I1J de la UNAM. Libro completo en: https://goo.gl/zZSXGvA
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



CODHEM

El propdsito del boletin Ahimsa
JUAN PARENT!

Pensar los derechos humanos y a la vez la no-violencia (objetivo central de
esta publicacién) nos ubica en un espacio de reflexién y de vivencia que serd
asumido y reservado para la accién. Los derechos humanos son un terreno
donde todos ocupamos una parte, responsabilidad compartida, que hacemos
grande de acuerdo con nuestro potencial. La relacién entre estas dos referen-
cias es permanente y estable a tal grado que no puede hablarse ni intentar ac-
tuar sin haber adquirido las energfas necesarias para dar vida y movimiento a
nuestro mundo. Esta accién se da siempre conjuntamente so pena de fracasar
en el intento de salvar al hombre.

La no-violencia como expresion de vida
GLORIA ABARCA?

La no-violencia se ha visto, vivido e interpretado desde diferentes perspecti-
vas, pero una postura importante es aquella en donde se ve como una préctica
cotidiana, parte de la vida del ser humano y no sélo una teorfa o filosofia
utépica. Gandhi mencionaba: “La no-violencia de los fuertes no puede ser
simplemente una politica. Debe ser un credo, o una pasién. [...] Un hombre
con una pasion la expresa en cada uno de sus actos, por pequefios que sean”?.

Implementar la no-violencia en nuestra cotidianidad es respetarse a uno mis-
mo para dar respeto a las demds personas, es el respeto de la vida, cuidando
la propia no en un sentido egoista, sino de conciencia; la vida que estd a cargo
nuestro es la propia, de la cual debemos ser responsables en su expresion,
salud y bienestar, para a su vez reconocer las otras expresiones de vida, seres
humanos, animales, plantas y planeta. La no-violencia se expresa en el inte-
rior y se proyecta al exterior cada dia por cada uno de nosotros, pues todos
somos responsables, actores y constructores de la misma.

1 Profesor emérito de la Universidad Auténoma del Estado de México (UAEMéx).

2 Gloria Marfa Abarca, doctoranda en Estudios Internacionales de Paz, Conflictos y Desa-
rrollo en la Catedra UNESCO de Filosofia para la Paz de la Universidad Jaume I de Castell6n,
Esparia. Investigadora en formacién del Instituto Interuniversitario de Desarrollo Social y
Paz, y licenciada en Educacién Primaria.

| 196

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.



Antologfa de la no-violencia 111

Se cultiva el corazon desde el Ahimsa
ANA SANTIAGO*

El haber conocido la dimensién de la no-violencia me condujo a ampliar el
horizonte para incluir paradigmas diferentes en el estilo de vida. Un ejemplo
de ello es la concepcién de conflicto; gracias a los principios de la no-vio-
lencia sabemos que no es sinénimo de pelea ni razén suficiente para romper
lazos, no tiene que ser motivo de la destruccién de la humanidad; mds bien
es una oportunidad para afrontar el cambio o para una mejora social. Desde
mi experiencia, la ensefianza més valiosa de la filosofia ahimsa es poder vivir
mejor con el todo, comprender que cada uno de los elementos con los que
topamos, ya sean plantas, animales, seres abi6ticos, humanos, cosas, situacio-
nes y circunstancias, tienen su porqué y su para qué. A partir de ello nos toca
componer una sinfonia para hacer de nuestra existencia una relacién arméni-
ca. Acercarse al conocimiento del ahimsa es necesariamente comprometer la
propia existencia para mejorar la de los demds que estdn a nuestro alrededor.

La riqueza esta en la diversidad
SAID BAHAJIN®

Qué sentido tendria la vida si no tuviera una cancién, una comida o un paisa-
je, sin duda serfa aburrida, como lo serfa con un mismo idioma, una sola cul-
tura o una religién. La diversidad es un don que hace que nuestra vida tenga
sentido, que la disfrutemos todos, que nos lleva a descubrir la paz interior que
cada ser humano llevamos dentro y a encontrar la felicidad que se alcanza con
la felicidad de los demads, con respeto a su fe, nacionalidad o ideologfa.

3 Thomas Merton, Gandhi y la no-violencia. Una seleccion de los escritos de Mahatma Gandhi,
Barcelona, Oniro, 1998, p.82.

* Ana Vanadys Santiago es parte el equipo de mediacion de la CODHEM.

5 Investigador en la Cdtedra UNESCO de Filosofia para la Paz (Espafia).

197 |

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del 11J de la UNAM.
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www juridicas.unam.mx DR © 2013. Comisién de Derechos Humanos del Estado de México.





