


FILOSOFÍA Y DERECHOS HUMANOS: 
UN DIÁLOGO NECESARIO
MEMORIA DEL COLOQUIO

ISBN: en trámite
© D.R. Comisión de Derechos Humanos del Estado de México
Dr. Nicolás San Juan No. 113, Col. Ex Rancho Cuauhtémoc,
C.P. 50010, Toluca, México.
Tel. (01 722) 2360560
Fax  (01 722) 214-08-70
Página de internet: http://www.codhem.org.mx
Correo electrónico: codhem@netspace.com.mx
Tiraje: 500 ejemplares

Edición:  CENTRO DE ESTUDIOS
  Marco Antonio Sánchez López
  Luis Antonio Hernández Sandoval
  Gerardo Pérez Silva
  Etehel Servín Aranda

Diseño de portada 
y formación: Deyanira Rodríguez Sánchez



CONTENIDO

I.  PRESENTACIÓN......................................................................   7

II. CONFERENCIA MAGISTRAL

 TENDENCIAS ACTUALES Y NUEVAS FIGURAS 
 DE LOS DERECHOS HUMANOS
 Juan María Parent Jacquemin........................................................   9

III. MESA TEMÁTICA:
 CRÍTICA DEL SUJETO MODERNO (POSMODERNO)

 BREVE MEDITACIÓN INCIDENTAL EN TORNO 
 A UNA POSIBLE FUNDAMENTACIÓN DE CORTE 
 ONTOLÓGICO A LA IDEA DE LOS DERECHOS
 HUMANOS A PROPÓSITO  DE UNA CONSIDERACIÓN 
 CRÍTICA AL IUSNATURALISMO
 Roberto Andrés Hinojosa.............................................................   23

 LA ESTRUCTURA MÍTICA DE LA JUSTICIA
 Mariano Rodríguez González.......................................................   35

 SOLIDARIDAD PRÁCTICA COMO
 UNIVERSO ÉTICO DE LOS DERECHOS HUMANOS
 Arturo García Rillo ......................................................................   40

 HACERSE HUMANO Y DERECHOS HUMANOS,
 MÁS ALLÁ DEL SUJETO Y SUS REPRESENTACIONES
 Rubén Mendoza Valdés...............................................................   54

IV. MESA TEMÁTICA:
 FILOSOFÍA, INJUSTICIA SOCIAL Y VIOLENCIA

 VIOLENCIA ILEGÍTIMA COMO 
 TRASCENDENCIA IMPERFECTA
 Juan Carlos Romero Orozco.......................................................   61



 LA FILOSOFÍA COMO UNA ESTRATEGIA; UNA 
 COMPARACIÓN DE NUESTRA REALIDAD CON
 LA REPÚBLICA DE PLATÓN
 Josué Manzano Arzate..................................................................   66

 DE LA INJUSTICIA SOCIAL COMO VULNERACIÓN 
 ROTUNDA DE LOS DERECHOS HUMANOS
 Marco Antonio Sánchez López.....................................................   72

 DEMOCRACIA Y CULTURA DE LA PAZ: 
 UN DIÁLOGO CONTINUO 
 Erik Hernández Morales..............................................................   76

V. MESA TEMÁTICA:
 ¿QUÉ HAY CON LA BIOTECNOLOGÍA? O CÓMO 
 LA VIDA SE HA VUELTO UN FETICHE

 LA BIOTECNOLOGÍA, REVOLUCIÓN DEL SIGLO XXI.
 ANÁLISIS DESDE LA PERSPECTIVA FILOSÓFICA
 Miguel Ángel Barranco Cruz.........................................................   83

 BIOTECNOLOGÍA: CONTRADICTIO IN TERMINIS, 
 ¿MANIPULACIÓN DE LA VIDA + TECNOLOGÍA?, 
 ¿DEPENDENCIA TECNOLÓGICA O DESPOJO?
 Luis Antonio Hernández Sandoval...............................................   92

 TECNOLOGÍA: ¿HUMANIZACIÓN O 
 DESHUMANIZACIÓN?
 LA SOCIEDAD TECNOLÓGICA DESDE
  EL HUMANISMO POSMODERNO
 Octavio Valdés Sampedro............................................................   99

VI. MESA TEMÁTICA:
 DERECHOS HUMANOS: IMÁGENES, ESPEJOS, 
 CEGUERAS Y OSCURIDADES

 CUESTIONES EN TORNO A LA FUNDAMENTACIÓN 
 DE LOS DERECHOS HUMANOS
 Miguel Ángel Coyote Chapulín.....................................................  109

 LOS DERECHOS HUMANOS,
  ¿UN ORNAMENTO SOCIAL?
 Gerardo Pérez Silva.....................................................................  114



 EXISTENCIA Y DERECHOS
 O LA DIGNIDAD INSTITUCIONALIZADA
 Juvenal Vargas Muñoz.................................................................................  118

VII. CONFERENCIA MAGISTRAL

 DERECHOS HUMANOS Y VIDA BIOLÓGICA: 
 ALGUNAS PARADOJAS
 María Luisa Bacarlett Pérez.........................................................................   123



PRESENTACIÓN

 Filosofía y derechos humanos, ¡vaya encuentro nece-
sario! La fi losofía habla y surge del hombre, de igual manera, 
los derechos humanos son la expresión visible de la dignidad 
de cada ser humano. ¿Acaso no hay relación alguna? Claro 
que sí, podríamos decir que es imposible hablar de derechos 
humanos sin un sustento fi losófi co. 
 Mientras recorremos toda una refl exión profunda so-
bre los derechos humanos, nos encontramos que sin la pre-
sencia de la fi losofía es imposible llegar al puerto de refl exión 
necesario para iniciar una defensa audaz de tales derechos. 
Los problemas divergentes que giran en torno a los derechos 
humanos tienen cabida en la refl exión fi losófi ca de hoy, en 
sus diferentes aristas y posturas, ya sea una fi losofía de corte 
moderno como una fi losofía que se adhiere profundamente 
al pensamiento clásico. Más aún, hoy la fi losofía sabe que 
su vocación también es entrar al ámbito de los derechos hu-
manos con el propósito de enriquecerlos,  de fortalecerlos. 
La relación entre fi losofía y derechos humanos es una rela-
ción profundamente anclada al problema del hombre, cuya 
importancia y papel reside sin más en salvaguardar al homo 
humanus en  medio de un mundo que parece arrancar esta 
condición a cada hombre y mujer.
 En su más pleno sentido fi losófi co, los derechos hu-
manos son precisamente la apuesta por lo humano, no hay 
más.
 Y si hay algo sumamente importante que ni la fi losofía 
ni los derechos humanos pueden olvidar, es aquella senten-
cia que se encuentra en la Antígona de Sófocles: “muchos 
son los misterios que hay en el universo, pero no hay mayor 
misterio que el hombre”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
8

 La presente memoria es la recopilación de las ponen-
cias que presentaron los participantes en el coloquio “Filo-
sofía y derechos humanos: un diálogo necesario”, celebrado 
en los primeros días de junio de 2008. Figuran dos conferen-
cias magistrales, juntamente con los trabajos presentados en 
las cuatro mesas temáticas. Este coloquio fue un momento 
propicio por compartir, refl exionar y discutir, desde una pers-
pectiva fi losófi ca, los avatares que actualmente enfrentan la 
defensa, promoción y difusión de los derechos humanos en 
nuestra sociedad actual. Ojalá las siguientes ponencias sean 
el germen para que a su tiempo debido fructifi quen, tanto en 
el ámbito académico como en nuestro medio social. Además, 
este coloquio mostró que la fi losofía ya no está encerrada en 
su mundo de pensamientos, en la buena compañía de las co-
sas inteligibles, por el contrario, ha bajado a la calle, a la plaza 
pública, duerme bajo los puentes y vuelve a ser poco a poco 
el Eros que camina con los pies desnudos del Banquete de Pla-
tón.

Jaime Almazán Delgado
Comisionado de los Derechos Humanos del Estado de México

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CONFERENCIA MAGISTRAL

TENDENCIAS ACTUALES Y NUEVAS FIGURAS 
DE LOS DERECHOS HUMANOS
Juan María Parent Jacquemin*

Mayo de 2008

 El siglo XXI ya ha empezado con los enormes progresos reali-
zados por la ciencia y la tecnología en materia de biotecnología. Situe-
mos este inicio en 1978 con el nacimiento de Louise Brown, el primer 
bebé de probeta en Gran Bretaña. Si la caída del muro de Berlín ha 
sido califi cada por los europeos como un hecho similar a la toma de 
la Bastilla, la irrupción de la biotecnología puede compararse con el 
surgimiento del Renacimiento.
 Al dirigirse hacia los seres humanos, la biotecnología es una 
poderosa arma social que los afectará profundamente hasta alcanzar 
su dignidad en muchas ocasiones. Nos encontramos por consiguien-
te ante una cuarta generación de los derechos humanos, verdadera, 
totalmente diferente de lo que hasta el momento habíamos vivido. 
Se tratará de promover y defender estos derechos para que la nueva 
humanidad que se está gestando o que somos capaces de crear, guar-
de sus características esenciales como son su razón y su libertad. Los 
derechos humanos pertenecen a la ética porque surgen de la misma 
naturaleza humana. Hoy, en este nuevo siglo “deberemos ciertamen-
te revisar nuestras hipótesis de base en lo que concierne a la natu-
raleza (...). Nuestras ideas sobre la igualdad y la democracia también 
deberán ser defi nidas de nuevo” 1  y la ética hoy, como lo podemos 
observar, es más problemática que nunca. 
 La defi nición de la vida y el sentido que podremos dar a nues-
tra existencia serán radicalmente alterados. El concepto de naturaleza 

*  Doctor emérito de la Universidad Autónoma del Estado de México. Responsable 
de “Proyecto de estudio, promoción y duvulgación de la No-violencia activa”, en 
la misma Universidad.

1 Rifk in, Jeremy. Le siècle biotech, p.17.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
10

humana  será igualmente revisado. Estamos dando los primeros pasos 
en la creación de una nueva naturaleza o en el cambio de signifi cación 
que podrá darse a este concepto. “El desafío del debate bioético es 
el de la tensión entre violencia y razón en un contexto en el que la 
racionalidad tecnocientífi ca da al hombre la posibilidad de conquistar 
sin fi n nuevos poderes sobre sí mismo en su dimensión orgánica y bio-
lógica” 2 . La biotecnología se anuncia como todos los productos de la 
inteligencia humana ambivalente: lo bueno es previsible en los inicios 
que ya conocemos y aprovechamos, lo malo que sufrimos y vislumbra-
mos pueda ser mayor.
 Las prácticas tradicionales que se desarrollaron en torno al 
nacimiento o la paternidad serán defi nidas de nuevo. ¿Qué será el libre 
albedrío? ¿Qué será el progreso?
 Ya están aquí no sólo tendencias sino realidades a las que no 
podemos dejar de enfrentarnos de inmediato, porque ya existen co-
nocidas violaciones a los derechos de las personas y de los pueblos 
provocadas por un sistema comercial y científi co poco respetuoso de 
tales derechos.
 Tenemos entre manos nuevos instrumentos en la biología que 
nos permiten modelar en un sentido distinto y querido por nosotros 
nuestra existencia en la tierra. “La bioética es una reacción, nace del 
vértigo creado por el estallido del concepto y de la realidad ‘hombre’ 
bajo el dominio de la biología” 3. No caigamos en el pesimismo. “La 
biotecnología y la ingeniería genética constituyen un importante moti-
vo de esperanza para la humanidad (...). Los benefi cios que se seguirán 
de la biotecnología son extraordinariamente importantes y sobrepa-
san los riesgos” 4. Y también “la biotecnología forja herramientas de 
sueño que nos confi eren el poder de recrear la imagen que tenemos 
de nosotros mismos, de nuestros herederos y de nuestro entorno or-
gánico y de transformar su realidad” 5. Hoy, podemos hacer ya no sólo 
más o más rápido, sino hacer cosas completamente distintas.
 Y, sin embargo...
 Miles de laboratorios están al acecho para patentar para sí los 
cien mil genes del ser humano, más aún se patentan las células, los 

2   Cadoré, Bruno. L’expérience bioéthique de la responsabilité, p.45.
3   Bourguet, Vincent. “Bioéthique et dualisme ontologique”, en Internet.
4   Gafo Fernández, Javier. 10 palabras clave en bioética, p. 225.
5   Rifk in, Jeremy. Op.cit., p.11.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CO
N

FE
RE

N
CI

A
  M

A
G

IS
TR

A
L

11
órganos y los tejidos. Nuevos dueños de nuestro ser se apoderan de 
todo lo que somos para hacer de nosotros lo que quieren hacer. Me 
referiré a Canguilhem a este respecto: “El hombre no puede hacerse 
maestro y poseedor de la naturaleza sino sólo si niega toda fi nalidad 
natural y si puede retener toda la naturaleza incluyendo la naturaleza 
aparentemente animada, fuera de sí mismo, como medio” 6. Los de-
rechos humanos tienen vigencia porque la ética que los sostiene es 
teleológica. Sin esta meta, toda la ética pierde sentido y los derechos 
humanos desaparecen o son reducidos a un mero juego de cortesías.
 Estamos ante la objetivación del cuerpo humano y perdimos 
nuestra característica esencial de ser espíritu encarnado, sin separa-
ción posible. “La corporeidad es constitutiva de la persona, que se 
expresa y se manifi esta a través de su cuerpo. Esto signifi ca que toda 
intervención sobre el cuerpo humano afecta a la persona misma” 7. 
Pero no es solo el hombre el que es así atrapado por la investigación y 
el comercio, se buscan los microorganismos vegetales y animales. Con 
ello, el poder de las instituciones de investigación se multiplica hasta 
rebasar lo imaginable. Nos alcanzan a nosotros y a nuestros descen-
dientes. Nuevas condiciones de vida se imponen a las generaciones 
futuras.
 Apuntemos por ejemplo que la agricultura por cultura tisular 
fuera de la tierra puede representar en los próximos veinticinco años 
el desplazamiento de una población de agricultores que habrán per-
dido la razón de sus vidas. Podemos imaginar uno de los trastornos 
sociales de la mayor magnitud. ¿Será posible defender los derechos 
humanos de estas personas desplazadas? Más aún, ¿es factible preve-
nir esta violación al derecho a la vida y al trabajo?
 La creación de seres híbridos, mi animal, mi hombre de los que 
podrán obtenerse los productos: leche, sangre y órganos para trans-
plante cabe dentro de una refl exión sobre los derechos humanos. La 
neurocirugía en este momento estudia la posibilidad de implantar cé-
lulas nerviosas de los marranos en el sistema nervioso del ser humano. 
¿Es imaginable, si nos referimos a nuestra dignidad? ¿Habrá violación 
de esta dignidad?

6   Canguilhem, G. La connaissance de la vie, citado por Vincent Bourguet, Op.cit.
7   Ratzinger, Joseph, Cardenal. Donum vitae, Introducción &3, citado por Gago, 

Op.cit.,  p. 189.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
12

 La procreación humana se practica en laboratorio. La implan-
tación del huevo fecundado en un útero prestado o artifi cial para evi-
tar el malestar de la gestación ¿afecta la dignidad del niño por nacer? 
El medio artifi cial puede ser perfecto, transparente, aséptico y genera 
con toda seguridad al nuevo ser humano: ¿estas condiciones materia-
les son sufi cientes para justifi car esta práctica ya en camino? ¿Y los de-
rechos de la mujer? “La investigación en cuestión pretende ‘ayudar a 
las mujeres’. Para ello, (...) no se les ocurre nada mejor que atraer(nos) 
con halagos hacia el desierto conceptual de la biocracia, en el cual el 
cuerpo femenino sólo puede ser despedazado” 8. Y la elección de las 
características del niño por nacer: color de la piel, o de los ojos, tama-
ño, resistencia a ciertas enfermedades jugará un papel importante en 
la responsabilidad de los padres. ¿Cuáles son los derechos humanos 
de estas mujeres y de estos padres y los de sus hijos así programados? 
Cito de nuevo a Barbara Duden: “Según el nuevo imperativo genético, 
las mujeres tiene el deber moral de percibirse a sí mismas como siste-
mas inmunológicos programados. Es en adquirir esta autopercepción 
que las nuevas especialistas en genotecnia deberán ayudarlas...” 9. La 
mujer aprenderá “no verse a no sentirse sino a través de una mirada 
biomédicamente instrumentada” 10 ¿Podemos imaginar y prever el 
impacto de estas decisiones sobre la sociedad? ¿Qué decir del equili-
brio de los derechos? 11

 La informática nos ha parecido el avance tecnológico del fu-
turo; sin embargo, podemos observar que esta herramienta se acerca 
cada vez más al simple manejo de la enorme masa de información ge-
nética para la administración de estas bases de datos. Se habla enton-
ces de la bio-informática. Esta indudable riqueza permite a los inves-
tigadores la remodelación del mundo actual, y, desgraciadamente, “a 
mayor transparencia, menos deliberación (...). Los adelantos técnicos 
y los mayores conocimientos habrán de llevarnos a una sociedad sin 
esperanza” 12. Todo determinismo va contra los derechos humanos 
que aparecieron como conquista de la autonomía. Autonomía del yo 

8   Barbara Duden. “Los genes en la cabeza: los efectos de un nuveo estuilo de pen-
sar” en Ixtus, Nº 25, año VI, 1998, p. 59b.

9   Ibidem, p.62b.
10   Ibidem, p.65b.
11   Ver G. Durand. Artículo “bioéthique” en Encyclopédie philosophique universelle; 

les notions philosophiques, tomo 1.
12   Ibidem, p. 125.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CO
N

FE
RE

N
CI

A
  M

A
G

IS
TR

A
L

13
creativo “que indica la manera como el hombre, apoyado en su sis-
tema orgánico, psíquico y simbólico, inventa su historia y desarrolla 
sus capacidades” 13. Para corresponder a los derechos humanos, la 
biotecnología deberá ser liberadora del hombre, no reductora de su 
ser.
 Veamos los elementos positivos y negativos de esta transfor-
mación que nos llama para que participemos en este proceso. Nuestra 
capacidad de aislar los genes, identifi carlos y recombinarlos nos abre 
la puerta para un conocimiento del patrimonio genético. La recom-
binación del ADN abre posibilidades en el mundo de la salud y tam-
bién en la economía. El otorgar patentes sobre genes o sobre tejidos 
reconstruidos crea nuevas oportunidades, pero, a la vez, reduce las 
opciones de quienes no podrán alcanzar los precios de tales produc-
tos. ¿Los valores tradicionales de solidaridad, de respeto y de amistad 
lograrán sostenerse o serán defi nitivamente remplazados por los de 
competitividad y de provecho? Los derechos de los más desvalidos 
deberán ser atendidos por quienes son responsables del orden social. 
Sufrimos el dominio de las multinacionales que han tomado para sí los 
recursos biológicos del planeta.
  Darwin se encuentra lejos ante este salto que jamás se había 
dado en la evolución lenta de las especies; porque éste es el argumen-
to esgrimido por los técnicos de la biología: “simplemente acelera-
mos el proceso evolutivo...”.  Se olvidan que esta aceleración toca la 
capacidad de adaptación. Nuestro derecho a la realización plena se 
ve afectado por sacudidas estremecedoras y la marginación de quie-
nes no siguen este ritmo: pueblos enteros e individuos no preparados 
para ello. Hoy se habla de “ ‘dangerous knowledge’ para defi nir pre-
cisamente a aquel (conocimiento) que se acumula de prisa, pero sin 
poseer la sabiduría sufi ciente para controlarlo” 14.
 Este siglo de la biotecnología, que ya ha nacido, modifi ca el 
mundo porque manipula los genes y patenta la vida. Se desarrolla la 
cirugía genética; todo ello crea una nueva cultura.
 Detengámonos solamente sobre la transformación del hom-
bre. Ya contamos con piel artifi cial que se utiliza con todo éxito para 

13   Cadoré, Bruno. Op.cit., p. 70, nota 1.
14   López  Azpitarte, Eduardo. Ética y vida, p. 100.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
14

la reparación de los tejidos quemados. Ya somos capaces de producir 
válvulas cardíacas, orejas, cartílagos, narices, que son implantados en 
animales de laboratorio. El problema mayor reside en la no reproduc-
ción del tejido nervioso, pero vimos que la neurocirugía está desarro-
llando las técnicas para implantar estas células provenientes de otros 
cuerpos. Las modifi caciones genéticas de los óvulos fecundados, de 
los espermatozoides o de las células embrionarias permitirán una al-
teración de la especie humana. Mientras nos limitamos a la acción so-
bre las células somáticas, los cambios sólo afectan al individuo que 
libremente debe poder permitir este proceso, pero se está trabajando 
sobre las células germinales, es decir, la transformación de mi des-
cendencia. Los derechos de nuestras hijos y nietos están en nuestras 
manos de una manera mucho más comprometedora que lo que ha-
bíamos vivido hasta la fecha. Nuestro comportamiento afecta cierta-
mente a nuestros hijos, es la educación que les damos, pero la trans-
formación genética alcanza todas las generaciones que siguen y, ¿qué 
sabemos de las condiciones de vida que se darán dentro de cien o más 
años? ¿Tenemos derecho de imponer a nuestra descendencia nuestro 
criterio acerca de la salud o del bienestar? Es el momento de pensar 
lo que estamos haciendo desde ahora. ¿Acaso no actuamos contra la 
voluntad y contra la libertad de nuestros hijos cuando los conducimos 
genéticamente por donde nos parece ser el mejor camino? ¿No será 
el momento de pensar de nuevo los derechos a la educación? Conse-
cuencia de la pregunta anterior.
 “Se trata de tomar en consideración no sólo la signifi cación 
antropológica, cultural y ética del principio de la vida humana, sino 
también las consecuencias o los trastornos que ciertas prácticas o in-
vestigaciones podrían llevar consigo sobre el conjunto de las repre-
sentaciones de la persona humana” 15. Eso es la cultura modifi cada: la 
representación, es decir la signifi cación, el proyecto del ser humano.
 En el mundo técnico se cree fácilmente que la mera acción da 
sentido al quehacer, “como si la moral dependiera de las capacidades 
de hacer. Tal discurso somete la crítica ética al juicio científi co y téc-
nico” 16. En otras palabras, todo lo que puede hacerse técnicamente 
no debe hacerse necesariamente. La legitimidad de la investigación 

15  “Avis relatif aux recherches et utilisation des embryons”. 15.XII.1986. Comité con-
sultatif national d’éthique pour les sciences de la vie et de la santé, en Internet.

16  Testart, Jacques. “Éthique n’est as technique”, p.32.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CO
N

FE
RE

N
CI

A
  M

A
G

IS
TR

A
L

15
no signifi ca que no existen límites. Estos límites son defi nidos en gran 
parte por la fi losofía de los derechos humanos que conduce al bien de 
la humanidad. No somos cosas. Somos un proyecto irremplazable. Los 
derechos humanos son los de la cultura que está en juego, primera-
mente para no perder lo adquirido y, en segundo lugar, para asegurar-
nos de la calidad de lo que viene. ¿Qué sabemos del futuro para atre-
vernos a cambiar la fi sonomía del ser humano? El primer cromosoma 
humano artifi cial ha sido creado en 1997 para optimizar los caracteres 
genéticos a nivel de las células sexuales y en las células del embrión.
 La representación del hombre incluye su imagen que, para 
nosotros, promotores de los derechos humanos, debe ser inviolable. 
“Tenemos que volver a aprender a temer y a temblar e, incluso sin 
Dios, a respetar lo sagrado” 17. Y también “Los actos cometidos sobre 
otros a quienes no podemos rendir cuentas son injustos (...) la posi-
ble acusación de la descendencia contra su creador ya no encuentra 
a nadie que pueda responder y purgar por ella, ni ningún instrumento 
de indemnización” 18. Por otra parte, “el control de la procreación se 
orienta cada vez menos a fetos cuyo rostro en formación puede lla-
mar a respeto, recordar prohibiciones, y cada vez más a embriones 
que no logran, desde sus cuatro células, encarnar las generaciones fu-
turas” 19. El embrión humano pertenece al orden del ser no del tener, 
es persona, no cosa ni animal. Tiene derechos. Debe ser considerado 
como sujeto potencial. No podemos disponer de él. Su dignidad im-
pone límites al poder ajeno. La Convención sobre derechos humanos 
y biomedicina del Oviedo en 1997 afi rma: “Una intervención que tiene 
por objeto modifi car el genoma humano no puede llevarse a cabo sino 
por razones preventivas, diagnósticas o terapéuticas y sólo si no tiene 
por objeto introducir una modifi cación en el genoma de la descenden-
cia”.
 Otra técnica que se está estudiando es el etiquetar los genes, 
lo que permitirá a los médicos dar una información detallada de las 
predisposiciones genéticas de una persona y predecir el desarrollo fu-
turo de su salud mental y física. Para alcanzar este objetivo se trabaja 
ahora en la tarjeta genética. Con  mucho dinero nos permitirán cono-

17   Jonas, Hans. Técnica, medicina y ética, p.143.
18   Ibidem, p.133.
19   Hermitte, Marie Angèle. “Ces gênes indésirables”, en Le monde diplomatique, 

mayo 1994, p.19.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
16

cer nuestro futuro biológico; este benefi cio ambivalente podría redu-
cir fuertemente la libertad que nos caracteriza. ¿Acaso será aceptada, 
promovida, condenada por los defensores de los derechos humanos? 
¿No se abre así la posibilidad de creación de castas biológicas ya pre-
vistas por Huxley cuando imaginaba a los alfa plus y a los épsilon nega-
tivos? En el extremo, existe también la opción de crear “subhumanos” 
para tareas desagradables... 20. Nuestra concepción de la salud y de la 
enfermedad va a cambiar en función de las previsiones ahora posibles. 
La experiencia francesa del sistema Garçon, por ejemplo, nos dice que 
este historial, que solamente era médico, no fue aceptado por la po-
blación porque añade un determinismo a los que sufrimos y nos con-
dena a la marginación, al éxito o a la muerte. Y también porque no 
podemos “ser juzgados por una razón hereditaria con lo que se vería 
afectado el principio de dignidad de la persona humana que prescribe 
juzgar a las personas por sus actos y no por sus estados” 21.
 Hoy se practica ya el rastreo genético para el cáncer de mama, 
la enfermedad de Huntington, la enfermedad de Tay-Sachs y muchas 
otras. El mercado de este rastreo es estimado en varias decenas de 
miles de millones de dólares en los primeros años del siglo XXI. La pre-
gunta que nos formulamos es si el avance biotecnológico tiene senti-
do humano, de promoción de los derechos a la libertad y a la justicia o 
si es una ciencia y una tecnología condenada a ser un simple soporte 
del comercio que caracteriza el neoliberalismo centrado en el merca-
do y limitado por él.
 Se nos comunica que desde el principio de los años noventa 
se inyectan genes extraños en centenares de pacientes... Es la manera 
de introducir nuevas formas vitales en el cuerpo enfermo o en bús-
queda de un mejor ser. Sin embargo, la respuesta en laboratorio ha 
sido negativa y se ha criticado severamente los protocolos de aplica-
ción. ¿Acaso la defensa de los derechos humanos no se inicia desde el 
planteamiento del protocolo de investigación? Cada vez más se exigi-
rá que los derechos humanos sean considerados río arriba, es decir, en 
las causas y no río abajo, en las consecuencias, porque esta modalidad 
nos hace llegar tarde.

20  Ver Georges Chapoutier. Vocablo “Éthique biologique et médicale” en Encyclo-
pédie philosophique universelle; l’univers philosophique.

21   Malem, Jorge, Estudios de ética jurídica, p. 122.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CO
N

FE
RE

N
CI

A
  M

A
G

IS
TR

A
L

17
 Como los alquimistas de la Edad Media que querían el metal 
perfecto, los transgenetistas promueven la creación de un ser huma-
no perfecto, es la efi cacia óptima. Programar el progreso de la huma-
nidad, acelerar el proceso de mejora permanente de la raza: es una 
fi losofía y es una técnica. Estos científi cos, ¿cómo han concebido la 
naturaleza? ¿Cómo conciben al ser humano? ¿Cómo conciben el pro-
greso?
 Esta transformación de la humanidad en proceso con la bio-
tecnología abre de nuevo la puerta al eugenismo, clara manifestación 
de la búsqueda del hombre perfecto. Recordemos los ejes de este 
cambio: la cartografía del genoma humano, los tests de rastreo de 
las enfermedades genéticas, las nuevas técnicas de reproducción y 
la técnicas de manipulación del genoma humano son la matriz para 
esta búsqueda eugenésica. Somos capaces de modifi car la estructura 
genética de nuestra propia especie y reorientar la evolución de la hu-
manidad. Ethan Signer, biólogo del MIT, decía al respecto: “la última 
vez que se habló de eugenesia, el niño ideal tenía el cabello huero, 
los ojos azules y genes arios”...22. La ingeniería genética no debe lle-
var al dominio del hombre sobre el hombre. Es bueno recordar  que 
todos los seres humanos, sean de la raza que sea, tienen los mismos 
derechos inalienables. Los derechos humanos ocupan un lugar en las 
respuestas que tendremos que dar a estas preguntas. Una educación 
a la dignidad del ser humano se impone como demanda urgente de 
la sociedad. Y nuestra educación incluirá una seria refl exión sobre la 
historia de los seudoprogresos que han consistido en intervenir en el 
curso de la naturaleza: recordemos solamente la energía nuclear que 
hoy está en tela de juicio, pero los desastres ya se han dado. “Hemos 
ido demasiado lejos” 23.
 Como en la era industrial, los países y las empresas, dueños 
de los minerales y de los combustibles, dominaron la economía del 
desarrollo, hoy los que se están haciendo dueños de los genes contro-
larán la economía mundial. El proceso que vivimos en estos momen-
tos consiste para ellos en buscar en todo el planeta  los microbios, 
los vegetales, los animales y hasta los seres humanos portadores de 

22   Signer, Ethan, “Recombinant DNA: It’s not what we want”, citado por Rifk in, 
Jeremy, Op. cit., p.174.

23   Jonas, Hans, Op. cit., p.143.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
18

características raras para explotar su potencial comercial. Al modifi car 
estos genes en laboratorio se obtiene un producto que es patentado, 
lo que signifi ca reservado para una élite económicamente pudiente.
 Se plantea aquí un problema para los derechos de los pue-
blos. Las industrias genéticas invaden literalmente nuestro espacio y 
sin pedir licencia extraen sus insumos de nuestra riqueza y sabemos 
que la riqueza de México en biodiversidad es enorme; es la materia 
prima genética para su proceso, sin dejar ningún benefi cio para noso-
tros. Desde hace más de diez años, el control de los recursos genéti-
cos ocupa los intereses de la FAO. Aquí también nuestros derechos de 
la llamada tercera generación están pisoteados.
 La propiedad privada adquiere así una nueva dimensión. Como 
en la Inglaterra del siglo XVI se empezaron a separar tierras comunes 
en bienes privados susceptibles de ser vendidos, hoy, los genes que 
son patrimonio de la humanidad se transforman en objeto comerciali-
zable. Como se bardeaban las tierras, revolución de los ricos contra los 
pobres, hoy se patentan genes que se han transformado poco a poco 
a través de los siglos y pasan a ser, en cuestión de meses, propiedad 
de algunos y sometidos a las leyes de la oferta y de la demanda.
 Las consecuencias económicas son de importancia, pero más 
el principio de la separación entre objetos materiales y objetos vivos 
para luego no distinguir lo que es propiamente humano y utilizar par-
tes del hombre desde los genes hasta los órganos para olvidarse del 
sentido humano. Es la pérdida de la sabiduría. Estamos ante la viola-
ción de la intimidad de la persona o del grupo en la forma como se 
está llevando a cabo en la búsqueda de genes originales en tribus de 
indígenas aun no mezclados. 
 Se habla de la producción de bacterias o de plantas transgené-
ticas que podrían ser liberadas en la biosfera para degradar productos 
tóxicos o para luchar contra las plagas...  No es una ilusión; ya estamos 
sufriendo la distribución sin control de los agroquímicos. La historia 
se repite, ampliándose el riesgo. Algunas de estas creaciones podrían 
producir una catástrofe ecológica. La defensa de nuestros derechos 
debe darse antes de que las aplicaciones se estén comercializando. 
¿Qué comisión, qué institución, qué asamblea se interesa por lo que, 
con la equivocada libertad de investigación, llevan a cabo los biotec-
nólogos que ocuparán la totalidad de los espacios terráqueos.
 Liberar en el espacio los organismos genéticamente modifi -
cados (OGM) mediante la recombinación del ADN representa un pe-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CO
N

FE
RE

N
CI

A
  M

A
G

IS
TR

A
L

19
ligro mayor que la dispersión de los petro o agroquímicos. En efecto 
la evolución de estos organismos es imprevisible precisamente por 
ser vivos. Una vez liberados, es prácticamente imposible recuperarlos 
porque se reproducen y emigran. Los riesgos son pocos actualmente, 
pero en los años que vienen se liberarán miles de organismos genéti-
camente modifi cados. Como los productos petroquímicos han mejo-
rado la producción, también han dañado nuestras tierras desde hace 
doscientos años.
 El caso de los animales transgenéticos nos plantea preguntas 
de un orden distinto aun cuando podríamos detenernos sobre una éti-
ca en el trato con los animales. Lo que más importa aquí es la muta-
ción de los procesos naturales y, como lo hemos apuntado, los riesgos 
que corre el hombre al intervenir sobre la naturaleza en contra de sus 
procesos genuinos. ¿Qué podemos esperar de los monstruos que la 
genética permite producir? ¿Acaso la evolución contiene la participa-
ción activa del hombre? Si la respuesta es negativa hay un abuso por 
parte del ser humano que se degrada a sí mismo, si la respuesta es 
positiva ¿cuáles son las consecuencias previsibles de tales acciones? 
¿Hasta dónde es posible prevenir los resultados de tales procesos? Los 
defensores de los derechos humanos aparecerán rápidamente como 
místicos (palabra de Maxime Singer del National Institute of Health 
(NIH) de los Estados Unidos) porque, para él y muchos de ellos, la cien-
cia no tiene ética, como lo afi rma el Dr. David Baltimore, premio Nobel 
y exdirector del Instituto de Investigación biomédica de Cambridge, 
Mass. Sin embargo, la preservación de las especies es un imperativo 
ético y ecológico, no en sí sino en relación con el hombre que tiene 
derecho a este entorno porque en él se realiza plenamente.
 Baltimore no tiene dudas acerca de la verdad, que llama ob-
jetiva, de su percepción de la naturaleza y está convencido que se en-
cuentra más allá de las verdades humanas que el califi ca de subjetivas. 
Aquí reside el corazón del problema de los derechos humanos por-
que fi nalmente la biotecnología ya afecta al ser humano. ¿Cuáles son 
los valores “subjetivos” que sostiene el trabajo de científi cos como 
el nombrado? Las nociones de utilidad, de efi cacia, de rentabilidad o 
hasta el valor poco preciso de progreso.
 “La ciencia nos dice lo que es el individuo pero no nos enseña 
que es una persona. Esta última afi rmación supone precisamente una 
salida de la realidad objetiva que supone a su vez la presencia de una 
subjetividad que da sentido. Hay, por consiguiente, dos capas: por una 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
20

parte, la del sentido y de los valores (insignifi cante para la ciencia) y, 
por la otra, la de la realidad objetiva (desprovista de sentido pero cier-
ta para el espíritu). Es fácil observar este dualismo radicalmente en 
operación en la bioética contemporánea, es decir en la confrontación 
entre la biología (los hechos axiológicamente muertos) y la ética (las 
interpretaciones que vienen encima de la realidad)”24 .
Los teóricos de los derechos humanos deberán responder a la pregun-
ta: ¿Cuál es la mirada que debemos poner sobre los seres vivos entre 
los cuales se encuentra el hombre? ¿Cómo concebir nuestra relación 
con los otros seres vivos? Estas preguntas nos demandan una pronta 
respuesta porque éstas defi nirán el estilo de vida que llevaremos en 
los siglos por venir.
 Finalmente resumamos lo que Einstein afi rmaba “en los últi-
mos años de su vida, él, que para la opinión pública era el prototipo de 
científi co genial, llegó a la conclusión de que la ciencia se había con-
vertido en enemiga del hombre”25 . Ciertos avances de la biotecnolo-
gía nos indican que hay en ella un futuro benéfi co para la humanidad, 
pero no caigamos en el optimismo ingenuo de muchos científi cos o 
tecnólogos que se adelantan a los resultados reales y sueñan con un 
bienestar proveniente de la ciencia y la tecnología consecuente. El 
hombre se benefi cia solamente en su realización, en la autodetermi-
nación, más allá de los aportes a veces dudosos de la tecnología. Esta 
regla es aplicable a la biotecnología y, en este caso, ante la demanda 
de promoción de los derechos humanos fácilmente olvidados en el 
entusiasmo de posibles éxitos.
 La dignidad de la persona será el verdadero estandarte que 
levantaremos, baluarte que nos protegerá de abusos ahora imprevisi-
bles, pero que se anuncian en ciertas prácticas y ciertos objetivos que 
los biotecnólogos se han defi nido bajo la presión de ideales o valores 
aun por precisar y por colocarse en su justo lugar en una jerarquía que 
indique cuáles son los primeros y los que deben seguir, sin trastocar 
este orden que nuestra razón nos ha indicado. Esta tarea  es propia de 
la ética, sostén de los derechos humanos.

24   Bourguet, Vincent, Op.cit.
25   Junck, Robert, “Albert Einstein” en Testigos de la no violencia activa, p.53.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CO
N

FE
RE

N
CI

A
  M

A
G

IS
TR

A
L

21
BIBLIOGRAFÍA

Bourguet, Vincent. “Bioéthique et dualisme ontologique” en Revue 
Thomiste, Internet: www.tradere.org/thomiste/oct97/oct97-2.htm.

Cadoré, Bruno. L’expérience bioéthique de la responsabilité, Louvain-
la-neuve, Actel, 1994, 204 p.

Canguilhem, G. La connaissance de la vie, citado por Vincent Bour-
guet, Op.Cit.

Comité Consultatif National d’Éthique pour les Sciences de la Vie et 
de la Santé. Avis relatif aux recherches et utilisation des embryons, 
15.XII.1986 en Internet: www.ccne-ethique.org/ccne/avis/a_008.htm.

Chapoutier, Georges. Encyclopédie philosophique universelle; l’univers 
philosophique, vocablo: Éthique biologique et médicale, Paris, PUF, 
1997, 3ª.

Convention sur les droits de l’homme et la biomédecine. Oviedo, 
4.IV.1997.

Duden, Barbara. “Los genes en la cabeza: los efectos de un nuevo es-
tilo de pensar”, en Ixtus,  Nº 25, año VI, 1998, pp.57-68.

Durand, G. Encyclopédie philosophique universelle; les notions philo-
sophiques, artículo: bioéthique, Paris, PUF, 1998, 2ª.

Gafo Fernández. 10 Palabras clave en bioética, Estella, Verbo Divino, 
1993, 379 p.

Hermitte, Marie Angèle. “Ces gênes indésirables” en Le Monde Diplo-
matique, mayo 1994, p.19, en Internet:
www.monde-diplomatique.fr/md/1994/05/HERMITTE/422.html.

Jonas, Hans. Técnica, medicina y ética, Barcelona, Paidos, 1997, 206 p.

Junck, Robert. “Albert Einstein” en Hans Jürgen Schultz, Testigos de 
la no violencia activa, Madrid, Sígueme, pp.53-62.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
22

López Azpitarte, Eduardo. Etica y vida, México, San Pablo, 1994, 372 p.
Malem, Jorge. Estudios de ética jurídica, México, Fontamara, 1996, 125 p.
Ratzinger, Joseph, Cardenal. Donum Vitae, Introducción &3, citado 
por Gago, Op.Cit.,  p. 189.

Rifk in, Jeremy. Le siècle biotech; le commerce des gènes dans le mei-
lleur des mondes, París, La Découverte, 1998, 345 p.

Testart, Jacques. “Éthique n’est pas technique”, en Le monde diplo-
matique, noviembre de 1995, p.32, en Internet:
www.monde-diplomatique.fr/md/1995/11/TESTART/1988,hyml.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



MESA TEMÁTICA:
CRÍTICA DEL SUJETO MODERNO (POSMODERNO)

BREVE MEDITACIÓN INCIDENTAL EN TORNO A 
UNA POSIBLE FUNDAMENTACIÓN DE CORTE 

ONTOLÓGICO A LA IDEA DE LOS DERECHOS HU-
MANOS A PROPÓSITO  DE UNA CONSIDERACIÓN 

CRÍTICA AL IUSNATURALISMO
Roberto Andrés Hinojosa*

 El presente esfuerzo pretende dar una razón acerca del fun-
damento metafísico de los derechos humanos (DH) a partir de una 
consideración crítica del iusnaturalismo. Desde luego, en el presente, 
se reconoce el gran avance en la concepción moral y política que in-
troduce el iusnaturalismo en el mundo moderno, pues sólo a partir de 
estas consideraciones fue en efecto posible el planteamiento de los 
DH. Sin embargo, nuestro planteamiento, que persigue la fundamen-
tación ontológica de estos derechos, considera que para este efecto 
es indispensable transitar del iusnaturalismo -el cual parte de la idea 
básica de que el derecho posee un paralelo en la legalidad perenne de 
la naturaleza-,  a otra consideración que provisionalmente hemos de-
nominado con el término de ius-historicismo, con lo cual enfatizamos 
la idea de que los DH encuentran en el ser del hombre su fundamento 
último. El fundamento ontológico de los DH no es la naturaleza, sino 
el ser del hombre. 
 Aclaro que el presente texto retoma muchos elementos del 
artículo de nuestra autoría que aparece publicado en la revista Ciencia 
ergo sum en  su Vol. 9, número dos, julio-octubre 2002. Por lo que el 
presente podría considerarse como una suerte de prolongación y revi-
sión crítica del mismo. 

*  Dr. en Filosofía por la UNAM, profesor e investigador en la Facultad de Humani-
dades de la Universidad Autónoma del Estado de México.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
24

 Podría decirse en términos generales que si bien es cierto 
que existen diversas direcciones teóricas de tematización en torno a 
los DH, entre éstas cabe resaltar el contraste entre dos posturas muy 
marcadas, a saber, aquella que sostiene la atemporalidad de los mis-
mos, y la que afi rma que éstos, los DH, son ante todo construcciones 
humanas e históricas. Desde luego, cada concepción debe su, por así 
decirlo, momento justamente al contexto  en el que se circunscribe y 
afl ora. Es bien sabido que una concepción teórica se encuentra con-
dicionada al conjunto de producciones espirituales precedentes, así 
como a la situación histórica en la que acontece; la validez de una idea 
no puede estar nunca por encima de su tiempo propio.
 Ahora bien, de acuerdo con Nicolás Ma. López Calera, tres son 
las problemáticas fundamentales e imprescindibles a las que está obli-
gada la meditación de los DH, a saber, en primer lugar, la conceptuali-
zación, en segundo, la fundamentación, y tercero, su realización1. Esto 
quiere decir que la consideración de los DH, posee, por así decirlo, dos 
facetas complementarias; a saber, un lado teórico y uno práctico, po-
seyendo cada cual su grado y modo de difi cultad. La fi losofía, por su 
propia naturaleza conceptual, sólo puede atender el lado teórico del 
asunto. 
 Desde nuestro particular punto de vista, no se puede concep-
tuar fi losófi camente algo si es que no se hace desde la noción de aque-
llo que lo soporta y lo hace posible, es decir, desde su fundamento. De 
la fundamentación dependerá tanto la conceptuación como la realiza-
ción de éstos. El fundamento, y la manera de representárnoslo, serán 
lo que determine el rumbo y la dirección de subsecuentes problemati-
zaciones a propósito del tema en cuestión. La noción de fundamento 
proviene del  griego “fundo” y  hace alusión al cimiento, es decir, a lo 
que está en la base como soporte. El fundamento debe reunir en un 
mismo vértice tanto la noción de principio, así como la noción de ori-
gen.
 Consideramos que la búsqueda fi losófi ca del fundamento 
tiene que partir del supuesto de que en efecto es posible, y arrancar 
también de una serie de datos cuya evidencia permitan tal esperan-
za temática. El dato en este caso partiría de la siguiente aseveración: 

1  Cfr. Nicolás Ma. López Calera, “Teoría crítica y derechos humanos” en,  Javier 
Muguerza y otros, El fundamento de  los derechos humanos, p. 209.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

25
“hay derechos humanos”. Pero ahora preguntemos, ¿Cuál es el fun-
damento de éstos? ¿Porqué se dice que todo hombre en tanto tal le 
acontecen dichos derechos? ¿Son estos derechos congénitos al ser del 
hombre, o bien son creaciones culturales e históricas de éste? Esta ha 
sido la problemática bajo la cual se desarrolló gran parte del debate en 
el siglo XX. 
 Uno de los autores que mejor ha plasmado esta problemática, 
allá por la década de los 40 del siglo XX, es sin duda Jaques Maritain, 
cuando vio que el problema principal de los DH radicaba a nivel de la 
teoría, pues encontró que en la concepción de éstos existía un con-
fl icto de ópticas agrupadas, grosso modo, en el marco de dos visiones 
principales, disputándose la naturaleza de éstos, a saber: en primer lu-
gar se decía, “el hombre en razón de la exigencia de su esencia, posee 
ciertos derechos fundamentales e inalienables anteriores, y superio-
res a la sociedad. Y en segundo, el hombre en razón del desarrollo his-
tórico de la sociedad, se ha revestido de derechos continuos variables 
y sometidos al fl ujo del devenir “2.  Es decir, el debate de a mediados 
del siglo XX desembocaba de alguna u otra manera en la asunción de 
alguna de estas dos posturas a saber, a) que tales derechos funda-
mentales son inalienables anteriores y superiores a la sociedad, y b) 
que tales derechos son ante todo producción y creaciones históricas.
 En este sentido, hagamos primeramente una breve conside-
ración en torno a la primera de estas dos propuestas. La idea proviene 
directamente del iusnaturalismo. Recordemos que poco después del 
ocaso de la Edad Media y del Feudalismo en occidente comenzaron 
a echarse los cimientos para el Estado moderno. Surge una nueva 
manera de concebir el mundo y el universo, asimismo comienza una 
forma nueva de interacción social. Se pondrá en marcha propiamente 
aquello que posteriormente se denominará “modernidad”, cuya ca-
racterística principal, de acuerdo con Habermas, será la productividad 
y la optimización del capital.
 Fue Hobbes el primer autor, de la época moderna, quien co-
menzó a idealizar un estado salvaje regido por una modalidad del de-
recho, fundado éste en la fuerza y la anarquía. Este planteamiento lo 
seguirán literalmente Locke y Rousseau3. Estado en donde la manera 

2   Maritain, Los derechos del hombre, p. 19.
3   Locke, Ensayo sobre el gobierno civil, cap. I y II.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
26

habitual de sobrevivir era teñida por la zozobra y la recíproca descon-
fi anza entre los hombres, la sombra y la amenaza de la muerte sería 
una constante en dicho estado de cosas. La concepción que el hombre 
tenía de sí mismo era la del homo homonis lupus (el hombre es el lobo 
del hombre). Dadas estas circunstancias, era lógicamente procedente 
idear una forma de gobierno capaz de vigilar y hacer respetar la vida 
de cada cual. Así, Hobbes piensa que de esta manera debió erguirse el 
Estado regido por leyes positivas. 
 Savater refi riéndose a este punto ha afi rmado que en Hobbes 
puede apreciarse, de una manera gráfi ca, la forma de cómo es que la 
irracionalidad de la pasión por el poder en el hombre salvaje sugiere y 
hace posible la emergencia de un pacto legal4, bajo la premisa de que 
el estado debe proteger ante todo la vida de los hombres. El Leviatán 
de Hobbes, surgiría con la fi nalidad de asegurar la sobrevivencia en 
comunidad5. Se estaría dando con ello por sentado, de una manera a 
priori, que en el estado, el primer y principal derecho a proteger legal-
mente sería la vida.
 No obstante, hay que remarcar que la concepción moderna 
del Estado, ideado por teóricos de la talla de Hobbes, Rousseau y 
Locke, estaban a la par concibiendo la irrupción del “individuo” como 
el elemento propiamente de la sociedad. ¿De qué manera se explica-
ba la recíproca pertenencia entre individuo y sociedad? En Locke, por 
ejemplo, se afi rmaba que  un individuo adquiría categoría de ciudada-
no en función a la posesión de algún tipo de propiedad privada6. La 
manera de la ciudadanización sería por la propiedad. 
 En este sentido, la función del Estado ya no estaría enfoca-
da exclusivamente a salvaguardar la vida, ahora también cumpliría la 
función de proteger la propiedad. Había entonces ya en esto un giro 
en la concepción del Derecho, por contraste a la vieja concepción es-
colástica que afi rmaba que el Derecho y cualquier forma de gobierno 
obedecía y provenía de lo alto, es decir, de la gracia de Dios, o bien era 
el ejercicio del talión bíblico que en el estado natural se identifi caba 
con la pasión de la voluntad caótica del dominio del más fuerte. Ahora, 
el Derecho adquiría una modalidad inusitada, a saber, encontraba en 

4   Cfr. Savater, La ética como amor propio, p. 100.
5   Hobbes, Leviatán, p. 275.
6   Cfr. Locke, Op, cit, cap. V.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

27
la razón y en el convenio social el fundamento más adecuado y con-
vincente facturado por el propio hombre, es decir, el poder, ahora, 
ya no se concebía como un don proveniente de la gracia de Dios, sino 
como el producto del pacto social. Locke y Rousseau serán los autores 
que van a legitimar teóricamente el surgimiento del Estado moderno 
mediante el pacto o contrato social.
 No obstante, cabe señalar que para que fuese en efecto po-
sible, al menos teóricamente, la formulación del Estado moderno era 
indispensable sugerir una idea y un ideal del hombre en tanto que in-
dividuo. Idea que en efecto habría de servir para los fi nes prácticos del 
nuevo Estado. Al respecto Locke nos dice: “Siendo, los hombres libres, 
iguales e independientes por naturaleza, ninguno de ellos puede ser 
arrancado y someterlo a otro poder político sin su consentimiento”7. 
Por su parte Rousseau dirá acerca de esto mismo: “el hombre ha naci-
do libre... igual por la razón y ante la ley y nadie tiene autoridad sobre 
sus semejantes ya que la fuerza no produce ningún derecho, sólo las 
convenciones”8.
 En ambos autores aparecen con demasiado énfasis  las cate-
gorías de igualdad y libertad en tanto constitutivas y sustanciales de 
la estructura del ser del hombre. Obviamente que el primer enfoque 
al cual tendieron o al que fueron orientadas estas categorías  fue ha-
cia el aspecto político, de aquí que se pueda afi rmar la posibilidad de 
un contrato entre partes homólogas, es decir, entre hombres libres e 
iguales. Porque ciertamente no es posible pactar políticamente entre 
seres que no posean recíprocamente la cualidad de iguales y libres.
 No obstante, era innegable ya en pleno siglo XVIII que el po-
der en el Estado ya no provenía ni se fundaba en la revelación de la 
gracia. La razón se había convirtiendo en el factor primordial, así como 
en el  agente fundamental, en la concepción y organización del mun-
do. El ideal del hombre apuntaba hacia la autonomía, que quiere decir, 
hacia la plena realización del ideal de la libertad; hecho que Kant teóri-
camente vendrá a consolidar de una manera magistral.
 Kant afi rma que “la autonomía es el fundamento de la digni-
dad de la naturaleza humana”9, justamente porque el hombre sólo 

7   Ibidem, p. 73.
8  Rousseau, El contrato social, p. 4,39.
9  Kant, Fundamentación de la metafísica de las costumbres, p. 94.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
28

en tanto autónomo forma parte del reino de los fi nes y asume para 
sí la categoría de dignidad, con la cual se obliga a sí mismo a tratar a 
los demás “nunca como simple medio, sino siempre al mismo tiempo 
como fi n en sí mismo”10. Estando atado a una legislación de sí mismo, 
siendo súbdito y jefe al mismo tiempo. Ser digno signifi ca ser dueño 
de sí mismo, ser responsable del hacer y del actuar propio de cada 
uno.
 El imperativo categórico kantiano dice así a la letra, “obra se-
gún una máxima tal que puedas querer al mismo tiempo que se torne 
ley universal”11. Podría decirse que la letra de ese imperativo dota al 
individuo de la posibilidad y de la responsabilidad sufi ciente para for-
jar su propia moral, concede plena autonomía ética a la voluntad. Y 
en el lenguaje kantiano en esto consiste  hacer del hombre un ser dig-
no; colocarlo por encima de toda cosifi cación mercantil e inalienable. 
Kant dice que “aquello que tiene precio puede  ser sustituido por algo 
equivalente; en cambio lo que se halla por encima de todo precio, y no 
admite nada equivalente, tiene una dignidad”12. La dignidad, en este 
sentido, no sólo consistirá en la autonomía del sujeto, además en el 
carácter  irrepetible de cada uno de los hombres.
 Quedaba de esta manera  esbozada la idea moderna del hom-
bre, con Kant el hombre se concibe ya como individuo, es decir, como 
voluntad autónoma. Con Locke y Rousseau, aparece el hombre en 
su calidad ya de ciudadano. La forma de gobierno que idealmente se 
aprestaba más conveniente con este ideal  sería indudablemente la 
democracia representativa. No obstante, lo más destacable de esto, 
es que adquirían en este contexto defi nición las categorías básicas de 
los Derechos Humanos: la igualdad, la libertad y la dignidad, las cuales 
representarán en lo que sigue el ideal más alto del hombre moderno.
 La libertad, la igualdad y la dignidad, son, por así decirlo, los 
supuestos básicos  que han orientado el vector de la concepción e 
ideación de los DH. Tales categorías en el fondo son “valores” de una 
alcurnia mayúscula, pero también son condición de valorar.
 Ahora bien preguntemos, ¿cómo es que desde el iusnaturalis-
mo se justifi ca la anterioridad y superioridad de estos derechos en el 
contexto del Estado moderno? Para responder a esta pregunta diga-

10   Ibidem, p. 91.
11   Ibidem, p.72.
12   Ibidem,  p.92.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

29
mos de paso, que el iusnaturalismo se entiende aquella postura que 
concibe a la política y a la ética desde una perspectiva, por así decirlo, 
natural, es decir del derecho natural; es decir, concibe un derecho na-
tural desligado del orden preestablecido por Dios. El iusnaturalismo es 
la teoría del derecho natural, derecho que se enraíza en la naturaleza 
terrena y humana.
 Ahora bien, podría decirse que el iusnaturalismo piensa que 
en efecto existen ciertos derechos anteriores y superiores a cualquier 
asociación y moral. Locke  nos dice, “desde luego, la ley de la natura-
leza sólo podía ser conocida por la “luz de la naturaleza”, es decir por 
la razón. Pero estaba allí para encontrarla, no para hacerla: Dios era su 
autor”13. El iusnaturalismo estaba hablando de una legalidad eterna. 
El autor de la naturaleza, al crearla, inscribió asimismo sus leyes, las 
cuales sólo mediante la razón podrían ser susceptibles de ser descu-
biertas.
 Así como operaba la legalidad en la naturaleza, se pensó que  
así también debía operar en la cultura. Y de aquí la razón principal por 
la cual se erigió el modus operandi de la regularidad necesaria de ésta, 
la naturaleza, como el arquetipo o paradigma fundamental del dere-
cho político y la moral.
 D’ Alembert en la Enciclopedia nos dice que el derecho natural 
en tanto natural es anterior a todas las convenciones sociales. Mon-
tesquieu en El espíritu de las leyes dice “Grabado en los corazones por 
Dios y establecido por la razón, el derecho natural está allí descrito 
como perpetuo e inmutable”14. Esta misma idea había aparecido ya 
en el Emilio de Rousseau.
 En suma, el supuesto fundamental del iusnaturalismo sería 
éste: “Hay una inmutable regla de justicia para todos, que ya existía an-
tes de las leyes o convenios humanas, y descubrible por la razón”15.
 El ideal entonces de justicia en el iusnaturalismo consistiría en 
proceder conforme a la naturaleza, puesto que esta última poseía sus 
leyes, de las cuales el hombre de alguna manera era súbdito. Tales le-
yes, como ya se ha mencionado eran inmutables, sempiternas y atem-
porales. Y a este orden de legalidad de justicia inmutable, es lo que se 
conoció como “derecho natural”.

13   Locke, “Journals” (1681) en,  Baumer, F., El pensamiento europeo moderno.
14   Montesquieu, El espíritu de las leyes, p. 80.
15   F., Baumer, Op. cit., p. 117.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
30

 Pero derecho natural como tal no es sinónimo de DH. El dere-
cho natural es, por así decirlo, la pauta para éstos, que serían a su vez 
la culminación de aquéllos. Es decir que se puede empezar a hablar de 
DH sólo cuando éstos son incorporados en una ordenación positiva16. 
La positivización  del derecho natural representaría el paso del des-
conocimiento al del reconocimiento racional de la ley, tal como Rous-
seau lo sugiere en el Contrato Social.
 Ahora bien, retornando al planteamiento preguntemos, ¿cuál 
sería el fundamento de los DH en la óptica del iusnaturalismo?  A pri-
mera vista cualquiera podría responder sin duda que es la naturaleza. 
La declaración de “Virginia E.U.” al igual que la Francesa del siglo XVIII, 
comienzan estableciendo que por naturaleza el hombre es libre e igual 
en dignidad y derechos. La naturaleza entonces sería el suelo fi rme en 
donde afi anzaría la convicción de estos derechos. Así lo pensaron al 
menos los iusnaturalistas del XVII y XVIII. La fi cción del derecho natu-
ral era necesario afi anzarla en la convicción de que la naturaleza po-
dría justifi car y fundamentar la creación imaginaria de este orden legal 
inmutable.
 Sin embargo, la idea de la naturaleza que se sugiere como fun-
damento de estos derechos, ciertamente es ambigua, tal como  Bob-
bio lo ha dejado de entrever17. Lo cierto es que la naturaleza en tanto 
tal no puede ser fundamento de derecho alguno, porque, siguiendo a 
Bobbio, “No existe afi rmación alguna sobre la correspondencia con la 
naturaleza de un determinado derecho a la cual no pueda oponerse 
la admisión de idéntica correspondencia para un derecho totalmente 
contrario”18.
 ¿Qué diremos entonces? ¿Que la propuesta de los DH, en di-
rección del iusnaturalismo, carece de fundamento? No, por supuesto, 
pero también tratando de ser prudentes y mesurados tenemos que 
asentir con Bobbio, pues la naturaleza no puede ser fundamento del 
derecho, llámese éste natural o bien positivo. El proyecto iusnatura-
lista está teñido por una metafísica perenne platónica y kantiana, en 
el más estricto de los sentidos. En donde la noción de realidad y de 
verdad, dependía directamente de su inmutabilidad; así, se pensó que 

16   Cfr. B., de Castro, “Refl exiones incidentales” p.119.
17   Cfr. Bobbio, “Algunos argumentos contra el derecho natural”, p. 226.
18   Ibidem, p. 227.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

31
el derecho universal y primigenio debía ser a la vez inmutable y ante-
rior.
 Pero ¿qué es lo inmutable? ¿Acaso no es el principio lógico de 
identidad y de no-contradicción ideado por la antigua metafísica grie-
ga? ¿A caso lo inmutable es una creación de la razón? Por supuesto 
que la idea de inmutabilidad es una creación de la razón, la idea de lo 
inmutable es una invención, una creación ingeniosa. En este sentido, 
la idea de naturaleza que presuponía como algo ya dado y estante, 
por parte del iusnaturalismo, en realidad era una invención. Kant es la 
expresión más acabada de esta visión.
 Y en este mismo tenor, al formular la pregunta por el funda-
mento de los DH, la pregunta nos conduce al autor del derecho natu-
ral, el cual ciertamente no es Dios, si no el ser que “forma” la natura-
leza, a saber, el hombre19. Porque naturaleza es la representación del 
estado salvaje desde la razón, es el todo regido y gobernado por las 
leyes, leyes racionales que pueden, según Kant, ser conocidas a prio-
ri.
 El derecho natural es un orden legal inventado por el hombre 
y para el hombre. La vida sería su justifi cación y la razón su fundamen-
to. Si entendemos bien esto último, descubriremos que la hipótesis 
del fundamento ontológico de los DH, de vistas al iusnaturalismo, no 
debería apuntar hacia la naturaleza, sino directamente hacia el ser ra-
cional. No es la naturaleza, sino la razón quien funda los DH. En este 
sentido, y por esto mismo, aquél ideal perenne que quiso acompañar 
al iusnaturalismo viene a ponerse entre paréntesis. El iusnaturalismo 
en realidad viene a imponer una separación entre el régimen legal de 
la naturaleza física y el  ámbito legal entre los hombres, dejando al 
descubierto que en la naturaleza hay leyes perennes, y que por el con-
trario, el ámbito legal del hombre nos conduce directamente a la idea 
de la esencial historicidad de este mismo y sus producciones. Siendo a 
su vez los DH producciones históricas del hombre mismo.
 En este sentido, la idea de “los DH se muestran como produc-
tos o creaciones plenamente histórico-culturales. Han sido formuladas 
o ‘inventadas’ por los propios hombres para resolver unas determina-
das necesidades vitales del contexto histórico”20. Los DH enuncian 

19   Cfr. M., Beuchot, Derechos humanos, p. 170.
20   B. de Castro, Op. cit., p. 120.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
32

valores humanos. “Los valores no son inamovibles ni absolutos ni 
eternos”21, son epocalmente relativos y meramente convencionales. 
De aquí la razón por la cual, en el estado presente de cosas, que es 
donde se genera esta idea del ius-historicismo, se apele al consenso 
como el mecanismo del mutuo acuerdo, de vista a la asunción de un 
compromiso por respetarse y respetar lo acordado, teniendo siempre 
presente que “estas razones y argumentos estarán afectados por la 
provisionalidad y la contingencia histórica”22.
 El “consenso” vendría a suplantar en la  época presente el 
“contrato” de la época del iusnaturalismo.
 Pero esta visión ius-historicista, trae implícita una difi cultad 
mayor, a saber, la aparente imposibilidad de poder fundamentar pri-
migenia, originaria y homogéneamente la teoría de los DH; puesto que 
el tiempo de las sustancias permanentes y del racionalismo sustancia-
lista ha quedado atrás. El iusnaturalismo apelaba en su momento a un 
fundamento cualitativamente perenne. Hoy semejante presunción se 
ha vuelto añicos. 
 ¿Entonces, acaso no hay, desde esta óptica ius-historicista, un 
fundamento común a todas estas voces temporales? Claro que lo hay, 
y esa pluralidad de voces que por un momento pudieran complicar la 
labor práctica, facilita la teórica de la fundamentación. Y para contes-
tar a la pregunta por el fundamento de tales derechos preguntemos 
primero ¿por qué tiene derechos el hombre? A lo cual contestaremos 
que, éste tiene derechos ante todo porque es en sí un ens de iure. ¿Cuál 
es el sujeto del derecho? El hombre, desde luego. ¿Cuál es entonces el 
fundamento ontológico de los derechos humanos? El ser, indudable-
mente, pero el ser del ens de iure, que vale decir, el ser del hombre sin 
más. 
 Finalmente, hay que decir que los DH son valores, y que den-
tro de la escala apreciativa de los hombres, éstos son los que valen 
más. ¿Y qué es lo que más vale para el hombre? ¿Acaso no es el hom-
bre mismo? Los esfuerzos permanentes en la época moderna y con-
temporánea por legitimar los DH valen por testimonio una vez más 

21   Rafael Asís, “Algunas notas para una fundamentación de los derechos huma-
nos”, p.  73.

22   J. A., Gimbernat, “Consideraciones histórico-argumentativas para la fundamen-
tación de los derechos humanos”, p. 176.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

33
para afi rmar que el destino del hombre consiste en hacerse a la bús-
queda de un lugar en el orden del mundo.
 Los DH son los valores más altos, los más delicados y los más 
caros. ¿De dónde viene este afán por proteger tales derechos? Del 
afán constante en el hombre en pro de una seguridad personal. La 
lucha por los DH es la lucha por el hombre mismo. Por el hombre que 
sufre y se duele por el riesgo de estar ya en el juego de la vida, la cual 
se hace efectiva en su coqueteo con múltiples posibilidades y con la 
muerte misma. La lucha por los DH es la lucha del hombre que vive con 
el propósito de continuar viviendo.
 Consideramos que desde cierta óptica, mentar la noción de 
DH, en el fondo es estar mentando derecho a pervida. La exigencia y 
énfasis recurrente sobre algo, delatan de alguna manera la ausencia 
de efectividad de lo afanado, y tal exigencia se formula sólo con el 
propósito de solventar lo ausente.
 En el debate en torno a los DH, desde luego, se podrán plan-
tear varias posturas y supuestos, no obstante, a nuestro entender, 
una conclusión ha de ser válida tanto para unos como  para otros, a 
saber, que en la petición de un fundamento ontológico de éstos ha 
de remitir invariablemente al “ser del hombre”. Las concepciones 
respecto al hombre y a los DH siempre serán históricas, no obstante, 
su fundamento, aunque histórico, será el mismo invariablemente (el 
hombre), tal como lo hemos intentado mostrar en este esbozo. 
 Hablar sobre los DH desde la fi losofía es válido, porque con 
ello se procura que el hombre siga siendo humano. Ser humano con-
siste en velar por que el hombre permanezca como fi n en la vecindad 
del ser.

BIBLIOGRAFÍA

Baumer, F., El pensamiento europeo moderno, México, Fondo de Cul-
tura Económica, 1985.

Beuchot, Mauricio, Derechos Humanos, iuspositivismo y iusnaturalis-
mo, Méx., UNAM, 1995.

Bobbio, N., “Algunos argumentos contra el derecho natural” en, Críti-
ca al derecho natural, Madrid, Taurus, 1966.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
34

De Asis, R., “Algunas notas para una fundamentación de los derechos 
humanos” en, El fundamento de los derechos humanos, Madrid, Peces 
Barba Ed. Debate, 1989.

De Castro, B., “Refl exiones incidentales” en, El fundamento  de los de-
rechos humanos, Madrid, Peces Barba Ed. Debate, 1989.

Gimbernat, J. A., “Consideraciones histórico-argumentativas para la 
fundamentación de los derechos humanos” en, El fundamento  de los 
derechos humanos, Madrid, Peces Barba Ed. Debate, 1989.

Hobbes, T., Leviatán, México, Fondo de Cultura Económica, 1990.

Kant, Fundamentación de la metafísica de las costumbres, México, Es-
pasa Calpe, 1973.

Locke, Ensayo sobre el gobierno civil, México, Aguilar, 1983.

———, “Journals”, en Baumer, F., El pensamiento europeo moderno, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1985.

Maritain, J., “Los derechos del hombre” en, Los derechos del hombre, 
México, Fondo de Cultura Económica, 1949.

Montesquieu, Del espíritu de las leyes, México, Porrúa, 1980.

Rousseau, J., El contrato social, Bs. As., Ed. Tor, 1979.

Savater, La ética como amor propio, México, Mondadori, 1991.  

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

35
LA ESTRUCTURA MÍTICA DE LA JUSTICIA

Mariano Rodríguez González*

 Hablamos con mucha frecuencia de la época deshumanizada 
en que vivimos. Ninguna época conoció el mal con tanta evidencia y 
descaro y en una dimensión tan amplia como la nuestra: guerras mun-
diales, exterminación de pueblos, campos de esclavitud, opresión 
totalitaria, hambre y humillación del tercer mundo, depredación de 
la naturaleza, imperio de la irracionalidad y de la violencia. Lo que se 
nos hace evidente a nuestra realidad social es que el predominio de 
la injusticia parece ser condición necesaria y hasta inevitable para los 
procesos colectivos. El signo de nuestro tiempo es el signo de la in-
justicia, y no se nos había hecho tan necesario y urgente el profundo 
cuestionamiento sobre la relación intrínseca entre el valor, sobre todo 
el valor de la justicia y la acción social y política.
 Ante el fracaso de las utopías y de los imaginarios modernos 
de una sociedad libre, racional y democrática nos vemos obligados ha 
interrogarnos y refl exionar sobre la posibilidad o imposibilidad de los 
valores y su relación con el poder. Y no podemos eludir la urgencia de 
preguntar de nuevo: ¿es aún posible un comportamiento político que 
proponga contravenir el mal? ¿Habría que renovar, ante el desencan-
to, una refl exión ética?, ¿es posible la justicia?
 Para ello, sería menester plantear de nuevo desde los inicios, 
el problema de la relación entre el poder político y los valores morales. 
¿Es inevitable la oposición entre la voluntad de poder y la realización 
del bien? ¿Cómo puede articularse el poder con el valor? La compleji-
dad de estas cuestiones nos limitan modestamente a hacer algunas 
breves refl exiones sobre la idea de justicia, cuestión esta ineludible en 
el diálogo en torno a los derechos humanos y la signifi cación universal 
de nuestra herencia humanística.
 En el lenguaje ordinario, usamos a menudo ‘justicia’ como si-
nónimo de ‘igualdad’: igualdad de trato, de medida, de retribución, 
de exigencias. Aristóteles, por ejemplo ya defi nía ‘justicia’ como una 

* Catedrático de la Facultad de Humanidades de la Universidad Autónoma del Es-
tado de México.

 Correo electrónico: rahoz2002@uahoo.com.mx

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
36

forma de igualdad1. ‘Igualdad’ se toma entonces en el sentido de equi-
dad. Desde el pensamiento griego, la justicia fue concebida como ca-
racterística de un todo bien ordenado. La justicia retributiva repara 
el orden transgredido por la falta, restablece el equilibrio. La justicia 
distributiva otorga a cada elemento del todo lo que le corresponde  
según un orden dado. La palabra griega usada para la Justicia es Diké. 
La Diké es la guardiana del ordenamiento social y de la armonía cósmi-
ca, mantiene a cada cosa en su sitio, sin permitirle rebasar los límites 
asignados. Conserva también el orden en el tiempo, al otorgar casti-
gos y recompensas para reparar los daños cometidos.
 En el imaginario mítico de la cultura griega, por ejemplo, dos 
diosas vienen a dar un sentido y valor a la justicia. La diosa Themis y la 
diosa Diké. La diosa Themis es una representación pre-olímpica de la 
justicia y simboliza el correcto orden de todas las cosas. Themis, según 
se relata en la Teogonía2, representa la justicia humana, que si bien es 
netamente temporal, no es asimilable al tiempo del nomos, o normas, 
es decir, a las reglamentaciones jurídicas vigentes y contingentes en 
una sociedad determinada; diké designa el orden tradicional o carac-
terístico de la esfera de los hombres que está dispuesto ‘desde el co-
mienzo de los tiempos’ y por ello se le considera inmutable.
 Hay entonces una Diké antes de las díkai, es decir, de las deci-
siones jurídicas concretas, que funciona como matriz de la organiza-
ción del pensamiento y de la toma de decisiones en una organización 
social específi ca. Diké, traducida como justicia, no es un conjunto de 
leyes producto de una convención o acuerdo entre los hombres, sino 
marco de referencia valoral y signifi cativo a partir del cual los hombres 
construyen las leyes y el respeto a las mismas; sin esta matriz de sen-
tido, sin este fundamento mítico de lo que está permitido y de lo que 
está prohibido, ninguna ley tendría la fuerza de convocar a su cumpli-
miento3. 
 El parentesco entre Themis y Diké las ubica como marco refe-
rencial a partir del cual los hombres demarcan aquello que tiene sen-

1   Aristóteles, Ética a Nicómaco, 129ª34, Edt. UNAM, Trad. Antonio Gómez Robledo, 
México 1994.

2   Hesiodo, Teogonía, 900, Edit. Visión libros, versión por Luis Segala y Estalella, Bar-
celona 1986.

3   Antonio R Poratti, ‘Diké, la Justicia antes de la justicia’, En varios autores, Márge-
nes de la justicia, Diez indagaciones fi losófi cas, Buenos Aires, Altamira 2000.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

37
tido de aquello que no, diferencian entre el bien y el mal por un lado y 
aquello que no tiene más remedio que ser lo que es porque no es más 
que lo que es. Antes de lo relatado por el mito, nada tiene sentido. 
Gracias a las historias sagradas, a los relatos fundacionales, los hom-
bres logran convocar al acuerdo no sólo racional, sino a la pertenencia 
afectiva y efectiva de la comunidad. Platón ya sabía que todo acto de 
fundación de una ciudad implicaba dar fuerza, es decir, autoridad al 
relato mítico que la confi guraba en tanto que en cada mito se relata 
un surgimiento un inicio, un surgimiento, un arché que a la vez daba 
fuerza a la autoridad y al mando, ya que arché también implicaba el 
gobierno y la dirección y por ende para cada ciudad en sus mitos ya 
siempre ha comenzado todo.
 De ahí que la operación que consiste en fundar, inaugurar, 
justifi car el derecho, hacer la ley, consistiría en un golpe de fuerza, en 
una violencia realizativa y por tanto interpretativa, que no es justa o 
injusta en sí misma, y que ninguna justicia ni ningún derecho previo y 
anteriormente fundador, ninguna fundación preexistente, podría ga-
rantizar, contradecir o invalidar por defi nición.
 La Justicia, con mayúscula, antes de la justicia establecida en 
las normas jurídicas, no puede ser enmarcada dentro de los márgenes 
recortados de una ‘legislación vigente’, de un conjunto de principios, 
preceptos y normas que regulan las relaciones humanas en la sociedad 
civil; y como afi rma Enrique M. Percio “… el derecho no es la justicia 
porque el derecho es el elemento del cálculo, mientras que la justicia 
es incalculable… la experiencia muestra que la decisión entre lo justo 
y lo injusto no está jamás asegurada por ninguna regla, en cambio sí 
puede estarlo el ejercicio del derecho”4. 
 Las leyes positivas, las prohibiciones específi cas, las concre-
ciones sociales históricamente determinadas, sustentan y legitiman 
la fuerza de su aplicabilidad en el relato mítico que construyen. Fuer-
za de aplicabilidad remite a un sentido de fuerza no como violencia, 
amorfa, caótica, sino fuerza justa y legítima. Fuerza y justicia quedan 
implicados como lo muestra el siguiente texto de Pascal citado por 
Derrida:
 “La justicia sin la fuerza es impotente, dicho de otra manera: 
la justicia no es justicia, no se realiza si no tiene la fuerza de ser apli-

4   Enrique M. Percio, ‘Reducciones peligrosas’, En varios autores, Márgenes de la 
justicia, Diez indagaciones fi lsofófi cas, p. 122.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
38

cable; una justicia impotente no es justicia en el sentido del derecho; 
la fuerza sin justicia es tiránica. La justicia sin la fuerza es contradicha 
porque siempre hay malvados; la fuerza sin la justicia, es acusada. Por 
tanto hay juntas la justicia y la fuerza; y ello para hacer que lo que es 
justo sea fuerte o lo que es fuerte sea  justo”5. 
 Por estas mismas razones en el imaginario mítico Themis, que 
etimológicamente designa ‘lo puesto’, o lo ‘establecido’, está indiso-
lublemente unida a la soberanía arché, soberanía, autoridad o poder 
de mando cuya legitimidad se arraiga en el respeto a la alianza que los 
hombres establecen con el ámbito de lo sagrado. Para los griegos la 
palabra arché puede tener originariamente dos sentidos: arché signi-
fi ca sobre todo aquello a partir de lo cual algo tomó arranque o inicio; 
pero arché signifi ca además lo que, contemporáneamente en cuanto 
es este arranque y este inicio se extiende más allá de lo que parte de 
otra cosa distinta de él, y así lo retiene y, por tanto lo domina. Porque 
arché signifi ca a la vez inicio y dominio o gobierno. 
 El acatamiento a las leyes, el cumplimiento al que impelen, 
emana de que tienen autoridad y de que esta se emplaza en el fun-
damento mítico en el cual se cree y el vínculo realizativo que su su-
tura simbólica propone; la autoridad que puede tener un tejido de 
signifi cación emana siempre de su fuerza interpretativa, es decir, de 
su capacidad para entretejer las múltiples experiencias en una unidad 
articulada comunicable entre los hombres, de su habilidad para dar 
sentido.
 Así la justicia tiene fuerza y efectividad en su capacidad discur-
siva para dar sentido al orden inmutable de las cosas y, por lo tanto, a 
su fundamento ontológico y su estructura mítica.  
 El mismo Aristóteles destaca en Política 1268,226  que en vir-
tud de que “la ley no tiene otro poder que hacerse obedecer en el 
hábito”, cambiarla continuamente puede dar lugar a un ambiente de 
desarraigo y fuertes transtornos morales que harían imposible la vida 
en común. La justicia está pues, enmarcada en el campo relacional que 
posibilita la articulación de la comunidad humana, y muestra la necesi-

5   Jacques Derrida, Fuerza de ley, el fundamento místico de la autoridad, Madrid, 
Tecnos 1997. Pag.27.

6   Aristóteles, La política, 1268,22, Trad. Julián Marías, Edit. Ciencias Sociales, la Ha-
bana, 1976.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

39
dad de acoger las relaciones interpersonales dentro de un marco de o 
coordenadas comunes que habiliten la conviviencia y autoricen legíti-
mamente la pertenencia signifi cativa y por ende se da en ese imagina-
rio mítico que valida lo justo.
 De ahí que más que hacer énfasis en el carácter contingente y 
variable del nomos, la norma, hay que destacar el carácter relacional, 
de acuerdo interpersonal, que la etimología del término nomos como 
convención implica, y por tanto hay que poner atención al hecho de 
que el respeto a lo ‘común’ no es algo arbitrario y sustituible a volun-
tad. La existencia de una comunidad humana se encuentra indisolu-
blemente entretejida en el entramado mítico que la soporta, en los 
lazos signifi cativos comunes que otorgan a la convención la fuerza 
confi gurativa para articular los derroteros humanos dentro de una 
misma forma de vida y de ejercicio de prácticas humanas. 
 Termino la presente refl exión con una cita del Edipo de Só-
focles en la que nos anuncia que las leyes humanas se fundan en las 
leyes divinas:
 “Las leyes sublimes nacidas del celeste fi rmamento. Su único 
padre es Olimpo, y ninguna naturaleza mortal de los seres humanos 
las engendró, 
 Ni el olvido las hará dormir. Grande es la divinidad que en ellas 
hay, y no envejece” (866-72).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
40

SOLIDARIDAD PRÁCTICA COMO
UNIVERSO ÉTICO DE LOS DERECHOS HUMANOS

C. a Dr. en H. Arturo García Rillo *

 La naturaleza dialogal de la relación hombre-mundo articula 
las experiencias originarias del ser-ahí (Dasein) en términos de su fi ni-
tud y lingüisticidad, de manera que el respeto responsable y solidario 
que subyace en los derechos humanos se expresa como solidaridad 
práctica mediante el reconocimiento1 de sí mismo y del otro en el de-
seo2 de ser y existir. Pero ¿de qué solidaridad estamos hablando?
 El concepto de solidaridad está inscrito en un mundo de signi-
fi caciones ambiguas. Su origen es polémico y su aparición en el esce-
nario fi losófi co se remonta poco más de cien años, pero se ha identi-
fi cado inicialmente en la ciencia del derecho y la teología cristiana. Su 
origen se remonta al latín soliditas que expresa la realidad homogénea 
de algo físicamente entero, unido, compacto, cuyas partes integran-
tes son de igual naturaleza. Gadamer indica en su ensayo Amistad y 
solidaridad que tras el concepto de solidaridad se encuentra el térmi-
no latino solidum, sueldo, en el sentido de que la remuneración debe 
ser en moneda auténtica, expresando una inseparabilidad sólida y fi a-
ble3.

*   Líder del cuerpo académico de investigación en educación médica de la Facultad 
de Medicina de la Universidad Autónoma del Estado de México, formación en 
Humanidades Médicas, profesor de Bioética en la Facultad de Humanidades de 
la UAEM.

1   Gadamer señala que “únicamente en el concepto del reconocimiento se acepta 
inmediatamente que en él se experimenta una dimensión ética.  Kant ya descri-
bió correctamente esta experiencia, aunque no la llamó reconocimiento, sino 
que la describió como el afecto de la razón, denominado «respeto»”. Gadamer, 
Homs-Georg, (2002) Los caminos de Heidegger, España: Empresa Editorial Her-
der, p. 188.

2  El término “deseo” se utiliza en el sentido de la elección o deliberación, de mane-
ra que un acto deliberado implica tener como objeto algo que se halle en nuestro 
poder tras haber realizado una deliberación. Según Heidegger, “el ser para las 
posibilidades “se muestra como “puro desear” (Ser y tiempo § 41); este desear 
presupone ontológicamente el cuidado.

3   Cfr. Gadamer, Hans-Georg, (2002) Acotaciones hermenéuticas, España: Editorial 
Trotta.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

41
 En el derecho romano evoca la corresponsabilidad de los 
deudores frente a la obligación contraída y la posibilidad de liberarse 
conjuntamente de ese compromiso en el que destaca un conjunto ju-
rídicamente homogéneo de personas o bienes que integran un todo 
unitario y, en el que resultan iguales las partes desde el punto de vista 
de la consideración civil o penal. Para el derecho, la solidaridad implica 
una relación de responsabilidad compartida, de obligación conjunta 
en la que todos son individualmente responsables por la totalidad de 
las obligaciones; en tanto que la teología cristiana la asume mediante 
la comunidad de todos los hombres, la igualdad de todos por ser hijos 
de Dios y vinculados estrechamente en sociedad.
 La herencia que otorga el derecho y la teología cristiana a la 
tradición cultural occidental circunscribe el horizonte de comprensión 
para la solidaridad como la obligación mancomunada regulada por el 
derecho, la adhesión circunstancial a la causa o a la empresa de otros, 
la comunidad e interdependencia de intereses, sentimientos y aspira-
ciones, así como la ayuda prestada por razones de orden social o po-
lítico; y explica las acepciones del concepto de solidaridad como sinó-
nimo de igualdad, fraternidad y ayuda mutua, además de estar cerca 
de la responsabilidad, generosidad, desprendimiento, cooperación y 
participación.
 En este sentido, Adela Cortina aclara que en la democracia, 
la solidaridad “consiste en una doble actitud: la actitud personal de 
potenciar la trama de relaciones que une a los miembros de una socie-
dad, pero no por afán instrumental, sino por afán de lograr un enten-
dimiento con los restantes miembros de la sociedad, y también como 
actitud social dirigida a potenciar a los más débiles, habida cuenta de 
que es preciso intentar una igualación, si queremos realmente que to-
dos puedan ejercer su libertad”4.
 Al mirar desde este punto los derechos humanos a través de 
la relación del tipo tu-yo y yo-nosotros se hace manifi esto un vínculo 
caracterizado por un sentimiento de solidaridad, de cercanía hacia el 
otro, promoviendo una actitud permanente de apertura a la acepta-
ción de la diversidad y la necesidad de ayudarlo a su crecimiento per-
sonal desde la cultura y sus valores. Sin embargo, este sentimiento y 

4   Cortina, Adela, y Emilio Martínez, (2001) Ética,  3ª ed,  España: Ediciones Akal.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
42

su consecuente acción es unidireccional, se dirige del yo al nosotros y 
perpetúa el vínculo de dominación y dependencia que caracteriza al 
modelo estatal paternalista.
 Esto da la apariencia de que la solidaridad que se presenta en 
la relación yo-nosotros es propia de la dependencia, donde el Estado 
tendrá la obligación moral de compadecer al ciudadano, de acortar la 
distancia con él, de dirigir su atención hacia la negatividad de la situa-
ción y resaltar las carencias de la vida. ¿Es la solidaridad un sentimiento 
que surge exclusivamente en la experiencia dolorosa de la vida? ¿Se 
funda solamente en compadecer al otro cuando se encuentra en una 
situación límite? 
 Frente a un mundo dominado por la racionalidad técnica y en 
el que la aplicación del conocimiento científi co es el eje central del 
bienestar humano y de la felicidad del hombre, es fácil comprender 
que la acepción de la solidaridad como adhesión circunstancial a la 
causa, empresa u opinión de otro sea el concepto que regula la rela-
ción del ser en el mundo frente al otro.
 La solidaridad que busca identifi car y reconocer al otro impli-
ca que el Estado lo reconozca como persona hasta que sufre, y es el 
sufrimiento el que da identidad a la persona llamándola por su pade-
cer. ¿Se reconoce la identidad del otro cuando éste se encuentra en un 
estado de bienestar satisfactorio?
 Esta solidaridad que exige cercanía con el otro condiciona que 
exista como substrato una distancia, un acercamiento o un alejamien-
to en cuya magnitud nunca sabremos que tan cerca o que tan lejos es-
tamos del otro. Entonces la solidaridad se reduce a decir simplemente 
“estoy contigo”, sin trascender la simpatía por la opinión del otro, ni 
mucho menos va más allá de la cercanía con él. La adhesión al otro 
como estándar para acortar distancias es producto del reconocimien-
to de un mundo aislado, fraccionado y carente de sentido donde el 
egoísmo, la competitividad, el consumismo, el neoliberalismo econó-
mico y el individualismo son los puntos cardinales para su compren-
sión.
 Tomar conciencia de la tradición solidaria que subyace en los 
derechos humanos remite a la promoción del desarrollo personal y 
grupal de una serie de valores que hacen que individuos y sociedades 
se aproximen, no sólo de forma intelectual, sino sobre todo de forma 
práctica, a otras situaciones humanas desfavorecidas con ánimo de 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

43
ayudar a superarlas5, de manera que se es solidario respecto a algún 
problema o situación límite como la enfermedad o la muerte.  Estas 
acciones confi guran un conjunto que llevan a tomar decisiones per-
sonales y colectivas que implican cesión del propio tiempo, dinero, 
esfuerzo y todo ello de forma altruista y gratuita.
 La práctica en defensa de los derechos humanos se caracte-
riza por desarrollarse en situaciones límites desfavorables para el ser 
humano. El universo en el que incide es la comunidad de sufrientes y 
dolientes del mundo de la vida.  Dar apertura al altruismo como expre-
sión concreta del sentimiento de solidaridad que surge frente al ser 
que sufre y se acongoja es negar la posibilidad de ser solidario frente 
a situaciones favorables en las que el ser-en-el-mundo encuentra la 
posibilidad de realizar el proyecto que es; por lo que la acepción de 
solidaridad como acercamiento y adhesión al otro en situaciones des-
favorables es insufi ciente para comprender los derechos humanos en 
términos de su propia praxis, e incompatible para constituir un ethos.
 Lo expresado obliga a replantear la pregunta inicial en el si-
guiente sentido: ¿de qué solidaridad no estamos hablando? De la so-
lidaridad como sentimiento y acción que busca acercarse al otro y 
adherirse a él para tomar por propias las cargas del otro y responsabi-
lizarse junto con éste de dichas cargas. Tampoco de la solidaridad que 
se limita a decir “estoy contigo” a una comunidad de destino mortal 
y de fi nitud dolorosa que abarca la pobreza, la violencia y la injusticia 
estructural, los medios de destrucción atómica, la amenaza genética o 
el ecocidio. Ni de la solidaridad que se sustenta en la sensibilidad para 
tomar conciencia de una realidad ética circunscrita por las amenazas y 
peligros que se ciernen sobre la vulnerabilidad de los seres humanos.
 La solidaridad que surge del encuentro yo-nosotros de natu-
raleza dialógica, es una solidaridad constitutiva del ser-en-el-mundo 
que deviene de la alteridad en el reconocimiento de sí mismo y de la 
pluralidad6 del otro; donde el horizonte de sentido está delimitado 

5   Cfr. Sequeiros, Leandro, (1997) Educar para la solidaridad, España: Ediciones Oc-
taedro.

6  Esta pluralidad hace referencia al reconocimiento de la posibilidad de existencia 
de un conjunto de culturas y sistemas de valores que asume el ser humano al ir 
tomando conciencia de su estar-en-el-mundo. Para ampliar el concepto de plu-
ralidad y su relación con la hermenéutica se puede consultar el texto de Alcalá 
Campos, Raúl, (2002) Hermenéutica, teoría e interpretación, México: Plaza y Val-
dés Editores.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
44

por la amistad, el amor, el cuidado y la hospitalidad. Es una solidaridad 
práctica que contribuye a confi gurar una realidad ética al experimen-
tarse en el mundo de la vida como ethos al reconocerse a sí mismo y 
al otro en su deseo de ser y existir. Para aclarar el concepto de solida-
ridad práctica expresemos la pregunta fi losófi ca en sentido kantiano: 
¿cómo es posible una solidaridad práctica?
 La construcción del concepto de solidaridad se asocia con la 
noción de autoridad, personalidad, subsidiaridad y bien común en el 
ámbito de la fi losofía social. Comprender entonces este término re-
quiere preguntarle a la tradición fi losófi ca occidental y escuchar aten-
tamente lo que dice e interpretar su horizonte en la búsqueda del sen-
tido originario de la solidaridad.
 Para iniciar este andar por caminos olvidados de la fi losofía, 
recordemos que la solidaridad reaparece en el discurso fi losófi co mo-
derno, insinuada en la refl exión política de Kant por un lado7, y en la 
fi losofía positiva de Augusto Comte por el otro. Emilio Durkheim con-
ceptúa la solidaridad como una categoría central en el análisis que lo 
condujo a establecer, por una parte, una tipología social y por otra, un 
análisis y división del trabajo social de la que desprende sus conceptos 
de solidaridad mecánica y solidaridad orgánica. Posteriormente Ha-
bermas, Rorty y Gadamer destacarán la importancia de la solidaridad 
como rasgo distintivo de la moral comunitaria8.
 Augusto Comte introduce el término altruismo para expresar 
la base de una moral sistemática, una moral del altruismo basada en 
la estática esencial de la vida social.  La postura ética en Comte se re-
sumen en lo siguiente: “el amor como principio, el orden como base, 
el progreso como fi n”. A pesar de la oposición a Comte, el altruismo 
es recuperado por Herbert Spencer para quien la moralidad es una 
aspiración y un esfuerzo, el intento de servir a la colectividad humana 
y la justifi cación del individuo por esta tendencia al perfeccionamiento 
de la sociedad.  Ambos sostenían que el altruismo está fundado en el 
interés propio, concepción que es defendida por aquellos que se ad-
hieren a una ética utilitaria. Max Scheler considera que el altruismo de 

7   Cfr. Kant, Manuel, (1972) La paz perpetua, México: editorial Porrua.
8  Hostetler K., Solidarity and moral community, Disponible en: http://www.ed.uiuc.

edu/EPS/PES-Yearbook/92_docs/Hostetler.htm (Fecha de consulta: 26/04/2005).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

45
Comte y Spencer representan la culminación de la moral moderna de 
la fi lantropía9.

 Para Habermas, la solidaridad expresa la preocupación por la 
integridad de la participación en el mundo de la vida, lo que incluye el 
interés de participar en la comunidad humana haciéndolo partícipe de 
la felicidad.
 Gadamer explora el sentido orginario del concepto de solida-
ridad mediante el de amistad, pues en la refl exión fi losófi ca, ésta es un 
título de la solidaridad10.
 En esta breve andar por el sendero de la solidaridad, es evi-
dente que desde un inicio se ha circunscrito a un sentimiento moral, es 
decir, a una vivencia que permite aprehender los principios del com-
portamiento, su justifi cación y sus fuentes. ¿Qué vivencias hacen posi-
ble que el ser humano manifi este conductas solidarias?  A decir de Karl 
Jaspers, las situaciones límite como pobreza, violencia, enfermedad, 
que motivan el rechazo de la crueldad, la humillación y el sufrimiento 
de alguien y del que surge el sentimiento de comunidad, de compa-
sión por el otro y la disposición a socorrerlo. 
 Situaciones límite que derivan de la vida misma, del ahí del es-
tar-en-el-mundo con el postergado y el doliente en una comunidad de 
sufrientes donde el ¿sufres? es la categoría antropológica, sociológica, 
teológica y metafísica sobre la que la Humanidad se cohesiona cultural 
y universalmente mediante la “identifi cación imaginativa con los deta-
lles de las vidas de otros”11. Situaciones que a decir de Gadamer, “en 
realidad la diversidad de intereses y de situaciones vitales podría dar 
pie a la tentación de buscarse cada uno la vida y olvidar el bienestar 
ajeno”12.
 ¿Realmente existe el riesgo de olvidarnos del bienestar ajeno? 
Algunos lo han denominado insolidaridad13 y se traduce en la indife-
rencia hacia el otro, la negación de la existencia y de la presencia del 
otro y de lo otro. Se expresa en casos extremos  mediante actitudes 
egoístas, crueles, insensibles, de falta de tacto y camaradería, des-

9   La fi lantropía consiste en un simple entregarse a otro por ser otro.
10  Gadamer, Hans-Georg, (2001) Antología. España: ediciones Sígueme, p. 263.
11   Rorty, Richard, (1991) Contingencia, ironía y solidaridad, España: Ediciones Paidós 

Ibérica.
12   Gadamer, Acotaciones…, p. 86.
13   Cfr. Sequeiros, Op. cit.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
46

amor por la humanidad. Debido a que actualmente el tema es muy 
sensible, esta insolidaridad se viste de asitencialismo y de proclama-
ción de injusticias.
 Pero el ser humano es más que dolor y sufrimiento. Los mar-
ginados, los desposeídos de sus derechos, los pobres, los descamisa-
dos de Evita Perón, los que no tienen el desarrollo humano y social 
conveniente, los que tienen hambre, los desempleados, los pacientes 
infectados con el virus de inmunodefi ciencia humana (VIH positivo), 
los pacientes enfermos de SIDA, pero también los pacientes con capa-
cidades diferentes, los enfermos de cáncer, o los niños que padecen 
efectos de la desnutrición, y muchos más; todos ellos, la moral social 
nos dice que son objeto de solidaridad.
 Pero qué sucede con el amigo, el hermano, la madre, el padre, 
o aquel otro que no pertenece a la inmensa comunidad de sufrientes 
y dolientes, que no están postergados en el devenir de la vida ¿no son 
objeto de solidaridad? Si esto es así, ¿el acercamiento y el reconoci-
miento al otro cuando es feliz, no es solidaridad? ¿Acaso en la unión 
matrimonial, sólo se pide estar con la pareja en las situaciones de pe-
sar? ¿Compartir el éxito del otro, no es solidarizarnos con el otro?
 Si pensamos en la solidaridad como un sentimiento moral, in-
tencionado pero que deriva de la compasión por el sufrimiento del 
otro, la respuesta a estos cuestionamientos será negativa. En ningún 
caso cuando las cosas van bien, se expresará la solidaridad por y con el 
otro.  Entonces, el Estado deberá recurrir necesariamente a conductas 
altruistas, compasivas y fi lantrópicas, así como al ejercicio de la lásti-
ma y la limosna para manifestar su solidaridad para con el sufriente y 
su familia.
 Esta solidaridad, claro que es universal y puede sustentar una 
ética como lo es la responsabilidad solidaria que deriva de la ética dis-
cursiva de Karl Otto-Apel y ampliamente difundida por Adela Cortina. 
Todo ser humano es susceptible de sufrir, es una condición de nues-
tra existencia. Pero los pobres de hoy, ¿no son los pobres de ayer, y 
también serán los de mañana? ¿el paciente que enfermó hoy de SIDA, 
no morirá mañana por y con ello? ¿es acaso, la solidaridad un valor 
aplicable solamente a la comunidad de sufrientes? O más bien, ¿será 
la solidaridad el principio de una ética social y comunitaria que pro-
porcione tranquilidad de conciencia a la comunidad de no sufrientes? 
Finalmente, ¿la comunidad de sufrientes son susceptibles de sentir y 
expresar solidaridad? Claro que sí, pero quién sufre más ... tú o yo. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

47
Entonces, ¿quién se solidariza con quién?, ¿tú conmigo o yo contigo? 
O bien, ¿será que los dos nos solidarizamos en nuestro padecer? ¿Es 
posible una solidaridad en ambas direcciones?
 Para analizar estos cuestionamientos, recordemos la pregun-
ta fi losófi ca que nos ocupa en este momento: ¿cómo es posible una 
solidaridad práctica? Por lo expresado hasta el momento es claro que 
la solidaridad como un sentimiento moral no la hace posible. Pero si 
consideramos que todo el dolor, el sufrimiento, el padecer así como 
el éxito, la felicidad, el bien-estar, la calidad de vida, derivan de las re-
laciones que establece el ser humano con las cosas, consigo mismo y 
con los otros, la solidaridad se sitúa en el mundo de la vida, en el ahí 
del ser-en-el-mundo, desvelando el sentido ontológico14 de la solidari-
dad, el cual ha sido evitado en la tradición fi losófi ca occidental desde 
Kant.  Esto quiere decir que debemos situar la solidaridad en el ser-ahí 
(Dasein) como posibilidad de ser. El poder ser es, en efecto, el sentido 
mismo del concepto de existencia15 . Así, la solidaridad es una posibili-
dad de ser del hombre, un modo del ser-en-el-mundo, un existencial16 
en la terminología de Heidegger.
 Situar la solidaridad en el mundo de la vida y como posibilidad 
del Dasein, signifi ca que el mundo es la condición necesaria y sufi cien-
te para que la solidaridad sea, y será en la medida en que el Dasein 
esté familiarizado con una totalidad de signifi cados y experimente el 
mundo y la realidad social conforme el cumplimiento del proyecto que 
es.
 La solidaridad se posibilita no como un sentimiento moral, 
sino como un elemento constitutivo del ser humano, vinculado estre-

14 El término “óntico” constituye con “ontológico” una pareja de conceptos para-
lela a la de existencial-existenciario, aún cuando los signifi cados no se superpon-
gan completamente. Óntico es toda consideración, teórica o práctica, del ente 
que se atiene a los caracteres del ente como tal, sin poner en tela de juicio su ser; 
ontológico es en cambio la consideración del ente que apunta al ser del ente. La 
“descripción del ente intramundano” es óntica; la “interpretación del ser de ese 
ente” es ontológica. ... el conocimiento del ente presupone cierta comprensión 
previa del ser del ente; en la base de toda verdad óntica está la verdad ontoló-
gica. Vattimo, Gianni, (2002) Introducción a Heidegger, España: editorial Gedisa, 
nota 18, p. 20.

15   Ibidem., p. 25.
16   Los existenciarios defi nidos por Heidegger son: la comprensión, la interpreta-

ción y el discurso, la disposicionalidad.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
48

chamente con la disposicionalidad17, con el modo en el que se encuen-
tra, de sentirse, la totalidad afectiva en la cual nos encontramos; por 
lo que la solidaridad es una estar-ahí-con que no se puede hacer, ni se 
puede planear por medio del dominio objetivante ni es capaz de intro-
ducirse mediante instituciones artifi ciales; pues la solidaridad existe 
previamente, en contraste con toda posible vigencia y acción de insti-
tuciones, ordenamientos económicos, ordenamientos jurídicos y cos-
tumbres sociales, y los sustenta y hace que sean posibles18.  En este 
sentido, la solidaridad subyace en la existencia del ser humano.
 El Dasein, en su estado-de-yecto, es abierto al mundo en su 
totalidad mediante la disposicionalidad, posibilitando dirigirse hacia, 
por lo que este modo de ser es anterior a la solidaridad, de manera 
que este modo de estar-en-el-mundo-con es fundada por el modo ori-
ginario de encontrarse y sentirse en el mundo.  Esto implica y explica 
porqué frente al mundo de la vida dominado por la técnica, al control 
social de la vida, a la planifi cación de la vida fáctica por el pensamien-
to, se encuentran aún reminiscencias de solidaridad, compasión y re-
conocimiento19.
 Efectivamente, la solidaridad no surge exclusivamente fren-
te a una comunidad de sufrientes, ni mediante el consenso sobre lo 
que es o no correcto y que deriva de la acción comunicativa, ni de 
la preocupación por el otro en situaciones de sufrimiento y pérdida, 
sino de la vida fáctica en la que el ser humano está abierto a nuevos 
horizontes de comprensión donde la solidaridad con y para los demás, 
es un modo de ser básico, originario y práctico del existir humano en 
el mundo de la vida del que deriva la experiencia humana en la que 
historicidad y lingüisticidad participan como determinaciones básicas 
explicativas20.
 Por lo anterior, la noción de solidaridad práctica consiste en 
un asentimiento aconsejado por la amistad de estar-ahí-con el otro 

17  Heidegger designa un tercer existenciario con el término de Befi ndlichkeit, que 
literalmente quiere decir el modo de encontrarse, de sentirse de esta o aquella 
manera, la totalidad afectiva en la cual nos encontramos. Cfr. Vattimo, op. cit., p. 
36.

18   Gadamer, Antología..., p. 263.
19   Cfr. Gadamer, Los caminos…, 181-200 pp.
20   Cfr. Gadamer, Hans-Georg, (2001) El problema de la conciencia histórica, 2ª ed. Es-

paña: Editorial Tecnos.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

49
acompañándolo y posibilitando la elección y decisión entre posibilida-
des para una vida buena.
 En el pensamiento gadameriano, la solidaridad es la fi nalidad 
última de toda búsqueda individual, porque la utilidad para cada ser 
humano es el entendimiento común de todos21.  La solidaridad im-
plica sínesis o decisión de cómo juzgar con otros 22. Depende de las 
virtudes aristotélicas y de la phrónesis, porque no es un objeto que 
pueda aplicarse técnicamente, ni su cumplimiento se sigue de condi-
ciones formales; sino que es algo que ocurre cuando discernimos y 
juzgamos con los otros para encontrar una realidad común libremente 
compartida en ese estar-con en el mundo de la vida.
 Para Gadamer, la construcción y reconocimiento de solidari-
dades mediante la comprensión del otro y el olvido de sí mismo es 
una de las tareas esenciales de la humanidad frente a los desafíos de 
la racionalidad técnica. En el ensayo ¿Hay una medida en la tierra?23  
Gadamer señala que si al amor y a la compasión se les da un sentido 
de comprensión amplio, intencionado, de solidaridad práctica, podrán 
ubicarse junto al reconocimiento, de manera que las virtudes de amor, 
compasión y reconocimiento estarán presentes siempre que exista un 
mundo humano. Estamos ahora frente a las dimensiones de la solida-
ridad práctica.
 Defender los derechos humanos, promover los derechos hu-
manos, son expresiones que conservan su unidad en la existencia hu-
mana, en la convivencia que deriva de la conversación.  Esta unidad 
está garantizada, a decir de M. Horkheimer en la universalidad del 
sufrimiento. Es paradójico que sea el bien-estar el que nos aísla, nos 
separa del otro, de los otros y de nosotros mismos y, el sufrimiento 
el que nos reintegra a la humanidad mediante el reconocimiento de 
nosotros mismos y del otro así como de los otros.
 ¿Es el sufrimiento y la muerte lo que permite tomar conciencia 
del deseo de ser y existir? Horkheimer considera que el sentimiento 

21   Cfr. los ensayos “Subjetividad e intersubjetividad, sujeto y persona”, “Ciudadano 
de dos mundos”; en: Gadamer, Hans-Georg, (1995) El giro hermenéutico, España: 
Ediciones Cátedra, 11-25 y 173-186 pp.

22   Cfr. el ensayo “La hermenéutica como tarea teórica y práctica” en: Gadamer, 
Hans-Georg, (2002) Verdad y método II, 5ª ed. España: Editorial Sígueme, p. 299 y 
305.

23   Cfr. Gadamer, Los caminos…, 181-200 pp.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
50

de solidaridad surge a partir de mirar la infelicidad real de los otros, 
de manera que el dolor y la muerte no sólo desgarra y trunca la vida 
humana sino que nos hermana en el uno-para-el-otro a partir de una 
fraternidad basada en la experiencia dolorosa que conforma una co-
munidad de sufrimiento por lo que se aleja del terreno de la ontolo-
gía24.  Pero Gadamer va más allá de la simple experiencia del dolor y 
el sufrimiento como el punto cero de la solidaridad pues la solidaridad 
no se reduce a un sentimiento o una acción sino que es un elemento 
constitutivo del Dasein.
 Desde la universalidad del lenguaje y de su comprensión, 
Gadamer hace uso de la solidaridad como un constitutivo del ser hu-
mano, un existencial del Dasein, un modo de ser-en-el-mundo, por lo 
que escuchando al otro se abre el camino en el que se forma la soli-
daridad25. Camino que al recorrerlo ofrece la posibilidad de ampliar el 
horizonte de comprensión de la solidaridad práctica y hace manifi esto 
dos dimensiones fundamentales: el ontológico y el ético, que no por 
ser dos se contradicen o se excluyen, sino que se complementan y 
vinculan en el mundo de la vida.
 La dimensión ontológica de la solidaridad práctica permite 
comprender el ahí (el da) del ser humano en su permanente actua-
ción en la vida fáctica que no se reduce a un mero sufrimiento, a puro 
dolor, sino que también se es solidario cuando las cosas van bien y 
entonces el ser humano se hermana con el otro y con los otros en y 
para la felicidad, en la realización del proyecto que es el Dasein.  No 
hay felicidad sin solidaridad.
 La dimensión ontológica ofrece a la solidaridad práctica la po-
sibilidad de trascender el pathos de la vida humana y develar el cuida-
do de sí mismo y del otro, sea en términos de bienestar o malestar.  
La solidaridad práctica se va constituyendo como el deseo de ser y 
de existir para realizarse como posibilidad que es en el mundo de la 

24   Cfr. Mardones, José María.  “Salvar a Dios: compasión y solidaridad en la fi nitud”,   
en: Mardones, José María, y Reyes Mate, (eds.) (2003) La ética ante las víctimas, 
España: Anthropos Editorial, 219-242 pp.

25  Cfr. el ensayo “La diversidad de las lenguas y la comprensión del mundo. Una 
conferencia en el Studium-Generale”, en Gadamer, Hans-Georg, (1998) Arte y 
verdad de la palabra, Colecc. Paidós Studio No. 127, España: Ediciones Paidós Ibé-
rica, 111–130 pp.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

51
vida.  Además hace manifi esto que el ser humano está implicado en 
las relaciones que establece con el otro y los otros en el mundo de la 
vida, lo que signifi ca que cada uno de los seres humanos que compo-
nen la sociedad están involucrados con el todo social que contribuye 
a confi gurar el mundo de la vida.  Por otra parte, el todo social está 
indisolublemente implicado en el ser y el hacer de cada uno de sus 
miembros.
 Cuando una conversación se logra, nos queda algo, y algo 
queda en nosotros que nos transforma.  Por eso la conversación ofre-
ce una afi nidad peculiar con la amistad y la solidaridad.  Sólo en la 
conversación pueden encontrarse los amigos y crear ese género de 
comunidad en la que cada cual es él mismo para el otro porque ambos 
encuentran al otro y se encuentran a sí mismos en el otro26.
 El ámbito ético incorpora en su sentido originario la responsa-
bilidad como la conciencia que posee el ser humano en la construcción 
del bien de la comunidad, en tanto que la comunidad se orienta hacia 
el bien de cada uno de sus integrantes.  La promoción y consecución 
del bien común a través de la solidaridad fundan el estado moderno y 
la antigua ciudad-estado. Se trata de la “solidaridad natural de la que 
emanan decisiones comunes, que todos consideran válidas, sólo en 
el ámbito de la vida moral, social y política”27. Si recordamos que el 
ámbito de la vida moral, social y política circunscriben la posibilidad 
del ser-en-el-mundo a la intervención en la situación límite para que 
ésta puedan ser de otra manera, la vida fáctica del ser arrojado en el 
mundo de la vida adquiere su justa dimensión práctica en la que el ser 
humano se conduce y actúa en solidaridad; de manera que la solidari-
dad es la condición decisiva y la base de toda razón social28; y que da 
sentido a la amistad, el reconocimiento, la compasión y el cuidado.

26   Gadamer, Verdad y método II…, p. 207.
27   Gadamer, Hans-Georg, (2000) La herencia de Europa, Ensayos, Colecc. Historia, 

Ciencia, Sociedad No. 303, España: Ediciones Península, p. 115.
28   Cfr. el ensayo “What is practice? The conditions of social reason” en: Gadamer, 

Hans-Georg, (1998) Reason in the age of science, 10th prt. USA: The MIT Press, 69-
87 pp.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
52

BIBLIOGRAFÍA

Alcalá Campos, Raúl, (2002) Hermenéutica, teoría e interpretación,. 
México: Plaza y Valdés Editores.

Appel, Kart-Otto. (1998) Teoría de la verdad y ética del discurso, Espa-
ña: Ediciones Paidós/I.C.E. de la Universidad Autónoma de Barcelona.
________ (2004) Estudios éticos, México: Ediciones Fontamara.

Cortina, Adela. (1985) Razón comunicativa y responsabilidad solidaria.  
España: Ediciones Sígueme.

________ (1990) Ética sin moral. España: Editorial Tecnos.

Cortina, Adela y Emilio Martínez, (2001)  Ética.  3ª ed.  España: Edicio-
nes Akal.

Gadamer, Hans-Georg, (2002) Acotaciones hermenéuticas, España: Edi-
torial Trotta.

________ (2001) Antología, España: Ediciones Sígueme.

________ (1998) Arte y verdad de la palabra, Colecc. Paidós Studio No. 
127, España: Ediciones Paidós Ibérica.

________ (1995) El giro hermenéutico, España: Ediciones Cátedra.

________ (2001) El problema de la conciencia histórica, 2ª ed. España: 
Editorial Tecnos.

________ (2000) La herencia de Europa, Ensayos, Colecc. Historia, 
Ciencia, Sociedad No. 303, España: Ediciones Península.

________ (2002) Los caminos de Heidegger, España: empresa Editorial 
Herder.

________ (1998) Reason in the age of science, 10th prt. USA: The MIT 
Press.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

53
________ (2001) Verdad y método, 9ª ed, España: Ediciones Sígueme.

________ (2002) Verdad y método II, 5ª ed, España: Editorial Síguee.

Heidegger, Martín. (2003) Ser y tiempo, España: Editorial Trotta.

Hostetler K. Solidarity and moral community, disponible en: http://
www.ed.uiuc.edu/EPS/PES-Yearbook/92_docs/Hostetler.htm (Fecha 
de consulta: 26/04/2005).

Kant, Manuel. (1972) La paz perpetua, México: Editorial Porrua.

Mardones, José María y Reyes Mate, (eds.) (2003) La ética ante las víc-
timas. España: Anthropos Editorial.

Rorty, Richard. (1991) Contingencia, ironía y solidaridad, España: Edicio-
nes Paidós Ibérica.

Sequeiros, Leandro. (1997) Educar para la solidaridad,  España: Edicio-
nes Octaedro.

Vattimo, Gianni, (2002) Introducción a Heidegger, España: Editorial Ge-
disa.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
54

HACERSE HUMANO Y DERECHOS HUMANOS,
MÁS ALLÁ DEL SUJETO Y SUS REPRESENTACIONES

Rubén Mendoza Valdés*

 El hombre, defi nido bajo la determinación de la representa-
ción, fi ja una serie de supuestos que le estructuran para concebir un 
mundo social prefi gurado. La pregunta es ¿dónde se origina tal prefi -
guración de libertad social? Y, más aún, ¿qué repercusiones tiene un 
mundo social predeliberado en el ámbito del siglo XXI? Eso signifi ca, de 
antemano, pensar el sentido de los derechos humanos bajo el trasfon-
do de una ética originaria, éthos, del hacerse humano. Es decir, ¿cómo 
es posible pensar los derechos humanos como entes representados 
previa determinación de un interés de poder económico y político?
 Pensar los derechos humanos desde la ética originaria signi-
fi ca trascender la representación que guía la determinación del Su-
jeto. El hombre sólo puede determinarse asumiendo una actitud de 
derrumbe de la representación. Pensar sin representaciones no signi-
fi ca pensar desde la nada, más bien quiere decir pensar derrumbando 
representaciones para asumir otras como hitos para dirigir su mirada 
a lo humano desde una posibilidad cada vez diferente, en la cual nin-
guna tenga que ser única y la auténtica esencia de lo humano. Los 
derechos humanos podrían pensarse así desde el hacerse-humano y 
no sólo desde un ente que se dice humano.
 El dominio de la técnica moderna sobre el hacerse-humano 
y el auge de valores como representaciones ha desencadenado una 
visión uniforme del mundo. La técnica moderna ha ocasionado que el 
sujeto vislumbre condiciones universales determinadas para el hom-
bre moderno. En ese sentido, podemos decir que el humanismo se ha 
globalizado. El término “globalización” ha sido matizado por la econo-
mía moderna para unifi car la visión comercial e industrial del mundo. 
Sin embargo, estos ámbitos han acarreado consigo un sin número de 
condiciones sociales que, como representaciones, se uniforman en 

*  Doctor en Filosofía-Catedrático de la Facultad de Humanidades de la Universidad 
Autónoma del Estado de México.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

55
todo el mundo. El más claro ejemplo de esto lo vemos en la ya casi 
desaparecida tradición de la cultura oriental, la cual ha decaído frente 
al modo de vida occidental o moderno. El pensar que se tiene ahora 
como representación tiende a globalizarse; es decir, a confi gurar toda 
posibilidad de vida humana. La técnica moderna accede a la formación 
del hombre de manera universal, contemplándolo no desde su hacer-
se, sino desde su visión como ente-objeto, capaz de ser manipulable y 
controlable por los medios representativos a nivel mundial. Ante ello, 
la posibilidad del éthos, en tanto el modo de ser propio de lo humano, 
se desarraiga. Eso signifi ca el desterramiento del hombre de la tierra 
por medio de la técnica1.  
 De lo anterior se desprende la pregunta ¿cómo es posible ha-
blar de un éthos bajo el determinismo de una sola visión global del 
hombre? El hombre de la globalización crea dentro de los parámetros 
de un humanismo que pretende universalizar toda condición humana, 
un modo técnico de ser. R. Rorty, señala que “el pragmatismo concuer-
da con Husserl y Heidegger (y con Horkheimer y Adorno) en que la era 
de la tecnología científi ca puede resultar la era en la que la apertura 
y la libertad se racionalizan fuera de la existencia”2 La globalización 
económica engloba la situación humana, y eso deberíamos conside-
rarlo ahora como un gran peligro para la humanidad. Pensamos las re-
presentaciones no sólo para hacer ciencia, tecnología, arte, etc., sino 
para consumir lo humano y lo no humano. El hombre de consumo, la 
sociedad de consumo que somos hoy en día nos hace seres-para-el-
consumo, objetos de negocio. “En la época del poder exclusivo del 
poder, es decir, del ocaso incondicionado del ente para el consumo en 
la usura, el mundo se ha convertido en in-mundo en la medida en que 
el ser, si bien esencia, lo hace sin su propio prevalecimiento”3.  La vida 
se compra, la existencia ha dejado de ser pensada como existencia 
fáctica para ser un ente de comercio y negocio, olvidándose, a la vez, 
el pensar del destino del ser. “Para Heidegger, el cosmopolitismo, la 
tecnología y la polimatía son enemigos del pensar”4. 
 En un modo globalizado, el hombre deja de percibirse como 
tal para dejarse hacer objeto: se vuelve un objeto de la humanidad 

1   Cfr. Leyte, A. Heidegger, p. 244.
2  Rorty, R., Ensayos sobre Heidegger, p. 39.
3  Heidegger, M., “La superación de la metafísica”, en Conferencias y artículos, p. 

68.
4   Rorty, R. Ensayos sobre Heidegger, p. 74.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
56

y deja su posibilidad de hacerse. En la globalización sólo el ser se re-
siste a la interpretación técnica del pensar; y, en ello le va su olvido. 
Heidegger es testigo de esto; su visión crítica le permite pensar en lo 
ad-venidero de la situación por el olvido del ser, está alerta y propone 
el camino del pensar. J. Habermas dice que “la originalidad de Heideg-
ger radica en cómo interpreta en términos de historia de la metafísica 
la denominación que el sujeto moderno ejerce”5. 
 El humanismo (en sentido tradicional) se ha globalizado. En 
nombre del hombre se ha generalizado a toda la especie, ganando 
con ello una universalidad de características comunes y perdiendo 
aquellos rasgos que permiten a cada grupo y a cada individuo la posi-
bilidad de hacerse-humano. De esa forma, el hombre deja de ser pas-
tor y olvida el cuidado del ser, volviéndose al mismo tiempo sujeto de 
poder. El dominio de poder signifi ca el apoderamiento de las cosas del 
hombre, expropiándole su posibilidad de hacerse-humano y de pensar 
el destino del ser.6  Es cierto que fuera de esta posibilidad ontológica 
del hacerse-humano, el hombre necesita de un compromiso para con 
todos los seres de la especie, de ninguna manera podemos objetar 
el valor de los derechos del hombre, de los derechos universales del 
hombre, pero aún así, no podemos dejar de cuestionar la función y el 
alcance de tales derechos. Habría que preguntarnos si hoy en día di-
chos derechos realmente incluyen a todos los hombres, y si dentro de 
sus posibilidades está el permitirle hacerse-humano en su posibilidad 
de pensar.
 La visión del mundo como una fuente de consumo y el hecho 
de que al hombre se le considere un objeto de determinación nos lleva 
a pensar que, bajo un humanismo que no permita ver al hombre más 
allá de una representación medible y determinable, no será posible 
volvernos a encaminar por el sendero del pensar. Cuidar el sentido 
del ser, de lo humano, signifi ca construir, hacer nuestro éthos. En un 
mundo globalizado el cuidado se dirige voluntariamente, para eso se 
imponen dirigentes, quienes responden a las necesidades técnicas de 
la vida y la sociedad, no permitiendo, dentro de lo que cabe, abrir un 
espacio al cuidado del ser. Los dirigentes se encargan ahora del orde-
namiento y aseguramiento del ente7.  El mundo moderno se constru-

5  Habermas, J. El discurso fi losófi co de la modernidad, p. 165.
6   Heidegger, M. “Superación de la metafísica”, Conferencias y artículos, p. 66.
7   Cfr. Ibidem, p. 69.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

57
ye bajo la mirada de la dirigencia universal; a tal grado de seguridad 
ha llegado la esencial inseguridad de lo humano: “La devastación de 
la tierra empieza como proceso querido, pero que en su esencia no es 
sabido ni se puede saber, un proceso que se da en el tiempo en el que 
la esencia de la verdad se acerca como certeza en la que lo primero 
que asegura a sí mismo es el representar y el producir”8. 
 Bajo la mirada del pensamiento heideggeriano considero que 
la “globalización del humanismo” tiende a fi jarse como la representa-
ción máxima de lo humano, representando ésta, no otra cosa que un 
ser predeterminado por la visión mundial, con la intención de contro-
lar sus posibilidades esenciales de existencia. En el mundo de la téc-
nica moderna, de la cual se deriva el homo globalizado, la resolución 
deja de apropiarse de la existencia al quedar obstaculizada por el gran 
muro del aseguramiento universal de la vida.
 La ética y los derechos humanos, hoy en día, deben pensarse 
desde el hacerse humano. Precisamente eso: el hacerse humano es 
“ya” la ética originaria. El hombre habita haciéndose humano: éthos; y 
se hace humano en la medida en que su pensar, piensa la donación del 
ser. El hacerse humano no es una decisión voluntaria sino una posibi-
lidad de todo hombre. No nos decidimos a ser humanos, ya lo somos 
en tanto tenemos la posibilidad existencial de resolvernos a ser-huma-
nos. Y no nos decidimos voluntariamente a ser-humanos porque este 
hacerse no es una representación óntica que nos lleve a serlo, es una 
posibilidad en cuanto que la existencia siempre está siendo indetermi-
nada, arrojada a la posibilidad del tiempo, es un haber-sido-ya-futuro. 
Para la existencia no hay representación a menos que se deje de pen-
sar como tal y se desapropie de su sentido consintiéndose como un 
ente pasivo ante las representaciones.
 El hombre es en la medida en que habita: de esa manera po-
demos pensar en la ética como el éthos; porque el modo de ser del 
hombre es éthos. “El modo como tú eres, yo soy, la manera según 
la cual los hombres somos en la tierra, es el Buan, el habitar”9.  Este 
habitar no es una representación, es un modo de ser entendido sólo 
en la manera en que no se deja determinar como un ente. Lo  habi-
tual del hombre es construir, hacerse-deshacerse constantemente. El 

8   Ibidem, p. 73.
9  Heidegger, M. “Construir, habitar, pensar”, en Conferencias y artículos, p. 109.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
58

habitar es la experiencia plena del ser del hombre. Construimos en la 
medida en que habitamos (éthos), y en la medida en que habitamos y 
construimos: cuidamos. “El rasgo fundamentar del habitar es cuidar 
(mirar por)”10.  Habitar ―dice Heidegger en los escritos posteriores a 
los años cuarenta― es cuidar la cuaternidad del ser: la unidad de cielo, 
tierra, lo divino y los mortales. Esto que los hombres desde tiempos 
ancestrales se ha denominado lo sagrado, que no es ni dios ni una 
religión sino aquello que esencia todo dios y toda religión. Lo sagrado 
es la esencia de la religión. “Cuidar (mirar por) quiere decir: custodiar 
la Cuaternidad en su esencia”11.  
 Habitar (éthos) la Cuaternidad signifi ca para el ser-humano, el 
hacerse-humano; que los mortales habiten en la medida en que salvan 
la tierra cuidando el sentido del ser. Los mortales habitan en la medi-
da en que reciben el cielo en tanto cielo. Los mortales habitan en la 
medida en que esperan lo divino como divino. Los mortales habitan 
en la medida en que conducen su esencia propia hacia la muerte12.  
Habitar signifi ca, por eso, dejar que las cosas sean en su esencia. La 
ética originaria como éthos es dejar que las cosas sean pensadas en 
su esencia. La cosa, Das Ding, es lo  no tematizado, lo más originario, 
aquello con lo cual nos la vemos sin problematizar su estar-ahí; aquel 
útil que como tal sólo es, a partir de otros útiles en un complejo re-
misional de sentido. En el mundo hay cosas: el barro es una cosa que 
sirve (útil) para moldear un jarro (otra cosa); éste a su vez sirve (útil) 
para contener vino (otra cosa), el cual se deriva de la vid (otra cosa), 
etc. Todo por amor del hombre. Las cosas son para el hombre, y en él 
adquieren su sentido. La esencia de la cosa es “cosear”, así como la 
esencia del martillo es “martillar”, y la de la mesa el “mesear”, la esen-
cia del jarro es la “jarrosidad”, es decir, la coseidad del jarro radica en 
que es una posibilidad de ser recipiente: vacío. Pensar la cosa como 
cosa signifi ca acercarnos a su esencia en la región de su presencia. 
“Pensando la cosa como cosa, cuidamos de la esencia de la cosa lle-
vándola a la región desde la cual está esencia. Hacer cosa es acercar 
el mundo. Acercar es la esencia de la cercanía. En la medida en que 
cuidamos de la cosa como cosa, habitamos la cercanía”13.  La cosa 

10   Ibidem, 110.
11  Ibidem, p. 111.
12   Cfr. Ibidem, p. 111.
13   Heidegger, M. “La Cosa”, en Conferencias y artículos, p. 133.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CR
ÍT

IC
A

 D
EL

 S
U

JE
TO

 M
O

D
ER

N
O

  (
PO

SM
O

D
ER

N
O

)

59
deja de ser pensada como tal en su esencia cuando se deja represen-
tar como objeto, el cual aparece defi nido y tematizado, determinado 
para ya no ser pensado. La cosa deja de ser cosa cuando el pensar del 
ser ya no responde a su esencia, en tanto que el pensar ya no piensa el 
ser sino una representación como objeto.
 La dignidad de la vida radica en su esencia, y lo que permite a 
la vida aparecer en su sentido es la llamada del ser a hacerse-mundo, 
a mundear, al cosear de la cosa. La dignidad de la vida humana es que 
en su existencia se haga con-el-mundo, en-el-mundo. La dignidad de 
la vida se posibilita únicamente en la esencia, en el pensar el sentido 
del ser. La vida no se dignifi ca por el cúmulo de enseres materiales, 
ideales, valores o del saber que se adquieran. La dignidad de la vida 
radica en la posibilidad de habitar construyendo, coseando la esencia 
de las cosas que no son representaciones. La esencia de la vida que le 
da su dignidad se olvida cuando la cosa (Das Ding) pasa a ser objeto de 
la representación, pues entonces no se vive para la cosa sino por los 
objetos que la determinan. La dignidad de la vida radica en el derecho 
a pensar, a habitar, construir y cuidar así el mundo que mundea y de 
la cosa que cosea en su esencia. Hoy en día, vivir para el objeto no 
signifi ca cuidar de su esencia, más bien quiere decir consumirlo y tra-
tarlo para producirlo según un esquema determinado. El gran peligro 
de nuestro tiempo estriba en que cada día el objeto, que debería ser 
simplemente un medio para el hombre, se vuelve contra el hombre 
determinándolo y oponiéndose a su esencia propia. En ese sentido, la 
ciencia aniquila la esencia de la cosa con la aparición del objeto.
 La cosa interpela al pensar; el objeto lo reprime. La cosa hace 
morar al ser, por eso pensar la cosa es hacer morar al ser: habitando 
el ser, el hombre lo piensa en su esencia. En la cosa se hace mundo. 
La medida del cosear está en la escucha del ser; ser que no es cosa 
ni pensamiento ni acción. La dignidad de la vida no se funda en una 
característica determinada del ser humano, se abre en aquello que 
hace posible pensar toda característica que le da sentido. J. Habermas 
dice que ésta “no es una propiedad que se <<posea>> por naturaleza 
como la inteligencia o los ojos azules”14. Tampoco es algo de lo que 
se pueda disponer, la dignidad de la vida comienza precisamente en 
que no está disponible para cualquier representación, antes bien sólo 

14   Habermas, J. El futuro de la naturaleza humana, p. 50.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
60

es posible en la medida en que no se dispone. La dignidad de la vida es 
apertura a la posibilidad de pensar; la existencia es el arrojo indeter-
minado que se desprende del destino del ser. Pensar tal destino dice 
posibilitar la vida en su dignidad; y, dignidad dice esencialidad.

BIBLIOGRAFÍA
 
Leyte, Arturo, Heidegger, Alianza Editorial, Madrid, 2005.

Rorty, Richard, Ensayos sobre Heidegger y otros pensadores contempo-
ráneos, Escritos fi losófi cos 2, Trad. Jorge Vigil Rubio, Editorial Paidós, 
Barcelona, 1993.

Heidegger, Martin, Conferencias y artículos, Trad. Eustaquio Barjau, 
Ediciones del Serbal, Barcelona, 20012.

Habermas, Jürgen, El discurso fi losófi co de la modernidad, Trad, Ma-
nuel Jiménez Redondo, Taurus, Madrid, 1989. 

_________ El futuro de la naturaleza humana, Trad. R.S. Carbó, Paidós, 
Barcelona, p. 2002.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



MESA TEMÁTICA:
FILOSOFÍA, INJUSTICIA SOCIAL Y VIOLENCIA

VIOLENCIA ILEGÍTIMA COMO 
TRASCENDENCIA IMPERFECTA
Juan Carlos Romero Orozco*

 

 Resumen. La violencia en las relaciones sociales es generalmente 
rechazada por principio, lo mismo que el confl icto, ambos fenómenos 
son considerados fuente de grandes males; sin embargo, la sociedad 
frecuentemente se mueve y progresa cuando éstos aparecen, más aún, 
en muchas ocasiones es gracias a ellos que las relaciones entre unidades 
sociales es posible y cuando se evita a toda costa se corre el riesgo de 
caer en la inmovilidad, no se propone  hacer una apología de la violencia 
ni justifi car el confl icto sin más, sino de aclarar el sentido de ambos para 
descubrir las posibilidades de trascendencia e integración  que ofrecen.

 Palabras clave: Trascendencia, violencia, confl icto.

La violencia como equívoco

 El término violencia remite por nuestra cultura a una noción 
que es rechazada de antemano, todo mundo está de acuerdo en que 
es el enemigo a vencer, sin embargo, y a título de hipótesis pregunta-
mos: ¿Toda forma de violencia es indeseable en sí misma? Podemos 
responder que no siempre es así, los grandes cambios que se han 
considerado progresos en la historia han estado enmarcados por lo 
general por la violencia y han sido  también o producto del confl icto o 
productores  de él, así que no toda violencia debe ser desterrada, más 
aún, el confl icto tampoco es siempre malo en sí mismo pues a menu-
do es el catalizador de reestructuraciones que son consideradas una 
conquista que den como ejemplo algunas revoluciones.

* Estudiante del sexto semestre del doctorado en Filosofía del Centro de Estudios 
de la Universidad Autónoma del Estado de México.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
62

Lo primero que debemos hacer es defi nir qué entendemos por vio-
lencia, cómo se clasifi ca, cuál ha de ser desterrada de nuestra cotidia-
neidad y cuál tendrá que ser reivindicada como detonante de la rees-
tructuración social, pues si no hacemos el ejercicio de defi nir nuestros 
términos, corremos el riesgo de no hablar de lo mismo cuando asumi-
mos que todos usamos en el mismo sentido las palabras con las que 
formulamos nuestros argumentos.
 El término violencia se utiliza actualmente sólo con el senti-
do de irrupción, ruptura, transgresión, La palabra hebrea equivalen-
te a violencia, Hms, tiene el sentido de trasgresión o violación de una 
norma, que los intérpretes griegos tradujeron como injusticia (adikia) 
(León-Dufour), Citado en (MARTÍNEZ GUZMÁN, 2001:120) esta no-
ción genera inmediatamente el rechazo de cualquier hecho califi ca-
do como violento, sin embargo es útil preguntarse si toda forma de 
violencia es siempre indeseable en sí misma, ¿no hay acaso formas de 
violencia útiles para la convivencia social? Hay sentidos positivos en 
<<hacer violencia>> o <<forzar la situación>>, por ejemplo para que 
algo encaje o se ajuste. (MARTÍNEZ GUZMÁN, 2001: 118) es decir para 
hacer justicia, en el sentido de ajustarse a la norma a la ley, que hace 
posible la vida en sociedad.
 El término violencia es entonces, como acabamos de ver, an-
fi bológico, al extremo de que tradicionalmente implica injusticia, pero 
por otro lado implica precisamente justicia, cuando hablamos de la 
denominada violencia legítima, la de la ley, La violencia no es natural-
mente ni el medio normal ni el único medio de que el Estado se vale, 
pero sí es  su medio específi co. (MARTÍNEZ GUZMÁN, 2001: 131) 
 La convivencia social es el trato entre personas, cada una con 
su propia perspectiva del mundo que en ocasiones comparten pero 
no siempre, por eso es necesaria la ley para regular las relaciones en-
tre individuos o grupos, la ley por su parte es el producto del acuerdo 
casi siempre ideal, entre los integrantes de la sociedad, es la manifes-
tación de un discurso moral, es entonces un asunto ético que sólo es 
posible cuando se  trata de reconocer al Otro.

 La dimensión ética se inicia cuando entra en escena el otro. Cada ley, cada 
moral o juridicidad regula siempre las relaciones interpersonales, incluso aque-
llas con otro que las impone. (ECO, 1997: 107) .

 Pero ya sabemos que las relaciones interpersonales no están 
nunca exentas de confl icto, es decir aquí la violencia siempre puede 
aparecer, sin embargo, para hacer posible la convivencia social, en 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



FI
LO

SO
FÍ

A
, I

N
JU

ST
IC

IA
 S

O
CI

A
L 

Y 
VI

O
LE

N
CI

A

63
ocasiones es necesario echar mano de la violencia, no en el sentido 
en que tradicionalmente lo entendemos, sino como un esfuerzo de 
contención para entender y trascender hacia el otro, abrirnos a la po-
sibilidad de la otredad, en un ejercicio de comprensión, de apertura.

 Hay momentos de apasionada intensidad que pueden ser positivos; ocasio-
nes en que <<nos hacemos violencia>> para dominar nuestras propias reaccio-
nes y atender mejor a las otras y a los otros. (MARTÍNEZ GUZMÁN, 2001: 118).

 Este ejercicio de comprensión, de apertura hacia la otre-
dad, es el uso de la violencia en términos positivos, constructivos, 
comprensión que esperamos también en reciprocidad en el diálogo, 
cuando abordamos temas que nos inquietan, confrontamos nuestras 
propias formas de abordar el mundo, esto implica una forma de vio-
lencia que llamaríamos constructiva en dos sentidos: primero cuando 
pretendemos que nuestro interlocutor idealmente abandone su pro-
pia perspectiva y lo invitamos a arriesgarse a pisar nuestro terreno, lo 
mismo que tendríamos que estar obligados a ofrecer si queremos que 
el diálogo fructifi que, hacemos violencia y generamos confl icto o lo 
hacemos manifi esto cuando argumentamos pretendiendo conducir a 
nuestro interlocutor al espacio en que nos encontramos.
 Segundo, cuando pretendemos convencer al otro de que mo-
difi que su hacer, en el fondo buscamos el  aniquilamiento de una parte 
de él al tratar de generar su transformación pues queremos que surja 
otro nuevo, el que todavía no es pero queremos que sea, queremos 
convertir al intolerante en tolerante, al que delinque en alguien que 
acata las leyes, etc.
 Puede entonces haber una forma generosa de hacer violen-
cia, la que sin renunciar al respeto de la dignidad del otro lo afron-
ta, con palabras con actos o ambos a la vez con el fi n de inducirlo a 
cambiar su hacer, que es un invitarlo a que deje de ser lo que hasta el 
momento ha sido para que devenga otro, una forma de renacimiento, 
a esto lo podríamos denominar violencia constructiva a diferencia de 
la violencia destructiva que únicamente pretende la desaparición de la 
diferencia, sin distinguir aquello que se considera indeseable de quien 
lo realiza.
 Usar los términos en modo general sin distinguir sus posibles 
usos lleva el riesgo de aplicarlos injustamente, subsumir a la persona 
en una sola noción nos conduce a la violencia destructiva, pues al pre-
tender la desaparición del acto que se juzga nocivo, en el fondo pre-
tendemos la desaparición de la persona que lo realiza,  en cambio si 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
64

consideramos a la persona distinta de sus actos, ya podemos procurar 
su rehabilitación sin que esto implique su destrucción.

 La prevalencia de los mitos, en la persistencia de que quién lleva a cabo la 
violación es un depravado, no obstante de que el agresor, en la mayoría de los 
casos, funciona normalmente en la sociedad, tiene un empleo, una familia…
(DELGADILLO GUZMÁN, 2001: 141).

 La representación que como sociedad nos hacemos de quien 
delinque nos impide distinguir a la persona del acto con lo cual tam-
bién somos injustos pues justifi camos su maltrato, cuando lo que de-
bemos procurar es la desaparición del acto delictuoso por medio de la 
rehabilitación de quien lo realiza y en caso de que esto no sea posible 
procurar que esté impedido de volver a hacerlo respetando su digni-
dad.
 Que algo sea indeseable y por lo tanto se busque evitar impli-
ca la obligación moral de poder hacer la separación entre el hecho y 
la persona que lo realiza, así por ejemplo el hecho de la violación y el 
violador, el hecho del fraude y el fraudulento, etc. Si separamos el he-
cho de la persona, estaremos en posibilidad de respetar a la persona 
como tal, así no perderemos de vista sus derechos, que consideramos 
irrenunciables, sin por esto dejar de amonestar por conductas violato-
rias de los derechos de terceros.

CONFLICTO Y VIOLENCIA

 En el ámbito social la violencia generalmente saca a fl ote los 
confl ictos latentes y no necesariamente los genera, de lo que surgen 
reordenaciones que juzgamos mejorías que pensamos, son manifes-
taciones de progreso. 
 El término confl icto ha corrido por lo común la misma suerte 
que el término violencia, alude una situación indeseable, por lo tanto 
asumimos que habría que evitar a toda costa, sin embargo esta noción 
es usualmente  aprovechada por las estructuras de poder, que por su 
propia naturaleza tienden a mantenerse, así que el confl icto será vis-
to de modo muy distinto según el orden imperante. El confl icto visto 
desde el autoritarismo y el poder siempre es disruptivo, desestructu-
rante y negativo, por ello le interesa dominarlo. (LÓPEZ GUTIÉRREZ, 
2005:99).
 Así que un estado autoritario generalmente tiende a evitar los 
confl ictos sociales pues implican la posibilidad de su desaparición, en 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



FI
LO

SO
FÍ

A
, I

N
JU

ST
IC

IA
 S

O
CI

A
L 

Y 
VI

O
LE

N
CI

A

65
cambio desde la democracia será visto como la posibilidad del cambio 
positivo. 

 El polo de la democracia se orientará al cambio social, y en particular al 
cambio de prácticas, sean éstas sociales, culturales y/o políticas, a través de la 
innovación, la creatividad y la investigación. El confl icto es pensado de otra ma-
nera ya que puede ser estructurante y positivo, por eso se construye la estrate-
gia de elaborarlo, ya que sin éste no hay cambio social. Pero el confl icto abre la 
posibilidad del diálogo, el debate, la discusión… (LÓPEZ GUTIÉRREZ, 2005:100).

 En el ámbito individual ocurre lo mismo, cuando el confl icto 
es visto como algo disruptivo y se tiende a evitar entonces caemos en 
la intolerancia y el sometimiento, en cambio cuando se asume como 
la realidad de las relaciones interpersonales es enriquecedor, pues 
es una condición necesaria a todo intercambio, éste sólo es posible 
cuando es patente el desacuerdo. En el acuerdo absoluto o en el so-
metimiento  no hay diálogo y la convivencia humana es posible sólo a 
partir de la apertura, la trascendencia hacia el otro que representa la 
diferencia. El diálogo mismo es una forma de violencia constructiva 
y es posible en un ambiente de confl icto en su faceta de innovación, 
creatividad e investigación. 
 El problema entonces no es la violencia  o el confl icto en sí, 
pues ya hemos visto que pueden tener aspectos positivos, sino la vio-
lencia indiscriminada, la que no permite disociar  lo que se considera 
nocivo de la persona que lo realiza o el confl icto cuando no se toma 
como la oportunidad de buscar nuevas formas de convivencia.
 
BIBLIOGRAFÍA
 
ECO, Umberto, Carlo María Martini, ¿en qué creen los que no creen?, 
TAURUS, México, 1997.
 
MARTÍNEZ Guzmán, Vncent,  Filosofía para hacer las paces, Icaria An-
trazyt, Barcelona, 2001.
 
LÓPEZ GUTIÉRREZ, Concepción, Francisco Javier Uribe Patiño y José 
Joel Vázquez Ortega (coordinadores), Globalización, violencia y dere-
chos humanos, Ítaca-UAM, México, 2005.
 
DELGADILLO GUZMÁN, Leonor Guadalupe, Gloria Margarita Gurrola 
Peña, (compiladoras), Entre la violencia y el amor, UAEM, México, 2001.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
66

LA FILOSOFÍA COMO UNA ESTRATEGIA; UNA 
COMPARACIÓN DE NUESTRA REALIDAD CON

 LA REPÚBLICA DE PLATÓN
Lic. Fil. Josué Manzano Arzate*

A) Las bases griegas del Estado (la república de Platón)

 La mesa a la que se nos invitó a participar tiene como título 
FILOSOFÍA, INJUSTICIA SOCIAL Y VIOLENCIA. Este es un título con no 
poco riesgo. Pensemos un poco en la relación oculta que hay entre 
estas palabras que unidas dan pie a nuestra mesa. La Filosofía por un 
lado, ha pasado por ser la ciencia universal que busca la esencia de to-
das las cosas. Específi camente, y para esta mesa la Filosofía buscaría la 
esencia de la injusticia social y la esencia de la sociedad. Pero como lo 
universal es una tarea con una gran exigencia, reduzcamos la esencia 
de estas cosas a una dimensión geográfi ca más concreta. La realidad 
de nuestro país.
 México es heredero de diversas culturas, su historia lo de-
muestra, por un lado de la cultura grecorromana, de donde proviene 
casi todo su lenguaje. Su experiencia vital se da en un lenguaje que he-
cha sus raíces en la lejana Grecia, donde habitaron algunos personajes 
como Sócrates, Platón, Aristóteles, Parménides, etc.
 De la cultura griega es de donde nos llega, la concepción de 
justicia, para Platón “se deberá buscar primero la Justicia en el Estado 
y luego en el individuo”, “para  saber si se encuentra la justicia en el 
Estado, bastará con examinar si están presentes las otras tres partes 
de la excelencia: la sabiduría (sophia), la moderación (sophrosyne) y la 
valentía (andreía)”.Lib. IV
 Así que, la justicia es una parte de las excelencias que consti-
tuyen el alma del hombre, pero la justicia existe si, y sólo si primero se 
da la sophia; ahora, para Platón es sabio aquel que un por un lado se 
prepara para la muerte, y el que en este prepararse deja de temerle. 
La preparación para la muerte radica en la más profunda convicción 

* Facultad de Humanidades. Universidad Autónoma del Estado de México.
 Correo electrónico: habla1971@yahoo.com.mx

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



FI
LO

SO
FÍ

A
, I

N
JU

ST
IC

IA
 S

O
CI

A
L 

Y 
VI

O
LE

N
CI

A

67
de que el hombre puede alcanzar el nivel de las ideas mediante la mo-
ral por un lado y el conocimiento del otro. Éste esfuerzo debe llevar 
a que el alma tenga un momento en que ya no tenga que retornar, 
pues tiene que alcanzar necesariamente la idea del bien, que es la que 
gobierna a la idea de la justicia.
 Por otro lado, el que puede buscar la sophia es el fi lósofo, 
cómo su derivación etimológica tan desgastada nos muestra, fi lósofo 
signifi ca, él que ama, el que en su esencia busca la sabiduría. Así, el 
fi lósofo lo es tal porque <<Los que aman algo, lo aman en su totalidad 
y no en una parte; así el “amante de la sabiduría” (philósophos) es 
aquel que gusta de todo estudio, sin hartarse nunca. Pero hay que 
distinguir el “verdadero  fi lósofo” del que “es parecido a un fi lósofo”, 
el fi lodoxai>>
 De lo anterior podemos inferir por qué Platón proponía que 
el gobernante fuera un fi lósofo por naturaleza, porque éste ama el 
todo y no sólo la parte, siempre busca el conocimiento y no el seu-
doconocimiento, es decir la doxa que se ha traducido hasta el hastío 
como opinión. ¿Pero qué es nuestra cultura política sino pura opinión? 
El fi lósofo que tenía como esencia el amar el todo, amaba el bien en su 
totalidad, y estaba amparado por esta idea, esto tenía que verse com-
probado en el Estado, pues éste debería de prodigar una vida equita-
tiva a todos sus ciudadanos. Bajo esta característica se instaura la vida 
económica, para platón “no debe haber gente rica ni pobre, ya que sí 
es rica, no se ocupará de su trabajo, y si es pobre, no podrá realizarlo 
bien.” Así que todos trabajarán y recibirán como remuneración algo 
que necesiten en ese momento, esto es como una especie de trueque, 
en donde se intercambian productos.
 Pero todo esto lo planteamos porque a ciencia cierta pode-
mos decir, que todos buscamos el bien de nuestra sociedad, y en este 
sentido somos totalmente platónicos; sino, de dónde proviene ese 
desencanto y ese cansancio social e individual, de dónde viene ese es-
tado de irritabilidad social, de dónde proviene esa ira que se muestra 
constantemente en las calles, en las ofi cinas gubernamentales esco-
lares, en las fábricas, en las escuelas, en la música, en la cultura ¿Por 
qué el descontento social? Y más aún ¿Por qué la necesidad del ayun-
tamiento de un órgano como el de los derechos humanos? Esto nos da 
a pensar la incapacidad del hombre de seguir a unas los dictados del 
Estado y los suyos propios, pero, esto es propio de otra refl exión, don-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
68

de se ponga en la mesa de disección la propia incapacidad del hombre 
para autogobernarse.
 Ahora, vamos rápidamente a la parte de la excelencia del 
alma que sería la sophrosine o la moderación; en todos los diálogos de 
Platón vemos la fi gura de Sócrates moderada, en el Banquete cuando 
le reclaman que el bebía demasiado y no se emborrachaba, el contes-
taba que esto se debía a que tenía un dominio sobre su cuerpo mismo, 
y que todos los demás no lo tenían. La cultura griega de hecho busca 
incesantemente ese ideal.
 En cuanto a la andreía, es decir, a la valentía, también vemos a 
Sócrates como paladín de la moral occidental. No teme a su muerte, y 
no reclama nada a sus falsos acusadores: Anito y Melito que pertene-
cían a la clase aristocrática y que uno de ellos era parte de su familia 
política.
 Huelga decir que Sócrates murió por impugnaciones falsas y 
en un momento en que la amnistía estaba en vigor. No se podía ejecu-
tar a nadie en esos días. Pero corresponde a los poderosos el decidir 
sobre la vida de los demás pasando por encima de las propias leyes y 
en éste caso de la propia divinidad.
 
B)  La injusticia o de la causa de los derechos humanos

 Por otro lado, la injusticia es lo contrario de la Justicia….
 Primer postulado de la fundamentación de nuestra refl exión; 
los derechos humanos, son por defi nición actual y de cierta manera 
natural una pertenencia del ser humano en general.
  Segundo  postulado del punto actual, es que nuestra  refl exión 
parte de la  observación sobre los hechos que nos rodean y compara a 
ésta  con la teoría platónica de la República.
 La forma de ser del mexicano en específi co, está a la espera o 
a la búsqueda del gobierno ideal, que tenga las características antes 
mencionadas: sabiduría, moderación y valentía. En consecuencia, el 
gobierno del Estado no aparece como el agente que pueda prodigar 
al individuo un Estado de Justicia.
 La Injusticia actualmente es más patente por los medios masi-
vos de comunicación, estos nos llevan al mismo lugar donde suceden 
los eventos, por esto ahora podemos saber quién es quien delinque, 
pues es propio del Estado para llevar a cabo la Justicia la fi gura del 
delincuente. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



FI
LO

SO
FÍ

A
, I

N
JU

ST
IC

IA
 S

O
CI

A
L 

Y 
VI

O
LE

N
CI

A

69
 ¿Quién es un delincuente? ¿Qué es un delito? El delincuente es 
aquel que transgrede los bienes de los demás, aquél que está por en-
cima de los demás y de la propia ley. El sofi sta era el que de cierta ma-
nera transgredía las leyes pues engañaba a todos, haciéndoles creer 
que sus argumentos correctos eran verdaderos. Pero sabemos que un 
argumento no es necesariamente verdadero por estar correctamente 
estructurado. El delincuente entonces es el que atenta en un sentido 
contra la lógica, y en otro contra la sociedad. Despoja a la sociedad de 
sus bienes, pero, quién tiene tanta argucia para despojar a la socie-
dad de sus bienes, el criminal, el que tiene desgraciadamente una in-
teligencia sobreabundante. La Injusticia entonces viene por parte del 
individuo mismo, y más aún por parte del individuo que se esconde y 
que recibe un salvoconducto por parte del Estado. 
 Nos referimos a los criminales que están ante nuestros ojos, 
a ex presidentes de la República, a ex gobernadores, a ex políticos, 
líderes sindicales del magisterio que venden las plazas para poder tra-
bajar en la educación de nuestro país. Forjadores de la injusticia social, 
perseguidores de todos aquellos que como Sócrates se han atrevido a 
encarar al poder y preguntarle directamente sobre los cimientos de la 
política misma.
 Nuestra actualidad es la de la injusticia porque ya no se castiga 
el delito, puede haber fraudes millonarios a las arcas del Estado y estos 
crímenes pasan a la historia por no contar con las pruebas sufi cientes 
para levantar una denuncia. Ya no hay castigo que deje satisfecha a la 
sociedad, la Injusticia tiene en sus entrañas un rencor cada vez más 
pronunciado que se repite, que se multiplica y se suma en los hogares, 
en las escuelas, en los recintos sagrados, en la sociedad toda. La injus-
ticia tiene entonces una íntima relación con la violencia doméstica, y 
social. Porque la injusticia debe pensarse como un fenómeno que está 
compuesto por un hilo y una aguja y que lo va zurciendo puntada a 
puntada todo el cuerpo de la sociedad.

C)  La Filosofía y la violencia

 Existe una íntima relación entre estos dos vocablos, decimos 
vocablos porque la experiencia humana surge a partir de la lengua 
viva, entonces debemos escuchar con atención las dos palabras an-
teriores. Filosofía y Violencia; la “y” griega funge como conjunción, 
como cópula de dos palabras que parecen irreconciliables, pero que 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
70

en su esencia comparten la misma raíz. La fi losofía nace con la búsque-
da de la verdad; la verdad es lo que es, y si hemos dicho que la palabra 
fi lósofo signifi ca amor a la sabiduría, a  la raíz más profunda, entonces 
el fi lósofo ama lo que es. Pero lo que es en este momento es lo que 
nos atañe, y lo que nos atañe es la violencia, por lo tanto, la fi losofía 
sigue siendo peligrosa al poder porque también es como una especie 
de estrategia, una especie de violencia silenciosa que pone ante nues-
tras narices los esqueletos del Estado. La fi losofía es aguda e insidiosa, 
pues a partir de la búsqueda de la esencia del lenguaje encuentra que 
hay algo que huele mal, algo que se escucha mal.
 El mismo Platón se da cuenta que su República es una Posi-
bilidad, pero parece que nuestra realidad supera esa posibilidad. La 
fi losofía por eso tiene mucho de riesgo porque es una estrategia y una 
crítica, y si es una estrategia ya está contra algo, en éste caso es una 
estrategia en contra del poder.

D)  Sobre la inalienabilidad  de los derechos humanos

 Los derechos humanos son una pertenencia implican una 
condición inalienable de estos hacia el ser humano, dicho fácilmente, 
los derechos humanos no pueden ser arrancados al ser humano; lo 
acompañan en todo momento, pero, qué es eso que no puede ser 
arrancado del ser humano, visto desde el punto de vista clásico, lo 
que no puede ser arrancado al hombre es su condición mortal.  Pues 
al hombre le corresponde morir. El hombre muere porque es mortal, 
entonces, uno de los derechos del ser humano es morir, y esto es ina-
lienable ésta fase es una condición irremisible. 
 La muerte es una consideración universal qué sólo se hace 
presente a nuestra sociedad por algunas cosas que debemos tener en 
consideración:

a) Los medios masivos de comunicación.
b) Las enfermedades propias que sirven para detonar tal con-
ciencia: cáncer, SIDA, ébola, diabetes, etc. Con el etcétera nos 
referimos solamente a las enfermedades propias que acentúan 
la conciencia de la muerte. Porque todos vamos a morir, pero, cu-
riosamente, hay algunas enfermedades que nos ponen de frente 
al fenómeno de la muerte.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



FI
LO

SO
FÍ

A
, I

N
JU

ST
IC

IA
 S

O
CI

A
L 

Y 
VI

O
LE

N
CI

A

71
c) El cuerpo que experimenta la muerte: decimos que expe-
rimenta porque es un derecho inalienable; no decimos padece, 
porque el verbo padecer nos muestra una especie de carga, y en-
tonces tendríamos que pensar la muerte no como un derecho, 
sino como una condena que se debe de pagar.
d) Los prejuicios de la muerte, que a su vez podemos considerar 
como los siguientes: La muerte es lo que libera, la muerte es una 
carga. 

E)  Conclusiones 

La Filosofía como estrategia nos lleva a observar que, el Estado debe 
estar instaurado como un órgano que imparte justicia a sus gober-
nados y que para saber si existe justicia en el Estado se debe poner 
atención a las excelencias del alma.  Ante esta petición por parte de 
la historia podemos responder que en nuestro Estado no existe esto, 
por lo que debe surgir un órgano que intente regular las injusticias 
cometidas por alguien siempre poderoso, pues la injusticia tiene la re-
gla de la fuerza y del temor; porque el débil no puede causar miedo al 
poderoso. Por otro lado, vemos que nuestros gobernantes no aman 
el todo, solo aman una parte y  sobre esa es la que versa el desarrollo 
de un país. Por otro lado, la injusticia causada por la mala distribución 
de las riquezas lleva a que el individuo social tenga una violencia que 
lleva desde los lugares microfísicos a los macrofísicos y que sólo pue-
de aplacar momentáneamente mediante más violencia. Por último, 
actualmente la fi losofía no puede atreverse a proponer una solución, 
no le corresponde a ella, sino solamente la de realizar el ejercicio de la 
violencia como una estrategia, como una estrategia que saca a fl ote 
los hedores y los colores violentos de una sociedad que está plagada 
por los crímenes sin castigo.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
72

DE LA INJUSTICIA SOCIAL COMO VULNERACIÓN 
ROTUNDA DE LOS DERECHOS HUMANOS

Marco Antonio Sánchez López*

 Hemos traspasado el umbral de un nuevo siglo, somos testi-
gos de vertiginosos e inimaginables avances, nunca antes el mundo 
había estado tan comunicado, tan pendiente de lo que pasa en sus 
puntos más distantes y muy posiblemente, nunca como ahora, las per-
sonas, individual y colectivamente, están tan lejos entre sí, les impor-
ta poco lo que ocurre con sus semejantes, con su comunidad, con su 
mundo. Nótese que no debiera tratarse sólo del altruismo anónimo, 
de la limosna ocasional, alivio pasajero de la conciencia, autoengaño 
de buena fe.
 Pudiera pensarse que la serie de progresos, de auge material, 
serían por necesidad motor de mejoría en las condiciones de vida de 
todos, lejos de ser así, el avance acentúa las disparidades, empobre-
ce todavía más a la inmensa mayoría de las personas, segmenta las 
naciones, diferencia y divide las comunidades, excluyendo; destruye 
los recursos naturales, atenta contra la identidad de tantos pueblos, 
bajo la falacia de la uniformidad; transgrede las costumbres, avasalla 
la resistencia con base en modas desechables y vacías.
 El orbe es campo experimental para la acentuación de las 
medidas que propenden al crecimiento económico por el mero creci-
miento económico, el gobierno, de acuerdo con esto, se adelgaza en 
extremo al grado de ser incapaz de garantizar un mínimo de bienes-
tar para el ser humano, gradualmente, los programas destinados a 
favorecer el desarrollo social se convierten en mecanismos de apoyo 
ocasional, mientras se generan condiciones propicias para el auge del 
gran capital en detrimento de la pequeña y mediana empresas, a las 
que se abandona a su suerte. Se piensa, como hace más de medio si-
glo, que el crecimiento económico detonará por sí mismo y en forma 
automática el progreso, lo que tendrá entre sus consecuencias natura-

* Director del Centro de Estudios de la Comisión de Derechos Humanos del Estado 
de México. Correo electrónico: cecodhem@hotmail.com

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



FI
LO

SO
FÍ

A
, I

N
JU

ST
IC

IA
 S

O
CI

A
L 

Y 
VI

O
LE

N
CI

A

73
les, la mejoría en los niveles de vida de la población en su conjunto. Es 
sorprendente que con la experiencia acumulada en décadas previas, 
el ser humano sea capaz de asumir tal mentira. Dice Robert Spaemann 
que “el hombre no es un animal; puede cegarse artifi cialmente; puede 
actuar como si no viese. Pero tiene la responsabilidad de su cegue-
ra”1.
 Se ha cometido el error de apreciar a la persona como instru-
mento, como entidad productiva y de competencia, su valía se da en 
función de los ingresos que es capaz de generar, se le forma y prepara 
para ser emprendedor, para convertirse en ganador y poseer bienes 
materiales, por eso es comprensible el acendrado individualismo, la 
codicia, el egoísmo y el desinterés. Con ello se abona ese vacío y la in-
satisfacción permanentes, una vez que se alcanza lo deseado se conti-
núa insatisfecho, no se sabe, no se comprende por qué, simplemente 
se vive sin sentido, sin mayor dicha que la satisfacción, el gusto o la 
euforia efímeros.
 Esto se traslada sin problemas al ámbito colectivo, además, 
con el paso del tiempo la humanidad se torna negativamente toleran-
te, permisiva, Christophe Dejours asevera que “hay en Francia -y en 
el mundo- (acotación mía) un  cambio cualitativo de la sociedad en su 
conjunto que implica una atenuación de las reacciones de indignación, 
cólera y justicia. Atenuación paralela al surgimiento de reacciones de 
reserva, duda y perplejidad o franca indiferencia, junto con una tole-
rancia colectiva a la inacción y una resignación frente a la injusticia y al 
sufrimiento del otro“2.
 Las particularidades de nuestro país no son distintas en este 
como en otros aspectos a lo que ocurre en el resto del mundo, a pesar 
de que durante el siglo pasado en ciertos lapsos históricos (muy pocos 
en realidad), México mostró avance o crecimiento de índole económi-
ca, ha existido invariablemente un plano de injusticia social que pudie-
ra califi carse de “permanente“, la desigualdad está presente en todas 
las esferas sociales, políticas y económicas, por ello es comprensible 
que en la actualidad coexistan en nuestro medio el hombre más rico 

1   Spaemann, Robert, Ética: cuestiones fundamentales, Pamplona, ediciones Uni-
versidad de Navarra, 1998.

2   Dejours, Christophe, La banalización de la injusticia social, Buenos Aires, Topia, 
2006.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
74

del mundo, mientras dos terceras partes de la población vive sumi-
da en la pobreza. A modo de ejemplo, de acuerdo con estimaciones 
ofi ciales, en el Estado de México viven dos millones de personas en 
pobreza alimentaria3.
 Pero la injusticia social en nuestro medio se complica porque 
no sólo se alimenta de las condiciones del mercado, la dinámica social 
con su singularidad, que contiene factores culturales y políticos que 
contribuyen a robustecer y prolongar la pobreza, determinan difi cul-
tades mayores para poner remedio al fenómeno, porque además, se 
es pobre no sólo porque no se tiene dinero, la pobreza también supo-
ne un cúmulo de aspectos que se relacionan con elementos sociales y 
políticos.
 Así, asistimos hoy en día a la extensión y profundización de 
la pobreza en el país, ante nuestra incapacidad por superar adecuada 
y razonablemente la problemática que se afronta, en la que subya-
ce una contundente violación de los derechos humanos, millones de 
personas viviendo en condiciones miserables, ¿a quién le importan? 
¿acaso no es más cómodo considerarlos invisibles? O ¿es humano ver 
con naturalidad el afi anzamiento de la injusticia social simplemente 
porque no hay soluciones inmediatas?
 La injusticia social margina a los seres humanos y limita has-
ta cancelar sus derechos a vivir en condiciones dignas, a obtener un 
empleo remunerado que les permita vivir decorosamente, a tener 
educación de calidad, a gozar de una protección de la salud en térmi-
nos amplios, a benefi ciarse de los progresos de ciencia y tecnología, a 
participar de la vida cultural de su comunidad, así como al despliegue 
pleno de sus aptitudes y las capacidades con que cuenta para enrique-
cer e impulsar el avance de la nación a la que pertenece, por eso cons-
tituye entonces una rotunda vulneración de los derechos humanos.
 Desde la perspectiva de los derechos humanos es justo reco-
nocer los derechos de toda persona, sin distinción de raza, sexo, edad, 
preferencias, aptitudes, capacidades, entre muchas más, simplemen-
te por ser humano, porque esa gama de derechos se corresponden 
con la dignidad inherente a todas y cada una de las personas, fuente 
de la que manan esos derechos. De esta forma los derechos humanos 

3   “Viven 2 millones en pobreza alimentaria” en Reforma, 28 de mayo de 2008, 
http://www.reforma.com 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



FI
LO

SO
FÍ

A
, I

N
JU

ST
IC

IA
 S

O
CI

A
L 

Y 
VI

O
LE

N
CI

A

75
son una cierta capacidad de dignidad que el hombre puede desarro-
llar, si se les desdeña u obstaculiza, se niega al individuo su condición 
de persona, de ente digno y racional.
 En tanto sustrato básico de los derechos fundamentales, la 
dignidad engarza a todos ellos, vinculándolos de tal manera que mar-
ca un mínimo de condiciones que permitan alcanzar el desarrollo inte-
gral de la persona, destacando siempre su valor humano.
 De acuerdo con Jûrgen Moltmann sólo se recuerda la digni-
dad humana “cuando se tiene esperanza en el hombre y en su hu-
manidad y cuando uno no se puede resignar, debido a esa esperanza 
indestructible, a la crueldad humana, a su indiferencia y a su infame 
falta de humanidad” 4.
 Tenemos así, el deber irrenunciable de vivir y respetar en nues-
tro ámbito personal y comunitario los derechos y dignidad humanos, 
así como de promoverlos, sólo así se convierten en realidad, quien los 
conoce y los pone en práctica es capaz de vivir de manera distinta, 
sabe de la concordia y de la solidaridad, de la resolución no violenta 
de los confl ictos. En el mundo actual, probablemente los derechos hu-
manos sean de las pocas alternativas que pueden cambiar la situación 
inhumana, la injusticia que predomina.

4   Moltmann, Jûrgen, La dignidad humana, ediciones Sigueme, Salamanca, 1983.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
76

DEMOCRACIA Y CULTURA DE LA PAZ: 
UN DIÁLOGO CONTINUO 
Erik Hernández Morales*

 La humanidad siempre tiene una tendencia “hacia lo mejor” 
esto nos lo dice Immanuel Kant, por ello cuando hablamos de dere-
chos humanos es como estar ante un signo, una señal profética de 
tiempos mejores y de la cual, más vale no deshacernos. En la actua-
lidad el debate sobre tales derechos es cada vez más extenso y com-
plejo de abordar, de tal suerte que a menudo aparece en los espacios 
públicos y académicos más connotados para su meditación, discusión, 
etcétera. Sin embargo, debemos preguntarnos: ¿a qué se debe la cre-
ciente atención sobre los derechos humanos?, ¿se debe a la conciencia 
cada vez más profunda y sensible, que se forma entre las personas, a 
la que podríamos llamar conciencia del otro? O tal vez, ¿se genera por 
la constante y dolorosa violación de los mismos?  
 En el libro Ética y derechos humanos, Carlos Santiago Nino 
menciona: “es indudable que los derechos humanos son uno de los 
mas grandes inventos de nuestra civilización”1, de esa modernidad 
que envuelve al ser humano en un sistema utilitarista, de tal suerte 
que nos lleva a pensar que tal afi rmación no resulta tan descabellada, 
sobre todo si tomamos en cuenta que los derechos humanos surgen 
como una “necesidad” que tiene el hombre de recuperar el reconoci-
miento de sus derechos naturales (en primer lugar, la dignidad) de los 
cuales ha sido privado por el propio hombre. 
 Es pues ante la creciente necesidad de respeto a los derechos 
del hombre que, dadas las características propias que la democracia 
-entendida como la forma de gobierno “caracterizada por un conjun-
to de reglas que establecen quién tiene autorización para tomar deci-

* Estudiante del sexto semestre de la licenciatura en Ciencias Políticas y Adminis-
tración Pública en la Universidad Autónoma del Estado de México.

1   Nino, Carlos Santiago, Ética y derechos humanos, Paidós Studio, Buenos Aires, 
1984. p. 13 .  

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



FI
LO

SO
FÍ

A
, I

N
JU

ST
IC

IA
 S

O
CI

A
L 

Y 
VI

O
LE

N
CI

A

77
siones colectivas y qué procedimientos se han de emplear”2  ofrece, 
se dice entonces que existen una tri-unión indisoluble entre derechos 
humanos, democracia y paz, tres momentos necesarios e interdepen-
dientes, para lograr la tan anhelada convivencia humana. Pues sin el 
reconocimiento y respeto de los derechos humanos no existe demo-
cracia, y sin ésta no habrá condiciones para la solución pacífi ca de los 
confl ictos personales y comunitarios.
 Es evidente pues que los derechos humanos forma parte de 
la democracia, dando paso a la solución pacífi ca de los confl ictos, lo-
grando un estado de paz entre los miembros de una sociedad, es por 
ello que hoy es imposible hablar de estos elementos por separado, 
no obstante que la relación entre ellos no ha sido fortuita, estamos 
ante una unidad tripartita necesaria en las sociedades modernas, pero 
¿de qué tipo de democracia estamos hablando?, para resolver dicha 
incógnita es necesario realizar una revisión teórico-histórica de ambos 
elementos.
 De forma tradicional la democracia es vista como una forma 
de gobierno, tiene sus orígenes en la Grecia antigua, defi nida enton-
ces; como el gobierno de muchos, de la mayoría o de los pobres en 
la que su principal característica era el ejercicio directo de la misma, 
si bien es cierto que la defi nición del término no ha cambiado, su ca-
racterística primordial si lo ha hecho, hoy estamos inmersos en una 
democracia representativa, reproducida en la fi gura de los partidos 
políticos, de los parlamentos (de las instituciones). El cambio que se 
considera entre la democracia antigua y moderna, “no es pues el titu-
lar de poder, que siempre es el pueblo, entendido como el conjunto 
de ciudadanos a los que les toca en última instancia el derecho de to-
mar las decisiones colectivas”3, el cambio radica quizá en la forma en 
que se toman las decisiones y por quién se toman.  
 A fi nales del siglo XVIII surge la Declaración de los Derechos 
de Virginia la cual afi rma que “Todos los hombres son por naturaleza 
igualmente libres y tienen algunos derechos innatos, de los cuales en-
trando al estado social, no pueden privar o despojar por convenio a 

2   Bobbio, Norberto, El futuro de la democracia, FCE, México 1999. p. 24.
3   Bobbio, Norberto, Liberalismo y democracia, 10ª reimpresión, FCE, México 2006. 

pp. 32-33.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
78

sus descendientes...” 4, con ello podemos decir que el hombre vive en 
un nuevo régimen político, no es el gobierno de las leyes en oposición 
al de los hombres, sino “el gobierno conjunto de los hombres y de las 
leyes: de los hombres que hacen las leyes, y de las leyes, que encuen-
tran su límite en derechos preexistentes” 5.  
 Por su parte, la ideología positivista del conocimiento, mar-
ca al Estado como el soberano, único capaz de brindar protección a 
los derechos del ciudadano. Más aún se ha llegado a afi rmar que “el 
reconocimiento y la protección de los derechos humanos encuentra 
su base en las constituciones democráticas”6. Un claro ejemplo es  la 
Declaración de los Derechos Humanos al ser una ley positiva; en su 
inicio plantea lo siguiente; “Considerando que la libertad, la justicia y 
la paz en el mundo tienen por base el reconocimiento de la dignidad 
intrínseca y los derechos iguales e inalienables de todos los miembros 
de la familia humana...”. Esto implica, que los derechos sólo existen 
hasta que una ley los reconoce y los protege, generando una transfor-
mación en la idea fi losófi ca sobre la naturaleza humana, de tal manera 
que el hombre ya no es principio y fi n de  todo lo existente, pues ahora 
necesita de un contrato o ley que le permita coexistir con su medio 
y con los otros, el hombre ya no es digno por sí, sino por mandato o 
declaración, de tal suerte que hoy el hombre ha degenerado en una 
institución política, la cual se tendrá que regular con base en sus rela-
ciones jerárquicas de poder, (entre gobernantes y gobernados, entre 
compradores y vendedores, etc.) entre simples individuos, limitando 
la convivencia a un régimen político, que será sólo el gobierno de la 
ley en oposición al de los hombres, es decir ya no hay espacio para 
los acuerdos personales, comunales, la “palabra de caballeros ya no 
existe”. 
 El derecho romano base del derecho moderno limitaba el ejer-
cicio de la participación dentro de la sociedad ya que sólo le pertenen-
cia a unos cuantos. Y con base a sus bienes materiales, posteriormen-

4  Pedroza De la Llave, Susana T., García Huante, Omar, Comp. Compilación de ins-
trumentos internacionales de derechos humanos, fi rmados y ratifi cados por Méxi-
co 1921-2003, Tomo I, CNDH, México  2004.   

5   BOBBIO, Norberto, Liberalismo y democracia, 10ª reimpresión, FCE, México 2006, 
P. 196.

6  Fernández Santillán, José, comp. Norberto Bobbio: el fi lósofo y la política, FCE, 1ª 
reimpresión, México 2004, p 195.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



FI
LO

SO
FÍ

A
, I

N
JU

ST
IC

IA
 S

O
CI

A
L 

Y 
VI

O
LE

N
CI

A

79
te John Locke establece la doctrina que se centra en la noción de los 
derechos individuales e irrenunciables. “Locke es el primer pensador 
en postular la existencia de los derechos naturales cuya protección es 
la única función legítima de un gobierno” 7, no obstante hasta el día 
de hoy la participación del ciudadano en asuntos públicos es limitada 
a un sufragio y no a la corresponsabilidad.   
 Llegamos ahora a la revisión sobre la paz, aspiración de todo 
pueblo y de todo hombre, sin embargo, cabe la posibilidad de que en 
la búsqueda de la paz y del respeto a los derechos humanos entre-
mos en un agujero del cual no podamos salir nunca, el agujero de la 
violencia institucional, aquella de origen político-social que en el afán 
de mantener el orden, ejerce violencia contra una colectividad, pues 
en una democracia la búsqueda del bien de las mayorías no puede ani-
quilar a las minorías, no puede quebrantar el respeto, primicia para el 
bienestar social y personal.
 Ciertamente la extirpación  de la violencia es ardua tarea, 
dado que en un confl icto no es sufi ciente detener la violencia para re-
solverlo, más bien, tiene que ser la primera condición para lograr que 
las actitudes humanas de acercamiento y diálogo fl orezcan, a fi n de 
formar verdaderas comunidades, ya que el hombre es, en efecto, un 
zoon politikon, es decir,  un ser capaz de solucionar los confl ictos per-
sonales y sociales con base en el diálogo, logrando con ello, llegar  a 
una democracia, la cual tendrá como esencia agrupar sociedades que 
convivan y asuman sus derechos y obligaciones para con los demás.  
 Ahora bien, si hoy encontramos la violencia en nuestras socie-
dades es debido a que ella misma genera su propia pervivencia: violen-
cia genera más violencia, ya que no es difícil reaccionar violentamente 
cuando alguien ha transgredido nuestra tranquilidad, sin embargo, en 
esos momentos de posible sinrazón, es cuando se necesita la ayuda 
de la sociedad, de una sociedad estructurada que logre implantar un 
comportamiento cada vez más humano de sus miembros. Ya que no 
se puede avanzar hacia la paz y la justicia mientras optemos por el 
individualismo en oposición a la idea de comunidad.  
 Hoy podemos darnos cuenta de que la violencia y la injusticia 
produce criminales, la guerra ya no es vista como creadora de héroes, 

7  Rodríguez Zepeda, Jesús, Estado de Derecho y democracia, IFE, México 1996, p. 
28.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
80

sino como violadora de derechos fundamentales y generadora de des-
igualdades, -es un gran avance sin duda-, pero no es sufi ciente, pues 
seguimos estando dispuestos a renunciar en algún momento a nues-
tra condición humana y estamos igualmente dispuestos a negarles esa 
misma condición a otros en aras de la seguridad –prueba de ello es la 
creciente militarización del país-, no podemos vivir en una sociedad 
que busca llegar a un estado de paz, pensando en la guerra, actuando 
con medidas violentas. 
 El hombre y las sociedades deben soslayar la violencia como 
forma de solucionar confl ictos, para dar paso a métodos no-violentos 
como el diálogo, apelando a la razón del otro, al sentido común, pues 
hablando se entiende la gente , es decir, la comunicación debe actuar 
solucionando el confl icto, apuntando en todo momento que el diálo-
go no es la panacea para erradicar la violencia.  
 El camino hacia una cultura de la paz, es pues, la no-violencia, 
aquella que ha tenido entre sus principales promotores a Mohandas 
Karamchand Gandhi  (Mahatma Gandhi) quien afi rma que la no-violen-
cia es una guerra sin armas y como en ella se requiere entrenamiento, 
fortaleza, lealtad, espíritu de cuerpo, del mismo modo la no-violencia 
requiere de las mismas cualidades, es decir, la no-violencia como for-
ma de solucionar confl ictos debe ante todo llevarse a cabo por perso-
nas comprometidas que no busquen un adversario, sino una persona 
para entablar un diálogo, reconociendo y aceptado la dignidad de la 
otra persona.  
 El diálogo como parte de la no-violencia. Requiere ser cons-
ciente de la razón del otro, pues sólo podrá darse entre dos personas 
que creen en la capacidad del semejante  para entablar dicho diálogo, 
es decir, capaces de encontrar en el otro sus facetas de bondad, de 
búsqueda de la verdad, de emancipación permanente.
 Dentro de la historia han existido hombres y mujeres sensi-
bles a la dignidad humana capaces de luchar por hacerse respetar y 
respetar  a los demás. Estas personas han  logrado entender que la 
relación entre dos conciencias (dos hombres) sólo puede darse me-
diante el uso de la palabra, del diálogo. 
 La conciencia humana ha logrado que hombres y mujeres se 
comprometan con su prójimo, pues entienden el sufrimiento moral, 
se compadecen ante la miseria que los humanos imponen a sus seme-
jantes, ante la idea del modelo económico que incita a la competencia 
despiadada, al aniquilamiento del otro para obtener poder. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



FI
LO

SO
FÍ

A
, I

N
JU

ST
IC

IA
 S

O
CI

A
L 

Y 
VI

O
LE

N
CI

A

81
 Urge una revolución no-violenta que logre dejar atrás la vio-
lencia y el desprecio al extranjero, al diferente, urge una educación 
integral para logra el bienestar social, respetando no por obligación, 
sino por convicción los derechos de los demás, reconociendo también 
que el hombre tiene obligaciones para con sus semejantes. 
 Hoy, en efecto, estamos ante lo que los antiguos advertían, la 
perversión del sistema democrático, el exceso de libertad ha devenido 
en un Estado de anarquía que no logrará suprimirse con violencia –con 
militares en las calles, con leyes más severas- sino con una educación 
fundada en  lo otrora llamada virtud.  

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



MESA TEMÁTICA:
¿QUÉ HAY CON LA BIOTECNOLOGÍA? O CÓMO 

LA VIDA SE HA VUELTO UN FETICHE

LA BIOTECNOLOGÍA, REVOLUCIÓN DEL SIGLO XXI.
ANÁLISIS DESDE LA PERSPECTIVA FILOSÓFICA

Miguel Ángel Barranco Cruz*

a)  Consideraciones preliminares de la biotecnología
 
 El considerable crecimiento de la sociedad mexicana en los 
últimos años exige  plantear algunas alternativas de desarrollo en el 
ámbito social, económico, educativo y por supuesto el científi co. La 
tendencia que han delineado los países del llamado “primer mundo” 
obliga a nuestros habitantes a diseñar nuevos derroteros en el ámbito 
nacional.
 Los constantes cambios que ha acelerado el Homo sapiens  en 
las últimas décadas dan la pauta para preguntar si realmente lo que 
está haciendo tiene un objetivo claro. La tecnología, se inserta cada 
vez más en la vida cotidiana, el aprender a convivir  con ella nos per-
mite comunicar y desarrollarnos mejor que hace algunos años, sin em-
bargo, surgen preguntas que en cierto sentido la fi losofía plantea para 
conocer los nuevos paradigmas en los que se encuentra el hombre del 
siglo XXI.

*  Licenciado  en Filosofía por la Universidad Autónoma del Estado de México, ac-
tualmente cursa el posgrado en Filosofía en la Facultad de Filosofía y Letras de la  
Universidad Nacional Autónoma de México, en donde realiza su  tesis de investi-
gación sobre el pensador Martin Heidegger: “Filosofía y poesía, análisis en torno 
a la disposición afectiva en los escritos  del pensar ontohistórico.”

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
84

 En los últimos años, el carácter de la investigación científi ca 
tiene una peculiaridad, el prefi jo  bio, término que encontramos hoy 
en día en un sinnúmero de conceptos, se habla de biodiversidad, bio-
seguridad, bioquímica, bioética, bioestadística, biochip, biogeografía, 
pero también de biotecnología. Por lo anterior surge la pregunta ¿Qué 
ocurre con el término bio para utilizarse en los  distintos contextos en 
donde se desenvuelve el  hombre? ¿Cuál es el impacto a nivel  social? 
A estas interrogantes intentaremos responder de manera precisa al 
decir, en primer lugar  que desde el inicio de la vida, del desarrollo 
del Homo Sapiens, él se ha encontrado con una pluralidad de instru-
mentos en la naturaleza, los cuales ha manipulado de acuerdo a sus 
necesidades, por ello decimos que existe una riqueza natural la cual 
se ha adaptado al medio en el que se encuentra el hombre. Esto da 
paso a la  biodiversidad, en la cual encontramos variedad de especies 
tanto de vegetales como de animales, lo que permite al ser humano 
domesticar y transformar.
 Volvamos al punto, ¿qué ocurre con la biotecnología? ¿Por 
qué es importante para la sociedad  del  siglo  XXI esta  disciplina que 
parece estar lejos, pero está más cerca de lo que aparenta?  
 Los antecedentes de la biotecnología remiten al quehacer del 
hombre al intentar  transformar su entorno para su sobrevivencia. Al  
comenzar a darle una utilidad distinta al vegetal o al animal, por muy 
simple que parezca, el ser humano comienza a modifi car los “produc-
tos” entiéndase lo que tiene a la mano que emplea como alimento. 
La manipulación que es el término que puntualmente se emplea en 
el ámbito científi co, es lo que utilizó en un primer momento para su 
benefi cio.
 A partir de la segunda mitad del siglo XX se dio un giro to-
talmente a la estructura del conocimiento científi co, con el descifra-
miento del  ADN1  que ha continuado hasta nuestros días, como bien 
lo denomina la UNESCO, el patrimonio biológico de la humanidad. En 
otros casos, el interés por conocer la estructura del genoma, como en 

1   Cfr. la temática  en torno al  descubrimiento  del  ADN es realmente importante,  
que bien se puede desarrollar en  otro momento.  Al respecto podemos revisar 
el  artículo “La biotecnología los retos del siglo XXI”,  en revista  Ciencia y Desa-
rrollo,  marzo-abril 2003, Número 169, pp.39-41.  De igual  manera  el  interesante 
texto  de Eric S. Grace, La biotecnología  al desnudo, Barcelona, Anagrama,  1998, 
p.  28 ss. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



¿Q
U

É 
H

AY
 C

O
N

 L
A

 B
IO

TE
CN

O
LO

G
ÍA

? O
 

CÓ
M

O
 L

A
 V

ID
A

 S
E 

H
A

 V
U

EL
TO

 U
N

 F
ET

IC
H

E

85
nuestro país que se comenzó  a desarrollar  una investigación en los 
últimos 5 años para descifrar el genoma del mexicano2.  Tema que nos  
ocupará en otro momento.
 Retomemos nuestro tema, por  biotecnología3 se entiende 
de acuerdo a lo que indica el  Consejo  Nacional de Ciencia y Tecnología 
(CONACyT) lo  siguiente: 

 La biotecnología moderna se puede defi nir como una  ac-
tividad multidisciplinaria, cuyo sustento es el conocimiento de 
frontera generado en diversas disciplinas (entre otras, la bio-
logía molecular, la ingeniería bioquímica, la microbiología, la 
inmunología) que permite el estudio integral y de la manipula-
ción de los sistemas biológicos, la biotecnología moderna bus-
ca hacer un uso inteligente y respetuoso de la biodiversidad, 
mediante el desarrollo de la tecnología efi caz, limpia y com-
petitiva para facilitar la solución de problemas importantes en 
sectores tales como el de la salud, el agropecuario, el industrial 
y del medio ambiente4. 

 Esta amplia referencia nos da una idea en torno a la investiga-
ción científi ca que se está procurando impulsar en nuestro país. Pero 
desde luego las amplias modifi caciones que tiene el término dan que 

2   Es importante conocer los avances científi cos que se están dando por investiga-
dores mexicanos en torno a esta  cuestión. Para  un estudio  detallado  se puede  
consultar  la  página del  Instituto Nacional de Medicina Genómica: www.inme-
gen.gob.mx, aquí  encontramos  los  avances  del mapa  genómico  del mexicano 
desarrollado por estudiosos de este  instituto.

3   Una defi nición bastante escolar es la que nos da  La  Real  Academia  de la  Len-
gua Española, la cual defi ne a la biotecnología como “…el empleo de células vivas 
para la obtención y mejora de productos útiles, como los alimentos y los medica-
mentos… en Diccionario de la Lengua Española, 22ª edición, Tomo I, p. 320.

4   Francisco Bolívar (Coordinador).  Biotecnología moderna para el desarrollo de 
México en el siglo XXI, retos y oportunidades, México, FCE-CONACYT, 2002, p. 
20. Por otra parte el gran número de investigadores que participa en el  proyecto 
anterior algunos años después defi ne a la biotecnología en el documento Reco-
mendaciones para el desarrollo y consolidación de la biotecnología en México, 
México, CONACYT-FCE, 2003, disponible en: www.ibt.unam.mx   de la siguiente 
manera: “ La biotecnología, es una actividad multidisciplinaria sustentada en el 
conocimiento básico generado en diferentes disciplinas (biología molecular, in-
geniería bioquímica, genómica, bioinformática, ingeniería de proteínas, entre las 
más importantes) y que tiene un impacto importante en sectores como los de la 
salud, alimentos, agrícola, pecuario, control de la contaminación y el marino.” P. 
19

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
86

pensar  de acuerdo a las  necesidades en las que nos encontramos ac-
tualmente. El acelerado desarrollo mundial en gran medida se debe a 
la orientación señalada por la ciencia. En el escenario global en el que 
nos encontramos, es necesario encaminar acciones para entender la 
transformación mundial.
 La biotecnología, es un tema que actualmente ocupa a un 
sector muy importante de nuestro país que está vinculado al traba-
jo científi co. Algunos centros universitarios5 están realizando un es-
fuerzo muy amplio para impulsar  el  desarrollo de la biotecnología 
como motor para un desarrollo sustentable en nuestra sociedad. De 
acuerdo a los estudios que se emprendieron por el CONACyT a partir 
del año  2002 es necesario implementar un programa adecuado para 
impulsar el desarrollo biotecnológico. 
 De manera más escolar debemos saber hacia donde nos esta-
mos dirigiendo, de modo muy simple Eric. S. Grace  defi ne  a la  biotec-
nología “…como un término comodín, que se aplica a varias técnicas 
destinadas a utilizar la capacidad de los seres vivos  para proporcio-
nar productos o servicios”6. A partir de esta defi nición se complica 
el asunto de la biotecnología, entendemos que es una actividad que      
reúne a distintas disciplinas del conocimiento para generar nuevas vías 
que permitan un uso adecuado y responsable de la naturaleza, desde 
luego se emplea tecnología efi ciente y capaz de generar benefi cios al 
ser humano, para facilitarle la vida. Sin embargo, la percepción que se 
tiene de la ciencia es tan complicada, porque no se la concibe cercana  
a la vida. 
 Con la biotecnología estamos más cerca de la ciencia, quizá 
hemos visto en la televisión un sin fi n de comerciales que nos bosque-
jan un mundo o un cuerpo en cierto modo alejado de nuestra realidad; 
se discute también en ciertos sectores sobre la aceleración o la utili-
zación de fertilizantes para tener productos en menor tiempo y con 

5   Para una  información  detallada  es importante  consultar el texto Recomenda-
ciones para el desarrollo y consolidación de la Biotecnología en México, Op. cit, 
p. 20. O bien el texto: Francisco Bolívar, (et al.) Biotecnología moderna para el 
desarrollo de México en siglo XXI: retos y oportunidades, Op. cit. También se puede 
consultar Gustavo Viniegra González. “Biotecnología: prioridades para el desa-
rrollo, investigación, oportunidades y desafíos”, en revista Ciencia y desarrollo, 
marzo  2005, pp. 36-41.

6   Eric S. Grace, Op. cit., p. 22

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



¿Q
U

É 
H

AY
 C

O
N

 L
A

 B
IO

TE
CN

O
LO

G
ÍA

? O
 

CÓ
M

O
 L

A
 V

ID
A

 S
E 

H
A

 V
U

EL
TO

 U
N

 F
ET

IC
H

E

87
mejores características, sí, aquí, es en donde surge el mundo de la bio-
tecnología, es decir, en donde encontramos productos modifi cados o 
alterados genéticamente.

b)  Biotecnología y vida

 La impresión que tenemos hoy en día sobre  nuestro plane-
ta, y aunque parezca trivial, es que se está acelerando su destrucción, 
todos colaboramos de una u otra manera, por muy simple que se nos 
presente, hemos experimentado ciertas consecuencias, los cambios 
bruscos de temperatura en el ambiente, calor o frío, son síntomas que 
nos deben hacer refl exionar. La cuestión que surge es ¿Cómo se rela-
ciona la biotecnología con la vida, con nuestro entorno?
 El hombre, sabemos tiene la capacidad de transformar. Los 
primeros indicios que encontramos desde la perspectiva biotecnoló-
gica en nuestra sociedad se relacionan con la producción de quesos7  
y de vinos, pues se comienza con la modifi cación de  ciertas células 
que dan paso  a otro producto, es decir, “… otros microorganismos 
traen placer  a nuestra existencia, como las levaduras que descubrió 
Pasteur, que hacen el milagro cotidiano de transformar el jugo de uva 
en vino o el extracto de cebada en cerveza, sin olvidar a las que desde 
hace miles de años, en el antiguo Egipto, iniciaron el diario trabajo de 
fermentar la masa de trigo para producir pan”8.  
 Desde hace algunos años se habla de alimentos transgénicos9  
término que genera terror pues no se sabe con precisión a que se está 
refi riendo quien lo menciona. Actualmente de habla de Organismos 
Modifi cados  Genéticamente (OMG). La Organización Mundial de la  
Salud (OMS) dice al respecto: 

7   Cfr. Recordemos que para la elaboración del  queso caso en algunos  sitios se 
utiliza el cuajo, una  enzima que permite que se elabore el producto deseado. 
Agustín López Munguía, El metro, los alimentos y la biotecnología, UNAM, Méxi-
co, 2006, p. 14.  

8    Op. cit.,  p. 7  
9   Es complicado hoy en día hablar de alimentos  transgénicos, incluso se tiende 

a confundir y a mal informar.  Nosotros emplearemos el término que se utiliza 
actualmente en las comunidades científi cas. Me refi ero al Organismo Modifi cado 
Genéticamente, OMG, para no caer en confusión la comunidad científi ca emplea 
esta abreviatura como una forma didáctica para señalar a que se  refi ere, OMG o  
bien, OGM se refi eren a lo mismo.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
88

 Los organismos genéticamente modifi cados (OGM) pue-
den defi nirse como organismos en los cuales el material gené-
tico (ADN) ha sido alterado de un modo artifi cial. La tecnología 
generalmente se denomina “biotecnología moderna” o “tec-
nología genética”, en ocasiones también “tecnología de ADN 
recombinante” o “ingeniería genética”. Ésta permite transferir 
genes seleccionados individuales de un organismo a otro, tam-
bién entre especies no relacionadas10 . 

 Para entender esta intervención entonces estamos conven-
cidos de la constante manipulación que se da a ciertos organismos 
para generar  benefi cio a la sociedad, por ello ha tenido éxito hoy 
en día la biotecnología. “Hoy, muchos aditivos y alimentos transfor-
mados industrialmente se elaboran con enzimas transgénicas, como 
la glucosa, la fructosa y otros edulcorantes, como el aspartame que 
encontramos en los refrescos de dieta, y los productos derivados de 
almidones, como las ciclodextrinas, o de aceites, emulsifi cantes, sus-
titutos de grasa y margarinas, por citar algunos ejemplos”11.  Y así se 
podría continuar citando  ejemplos de la cercanía que mantiene la bio-
tecnología con nuestra vida diaria. Pensemos en los grandes centros 
comerciales en donde las grandes estaciones de comida nos ofrecen 
alimentos que se preparan de manera Express, es decir, con cierta 
facilidad que el cliente queda satisfecho por la rapidez con la que es 
atendido. Esto se da sobre todo con las empresas extranjeras que en 
su mayoría tiene los alimentos prefabricados. Sí, podemos afi rmar, la 
comida se prepara de modo más rápido, pero también se adoptan en-
fermedades con mayor facilidad.
 Las preguntas brotan de inmediato, ¿los alimentos en reali-
dad están libres de toda alteración? ¿Realmente lo que consumimos 
esta debidamente producido? La biotecnología tiene como principio 
fundamental elaborar productos que permitan solucionar problemas 
adecuados para tener una distribución equitativa de alimentos en los 
sectores más desprotegidos. Evidentemente las dudas son más am-
plias, pues en una sociedad no informada puntualmente se genera 
desconfi anza. Hoy convivimos más con la tecnología, que no percibe 
en la vida cotidiana este acelerado proceso de modifi cación en los 

10   Texto de la OMS, 20 preguntas sobre los alimentos genéticamente modifi cados 
(gm), en www.who.int/foodsafety/publications/biotech/en/20questions_es.pdf

11   Agustín López Munguía,  Op. cit., p. 15

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



¿Q
U

É 
H

AY
 C

O
N

 L
A

 B
IO

TE
CN

O
LO

G
ÍA

? O
 

CÓ
M

O
 L

A
 V

ID
A

 S
E 

H
A

 V
U

EL
TO

 U
N

 F
ET

IC
H

E

89
sectores alimenticio, médico, pecuario, etc., lo que le interesa hoy al 
hombre contemporáneo es la cercanía con la que pueda adquirir un 
producto, no le preocupa que consecuencias pueda traer lo que con-
sume, en fi n, ya habrá otro producto que le sirva como remedio al mal 
adquirido. 

c)  Biotecnología y fi losofía: las tareas del siglo XXI

Consideraciones fi nales

 ¿Qué le queda al hombre en este siglo en donde las transfor-
maciones le darán herramientas que lo lleven a la aniquilación sin que 
lo perciba? La biotecnología tiene benefi cios, pero entre menos cla-
ros estén más desconfi anza  se generará en los sectores minoritarios 
preocupados por esta revolución que está transformando a nuestra 
sociedad.
 Nuestro país con su profunda riqueza natural, debe invertir 
más en cerebros, es decir, en la investigación científi ca y humanística. 
Los aspectos que están alrededor de la biotecnología, como la bio-
seguridad y el derecho internacional12  a transportar libremente ali-
mentos transgénicos deben ser temas  que  se  discutan en amplios 
sectores académicos que nos permitan tener herramientas para dis-
tinguir los alcances y benefi cios biotecnológicos, como bien señala un 
científi co mexicano:

  Es evidente que la sociedad –en particular los legisladores 
y los consumidores- requiere de información accesible, confi a-
ble, balanceada y con bases de alta calidad científi ca, para to-
mar las decisiones relacionadas con la biotecnología con pleno 
conocimiento. Como esto aún no se da, no es de extrañar que 
sea un tema muy fácil de tergiversar, a partir del cual se han 
provocado muchos miedos infundados y verdades a medias 
que confunden más a la población13.

 La tarea que queda al pensar  es realmente cuestionar hacia 
dónde nos está llevando la biotecnología, es cierto nuestro país re-

12   Cfr. Rafael Pérez Miranda, “La regulación del tráfi co internacional de organismos 
vivos modifi cados”, en Biotecnología y Sociedad. Buenos Aires, editorial Ciudad 
Argentina, 2001, p. 194

13   Enrique Galindo Fentanes, en “la biotecnología los retos del siglo XXI”, en Revis-
ta Ciencia y Desarrollo, Op. cit. p. 33

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
90

quiere de un cambio sustancial en su estructura social, económica, 
política, etc. Por ejemplo, los productores de maíz, no cuentan hoy en 
día con la información sufi ciente para enfrentar la creciente demanda 
de este grano que se avecina para los próximos años. Aquí es donde 
podemos encontrar un benefi cio biotecnológico, se debe industriali-
zar, pero habría que revisar como este diamante poblacional, es decir, 
hay un sector importante que actualmente es el foco de atención, los 
jóvenes, que serán los mayores consumidores, pero son los que están 
más alejados del campo, no les interesa. ¿Qué queda ante esta eviden-
te catástrofe que se vislumbra para nuestra sociedad? 
 La labor, es ardua, no pretendo dar soluciones, por el contra-
rio sólo compartir algunas refl exiones que abran espacios de medita-
ción en esta sociedad sedienta de la racionalidad. Finalmente deseo 
compartir  las palabras del  fi lósofo Peter Sloterdijk que en su pequeño 
panfl eto El hombre operable. Dice:

 No es culpa ni mérito nuestro que vivamos en una época en 
que el  Apocalipsis del hombre se ha vuelto un suceso cotidia-
no. No es necesario estar en medio de una tormenta de acero, 
bajo tortura, en un campo de exterminio, o vivir cerca de tales 
excesos, para advertir que el espíritu de las situaciones más 
extremas irrumpe el proceso más íntimo  de la civilización. El 
destierro de lo hábitos de apariencia humanística es el aconte-
cimiento lógico principal  de nuestro tiempo, u  acontecimiento 
ante el que es inútil buscar refugio en argumentos de buena 
voluntad14. 

Bibliografía

Bergel, Salvador, Díaz, Alberto (coordinadores), Biotecnología y socie-
dad. Buenos Aires, Editorial Ciudad Argentina, 2001.

Bolívar, Francisco (Coordinador),  Biotecnología moderna para el desa-
rrollo de México en el siglo XXI, retos y oportunidades, México, CONA-
CYT-FCE, 2002.

14   Peter Sloterdijk. El hombre operable, notas sobre el estado ético de la tecnología 
génica, en www.nodo50.org/dado/textosteoria/sloterdijk2.rtf

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



¿Q
U

É 
H

AY
 C

O
N

 L
A

 B
IO

TE
CN

O
LO

G
ÍA

? O
 

CÓ
M

O
 L

A
 V

ID
A

 S
E 

H
A

 V
U

EL
TO

 U
N

 F
ET

IC
H

E

91
Bolívar, Francisco (coordinador), Recomendaciones para el desarrollo 
y consolidación de la biotecnología en México, México, CONACyT-FCE, 
2003.

Grace, Eric S., La biotecnología al desnudo, Barcelona, Anagrama,  
1998. 
 
López Munguía, Agustín. El metro, los alimentos y la biotecnología, 
UNAM, México, 2006.
 
Revista Ciencia y Desarrollo, México, CONACYT, marzo 2005.
 
Revista Ciencia y Desarrollo, México, CONACYT, marzo-abril, 2003.
 
www.who.int/foodsafety/publications/biotech/en/20questions_
es.pdf
 
www.ibt.unam.mx
 
Peter Sloterdijk, El hombre operable, notas sobre el estado ético de la 
tecnología génica, en www.nodo50.org/dado/textosteoria/sloterdijk2.
rtf

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
92

BIOTECNOLOGÍA: CONTRADICTIO IN TERMINIS, 
ǭMANIPULACIÓN DE LA VIDA + TECNOLOGÍA?, 
ǭDEPENDENCIA TECNOLÓGICA O DESPOJO?

Luis Antonio Hernández Sandoval*

 En toda discusión, diálogo o debate referente al respeto a la 
vida, el lenguaje debe ser objeto de una intensa refl exión que logre 
superar las conveniencias o intereses particulares, de lo contrario, sin 
darnos cuenta, podemos legitimar arteras agresiones a la dignidad hu-
mana. 
 El ser humano ha buscado explicar la vida humana a través 
de palabras, aunque por este medio no ha logrado la comprensión 
de la verdad al estar plagado de eufemismos. En la actualidad, existe 
una tendencia de adecuar las disciplinas a la denominada bio-ética y 
no viceversa, porque se ve en ella un dechado de virtudes que está 
transformando a la sociedad al grado de que ya no es necesaria una 
refl exión ética previa, pero en realidad, el neologismo no aporta nada 
nuevo respecto a una persistente y antigua intervención humana so-
bre el propio hombre y sobre los demás seres vivos en el transcur-
so del tiempo. Esta situación no puede pasar desapercibida desde el 
contexto de los derechos humanos, porque la bio-ética, como nueva 
disciplina también ha impuesto las reglas del juego, es decir, si la ética 
ofrecía al derecho sus principios para fundamentarlos y legitimarlos, 
ahora la bio-ética aplica los suyos ante el desconocimiento y compla-
cencia de las instituciones de derecho.
 La bio-tecnología se refi ere al nacimiento de un negocio cuyo 
advenimiento cambió la relación de la ciencia con el comercio, la biolo-
gía se convirtió en un gran juego de intereses mercantiles, y con dine-
ro, se produjo un cambio completo de pensamiento, y nuevas compli-
caciones. Ante esta perspectiva, los derechos humanos son el medio 
que puede ayudar a comprender a las ciencias de la vida y en especial 
a quien aplica la bio-tecnología, sobre la visión integral del hombre, 

* Investigador del Centro de Estudios de la Comisión de Derechos Humanos del 
Estado de México. Correo electrónico: cecodhem@hotmail.com

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



¿Q
U

É 
H

AY
 C

O
N

 L
A

 B
IO

TE
CN

O
LO

G
ÍA

? O
 

CÓ
M

O
 L

A
 V

ID
A

 S
E 

H
A

 V
U

EL
TO

 U
N

 F
ET

IC
H

E

93
que no es sólo un hecho biológico, sino que la persona humana tiene 
necesidades e inquietudes que no pueden ser interpretados genéti-
camente ni ser objeto de manipulación, la contradicción del término 
gravita en que no puede ser vida y negocio a la vez, no puede ser sólo 
vida, sino que es algo más profundo, más completo, que no está suje-
to ni adaptado a la industria. En todo caso en la bio-tecnología debe 
ser resaltado el término bios y no el de técnica.
 Sin duda, los grandes problemas morales de la actualidad tie-
nen mucho que ver con el progreso de la medicina y las ciencias bioló-
gicas. Las también llamadas ciencias de la vida en realidad se refi eren a 
la manipulación de la vida. El neologismo no sólo es una técnica o una 
ideología, es una forma de poder, un poder sobre la vida bien maqui-
nado, que torna preocupante cualquier exceso en su ejercicio. Ahora 
el hombre es capaz de fabricarse a sí mismo, a la carta. Debe ponerse 
mucha atención al poder que tiene la bio-tecnología, siendo un ele-
mento inseparable la dignidad humana. La persona no puede seguir 
siendo defi nida con representaciones sociales tradicionales, sino que 
debe observarse de manera integral.
 Una cosa es cierta, la bio-tecnología nos obliga a repensar el 
concepto de persona, porque ante la manipulación, la vida es algo 
más que un bien incondicionado sujeto a normas o técnicas, nos urge 
al respeto de la dignidad humana de la persona lo cual es un hecho 
que implica una visión total, no únicamente una visión biológica. La 
bio-tecnología es una técnica que incide sobre la vida y a su vez en un 
saber sobre la vida, es por eso que es necesario fi jar los márgenes de 
la dignidad humana en el uso y dominio de la técnica que impera en la 
actualidad, porque se ha impuesto la idea de una realidad maleable, 
que está a disposición del hombre en cualquier momento y entonces, 
para la biotecnología no existen límites, ni espacios insuperables, ni 
conductas que no se puedan realizar.
 La posibilidad de manejar el cuerpo humano modifi ca cual-
quier patrón de conducta, porque la vida ya no fl uye al margen de la 
técnica, lo que antes se utilizaba para bienestar de los seres humanos 
y facilitaba la vida, ahora constituye una de las mayores preocupacio-
nes de la persona humana al ponerse en juego el futuro de la huma-
nidad. Es en este contexto donde los derechos humanos deben ser 
reconocidos y respetados, porque la libertad depende de ello.
 La intervención sobre la vida humana requiere una ética res-
ponsable, lo cual requiere un diálogo universal que no sólo compren-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
94

da a los especialistas, la refl exión debe ser comprendida por todos, 
de lo contrario seguirá existiendo una perniciosa separación entre el 
conocimiento científi co y la práctica humanista. En la actualidad, pare-
ciera que la denominada bio-ética llegó para suplantar a la ética, como 
si su añadido subsanara una defi ciencia de peso, como si nuestra re-
fl exión no bastara para comprender a las modernas técnicas médicas, 
las prácticas científi cas y fuera necesario rehacer la conducta y pensa-
miento humano partiendo de la biología genética. En realidad, sólo se 
produce una división en la cual el perito, dígase médico, biólogo y una 
infi nidad de científi cos sienten que es de su exclusiva competencia ha-
blar y decidir sobre la vida y muerte de la persona. 
 Siempre que se acude a los derechos humanos se debe a que 
están siendo constantemente amenazados. La vida, la muerte, la li-
bertad y la dignidad humana se encuentran en ese supuesto. La ética 
exige que el punto a discutir sea el sentido integral de la persona hu-
mana, porque estamos obligados más que nunca a preocuparnos por 
las consecuencias que se derivan del progreso, no podemos permitir 
que la ciencia se auto regule porque la acción humana, cada uno de 
nosotros, no puede sustraerse de esa responsabilidad; el control que 
el hombre ha logrado sobre la naturaleza sobrepasa al que posee so-
bre sí mismo.
 La manipulación de células no sólo es capaz de alterar a un 
grupo de personas, sino de modifi car a la humanidad. Ante la fabri-
cación de un ser humano a la carta, es necesario preguntarse prime-
ro si las personas ya han superado la desigualdad y la injusticia, de lo 
contrario, se añadirán problemas más complejos que enfatizarán las 
diferencias y las desigualdades. 
 Ante una ausencia de ética, toda intervención o manipulación 
es respaldada y encubierta y lo que es peor, se asiste sin problemas 
de la ley que llenará el vacío ético con normas. El error en estas cir-
cunstancias es que existan leyes en todo el mundo que defi endan a la 
vida con base en criterios científi cos que deciden dónde y cuando co-
mienza la vida de un ser humano. La problemática en torno al comien-
zo y fi n de la vida es un tema de moda pero muy poco refl exionado. 
No se ha caído en la cuenta de que los grandes avances médicos han 
provocado que la naturalidad que poseían el nacer y el morir se haya 
perdido, convirtiéndose en procesos manipulables extremadamente 
complejos y discutibles. Ahora los criterios son extremadamente con-
tradictorios, de qué ha servido la supuesta esperanza de una vida con 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



¿Q
U

É 
H

AY
 C

O
N

 L
A

 B
IO

TE
CN

O
LO

G
ÍA

? O
 

CÓ
M

O
 L

A
 V

ID
A

 S
E 

H
A

 V
U

EL
TO

 U
N

 F
ET

IC
H

E

95
calidad si existen clasifi caciones que excluyen a unos cuantos, median-
te un criterio técnicamente factible, libre de prejuicios, progresista, y 
consensuado socialmente, que se preocupa por las personas, porque 
no todos los seres humanos son personas.
 Al suscitarse atentados atroces en contra de la dignidad de 
las personas que sucesivamente se fueron tornando más graves, bajo 
el consentimiento y colaboración de los científi cos e investigadores, 
que no dudaron en experimentar con seres humanos, se observó cuan 
limitado era un ordenamiento jurídico convencional por más que san-
cionara un delito, por lo cual se pensó en un catálogo de derechos 
inherentes al hombre, que además de establecer límites éticos y de 
comportamiento de observancia irrestricta, se aplicara sin excepción 
a todos los seres humanos. Así surge la Declaración Universal de los 
Derechos Humanos y una serie de instrumentos de carácter interna-
cional y local que han potenciado la necesidad de una honda refl exión 
ética sobre el derecho a la vida.
 Pero esto no es sufi ciente, es necesario que el campo norma-
tivo no responda a intereses, o siga los impulsos y designios de algún 
grupo de poder, porque en esa dinámica se pueden legitimar arteras 
agresiones a la dignidad humana. Las nuevas capacidades adquiridas 
en el plano científi co con el vertiginoso desarrollo de las técnicas mé-
dicas deben proteger las innovaciones tecnológicas siempre y cuando 
sitúen a la persona humana como el centro de interés, de lo contrario, 
se tendrá que proteger a la humanidad de las innovaciones tecnológi-
cas; en consecuencia, el legislador no puede contentarse con delinear 
normas de contención que establezcan límites legales, porque ante 
la incomprensión del tema, se puede argumentar con apego a la ley 
todo trato indiscriminado que atente contra la dignidad humana, por-
que el fi n justifi cará los medios si se puede obtener el bienestar de la 
mayoría, excluyendo a unos cuantos si el bien a proteger es la salud de 
la humanidad en aras de mejorar la calidad de vida, o el bienestar de la 
sociedad, al fi n siempre han existido mártires y víctimas.
 La tecnología se ha constituido como un negocio en deméri-
to de los progresos y los avances que se han obtenido a través suyo. 
Como es un comercio, en la actualidad busca que hasta en el último 
rincón del mundo se tenga una dependencia del producto que oferta. 
Por desgracia, esta mecánica ha institucionalizado el despojo. Lo ve-
mos con los denominados pueblos indígenas, con el agricultor, quie-
nes ahora se encuentran no ante una semilla, sino ante un diseño téc-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
96

nico que tiene patentes y derechos de propiedad. La biotecnología da 
prioridad a la industria sobre la agricultura. 
 Para nadie es desconocido el despojo histórico del campo, 
ahora se busca una dependencia de la técnica, de mundializar a la agri-
cultura. Esta compleja administración del campo ha logrado disociar 
y contraponer la ciencia y tecnología, con la cultura y la naturaleza, 
porque si la tecnología es producto de una cultura determinada, la 
tecnología no se puede compartir con otros mientras no se compar-
ta como cultura común, por tanto, refl exionemos, ¿es posible que un 
pueblo indígena entre a la dinámica del mercado preponderante? ¿tie-
ne sentido alguno en su visión y comprensión vital? Si la globalización 
no puede servirse de las personas, entonces existen poblaciones que 
no tienen valor alguno, los monopolios no pueden ver a ese pueblo 
como una entidad hermana, sino que es un obstáculo para el progre-
so de las ciencias, de la cultura, del desarrollo de las naciones y es un 
atentado a la uniformidad de intereses que se pretenden. Ven al indí-
gena con conmiseración y desprecio. No pueden creer la cerrazón en 
la que se encuentran, por eso no dan un centavo por su crecimiento, y 
la miseria es su condena.
 Por otra parte, al situar a la biotecnología como panacea, se 
expandió la idea de que las nuevas tecnologías serían una salida para 
la crisis de alimentos mundial, triste decepción: la técnica, sólo se tra-
duce como el interés desmedido por el negocio, perspectiva que en 
ningún momento se preocupa por los millones de personas que mue-
ren y han muerto de desnutrición. Ahora, algunos Estados se preocu-
pan más por producir maíz para generar “bio-combustibles” que para 
alimentar a su población, nuestro “progreso técnico” es un artero 
mecanismo de control y dominación que sólo ha logrado aumentar el 
poder de algunos al legitimar el despojo y la manipulación, sirviéndose 
de la discriminación y otras calamidades. Esta situación no se modifi -
cará mientras las técnicas no estén al alcance de todas las personas, 
sin condicionamientos, y sean ciertos grupos los que puedan acceder 
a este privilegio. 
 No hay que olvidar que estamos frente a la posibilidad de pro-
teger cuestiones elementales de la dignidad de las personas, como 
la disminución de las causas que aumentan la mortalidad infantil, la 
corrección de carencias alimentarias, y el acceso a fuentes de trabajo 
y viviendas dignas, por lo que una tecnología selectiva no hará asequi-
ble las posibilidades reales a que debe enfocarse este medio.  

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



¿Q
U

É 
H

AY
 C

O
N

 L
A

 B
IO

TE
CN

O
LO

G
ÍA

? O
 

CÓ
M

O
 L

A
 V

ID
A

 S
E 

H
A

 V
U

EL
TO

 U
N

 F
ET

IC
H

E

97
 Ni la bio-tecnología como instrumento de tecnifi cación de la 
vida, ni la bio-ética como campo de aplicación pueden incidir libremen-
te en el control y manipulación de la vida biológica, mientras no se 
responda la cuestión ¿qué es la vida? Cuando la ciencia toma la vida 
humana como simple objeto de experimentación y conocimiento, la 
persona se encuentra vulnerable a cualquier tipo de agresión que lace-
re su dignidad humana. No debe de olvidarse que el derecho defi ende 
a quien no puede defenderse por sí mismo ni a sus intereses, y no pue-
de traicionar este principio, porque en la actualidad los ordenamien-
tos jurídicos se interesan más por aquellos seres humanos capaces de 
tener una vida autónoma, así, en la obstinación de excluir a ciertos 
seres humanos de la condición de personas, la dignidad humana  no 
es más el basamento de los derechos humanos, porque sólo valida el 
proceder instrumental, ya no se identifi ca con el ser humano, sino con 
el ser autónomo. 
 Se dice que los genes están en poder del hombre debido a la 
gran cantidad de información tocante a la constitución genética de 
los seres humanos, no obstante esta premisa estará siempre viciada 
si lo que se desea es sacar provecho de esta situación. Es verdad que 
el desarrollo médico ha permitido conocer muchas enfermedades y 
diagnosticarlas de forma anticipada, no obstante, el fenómeno de la 
discriminación y la arbitrariedad rondan muy cerca, porque se trata de 
conocer para remediar y curar, no para seleccionar.
 En suma, la bio-tecnología debe ser cuestionada y debatida sin 
olvidarse nunca de la dignidad humana. De las áreas del saber humano, 
destaco a la fi losofía como guía que debe de dirigir intelectualmente 
el progreso científi co, teniendo como base a los derechos humanos. 
La conducta de las personas debe encontrar el imperioso espacio de 
refl exión ante el avance del conocimiento, cuyo contrafuerte debe 
precisarse considerando a la condición humana, si bien parece que el 
sesgo que ha tomado en la actualidad es de debilidad. Los aspectos 
tecnológicos deben de ser abordados desde una perspectiva social, 
porque existe una obligación apremiante: el derecho de ser humano y 
el deber de ser humano.
 La historia nos ha demostrado los límites que tiene la huma-
nidad, y la necesidad de posicionar la dignidad humana en el centro 
de nuestras preocupaciones, con plena conciencia de los benefi cios 
y riesgos de la tecnología. El diagnóstico genético, la nueva terapia 
génica, o el genoma humano no pueden entenderse bajo una simple 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
98

perspectiva biológica sino que deben de ser desentrañadas a la luz de 
la dignidad del hombre. La ética no se puede conformar con ignorar a 
la ciencia y viceversa, debemos de propiciar la discusión y tomar deci-
siones porque la salud humana nos concierne a todos.  

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



¿Q
U

É 
H

AY
 C

O
N

 L
A

 B
IO

TE
CN

O
LO

G
ÍA

? O
 

CÓ
M

O
 L

A
 V

ID
A

 S
E 

H
A

 V
U

EL
TO

 U
N

 F
ET

IC
H

E

99
TECNOLOGÍA: ¿HUMANIZACIÓN O 

DESHUMANIZACIÓN?
LA SOCIEDAD TECNOLÓGICA DESDE

 EL HUMANISMO POSMODERNO
Octavio Valdés Sampedro*

La ciencia tiene inmensos recursos para solucionar muchos 
enigmas de la realidad y solucionar, convertida en técnica,  
muchos problemas al hombre, pero no tiene recursos para 
decirle al hombre el sentido más hondo de su vida, la cien-
cia por tanto, tiene que reconocer sus límites, reconocer 
que tiene que haber una instancia superior que le diga al 
hombre cuáles son las rutas auténticas para convertirse en 
plenamente hombre, y cuáles son las rutas peligrosas que 
lo pueden destruir como hombre. 

Max Planck

 La modernidad representa una ruptura paradigmática con la 
historia que le antecede, en ésta la “racionalidad” es el instrumento 
central de la vida científi ca, tecnológica y espiritual del hombre. Surge 
en el seno de una sociedad que aplastada por la autoridad religiosa, 
había reducido su naturaleza humana a una mínima identidad ontoló-
gica. La idea de Dios y el individualismo se habían convertido en los mo-
tivos recurrentes, que conducían inevitablemente a occidente, rumbo 
a la desigualdad, al miedo y a la ignorancia. Es así como la moderni-
dad, vestida con los ideales de “libertad, igualdad y fraternidad”, llega 
con la promesa de implantar una “re-evolución”, buscando devolver 
y fortalecer el carácter social al ser humano. De esta manera para los 
fi lósofos de la ilustración, que van desde D´Alambert y Voltaire hasta 
Kant, pasando por Rousseau, Hume y Diderot, era necesario darle un 
giro radical al orden ético y estético del hombre, apoyándose en una 

* Catedrático de la Facultad de Humanidades de la Universidad Autónoma del Es-
tado de México.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
100

visión positivista, en la cual el orden natural, por medio de la virtud, 
procurara placer; pero este orden no debía someterse a las antiguas 
enseñanzas de las leyes cristianas, sino que postulaba un regreso al 
origen, en el cual el hombre apuntara, no a la dualidad alma/cuerpo, 
sino a una nueva existencia naturalista que creara al “hombre nuevo”, 
es decir, un hombre verdadero que fuera “uno” en cuanto a su Ser y la 
conciencia de su “estar-en-el-mundo”.
 Esta idea de razón y naturaleza, no sólo intentaba unir al hom-
bre con su entorno desde un punto de vista holístico o naturalista, 
sino que procuraba integrar una ética social, con visos a crear un pen-
samiento político, en el cual Dios fuera remplazado por la sociedad, y 
la virtud, o el bien supremo fuera la ciudadanía en un Estado libre. El 
juicio moral ya no sería “el bien y el mal religioso”, sino más bien “el 
bien y el mal social”, y de esta manera, el deber de ese individuo social 
se encontraría insertado en su actuación política, como un imperativo 
categórico hacia el equilibrio de la ley universal. La decadencia de la 
metafísica clásica y el giro antropológico que coloca al hombre como 
centro de la refl exión fi losófi ca, política, religiosa y estética, no sólo 
debían ser entendidas como iluminación del conocimiento, sino tam-
bién como la formación integral de un hombre transformado en ciu-
dadano del mundo, participante del Estado, y persona cuya aspiración 
máxima fuese la felicidad. Sin embargo, la crítica de los pensadores 
de la Ilustración se queda en eso, en una fuerte crítica a las antiguas 
formas de gobierno, a la religión de la época y a las formas de organi-
zación social desde los principios universales de la razón misma.
 Las sociedades que desarrollaron el proyecto de la moderni-
dad, trajeron consigo, según Anthony Giddens1, el industrialismo, el 
capitalismo, la guerra y la vigilancia social, vaticinando  la muerte del 
hombre como individuo. En ellas, quedó suprimida la libertad humana, 
sometiendo al individuo a normas de control, producción y mercado. 
La calidad moral y espiritual del hombre que brindaba la identidad y la 
reafi rmación del ser humano, se transformó en un proceso mecánico, 
construyendo una sociedad sobre los cimientos de la racionalización 
que ha ido fracasando día con día, dirigiendo al mundo hacia su propia 
confusión, o bien, regresando a las antiguas estructuras que tanto cri-
ticó la modernidad, como  en “el eterno retorno” al cual hemos sido 
condenados desde el comienzo de la historia.

1   Cfr. Giddens, A., ¿Un mundo desbocado?, 1997.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



¿Q
U

É 
H

AY
 C

O
N

 L
A

 B
IO

TE
CN

O
LO

G
ÍA

? O
 

CÓ
M

O
 L

A
 V

ID
A

 S
E 

H
A

 V
U

EL
TO

 U
N

 F
ET

IC
H

E

101
 Hoy día la modernidad se encuentra en crisis, como afi rma 
Alain Touraine2, ya que con ella hemos perdido nuestra identidad na-
cional y cultural, hemos sido arrojados a una brutal y corrosiva globali-
zación, que nace con un fracturado ideal de “orden y progreso” entre 
los dientes, sin embargo, en lugar de acariciar con optimismo ese pa-
raíso que vislumbraba la Ilustración, en nuestro tiempo arañamos, con 
lo que queda de nuestras uñas, una realidad aplastante, excluyente, 
en donde “el hombre nuevo” se desvanece como en un sueño, para 
dejar colarse por la puerta entreabierta a la pesadilla de la sobrepobla-
ción, a la técnica desmesurada,  al aumento de capitales, de bienes de 
consumo, de  instrumentos de control social y armas, todos ellos jine-
tes que a su paso, siembran el eco de la destrucción. Nietzsche, Freud 
y Foucault, ya adelantaban esta problemática con su visión antimoder-
nista. En el terreno del arte también existieron algunos hombres que 
vislumbraron las consecuencias de la modernidad, un ejemplo claro 
lo encontramos en el pintor español Francisco de Goya, a quien algu-
nos críticos como Marlraux, han llamado “el padre de la modernidad”,  
en uno de los “caprichos” llamado “el sueño de la razón” aparece la 
leyenda “la modernidad traerá monstruos”, adelantándose, como 
un visionario, a todo aquello a lo que nos enfrentaríamos en nuestro 
tiempo. 
 Es así que vemos como “el sueño de la razón” tan acariciado 
en la modernidad, se convierte hoy día en una fatal utopía. Lo que co-
menzó siendo un ideal que apuntaba hacia el progreso y el bienestar, 
se transforma en la bestia hambrienta, que devora un presente con 
cada vez menos posibilidades de proyectarse hacia el futuro, un pre-
sente en el cual los hombres coexistimos entre el infi erno tecnológico, 
consumista, instrumental  y falto de fe y el paraíso de la ignorancia, 
aquél que no cuestiona ni los “porqués”, ni los “paraqués”, ese en 
donde habitan los más, olvidándose de los menos. Pero, cualquiera 
que sea el lugar en donde estemos situados, el de la observancia o 
el de la ceguera, todos llevamos un nuevo motivo  tatuado en nues-
tros párpados: “sobrevivir”, pero ¿A qué?, ¿A la nada? ¿A la angustia? 
¿Al olvido? ¿A lo que Baudrillard llama “la pérdida del sentido”?... ¿So-
brevivir a qué? Aún no lo sabemos, pero indudablemente vamos hacia 
esa tierra desconocida. Así, pasajeros todos de la barca de Caronte 

2   Cfr. Touraine, A., Crítica de la modernidad, 1994.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
102

en este viaje sin retorno, debemos darnos cuenta que la neblina que 
nos rodea, no es otra que la de otro tiempo, un tiempo posmoderno, 
ese monstruo que al no saber cómo nombrarlo, lo hemos etiquetado 
con el prefi jo “pos”; etiqueta hoy tan en boga, pero tan confusa, tan 
indigente y tan dolorosa.
 La crítica contemporánea ha llamado posmodernidad a las 
discusiones  que ha generado la sociedad posindustrial, discusiones 
principalmente entre Daniel Bell y Jürguen Habermas, y que se han ex-
tendido hasta la crítica posestructuralista de Derrida y el pensamiento 
poshumanista de Foucault. Lyotard en el texto que titula La condición 
posmoderna3 dice que la posmodernidad es la época de la relativiza-
ción de los grandes relatos de la tradición y de las explicaciones ra-
cionalistas del mundo. Como él, Jameson, Baudrillard, Eco, Adorno y 
Horkheimer entre muchos otros, han abordado y profundizado sobre 
el tema de una y otra manera. En palabras de Habermas: “La posmo-
dernidad se presenta claramente como antimodernidad”4, y es que 
mientras la modernidad expresaba la conciencia de una época que 
mantenía una estrecha relación con su pasado, a fi n de reconocer 
cómo lo moderno era la transición hacia lo nuevo, la renuncia a la tra-
dición, rechazándola, la “destrucción creadora” como la llama Toura-
in; por otro lado, la posmodernidad o “el eclipse de la razón”, como 
prefi eren nombrarla los fi lósofos de la escuela de Frankfurt, aparece 
como su negación, como su consecuencia, y siguiendo a Daniel Bell5, 
como su contradicción, puesto que pone en duda el proyecto de la 
modernidad, penetrando profundamente en la existencia humana, 
fracturando la infraestructura de la vida cotidiana. La posmodernidad 
es más concretamente la crisis de la razón moderna, porque se en-
cuentra al servicio de la posición social, de la seducción, del exotismo, 
y crea aparatos que reemplacen el trabajo del hombre con rapidez, 
garantía y bajos costos. En fi n, no es otra cosa que la sociedad de pro-
ducción y de consumo.
 Existe un gran abismo entre la sociedad moderna y la posmo-
derna, a pesar de que una encuentra su cauce en la otra. Gilles Lipo-
vesky hace la separación de estas dos: 

3   Lyotard, Jean Francois, La condición posmoderna, Cátedra, Madrid, 1984.
4   Habermas, Jürguen, Modernidad versus posmodernidad, Trad. José Luis Zalabra-

do García-Muro, p.87.
5   Bell, Daniel, Las contradicciones culturales del capitalismo, Grijalbo y CNCA, Méxi-

co, 1988.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



¿Q
U

É 
H

AY
 C

O
N

 L
A

 B
IO

TE
CN

O
LO

G
ÍA

? O
 

CÓ
M

O
 L

A
 V

ID
A

 S
E 

H
A

 V
U

EL
TO

 U
N

 F
ET

IC
H

E

103
      La sociedad moderna era conquistadora, creía en el futu-
ro, en la ciencia y en la técnica, se instituyó como ruptura con 
las jerarquías de sangre y la soberanía sagrada, con las tradicio-
nes y los particularismos en nombre de lo universal, de  la ra-
zón, de la revolución. Esa época se está disipando a ojos vistas; 
en parte es contra esos principios futuristas que se establecen 
nuestras sociedades, por este hecho posmodernas, ávidas de 
identidad, de diferencia, de conservación de tranquilidad, de 
realización personal inmediata: se disuelven la confi anza y  la fe 
en el futuro, ya nadie cree en el porvenir radiante de la revolu-
ción el  progreso, la gente quiere vivir enseguida, aquí y ahora, 
conservarse joven y no ya forjar al hombre nuevo6.

 En la sociedad posmoderna “el hombre nuevo” queda atrás, 
el tiempo se convierte en colectivo, los valores se transmutan del hu-
manismo al materialismo, crecen el desencanto, la apatía y la monoto-
nía, todo debe ser inmediato, consumible, sofi sticado, espectacular, 
es una sociedad mediatizada, personalizada, que anula los referentes, 
y en donde el conocimiento es suprimido por la información. 

    Los grandes ejes modernos, la revolución, las disciplinas, el 
laicismo, la vanguardia han sido abandonados a fuerza de per-
sonalización hedonista; murió el optimismo tecnológico y cien-
tífi co al ir acompañados los innumerables descubrimientos por 
el sobrearmamento de los bloques, la degradación del medio 
ambiente, el abandono acrecentado de los individuos; ya nin-
guna ideología política es capaz de entusiasmar a las masas, 
la sociedad posmoderna no tiene ni ídolo ni tabú, ni tan sólo 
imagen gloriosa de sí misma, ningún proyecto histórico movi-
lizador, estamos ya regidos por el vacío, un vacío que no com-
porta, sin embargo, ni tragedia ni apocalipsis 7.

 La posmodernidad nos ha alcanzado, y quizá hasta rebasado, dada 
nuestra insolente estática nihilista, dejándonos en lo que Lipovetsky ha lla-
mado “el vacío”; pero en este tiempo fragmentado y decadente, de rup-
tura con el pasado, donde tiene lugar la crisis de la razón y la descomunal 
proliferación de la técnica ¿será posible replantearnos el camino? La otra 
orilla ha quedado atrás, y aunque pareciera que pertenecemos a “la noche 
más obscura del mundo”, debemos tener en cuenta eso, que “pertenece-
mos”, a un tiempo y a una sociedad que surge sí, del desmoronamiento de 
la modernidad, pero que es, está, vive y respira todavía; por ello, debemos 
seguir buscando las rutas que le devuelvan el sentido a la humanidad. 

6   Lipovetsky, G., La era del vacío, p. 9.
7   Ibidem, pp. 10.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
104

 Como hemos expuesto hasta este momento, diversas han 
sido las consecuencias de “la crisis de la modernidad”, que hoy día 
se convierten en la base de la posmodernidad: el hambre de poder, el 
peso de la organización, el aumento de la maquinaria, la destrucción 
de la tierra, el auge cibernético, la razón instrumental, el espíritu calcu-
lador, la explotación de los recursos naturales y humanos, el dominio 
del número, y un muy extenso etcétera que podemos traducir en tres 
problemas que nos agobian fuertemente: sobrepoblación, daño eco-
lógico y pobreza. Sin embargo, no es sufi ciente el nombrar los múlti-
ples problemas que la modernidad y la revolución tecnológica nos ha 
heredado, creemos que para encontrar soluciones, debemos repen-
sar el sentido de nuestros actos. El pensar en renunciar tajantemente 
a la modernidad, como postulan los críticos más radicales, sería una 
medida anti-histórica, una labor titánica y muy probablemente, impo-
sible de realizar, así que por el contrario, repensar nuestra situación 
posmoderna, a partir del tan criticado proyecto de la modernidad, 
debe ser la tarea más productiva de la fi losofía, de la ética y más pro-
fundamente, del humanismo. Es así, que en esta breve refl exión, nos 
atrevemos a hablar de una vuelta al humanismo, quizá, si queremos 
vernos más arriesgados, de un humanismo posmoderno, por muy ex-
traño, ingenuo, trágico, o hasta aberrante que resulte el término por 
lo comentado en estas líneas. 
 El pensar en un humanismo posmoderno no nos aleja de lo 
que en esencia es el humanismo como tal: “la búsqueda de la dignidad 
del hombre como medida de todo valor”, por el contrario, nos recon-
cilia con su propia defi nición, pues la conciencia histórica, acompaña-
da de una interpretación hermenéutica, nos ayudarían a aprender de 
los errores en los que incurrimos durante la modernidad, y buscaría-
mos posibles soluciones, en lugar de pronunciarnos por la muerte del 
hombre, y por lo tanto del humanismo. Pareciera que durante la mo-
dernidad, el humanismo tomó otro cause, creando un antropocentris-
mo hiperbólico y desmedido que arrebató el control de las manos del 
hombre en nombre de la ciencia y la tecnología. “Parodiando a Casto-
radis, la riqueza de la condición humana se compra con la destrucción 
–ahora irreversible- de los recursos de la biósfera acumulados a lo lar-
go de tres mil millones de años”8.  Castoradis, como muchos otros9, 

8   Castoradis, Cornelius citado por Garrido, M., Estar de más en el globo, p.34.
9   Cfr. Asimov, Isaac y Frederik Pohl, La ira de la tierra, Ediciones B, Barcelona, Espa-

ña, 1994.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



¿Q
U

É 
H

AY
 C

O
N

 L
A

 B
IO

TE
CN

O
LO

G
ÍA

? O
 

CÓ
M

O
 L

A
 V

ID
A

 S
E 

H
A

 V
U

EL
TO

 U
N

 F
ET

IC
H

E

105
nos anuncia la devastación implacable de la biósfera, un planeta des-
garrado por el hombre mismo, a partir del desarrollo impresionante 
de la tecnósfera, con la cual designamos “los artefactos que pueblan 
el mundo, mismos que van desde las herramientas primitivas, hasta 
las ciudades, instituciones, conceptos, valores, etcétera”10, inventos 
que el hombre ha utilizado para su supervivencia. Resulta paradójico 
hablar de la fi gura del hombre en el mundo, sobreviviendo e inventan-
do o bien, inventando para sobrevivir; y por otro lado, el precio que se 
paga por que siga existiendo: la destrucción de su propio planeta. Esta 
dualidad paradójica de la condición humana, nos lleva a defi nir al hom-
bre como un “animal tecnológico”, según Carlos París, “animal” por 
su consistencia anatomo-fi siológica y, “tecnológica”, por su extensión 
humana hecha de razón, libertad, intimidad y personalidad 11.  
 El “animal tecnológico” no conforme con la devastación de su 
medio ambiente, arrebatando de él más de lo que necesita, repito, en 
pos de la ciencia y la tecnología, también está acabando con su pro-
pia naturaleza, la humanidad. Pareciera que en la era posmoderna, los 
opuestos no son complementarios, sino contradictorios, por un lado 
lo humano y su supervivencia en el mundo, y por el otro, lo inhumano 
y la desaparición de todo aquello que lo ha constituido. Nos bastará 
un ejemplo para explicar esto: Heisemberg escribe que en 1945 se en-
contraban en un campo de concentración inglés un pequeño grupo de 
físicos atómicos, y por medio de un radio de transistores oyeron que 
una bomba atómica había desaparecido una ciudad japonesa. Entre 
estos investigadores se encontraba Otto Han, quien fuera el inventor 
del átomo de uranio, el último paso para crear una bomba atómica. 
Todos los científi cos se resistían a creer que realmente se referían a la 
bomba atómica en el sentido riguroso del término, pero por la noche, 
en la radio lo confi rmaron, en ese momento Otto Han salió corriendo 
de la barraca, los demás fueron tras él, y descubrieron que el investi-
gador buscaba abrirse las venas con un alambre de púas, cuando los 
demás llegaron, él dijo que su vida carecía de sentido, pues había in-
vestigado por amor a la humanidad, pero en cambio, los conocimien-
tos teóricos habían sido transformados en conocimientos técnicos, 
puestos al servicio de la aniquilación de la humanidad. Los demás lo-

10   Garrido, Op. cit. P. 51.
11   París, Carlos, Animal cultural, Biología y cultura en la realidad humana, p.19.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
106

graron persuadirlo del suicidio, pero Otto Han, desde ese momento 
hasta su muerte (natural), pensó que su vida había carecido de senti-
do. Como podemos ver, este pasaje nos lleva a refl exionar sobre el do-
ble papel que ejerce el hombre en el mundo, por un lado, la creación, 
la apuesta por la vida, por la razón que se reafi rma en la fi lantropia y 
por el otro, la destrucción, la búsqueda despiadada de poder, la gue-
rra y la muerte. En primer plano nos encontramos con una razón que 
no es absoluta, sino que se permea, como dice Unamuno, de afectos 
y sentimientos12,  mismos que han ayudado al hombre a sobrevivir en 
el planeta, sin embargo, en un segundo plano, observamos no a la irra-
cionalidad, sino a la “sobreracionalidad”, aquella que se olvida de la 
naturaleza humana completa, para pensar en fragmento de poder, de 
consumo, de aniquilación y de mercado, sin embargo, ambos planos 
son los poliédricos rostros del ser humano.
 Esta “sobreracionalidad”, bien podríamos insertarla dentro 
de las categorías de lo inhumano, la clara esencia de lo que llamamos 
“deshumanización”, sin embargo, como bien dice Manuel Garrido en 
su Estar de más en el globo, no existe deshumanización, lo que hay en 
este mundo lleno de contradicciones, es humanización, y sólo huma-
nización13. El hombre siempre ha procurado humanizarlo todo, me-
diante la vía tecnológica, la civilización y la cultura. Su reafi rmación se 
hace latente, más que como homo sapiens, como homo faber, ya que el 
trabajo es y será la etiqueta de la condición humana. Y es en esta rea-
lización como creador, de donde nace paradójicamente su naturaleza 
destructiva, la tecnología creada con sus manos, no sólo amenaza con-
tra todo lo que le rodea, sino contra él mismo. La humanización con-
temporánea padece de una crisis axiológica, una mutación constante, 
en donde el materialismo avanza a pasos agigantados, edifi cando su 
gran construcción, sin importarle el daño que causa a la naturaleza y al 
hombre mismo. En este sentido, ¿cómo podríamos pronunciarnos por 
la muerte del humanismo, cuando todo lo que realizamos es humani-
zación?
 A pesar de que la tecnología y sus herramientas, poco a poco 
van suprimiendo lo humano, esto no quiere decir que exista “deshu-

12   Cfr. De Unamuno, Miguel, “El hombre de carne y hueso” en Del sentimiento trá-
gico de la vida, pp. 7-23 .

13   Cfr. Garrido, Manuel. Op. cit., pp. 40-50.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



¿Q
U

É 
H

AY
 C

O
N

 L
A

 B
IO

TE
CN

O
LO

G
ÍA

? O
 

CÓ
M

O
 L

A
 V

ID
A

 S
E 

H
A

 V
U

EL
TO

 U
N

 F
ET

IC
H

E

107
manización”, al contrario, el ser humano se empeña en humanizarlo 
todo. “A mayor tecnifi cación mayor humanización” comenta Garri-
do14. Hoy domina la tecnósfera, y en nuestro empeño de garantizar 
la permanencia y la trascendencia de los hombres en el mundo, nos 
estamos olvidando del hombre mismo y del mundo que habita. La tec-
nósfera está acabando con los recursos naturales, incrementa la so-
brepoblación y la pobreza, por ello es necesario, un replanteamiento 
de este proceso de humanización, quizá lo que aquí hemos llamado 
atrevidamente, un humanismo posmoderno pueda ser una alternati-
va, ya que no es otra cosa que el regreso a un humanismo que nos 
obligue a repensar el sentido histórico y a interpretar los pocos acier-
tos y los múltiples errores que hemos cometido, que nos ayude a no 
seguirnos engañando, a no buscar culpables más allá de lo humano. 
Un humanismo posmoderno, que en lugar de ser ruptura, sea dialé-
ctica, un humanismo edifi cado sobre lo que Hans Jonas, el discípulo 
de Heidegger, ha llamado “la Ética de la responsabilidad”15, una ética 
orientada hacia lo actual, con nuevos imperativos que tomen en cuen-
ta el respeto a la tierra, y no solamente las relaciones entre los hom-
bres, como lo hacían las desgastadas éticas anteriores, una ética que 
cuide del futuro, que proteja a los que vienen de las consecuencias 
que nuestras acciones han dejado, una ética que sirva de fundamen-
to en la construcción del nuevo humanismo, un humanismo donde se 
pueda pensar y repensar que, la tecnología indudablemente seguirá 
creciendo, el hombre dominando, pero si no somos conscientes de 
que el planeta, en cualquier momento puede dejar de latir, nos obli-
gue a preguntarnos, que sin él, en dónde continuaríamos con nuestro 
plan destructivo.

BIBLIOGRAFÍA

BAUDRILLARD, Jean, De la seducción, Red Editorial Iberoamericana, 
1990.

BELL, Daniel, Las contradicciones culturales del capitalismo. Grijalbo y 
CNCA, México, 1994.
 

14   Ibidem, p. 47.
15   Cfr. Jonas, Hans, El principio de la responsabilidad, pp. 5-35.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
108

CASTORIADIS, Cornelius, El mundo fragmentado, Editorial Altamira/
Nordam, Montevideo, Uruguay, 1993.
 
DE UNAMUNO, Miguel, Del sentido trágico de la vida, Planeta-Agostini, 
Buenos Aires, Argentina, 1993.
 
FOUCAULT, Michel, Vigilar y castigar, Siglo XXI, México, 1993.
 
GARRIDO, Manuel, Estar de más en el globo, Grijalbo, México, 1999.
 
GIDDENS, Anthony, Et. Al. Habermas y la modernidad, Red Editorial 
Iberoamericana, México, 1995.  
 
HABERMAS, Jurgüen, “Modernidad versus Posmodernidad” Trad. 
José Luis Zalabardo García Muro en La posmodernidad, Editorial Kai-
rós, México, 1990.
  
HABERMAS, J. El discurso fi losófi co de la modernidad, Taurus, Madrid, 
España, 1993.
 
JONAS, Hans. Ética de la responsabilidad, Ensayo de una ética para la 
civilización tecnológica, Herder, Barcelona, 1995.
 
KENNEDY, Paul, Hacia el siglo XXI, Plaza y Janés, Barcelona, España, 1993.
 
LIPOVETSKY, Gilles, La era del vacío, Anagrama, Barcelona, España, 1986.
 
LYOTARD, Jean Francois, La condición posmoderna, Ediciones Cátedra, 
Madrid, España, 1984.
 
PARÍS, Carlos, El animal cultural, Biología y cultura en la realidad huma-
na, Grijalbo, Mondadori, Barcelona, España, 1994.
 
TOURAINE, Alain, ¿Podremos vivir juntos? El destino del hombre en la 
aldea global, F.C.E., México, 1997.
 
----------------,  Crítica de la modernidad, FCE Buenos Aires, Argentina, 
1994.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



MESA TEMÁTICA:
DERECHOS HUMANOS: IMÁGENES, ESPEJOS, 

CEGUERAS Y OSCURIDADES

CUESTIONES EN TORNO A LA FUNDAMENTA‐
CIÓN DE LOS DERECHOS HUMANOS

Miguel Ángel Coyote Chapulín*

Un hombre le pidió al Mulláh Nasrudín enseñanza espiri-
tual. El Mulláh le dijo:
 --“Empezaré por los fundamentos”. Pero el hombre le 
dijo: 
 --“Déjate de preeliminares. No me importan. Vamos al gra-
no rápido”.
El Mulláh, entonces, trajo una tinaja desfondada y empezó 
a echar cubos  de agua en ella. Y preguntó el hombre:
-- “Pero, ¿qué estás haciendo?” Y contestó el Mulláh: 
--“Llenando la tinaja”. Y dijo el hombre:
-- “Pero esa tinaja no tiene fondo”. Y respondió el Mulláh:
--“A mí no me interesa el fondo. Dime cuándo llega el agua 
arriba nada más”1.

 Dentro de esta maleza cultural llamada modernidad o post-
modernidad se habla de los derechos humanos, los cuales se mues-
tran aparentemente tan diáfanos de tal manera que no se considera 
necesaria refl exión alguna sobre dichos derechos.
 Desde nuestra actualidad en donde vertiginosamente se lan-
za uno en búsqueda de resultados, tan de prisa que no se detiene un 
instante a pensar ¿el por qué?, sino tan sólo se vive ¿el para qué?, es el 

*  Licenciado en Filosofía por la Universidad Autónoma del Estado de México.
1 Michael McClain (1982), «La religión y el humor», El correo Gallego (Santiago de 

Compostela), 6-7-1982, p. 3, Citado por  Francisco Puy, “¿Qué signifi ca fundamen-
tar los derechos humanos?” en Javier Muguerza y otros, El fundamento de los 
derechos humanos, Madrid, Debate, 1989. p. 291.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
110

caso de los derechos humanos -refi riéndome al Ombudsman o defen-
sor del pueblo que promueve dichos derechos- que sólo los conoce-
mos de manera efímera y quizás los conoceríamos menos sino fuese 
por la difusión que se está llevando a acabo en los medios de comu-
nicación, especialmente en  televisión y radio, aunque dicha difusión 
no sea sufi ciente y no se realice en los canales hegemónicos del país, 
en fi n, eso es política, pero a pesar de ello se está realizando la tarea 
de dar a conocer nuestros derechos, hasta hoy insufi ciente, ya que la 
información además de ser un derecho nos brinda conocimiento de 
tales derechos, con la información se nos brinda la oportunidad de 
plantearnos la pregunta de ¿el por qué y para qué los derechos huma-
nos?, ya que los ¿por qués? son un marco de referencia que fundamen-
ta y orienta una acción, pero en nuestro país gran parte de nuestra 
población no tiene acceso siquiera  a la radio, por tanto se necesita de 
otras formas de comunicación, de tal manera que se den a conocer 
tales derechos humanos.
 Parte de la sociedad que no tiene acceso a la información es la 
mas vulnerable a la violación de tales derechos, refi riéndome a las mi-
norías-grupos étnicos- que son mayoría, a todos aquellos que no tie-
nen voz, pero gritan sus lamentos, que todos nosotros escuchamos, 
pero nuestros oídos enmudecen, nuestros ojos gritan y nuestra boca 
tan sólo mira.
 Necesariamente se debe de retomar ¿el por qué de los dere-
chos humanos? dentro del discurso  fi losófi co, ya que toda pregunta  
acerca de tales derechos es un ensayo para su fundamentación, aun-
que al plantear dicha cuestión de inmediato nos viene en mente el 
nombre de Norberto Bobbio2 que nos dice que no es necesaria una 
fundamentación e incluso es una pérdida de tiempo, a lo cual me opon-
go radicalmente, ya que si no se emprende dicha fundamentación, los 
derechos humanos  pasarían a ser  una simple moda, una ideología, un 
ornamento del Estado.

2   “En efecto, se puede decir que hoy el problema del fundamento de los derechos 
del hombre ha tenido su solución  en la Declaración Universal de los Derechos 
del Hombre aprobada por la asamblea General de las Naciones Unidas el 10 de 
diciembre de 1948, La declaración Universal de los Derechos del hombre repre-
senta la manifestación de la única prueba  por la que un sistema de valores puede 
considerarse humanamente fundamentado y por lo tanto reconocido”  Norberto 
Bobbio, “Presente y futuro de los derechos del hombre”, en Norberto Bobbio, El 
problema de la guerra y las vías de la paz, Barcelona, Gedisa, 2000. pp. 130-131.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



D
ER

EC
H

O
S 

H
U

M
A

N
O

S:
 IM

Á
G

EN
ES

, E
SP

EJ
O

S,
 C

EG
U

ER
A

S 
Y 

O
SC

U
RI

D
A

D
ES

111
 Con lo antes dicho preciso que es necesario retomar el tema 
de la fundamentación de los derechos humanos, pero emprendien-
do el camino surgen diversas maneras de cómo hacerlo, es decir se 
pueden fundamentar3 a los derechos humanos mediante; consenso, 
el disenso, desde el principio de igualdad, desde la ética, desde la ar-
gumentación histórica, desde el derecho positivo, desde la dignidad 
humana, desde la visión de la Iglesia, desde la educación y desde la 
axiología que es nuestro caso, y desde cualquier otra manera que se 
desee argumentar –siempre insufi ciente- sobre derechos humanos.
 Al iniciar la fundamentación, surge la pregunta ¿qué es fun-
damentar?, para ello se dice que fundamentar es ir al fondo, buscar el 
principio, un cimiento, una raíz, un origen, una razón que sea capaz de 
sustentar todo el armazón que se lleva acabo sobre dicho principio, 
que sea capaz de responder tanto ¿el para qué?, como  ¿el por qué?
 La fundamentación primera y más importante de los derechos 
humanos es la misma condición Ontológica del ser humano, funda-
mentados en la dignidad del ser humano, una dignidad que se posee 
por el hecho mismo de ser humano, una dignidad que no se deriva 
de ningún  carácter jurídico, dignidad inviolable e inalienable, es jus-
tamente por su condición Ontológica que el hombre esta cargado de 
valor, de moral y de derechos, por tanto se debe afi anzar al hombre 
como sujeto, como ser humano, como destinatario de todo proceso 
histórico para así reafi rmarlo en sus derechos, de tal manera que el Es-
tado, la sociedad no estén  sobre el ser humano, ya que este ser huma-
no -o persona en el mejor de los casos-existe en sí y por sí, por ser libre 
y sobre todo responsable y dueño de sus actos,  de tal manera que se 
desarrolle una mejor convivencia o bien común en la sociedad.
 Pero estos derechos, estos valores, esta libertad, esta igual-
dad parece ser que no se respetan y más aún se violan, de ahí que los 
derechos humanos surgieran después de la Segunda Guerra mundial- 
en donde el porvenir del mundo pendía de un hilo para caer en el ré-
gimen nazi-fascista-, en donde  existe una crisis del humanismo, de la 

3   Para poder vislumbrar más claramente los problemas que acarrea la odisea de la 
fundamentación de los derechos humanos vease en: Javier Muguerza y otros, El 
fundamento de los derechos humanos, Madrid, Debate, 1989, pp. 343,  y en Mau-
ricio Beuchot, Filosofía y derechos humanos, México, Siglo XXI, 1993, pp. 172. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
112

moral, de ahí que los derechos humanos surjan como respuesta a éste 
momento crítico, bajo estas circunstancias los derechos humanos no 
son ya una simple expresión de noble exigencia, son ahora “instru-
mentos jurídicos que surgen de las Naciones Unidas y otros organis-
mos que se transforman de preceptos morales y fi losofías éticas en 
normas internacionales” 4.
 De ello se dirá que se trata de proteger jurídicamente a la per-
sona, en cierto sentido también de regular la conducta dentro de la 
sociedad, de tal manera que prevalezca el bien común, ya que el fi n de 
la sociedad es justamente éste bien, aunque para ello se necesita que 
se reconozca que los derechos humanos “Son aquellos derechos que 
en el orden jurídico positivo considera que son «fundamentales», esto 
es, que poseen gran importancia axiológica dentro del sistema, y por 
ello éste les otorga un estatuto especial” 5.
 Los derechos humanos instalados en el derecho positivo-lle-
vado a la práctica- como menciona Bobbio, lo importante es ahora la 
protección en su cumplimiento, porque resulta que siendo ya recono-
cidos nuestros derechos en el campo político-jurídico no se asegura el 
cumplimiento ni el respeto de tales derechos, a tal grado que la misma 
política cada día se aleja más de los presupuestos  morales, cada día se 
transforma en un valor en sí mismo y no en un valor que está y debería 
de ser subordinado y sustentado para el bien común.
 Es por ello que dentro del derecho positivo – son mayores las 
violaciones por parte del Estado a estos derechos que en otra parte- 
no se protegen de manera sufi ciente tales derechos, de ahí la pregun-
ta obligada ¿de qué manera podemos proteger a los derechos huma-
nos en su cumplimiento?
 En primera instancia para poder proteger a los derechos hu-
manos es necesario conocer que tenemos tales derechos, ya sea como 
fi losofía, como principios, como normas, ya que la información desa-
rrolla actitudes y valores que dotan al ciudadano de responsabilidad 
en el cumplimiento de sus obligaciones y de sus derechos, también 

4   Alejandro Serrano Caldera, El doble rostro de la postmodernidad, San José, Costa 
Rica, CSUCA. 1994, p. 17.

5  Gregorio Robles, “Los derechos humanos ante la teoría del derecho”  en Javier 
Muguerza y otros, El fundamento de los derechos humanos, Madrid, Debate, 
1989, p. 315.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



D
ER

EC
H

O
S 

H
U

M
A

N
O

S:
 IM

Á
G

EN
ES

, E
SP

EJ
O

S,
 C

EG
U

ER
A

S 
Y 

O
SC

U
RI

D
A

D
ES

113
hacen del ciudadano un ser capaz de participar en la democracia.
 Conociendo la existencia de tales derechos puedo hacer uso 
de ellos, se necesita difundir y promover tales derechos, considero 
pertinente promover como fundamento  de los derechos humanos el 
valor, los derechos humanos como postulados valorales, el valor que 
está intrínseco en la persona humana. 
 Entiéndase aquí valor como los principios o normas –no jurídi-
cas- que tienden a regular la conducta entre las relaciones de los indi-
viduos, dichos valores están inmersos en el ser humano como compo-
nentes de la estructura de la personalidad, el valor como fundamento 
y concepciones de la vida y del mundo, si el valor es la concepción de 
la vida entonces se crean valores conforme  a la vida, conforme a las 
circunstancias, entre más estén inmiscuidos los valores en la vida hu-
mana mejor es la realización humana en lo personal y social, porque es 
claro que el hombre es un ser social, que es en sociedad donde crece, 
desarrolla sus potencialidades.
 Una manera de fomentar los valores como fundamento de los 
derechos humanos es por medio de la educación, no me refi ero tan 
sólo a la educación institucional, me refi ero a una educación que vaya 
más allá de lo gubernamental, que nazca desde el seno familiar, una 
educación en y para la sociedad con base en los derechos humanos, 
una educación que sea formadora y forjadora de seres humanos, la 
educación es garantía de  de todos los derechos humanos, es en la 
educación donde se muestran a los valores, valores que surjan a partir 
de la aspiración de justicia y del bien común, tales como  el respeto, la 
tolerancia, la libertad, la igualdad, la solidaridad etc..
La educación en el reconocimiento y promoción de los derechos hu-
manos con fundamento es este caso en los valores, una educación 
como formadora de hombres, de humanos.
 Promover a los derechos humanos en la educación por me-
dio de los valores, se encamina a la autonomía al crear a un individuo  
responsable y solidario, crear una conciencia sobre el respeto de los 
derechos humanos, esto se puede llevar a cabo si se conoce que tales 
derechos existen, lo cual se logra promoviéndolos, educar con y para 
los derechos humanos, utilizar todos los medios posibles, ir a la mon-
taña y más allá. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
114

LOS DERECHOS HUMANOS,
 ¿UN ORNAMENTO SOCIAL?

Gerardo Pérez Silva*

 Derechos humanos, ¿acaso una ostentación política o una va-
guedad quimérica? Hoy en día, al parecer, la suerte de los derechos 
humanos en nuestra sociedad resulta fortuita y muchas veces paradó-
jica. La congruencia entre el discurso pleno y el ejercicio del respeto 
a tales derechos simplemente parece nula. La violación constante de 
los derechos humanos en nuestro país, es el refl ejo claro de que éstos 
han desembocado en un mero ornamento social y político. Esta suerte 
fortuita, en el fondo, es síntoma del desprecio por lo humano y del 
rechazo de la dignidad humana en nuestro vivir cotidiano, ahí, pre-
cisamente, donde parecen predominar las dinámicas de dominación, 
marginación y exclusión.
 No obstante, los derechos humanos han invadido todo. El 
mundo de hoy habla de los derechos humanos más que cualquier otra 
época anterior (¿un signo de salud o de malestar?). “El mismo impe-
rio, las grandes empresas, toda la opinión pública y publicada giran 
alrededor de la afi rmación de los derechos humanos”1, señala Franz J. 
Hinkelammert. Es tal la efervescencia de los derechos humanos que 
con frecuencia se olvida al protagonista de esta teatralidad: al hom-
bre, ese ser de carne y hueso que somos cada uno de nosotros. Al 
invadir todo, los derechos humanos llegan a correr el riesgo de caer 
en la indiferencia y en la banalidad. Jean Baudrillad decía que “[...] 
cuando todo es político, ya nada es político, y la palabra ya no tiene 
sentido. Cuando todo es sexual, ya nada es sexual, y el sexo pierde 
toda determinación [...]”, lo mismo podría decir de los derechos hu-

* Investigador del Centro de Estudios de la Comisión de Derechos Humanos del 
Estado de México. Correo electrónico: cecodhem@hotmail.com

1   Franz J., Hinkelammert, “El proceso actual de la globalización y los derechos 
humanos”, en El vuelo de Anteo, Derechos humanos y crítica de la razón liberal, 
Desclée de Brouwer, 2000, p. 119.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



D
ER

EC
H

O
S 

H
U

M
A

N
O

S:
 IM

Á
G

EN
ES

, E
SP

EJ
O

S,
 C

EG
U

ER
A

S 
Y 

O
SC

U
RI

D
A

D
ES

115
manos: “cuando todo es derechos humanos ya nada es derechos hu-
manos”.
 A la par, la historia de los derechos humanos es a su vez la 
historia de su inversión, de su degradación. Por una parte han sido 
utilizados para justifi car las más crueles violaciones e injusticias. Basta 
el ejemplo de la guerra de Kósovo, hace no pocos años, cuando se des-
truyó todo un país en nombre de asegurar la vigencia de los derechos 
humanos, a través de la llamada “intervención humanitaria”2. O como 
las estrategias neoliberales y del mercado que, al enarbolar la bandera 
de los derechos humanos, cada día despoja a personas de lo necesario 
para vivir, destruyendo comunidades y culturas enteras. Y no se diga 
lo que sucede en nuestro país, pero para ello, basta enterarnos cada 
uno de nosotros. 
 Los derechos humanos al ser un reclamo que surge del grito 
del hombre, pareciera que hoy  han pasado a ser sólo una mera “cues-
tión de diseño y logística” dentro de los sistemas políticos,  económi-
cos y sociales.
 Por la otra, éstos mismos derechos, han devenido a ser sólo 
privilegios individuales, caprichos de los sujetos posmodernos, que al 
no querer “ensuciarse las manos” vivir en la indiferencia y ser el eter-
no espectador aun cuando él mismo es actor, han  renunciado a luchar 
por sí mismos y por los otros, dejando todo asunto humano y político 
en manos de entidades abstractas y asfi xiantes –llámese Estado, mer-
cado, medios de comunicación, sistemas tecnológicos, etc.-, hacién-
dose inválidos que necesitan muletas para poder caminar. Pareciera 
que todos quisieran gozar  y servirse de los derechos humanos sin su-
frir ningún inconveniente, exigir ser respetado sin verse sometido a la 
más mínima obligación y deber.
 Entonces, ¿qué hay con los derechos humanos?, ¿podemos 
hablar de ellos buscando caminos más acordes a nuestra inteligencia 
y corazón?  Si, si hablamos desde nuestra propia condición humana, 
pues más que ser los derechos humanos articulaciones jurídicas o un 
número de fórmulas abstractas, quiero entenderlos más bien como 
expresión viva de lo humano, o mejor aún, como el reclamo de lo hu-

2   Ver: Franz J. Hinkelammert, “La inversión de los derechos humanos: el caso de 
John Locke”, en El vuelo de Anteo..., pp. 79-113.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
116

mano. Y aquí hablo al margen del discurso ofi cial, de la juricidad ofi cial, 
que al ser garante de su cumplimiento, al mismo tiempo, es potencial-
mente responsable de su violación.
 En primera instancia, es todo hombre y toda mujer la referen-
cia única y la instancia primera de los derechos humanos sin más. No 
se pueden afi rmar los derechos humanos sin antes haberse afi rmado 
al mismo hombre, pues sin el reconocimiento de lo humano y sin la 
participación de cada uno de nosotros, la realización de los derechos 
humanos simplemente será inexistente, por  muy respaldados que 
estén con normas jurídicas (positivistas) que los garanticen, aunque 
pueda ser necesario, no es sufi ciente. Pues el campo de los derechos 
humanos es más de luchas e incertezas que de seguridad institucional, 
más todavía por el contexto en que vivimos, donde el derecho vigente 
es mucho más expresión de injusticia y opresión que de justicia. En 
nuestra sociedad, hay cientos de prisiones oscuras y otras a la luz del 
día, donde personas innumerables son asesinadas a fuego lento bajo 
la protección de la ley.
 Con ello puedo decir que los derechos humanos son algo 
más que dichas declaraciones y pactos, o normas internacionales de 
dudosa aplicabilidad. Son más bien el conjunto de procesos (no sólo 
normativos o institucionales, sino también sociales, culturales…) que 
abren y consolidan espacios de lucha por la dignidad humana de cada 
persona, y ella, al no ser un ente estático ni un ingrediente más de la 
maquinaria –llámese del Leviatán, del mercado o de los sistemas tec-
nológicos- es más bien, una presencia viva, un ser que va haciéndose 
continuamente en relación con los otros. 
 Estos derechos humanos, dejan de ser un vacío conceptuali-
zado, cuando se encarnan en la cotidianidad al ser conocidos, recono-
cidos y construidos desde lo local, desde el aquí y ahora, desde aquél 
grito del hombre que clama justicia, equidad y libertad, que al saberse 
a sí mismo digno, sabe que la suerte y el destino propio se encuentra 
en sus propias manos.
 Este grito del hombre es, podríamos decirlo con Camus, un 
acto de rebelión. Es la rebelión de la persona humana como sujeto 
viviente que se rebela en contra de su transformación en objeto; en 
cosa, en un poco de materia organizada o un vegetal sin raíces. Que se 
rebela contra la violencia cotidiana y las injusticias frecuentes, buscan-
do la quemazón del riesgo antes que la pasividad de la helada indife-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



D
ER

EC
H

O
S 

H
U

M
A

N
O

S:
 IM

Á
G

EN
ES

, E
SP

EJ
O

S,
 C

EG
U

ER
A

S 
Y 

O
SC

U
RI

D
A

D
ES

117
rencia. Pues sabe que la actitud natural del espíritu es una actitud de 
rebelión3, como diría Bernanos.
 Por consiguiente, podría sostener que la efectividad de los 
derechos humanos no necesariamente es un problema técnico o ins-
titucional, ¡no es sufi ciente!, sino que ante todo es esencialmente hu-
mano, porque concierne a cada uno de nosotros, desde la trama social 
donde nos encontremos. Y su vigencia reside, precisamente, en ser 
siempre cuestionados, y más cuando se utiliza el emblema de los de-
rechos humanos para imponer ideas y normas que van en contra de la 
dignidad humana y de la vida, pero, no esa “vida” instrumentalizada 
de los sistemas tecnológicos, hoy bio-tecnológicos y fetichizada por 
la nueva disciplina de la bioética, sino más bien, aquella vida que se 
encarna en nuestro propio vivir cotidiano, en el estar aquí, en la “per-
cepción de la otredad en cualquiera de nuestros actos, sin excluir a 
los más nimios”4 , en ese vivir cotidiano gracias al cual pretendemos 
enfrentar el dolor y la angustia, la renuncia y la muerte.

3   Cfr. Georges Bernanos, Crepúsculo de los viejos, Editorial Troquel, Buenos Aires, 
1960, p. 63.

4   Octavio Paz, El arco y la lira, México, Fondo de Cultura Económica, 2003, p. 266.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
118

EXISTENCIA Y DERECHOS
O LA DIGNIDAD INSTITUCIONALIZADA

Juvenal Vargas Muñoz*

El hombre está hecho de una madera tan torcida que nada 
derecho se puede tallar de ella.

Thomas Hobbes

 Hobbes es considerado como uno de los teóricos políticos 
más profundos e incisivos en la historia universal, sentencias como la 
anterior que enmarcan la hipotética maldad natural del hombre pue-
den encontrarse aquí y allá a lo largo de su obra cumbre que es El 
Leviatán, pero sería bastante arbitrario pensar que este tipo de sen-
tencias a primera vista condenatorias sobre la condición humana tu-
vieran únicamente la función estigmática sobre el género humano, es 
menester reconocer que este tipo de proclamas tienen en su interior 
la imperiosa función de acicatear al hombre para encontrar la forma 
mediante la cual esos “lobos” puedan estar juntos sin devorarse los 
unos a los otros. Buscar y encontrar la forma en la que el hombre lo-
gre convivir sin devorarse, tarea que por momentos parece imposi-
ble, y sin embargo espacios como el que nos congrega el día de hoy 
sigue buscando. Ese hipotético estado de naturaleza que Rousseau 
y Hobbes suponían tanto hoy como en su época se revela imposible 
su retorno, y la pregunta que dinamiza su pensamiento y en parte el 
nuestro sigue vigente, ¿cómo hemos de vivir? Y más aún como hemos 
de vivir con el otro durmiendo a mi lado. Idear reglas, lineamientos, 
minutas, derechos y privilegios, que tienen en su interior la imperiosa 
necesidad de marcar nuestro tránsito por la existencia de la manera 
menos dolorosa posible. Hablar de derechos desde aquí resulta pa-
radójico, es decir reconocer un derecho es antes que nada reconocer 
una atadura y una obligación con el otro, (pues un derecho es el re-
clamo sobre ele otro y para con el otro), por tanto un derecho es tal 
solo en función de la obligación, mi derecho es tal solo y en cuanto 

* Maestro en Filosofía y actual coordinador de la Licenciatura en Filosofía de la 
Facultad de Humanidades, Universidad Autónoma del Estado de México.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



D
ER

EC
H

O
S 

H
U

M
A

N
O

S:
 IM

Á
G

EN
ES

, E
SP

EJ
O

S,
 C

EG
U

ER
A

S 
Y 

O
SC

U
RI

D
A

D
ES

119
reconozco que el sometimiento a la regla también es para mi. Piedra 
de toque de las sociedades modernas. Si se habla de inequidad y de 
injusticia es solo en función de que el derecho tal vez se cumple, (bajo 
su naturaleza de reclamo o querella) pero la obligación que lo posibili-
ta queda en lontananza. El derecho nunca se burla, el derecho del otro 
tal vez queda incólume, lo que se difumina es la obligación, obligación 
que tengo de no morder el cuello del otro que duerme a mi lado, por 
tanto el sueño de aquí en adelante tornará en vigilia. Ya Sócrates tenía 
su lectura de la corrupción social. Lo que pervierte a una sociedad es 
la injusticia que se reproduce hasta reventar el todo social. Injusticia 
como madre de todos los males, la bondad de la premisa socrática no 
va en función del reclamo  del derecho, sino en función de la acepta-
ción de la obligación: “Preferible padecer una injusticia que ejercerla”. 
Reitero el derecho se violenta justo al momento en que la obligación 
se desborda y devora. Derecho y obligación son términos correlati-
vos, la paradoja que parece insoslayable es hacer que el hombre re-
conozca sus obligaciones, obligaciones para con los otros, esto, hay 
que reconocer ha sido hasta el momento imposible, nociones como 
justicia y sanción se ven ampliamente rebasadas, el olvido de la obliga-
ción necesariamente derivará en la violación del derecho, pues tanto 
obligación y derecho acotan la posibilidad de acción, rebasar u omitir 
la obligación es la cerca que el lobo brinca en pos del cordero, de ahí 
que setenta mil millones de dólares resulten ofensivos bajo cualquier 
circunstancia. La riqueza indiscriminada en un contexto donde las bre-
chas de desigualdad duelen debería ser catalogado como inmoral. 
 La vida en las sociedades occidentales contemporáneas por 
su propia organización y constitución se ha vuelto tan compleja que 
algo que parecía tan simple y natural en las proclamas socráticas el 
día de hoy necesita de instituciones -tal como la que hoy nos congre-
ga- para recordarnos nuestros lazos con el todo social, recordatorios 
sobre la forma mediante la cual transitamos por la existencia. Institu-
ciones de cauce, que otorgan cauce, donde el caudal desconoce ya 
su propia condición de ser social. Transitar por la vida como hombres 
o como piojos decía Dostoievski en el siglo XIX, transitar como hom-
bres o como ratas decía un ilustre gobernador hace apenas unos años. 
Transitar como hombre desde aquí es ejercer la ley -a sabiendas de 
que no toda ley es justa y no toda ley es moral- transitar como rata es 
reconocer que el derecho queda a la deriva en función de la torcedura 
de la obligación (propia y de los otros). Hombres y piojos, hombres y 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
120

ratas, hombres y lobos, hombres y puercos espín, el zoológico multi-
color de las sociedades modernas necesita cierta dosis de nostalgia de 
nuestro pasado primate. 
 Instituciones que sirven de memoria de algo que tendemos a 
olvidar con demasiada facilidad por nuestra propia condición fi siológi-
ca. Olvido sobre algo que pueblos anteriores parecían llevar tatuado, 
hoy necesitamos institucionalizar la dignidad, tal como en su momen-
to sucedió con la justicia, también la existencia como tal tiende a ser 
institucionalizada, el derecho a la vida y a la muerte rebasa el plano 
de la mera naturaleza y se convierte en debate de posibilidades e im-
posibilidades, la existencia nos rebasa y se institucionaliza, ya había 
acontecido con el alma, ahora la vida más allá de su perspectiva mo-
ral está en la mesa de disección (por no decir de debate), se pensaba 
que Dios no jugaba a los dados, pero nosotros si jugamos al consen-
so. Pensábamos que la dignidad era la capacidad propia de ver hasta 
donde soportar la existencia sin el sentimiento nauseabundo que ya 
denunciaba Sartre, ahora es tal también en función de la decisión del 
otro sobre mi, tal vez la dignidad se sustente en realidad en reconocer 
que el que manda también está obligado a obedecer.
 Líneas arriba apelábamos a la fi siología, hombres que fi sioló-
gicamente han sido dotados por la naturaleza bajo el sino de la fuerza 
han existido siempre, políticamente el débil necesita el resguardo de 
los otros (otros débiles que se unen para hacer frente al poderoso), 
las culturas antiguas buscaban no mermar la fuerza del hombre dota-
do naturalmente, ni revestir de una carcasa de oropel que no resiste 
un solo embate al que fi siológicamente es débil, desde aquí la tram-
pa se revela al cargar el peso de lo social de un solo lado,  se busca 
siempre que ambos seres corran por el cauce que la naturaleza les 
concedió, entre los griegos ideas como hybris y soprhosine tenían un 
estatuto social preponderante, la naturaleza humana en comunión 
con el entorno natural y social, observar como la naturaleza se des-
borda y arrasa de la misma manera en la que el hombre poderoso por 
el propio ejercicio de su constitución también se desborda y arrasa al 
débil. La soprhosine se revela como un freno moral que reconoce a la 
par de la debilidad del otro la propia fuerza, es decir, no sólo recono-
ce el derecho del otro, sino que antes que  nada reconoce la propia 
obligación de autodominio, imposible reconocer el derecho cuando 
el autodominio o la mesura se encuentran ausentes. La invitación es 
pensar los derechos como sujeción social, pero también revalorar la 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



D
ER

EC
H

O
S 

H
U

M
A

N
O

S:
 IM

Á
G

EN
ES

, E
SP

EJ
O

S,
 C

EG
U

ER
A

S 
Y 

O
SC

U
RI

D
A

D
ES

121
obligación no desde el carácter punitivo en el que se desarrolla en las 
sociedades modernas sino antes que otra cosa como reconocimiento 
de la necesidad de cause paralelo de nuestras posibles debilidades y 
desmesuras. Más aún reconocimiento de posibles desmesuras bajo la 
premisa del autodominio tendiente a replantear la cuestión que a mi 
parecer sigue siendo fundamental, es decir, buscar respuesta a ese 
apremiante ¿cómo hemos de vivir?
 Schopenhauer, uno de los grandes lectores de la condición 
humana, asemejaba al hombre con el puerco espín, y a la sociedad 
humana con un gran conglomerado de puercos espín, animalitos que 
dadas las condiciones del clima llegaban a sentir un frío que les calaba 
hasta los huesos, dado lo gélido del clima, los puerquitos espín tra-
taban de darse calor acercándose y cobijándose los unos a los otros, 
pero llegaba el momento en que era tal la cercanía que comenzaban a 
picarse hasta sangrarse e incluso hasta sacarse los ojos por su propia 
condición natural. Así es como ve Schopenhauer a los hombres y a las 
sociedades humanas, seres que tienen la necesidad del otro hasta san-
grarlo y hasta sacarle los ojos, todo ello en pos del cobijo. Siguiendo a 
Schopenhauer Camus dirá en pleno siglo XX que los hombre se aman 
tanto que llegan a morderse los cuellos.
 La época contemporánea en muchos de sus aspectos bien 
puede ser planteada cómo la época de los acuerdos, de los consensos, 
de los debates, donde las facciones que sostiene los mismos debates 
buscan el hipotético bien común, aún cuando todos sepamos que el 
discurso tomado como dispositivo que posibilita dichos acuerdos ven-
ga por su propia naturaleza preñado de intenciones, esto parece in-
negable. Lo que también parece innegable es que una de las conside-
raciones que mueve y sustenta estos grandes ejercicios dialécticos es 
¿cómo hemos de vivir? Bajo qué referentes, en torno a qué objetivos 
comunes, bajo qué condiciones y lineamientos posibilitar la existencia 
en comunidad. Reconociendo de antemano la condición gregaria de 
nuestra especie tratar de llevar la existencia humana hacia considera-
ciones de comunión solidaria y armónica. Solidaridad, armonía, comu-
nidad, palabras que han cifrado la búsqueda de la sociedad perfecta a 
lo largo de la historia del hombre y que pocas comunidades han logra-
do, actualmente parecerían frases que enmarcan utopías irrealizables, 
que constatan su ausencia justo en el rabillo del ojo. 
 En la actualidad es innegable la preocupación del hombre con-
temporáneo por buscar e idear dispositivos discursivos que permitan 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
122

regular las relaciones no solo entre los miembros de la comunidad, 
sino también, y tal vez más aún, de estar al pendiente de las relacio-
nes que el individuo o la persona puede establecer conscientemente o 
circunstancialmente con las facciones o poderes que el mismo núcleo 
social genera hacia el interior de la misma sociedad,  regulación de 
relaciones que busca cubrir la función de posibilitar si no armonía al 
interior de la misma sociedad al menos condiciones mínimas de sub-
sistencia amparadas bajo la noción de dignidad. Conceder que la dig-
nidad tiende ha institucionalizarse es reconocer que los parámetros 
con los cuales medir la luminosidad de la existencia se tornan justo 
en la medida de nuestras sucesivas desilusiones y desencantos sobre 
nuestra propia naturaleza.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CONFERENCIA MAGISTRAL

DERECHOS HUMANOS Y VIDA BIOLÓGICA: 
ALGUNAS PARADOJAS

María Luisa Bacarlett Pérez*

Introducción

La Declaración de los derechos del hombre y del ciudadano de 1789, 
proclama que fungió como declaración de principios de la Asamblea 
constituyente francesa, realizada el 26 de  agosto de ese año, tam-
bién sirvió de prefacio para la Constitución francesa de 1791. Dicho 
documento ha servido de modelo para subsiguientes declaraciones 
que tratan de salvaguardar, ante todo, los derechos de igualdad y li-
bertad de los seres humanos, e incluso hoy en día se sigue tomando 
como referente tanto para documentos con fi nes humanitarios, como 
para constituciones políticas. El espíritu de tal declaración está, pues, 
vigente y sin poner en duda su relevancia aquí problematizaremos al 
menos tres cosas. El primer lugar analizaremos la distinción que se 
hace, en el mismo título, de la Declaración entre hombre y ciudada-
no; en segundo lugar, refl exionaremos acerca del primer y segundo 
artículos de la Declaración, mismos que incluyen respectivamente los 
siguientes pronunciamientos: “Los hombres nacen y permanecen li-
bres e iguales en derechos” y “La fi nalidad de toda asociación políti-
ca es la conservación de los derechos naturales e imprescriptibles del 
hombre. Tales derechos son la libertad, la propiedad, la seguridad y la 
resistencia  a la opresión”; en tercer lugar, a partir de lo encontrado 
en los dos puntos anteriores, realzaremos las posibles paradojas que 
pueden encontrarse en tal declaración de derechos, paradojas que 
en ningún sentido invalidan el espíritu de la Declaración, pero que po-
drían minar sus fi nes y supuestos. 

* Catedrático de la Facultad de Humanidades de la Universidad Autónoma del Es-
tado de México.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
124

En particular interesa destacar que una posible paradoja que puede 
encontrarse en tal texto radica en la distinción problemática entre na-
cer hombre y ser ciudadano: ¿esto signifi ca que para alcanzar derechos 
plenos no basta con el nacer humano, sino que es necesario alcanzar 
un estatus político? ¿Qué problemas conlleva esta separación entre la 
vida biológica y la vida política del hombre? Creemos que muchas de 
las barbaries que ha visto circular el mundo moderno radican en esta 
separación entre lo biológico y lo político del hombre, separación que 
ha creado una verdadera zona de indistinción dentro de la cual han 
surgido fi guras como el campo de concentración, las violaciones a los 
derechos de los refugiados y migrantes y los problemas bioéticos alre-
dedor de la fi gura del comatoso o de aquel que sólo se mantiene vivo 
a partir de sus funciones vegetativas.

Sobre la distinción entre hombre y ciudadano

 Como hemos apuntado, desde el mismo título de la Declara-
ción de los derechos del hombre y del ciudadano podemos encontrar 
un cierto problema que no deja de llamar la atención: ¿por qué hablar 
“del hombre y del ciudadano”? ¿Se trata de dos entidades distintas y 
autónomas? ¿Cómo se relacionan entre sí? ¿Qué tiene preponderancia 
sobre qué, el ser hombre sobre el ser ciudadano o el ciudadano sobre 
el hombre? Salta a la vista que no resulta lo mismo ser hombre que ciu-
dadano, pero también es de notar que alguna relación intrínseca ha-
brá entre ambos para ubicarlos juntos en declaración tan importante. 
Si tomamos literalmente el título de la declaración, el hombre vendría 
antes del ciudadano, por tanto, tales derechos tendrían que proteger 
lo que en nosotros antes hay de humanos que de ciudadanos, de lo 
contrario tendríamos que aceptar que sólo se adquieren derechos ple-
nos como humano cuando se tiene la calidad de ciudadano. Sin em-
bargo, esto que suena un poco descabellado de hecho acontece en 
las innumerables humillaciones y violaciones que sufren los migrantes 
y refugiados que ciertamente siguen siendo humanos, pero que no 
gozan de los derechos de la ciudadanía, y que por la misma razón pa-
decen la aplicación de un poder total sobre sus cuerpos y destinos. 
Habría pues que reconocer que ambos términos son autónomos y se-
parables, es decir, de hecho, en la práctica lo son, pero la problemática 
de tal relación no termina ahí, lo complejo aparece cuando tratamos 
de indagar qué tipo de relación existe entre ambas condiciones. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CO
N

FE
RE

N
CI

A
  M

A
G

IS
TR

A
L

125
No se trata de una relación lineal y simple, antes bien se trata de una 
que es a la vez incluyente y excluyente; es decir, es una relación que 
nos habla de la manera en que la vida del hombre —como vida bio-
lógica, desnuda, nuda o, trayendo cuenta el término griego, como 
zōē— se inserta dentro de la política, del derecho, de la polis. Para 
un fi lósofo como Giorgio Agamben, de hecho, los derechos humanos 
son fundamentales para la formación del Estado nación moderno, en 
tanto son el mecanismo por el cual la vida biológica o zōē viene a ins-
talarse al interior de la vida jurídico-política del Estado.

 Pero parece llegado ya el momento de dejar de estimar las 
declaraciones de los derechos como proclamaciones gratuitas 
de valores eternos metajurídicos, tendentes […] a vincular al 
legislador al respecto de principios éticos eternos, para pasar a 
considerarlas según lo que constituye su función histórica real 
en la formación del Estado-nación moderno. Las declaraciones 
de derechos representan la fi gura originaria de la inscripción de 
la vida natural en el orden jurídico-político del Estado-nación. 
(Agamben, 1997: 138).

 Lo anterior implica reconocer que entre vida y política no hay 
originalmente una relación de pertenencia sino de exterioridad; es de-
cir, tal pareciera que entre ambas no hay una co-pertenencia natural 
ni obvia. La razón de tal exterioridad radica, de acuerdo a un fi lósofo 
como Agamben, en que desde los inicios de la Grecia antigua la separa-
ción entre zōē y bíos —entre la mera vida biológica, común a todos los 
seres vivos, y las formas de vida concretas, como la vida política— ha 
sido fundacional tanto para nuestra concepción de la vida, como para 
nuestra concepción de la política. Recordemos que para los griegos lo 
que nosotros entendemos por vida tendría el menos dos posibles sen-
tidos: el designado por la palabra zōē el y el designado por la palabra 
bíos.

 Los griegos no disponían de un término único para expre-
sar aquello que nosotros entendemos por la palabra vida. Ellos 
se servían de dos palabras que, si bien pueden ser retrotraídas 
a una etimología común, serían semánticamente y morfológi-
camente distintas: zōē, que expresaría el simple hecho de vivir, 
común a todos los seres vivientes (animales, hombres o dio-
ses), y bios, que indicaría la forma o la manera de vivir propia de 
un individuo o grupo. (Agamben, 1997: 9).

 Sería necesario aclarar que en el mundo clásico esta zōē o 
“vida biológica o desnuda” es excluida de la polis y confi nada a la esfe-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
126

ra reproductiva y doméstica, mientras que es la bíos del hombre lo que 
le permite formar parte de la vida política; así, el bios nos habla ya de 
“formas de vida” concretas que permiten al animal viviente que es el 
hombre tener una existencia política, económica o social. Sin embar-
go, hemos dicho antes que la relación entre vida biológica (zōē) y vida 
política (bíos) es de inclusión y exclusión simultáneamente. Hasta este 
momento hemos apuntado sobre todo la parte que se refi ere a la ex-
clusión, hemos dicho que ya desde la Grecia antigua la zōē ha quedado 
separada de la vida política, valdría ahora la pena preguntarnos cuál es 
la razón de tal exclusión.  Tal respuesta transita por derroteros cerca-
nos a Foucault: la vida biológica es lo que está fuera de la polis porque 
es lo que más la amenaza, lo que de manera más irremediable podría 
poner en jaque la estabilidad, normalidad y homogeneidad de la vida 
política; es decir, es de la vida y sus avatares –enfermedades, creci-
miento demográfi co, mortandad, epidemias, embarazos, abortos, 
accidentes, incapacidades, etc.– de donde proceden las mayores ame-
nazas a la vida política, porque al fi nal de cuentas la zōē, la animalidad 
que compartimos con otros seres vivos, sería ese estado informe, sin 
contenido concreto, salvaje —por ello siempre pura potencia— que 
violenta la  vida política donde las “formas de vida” (bíos) tienen ya un 
contenido concreto, han sido in-formadas, normalizadas. Desde esta 
perspectiva la vida se instala en las antípodas de la política, porque 
es ella con sus avatares y peligros lo que descarrilaría todo intento de 
consolidar una vida política ordenada. 

Los artículos primero y segundo 

 Sin embargo, esto no quiere decir que la vida quede irreme-
diablemente fuera de la política; de hecho, el sino del Estado y la po-
lítica modernas ha consistido en introducir la vida dentro del dominio 
político a través principalmente de dos mecanismos: a través de decla-
raciones —como la Declaración de los derechos del hombre y ciudada-
no de 1789— y a través de estrategias biopolíticas. 

1)  Sobre la primera podemos decir que en su primer artículo 
la Declaración de los derechos del hombre y del ciudadano 
reza que: “Los hombres nacen y permanecen libres e iguales 
en derechos”, aseveración interesante porque marca sin cor-
tapisas el paso de la vida biológica, el nacer, a la vida política o, 
al menos, al reconocimiento de derechos como la libertad y la 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CO
N

FE
RE

N
CI

A
  M

A
G

IS
TR

A
L

127
igualdad; así, la vida biológica se desvanece de inmediato en la 
fi gura del ciudadano (Agamben, 1997). 

 El artículo segundo reza: “La fi nalidad de toda asociación po-
lítica es la conservación de los derechos naturales e imprescriptibles 
del hombre. Tales derechos son la libertad, la propiedad, la seguridad 
y la resistencia  a la opresión”.  Si refl exionamos con detenimiento 
sobre tales líneas encontraremos que sólo asociándose políticamente 
pueden los seres humanos conservar sus derechos “naturales e im-
prescriptibles”. De pronto todo lo natural en el hombre se convier-
te en contundentemente político, lo natural tiene que ver, así, ante 
todo, con prerrogativas que tienen poco de naturales y mucho de po-
líticas —libertad, seguridad, propiedad y resistencia a la opresión—; 
pareciera entonces que sólo en la vida política la integridad humana 
y sus prerrogativas naturales  puede realizarse plenamente; con ello 
tendríamos que reconocer entonces, no sin cierta zozobra, que la hu-
manidad del hombre sólo  se reconoce plenamente en cu calidad de 
ciudadano, como perteneciente a una comunidad política. ¿Pero qué 
pasa con la humanidad cuando no se tiene tal calidad política?

2)  Las estrategias biopolíticas nos hablan de  todos aquellos 
dispositivos que despliega el Estado para tomar en cargo a la 
población y al individuo en tanto entidades biológicas, habla-
mos pues de: la seguridad sanitaria, las campañas de salud pú-
blica, las campañas de vacunación, medidas de control demo-
gráfi co, programas de educación sexual. Ambos mecanismos, 
las declaraciones de derechos y las estrategias biopolíticas, son 
la manera como el Estado incluye lo que de inicio estaba exclui-
do: la vida. Pero valdría preguntarnos: ¿por qué de pronto es 
necesario incluir lo que de antemano estaba fuera? Quizá en 
virtud de que es una amenaza para la vida política; la respues-
ta al respecto también en cierta medida la ha dado Foucault: 
no puede dejarse meramente fuera lo que es tan amenazante 
para el poder político; de alguna manera tiene que incluirse, 
para estar cerca y no lejos, aquello que más intimida el orden 
de la polis (Foucault, 1997). Antonio Negri quizá lo ha dicho de 
una manera más poética al identifi car esta vida nuda que ame-
naza la polis con un “monstruo” que tiene que ser, de alguna 
manera, aferrado.
 Si el monstruo asedia al mundo, es preciso aferrarlo, apri-
sionarlo, enjaularlo. […] Si el monstruo está ahí, el poder debe 
ejercer la capacidad de aferrarlo; y si no tiene, o todavía no tie-
ne, o ya no tiene la capacidad de destruirlo, debe desplegar el 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
128

poder o bien ponerlo bajo control, o bien normalizarlo. (Negri, 
2007: 113).

 Esta relación paradójica, que al mismo tiempo que excluye 
también incluye, vuelve a ser patente en la Declaración de los dere-
chos del hombre y del ciudadano:  la relación entre el ser hombre y ser 
ciudadano; es decir, entre zōē y vida política o vida nuda y derecho, re-
sulta paradójica porque es a la vez de inclusión y de exclusión; es decir, 
se reconoce al hombre como viviente, como mera vida por el hecho 
de nacer, pero este estatus que en el mundo antiguo quedaba sin más 
fuera de la vida política, en el caso del Estado moderno es inmediata-
mente reabsorbido por la calidad de ciudadano, por la vida política. 
Así, si los derechos que pueden reconocerse en el hombre tienen su 
fundamento en la vida biológica, en el hecho de nacer humano, tal 
estatus paradójicamente queda absorbido de inmediato por el estatus 
del ser ciudadano.
 Sin embargo, sólo erróneamente podríamos pensar que esta 
absorción de la vida biológica por la vida política, del ser hombre por 
el ser ciudadano, hace desaparecer a la vida biológica, bien al contra-
rio, queda latente siempre la posibilidad de excluirla, de volver a plan-
tear la escisión, de volver a ubicarla como externa a la vida política. De 
hecho, para Agamben, el Estado moderno ha hecho necesario que la 
vida biológica o zōē siempre se encuentre puesta al borde de la exte-
rioridad, como comodín que puede incluirse o excluirse de acuerdo 
a lo que demanden las circunstancias. El ejemplo expuesto antes, la 
situación de los refugiados, es ilustrativa al respecto, ya que en cali-
dad de inmigrante un hombre conserva su vida biológica, su calidad 
de hombre, aunque sus derechos como ciudadano sean restringidos, 
de ahí que pueda ejercerse sobre ellos —sobre sus cuerpos y desti-
nos— un poder casi ilimitado.
 Otro ejemplo al que podemos recurrir, y que está muy ligado 
al anterior, es la reciente pululación de organizaciones “humanitarias” 
que tratan de proteger precisamente a aquellos cuya vida biológica 
ha sido separada de sus derechos políticos, como es el caso de nue-
vo del refugiado, pero también del comatoso, del perseguido políti-
co, del condenado a muerte, etc. Sin embargo, tales organizaciones 
en su invaluable labor terminan haciendo patente la escisión entre lo 
humano y lo político, ya que no sería necesario luchar por el respeto 
a la dignidad de tales individuos si no se asumiera de antemano una 
escisión radical entre su estatus humano y su estatus político Aquí el 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CO
N

FE
RE

N
CI

A
  M

A
G

IS
TR

A
L

129
caso de los refugiados resulta otra vez paradigmático, sobre todo en 
los países que tienen leyes de “desnaturalización” que permiten des-
pojar a los inmigrantes de sus derechos políticos, dejándoles tan sólo 
reducidos a sus vida nuda.

 Junto a la irrupción en el escenario europeo de refugiados 
y apátridas […], el fenómeno más signifi cativo en esta pers-
pectiva es la contemporánea introducción en el orden jurídico 
de muchos Estados europeos de normas que permiten la des-
naturalización y la desnacionalización en masa de los propios 
ciudadanos. (Agamben, 1997: 143).

 En este rubro la situación de los migrantes mexicanos en Esta-
dos Unidos se torna paradigmática, las recientes medidas aprobadas 
en diversos estados de dicha nación no hacen más que subrayar la es-
cisión entre lo humano y lo político, haciendo de éste último el ámbito 
donde se alcanza verdaderamente el reconocimiento y el respecto a 
los derechos humanos; es decir, los migrantes viven en carne propia 
que sólo la ciudadanía les otorga el verdadero reconocimiento en sus 
derechos como humanos.
 Pero ha llegado la hora de preguntarnos qué es lo que permi-
te esta relación de exclusión-inclusión entre la zōē y la bíos, entre la 
vida biológica y la vida política; qué se produce, qué se logra al separar 
a la primera de la segunda. Retomando de nuevo a Giorgio Agamben, 
tenemos que al separar la vida biológica de la vida política es posible 
ejercer un poder sin límites sobre aquel en lo que se ha aplicado dicha 
separación; es decir, el refugiado, el condenado a muerte, el prisione-
ro del campo de concentración; aquellos en los que se ha separado 
la vida biológica o zōē de la vida política o bíos, por lo tanto, se en-
cuentran en un estado de vulnerabilidad sin límites; es decir, pueden 
ser presa de un poder sin límites. Quizá el caso más extremo de tal 
separación se encuentra en el campo de concentración, donde preci-
samente los judíos fueron primeramente desnacionalizados y luego 
reducidos a pura vida biológica  o zōē, con lo cual podrían ser objeto 
de las atrocidades más extremas sin violar la ley; Agamben llamará a 
estos personajes “homo sacer”, hombres sagrados o sacrifi cables, en 
tanto pueden ser puestos a muerte sin cometer homicidio. Detengá-
monos un poco en la situación especial del campo de concentración, 
espacio de producción incesante de la escisión que redefi ne a cada 
instante los límites entre la mera vida biológica y la vida ciudadana o 
política.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
130

El musulmán y el campo de concentración

 La expresión máxima del homo sacer la encuentra Agamben 
en el campo de concentración nazi y más concretamente en la fi gura 
del “musulmán”, entidad extrema y máximo ejemplo de la producción 
de la mera vida biológica separada de la vida política. De hecho, el ju-
dío del campo de concentración apelaba a una especie de indistinción 
radical entre la vida y la muerte, entre lo animal y lo humano. Aus-
chwitz, es precisamente el lugar donde los límites entre lo humano y 
lo inhumano se borran y las barreras entre la vida y la muerte se hacen 
difusas. 
 De acuerdo al testimonio de Primo Levi1, a  veces se podía 
vislumbrar una extraña fi gura que frecuentemente se encontraba por 
los rincones del campo de concentración: el musulmán. Se llamaban 
“musulmanes” a los internos que eran reducidos –a  través del ham-
bre, los golpes, las vejaciones, las condiciones crueles de la vida– a 
sus expresiones biológicas más básicas. Se les decía “musulmanes” 
por la posición que tomaban sus cuerpos, quizá producto del frío y la 
desnutrición: sentados con las piernas cruzadas y doblados sobre sí 
mismos solían mecerse continuamente para poder calentarse, aparte 
de este movimiento el musulmán no reconocía ni saludaba a nadie, 
defecaba en el mismo lugar en el que se encontraba sentado y había 
prácticamente renunciado a cualquier contacto con el exterior: “El 
musulmán deviene una improbable y monstruosa máquina biológica, 
que ha perdido no sólo su conciencia moral, sino hasta su sensibilidad 
y excitabilidad nerviosa” (Agamben, 2003b: 60). 
 El resto de los internos solían expresar una verdadera aver-
sión contra el musulmán, quizá porque les recordaba en qué podían 
convertirse, pero sobre todo porque les hacía reparar en que en tal 
estado toda forma resistencia, de escape, estaba clausurada, que tal 
estado era como abandonar sin retorno la humanidad y, por ello mis-
mo, ser objeto de un poder y un sometimiento sin fi n, sin posibilidad 
de resistir. La pregunta que se hace Agamben retomando a Levi es: 
¿qué eran los musulmanes? ¿Eran humanos aún o habían perdido su 

 
1   Nació en Turín en 1919 y murió en 1987, Químico judío italiano que sobrevivió al 

campo de concentración de Auschwitz, de esta experiencia se derivan sus di-
versos trabajos ensadísticos y literarios como: Si esto es el hombre (2003), Los 
hundidos y los salvados (2004) y Si no es ahora ¿cuándo? (2007), entre otros.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CO
N

FE
RE

N
CI

A
  M

A
G

IS
TR

A
L

131
humanidad? ¿Habían sido reducidos a pura zōē, a pura vida nuda? “[…] 
el musulmán marcaría a su manera extrema el umbral móvil en el que 
el hombre oscila hacia el no hombre”. (Agamben, 2003b: 49).
 Pareciera que en el musulmán lo humano y lo inhumano se ha-
cen indiscernibles, indiferenciados; sin embargo, Agamben nos recuer-
da que no es necesario estar en un campo de concentración para estar 
en tal estado; de hecho, bajo el paradigma del “estado de excepción” 
todo individuo puede acercarse y, en el extremo, asumir tal estado de 
indiferenciación; tal estado es cada vez menos excepcional y cada vez 
más cotidiano: “Lo que tenemos ante nuestros ojos hoy es una vida 
expuesta como tal a una violencia sin precedentes, pero precisamente 
en las formas más profanas y triviales” (Agamben, 1997: 125).
 Pero volvamos de nuevo a la relación paradójica —de exclu-
sión e inclusión— que existe entre el hombre en tanto ser vivo y el 
hombre en tanto ser político, en tanto ciudadano. Al respecto, el cam-
po de concentración nos recuerda que la vida nuda o biológicamen-
te indiferenciada aunque está antes o fuera del derecho y la política, 
no por ello está fuera de los efectos del poder, todo lo contrario, es 
precisamente por estar fuera que queda más enérgicamente incluida. 
Este estar incluido en virtud de la exclusión que caracteriza a la vida 
nuda o biológica, es otra forma en que se hace patente el estado de 
indiferenciación que hemos mencionado: a la vez fuera y dentro del 
derecho. En este sentido, los prisioneros de Guantánamo o del cam-
po de concentración nazi  on una extraña entidad que habita una am-
plia zona de indiferenciación en la que es indistinguible lo humano de 
lo inhumano, la vida a secas de la vida humana, pero este estado de 
indiferenciación es posible sólo porque de inicio la vida biológica ha 
sido separada de la vida política; es decir, dichos prisioneros primero 
tuvieron que ser desposeídos de cualquier derecho político y ciuda-
dano, por ende fueron reducidos a su mera vida nuda y, a partir de 
ahí, el poder ilimitado que puede ejercerse sobre ellos puede llegar a 
hacer indistinguible lo que en ellos hay de humano y de no humano, 
lo humano y lo animal.
 Ahora bien, el campo de concentración es el lugar donde todo 
ser humano puede ser reducido a pura zōē y, por ende, vuelto masa 
informe, vida virgen abierta a ser moldeada. Ahí estriba precisamente 
la importancia del campo de concentración, en tanto auténtica fábrica 
de formas de vida al gusto del poder soberano, normalizadas y funcio-
nales al poder que las conforma. Así, el campo de concentración se 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
132

vuelve una auténtica “máquina antropológica”, máquina que produ-
ce, redefi ne y reactualiza a cada instante lo humano, lo que signifi ca 
ser humano, aislando lo no-humano de la humanidad: “[…] la máqui-
na antropológica de los modernos […] funciona excluyendo fuera de 
sí como no (aún) humano lo ya humano; es decir, animalizando lo hu-
mano, aislando lo no humano en el hombre” (Agamben, 1997: 59).
En otras palabras, tal parece que en mundo moderno saber qué es 
lo humano necesariamente nos remite a esa máquina antropológica 
que en cada momento ha tratado de asir lo humano excluyendo lo 
inhumano de ello; es decir, tratando de aprehender lo propio de la 
bíos humana, excluyendo su zōē. Pero no sólo el campo de concentra-
ción, hay muchos otros dispositivos y espacios que cumplen la misma 
función, fungen como máquinas antropológicas que a cada instante 
están produciendo la escisión entre lo humano y lo inhumano, entre 
la mera vida biológica y la vida política; por ejemplo, la sala donde los 
médicos se reúnen para determinar la escisión entre zōē y bíos y, así, 
decidir si el comatoso debe o no ser desconectado; también el retén 
militar de la carretera donde entramos en una verdadera zona de in-
diferenciación, donde en cualquier momento podemos ser separados 
de nuestra calidad de ciudadanos y ser reducidos a nuestra vida bioló-
gica, a puro cuerpo puesto a ser sometido. Podríamos decir que este 
papel de “máquina antropológica” también lo cumple en cierta me-
dida la Declaración de los derechos del hombre y del ciudadano, en 
tanto en ella se vuelve a reproducir la escisión entre el ser hombre y 
el ser ciudadano; en tanto en ella parece reconocerse una distancia 
entre la vida biológica (por el hecho de nacer) y la vida política (el ser 
ciudadano). Hemos visto que es precisamente tal escisión lo que tam-
bién ha dado paso a que el ser humano sea reducido a su mera zōē  y, 
por ende, pueda ser objeto de las más extremas y crueles torturas. 
Lo anterior en ningún sentido invalida la fundamental importancia del 
papel que juega  tal declaración, tan sólo nos permite atisbar las po-
sibles aporías que puede contener tal documento, lo cual nos invita a 
refl exionarlo sin dogmas ni cegueras.

Algunas paradojas

 Lo  dicho no apuesta, sin embargo, a establecer que la Decla-
ración sobre los derechos del hombre y del ciudadano es inservible o 
innecesaria, más bien, la intención del presente trabajo ha sido expo-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CO
N

FE
RE

N
CI

A
  M

A
G

IS
TR

A
L

133
ner algunas de las posibles paradojas que pueden encontrarse en tal 
declaración, lo que puede dar lugar a los equívocos que están la base 
de muchas de las peores muestras de poder y barbarie a lo largo de la 
historia del mundo moderno. Resumamos cuáles son algunas de estas 
notas paradójicas.

1) En el propio título de la Declaración sobre los derechos 
del hombre y del ciudadano encontramos lo que pare-
ce una relación poco clara entre el ser hombre y el ser 
ciudadano: si se es primero hombre que ciudadano ¿por 
qué parece que sólo se puede salvar la integridad del 
hombre cuando se reconocen los derechos del ciudada-
no? Por ende ¿qué queda de los derechos del hombre si 
no se es ciudadano? Por tanto, ¿podríamos afi rmar que 
la humanidad, de la que forma parte nuestra vida bioló-
gica, sólo se alcanza más allá de lo meramente humano, 
en la ciudadanía? En suma, ¿sólo la ciudadanía nos permi-
te reconocernos como plenamente humanos?

2) ¿Qué tipo de relación existe entonces entre vida bio-
lógica y vida política? Tal relación es, como ya dijimos, 
paradójica, es a la vez de inclusión y exclusión; en tan-
to si de inicio la zōē está fuera de la vida política, sólo 
lo está para ser introducida después de manera más 
contundente bajo el dominio del poder político, sea 
bajo las declaraciones derechos que hacen del nacer 
un evento inmediatamente político, sea bajo estrate-
gias biopolíticas de control de los cuerpos y gestión 
de las poblaciones. Tal relación de exclusión incluyen-
te sólo contribuye a conformar un reservorio de vida 
biológica sobre la cual se puede decidir más allá del 
derecho, así como ejercer un poder total sobre los 
cuerpos. Recordemos tan sólo al prisionero del cam-
po de concentración: desnacionalizado y desposeído 
de sus derechos de ciudadano, es reducido a su vida 
biológica sobre la cual se puede actuar en total impu-
nidad, a quien se puede dar muerte sin cometer homici-
dio.

3) La Declaración de los derechos del hombre y del ciuda-
dano reproduce paradójicamente un movimiento que 
puede socavar sus intenciones originales al reproducir 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CE
N

TR
O

 D
E 

ES
TU

D
IO

S
134

la escisión entre zōē y bios, entre la vida del hombre y la 
del ciudadano. Hemos visto que tal separación está en la 
base de muchas de los eventos más atroces en la histo-
ria de la humanidad, en tanto si es posible escindir la vida 
de la ciudadanía, la primera siempre queda a merced de 
un poder total, sin límites ni acotaciones. 

 Queda por saber, pues, ¿qué hacer ante tal situación? La pri-
mera respuesta insiste en que tal refl exión no cuestiona la importan-
cia de la Declaración de los derechos del hombre y del ciudadano; la 
segunda nos invita a refl exionar sobre cómo trascender tal escisión 
entre lo biológico y lo político, que como hemos visto se reproduce  en 
tal declaración, y que en otros ámbitos ha dado lugar a la existencia 
de zonas de indeterminación, del homo sacer , de la reducción de lo 
humano a su vida biológica.
 Aquí volvemos a recurrir a una idea que Agamben expresa en 
obras como La comunidad que viene(2006): por qué no pensar en una 
comunidad donde no sea necesario separar el ser hombre del ser ciu-
dadano, donde no sea posible separar la bíos de la zōē, una vida que 
conserve a la vez la potencia de la zōē y la forma de la bíos, que sea 
a la vez apertura y posibilidad a la vez que expresión concreta pero 
no defi nitiva de formas de vida; es decir, una vida que se niega a ser 
separada, justifi cada o reparada, que sea el vivir mismo, donde la vida 
de cada hombre no gane nada frente a la vida del ciudadano, que ser 
humano no tenga que completarse en la perspectiva de pertenecer a 
una nación, que se valga por la vida misma. Es claro que una concep-
ción tal tendría que implicar un replanteamiento de nuestra idea de lo 
que es el hombre y de lo que no es, de la animalidad, de lo inhumano. 
En este talante, la Declaración de los derechos del hombre y del ciuda-
dano no es algo no banal ni inútil, pero debe ser en ella misma donde 
deba replantearse esta escisión que permita pensar en, por qué no, 
una humanidad que no necesite justifi carse en la nación, la polis o la 
ciudadanía para adquirir toda su importancia, toda su dignidad.

BIBLIOGRAFÍA

AAVV (2008). La Déclaration universelle des droits de l’homme: Chaque 
article commenté à la lumière de l’actualité, Paris: J’ai Lu.
 
Agamben, Giorgio (1997), Homo sacer, Paris: Seuil. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



CO
N

FE
RE

N
CI

A
  M

A
G

IS
TR

A
L

135
_________  (2003a), Etat d’exception, Paris: Seuil.
 
_________  (2003b), Ce qui reste d’Auschwitz, Paris: Seuil. 
 
_________  (2006), La comunidad que viene, Valencia: Pretextos.
 
Foucault, Michel (1997), «Il faut defender la société», Paris: Seuil-Ga-
llimard.
 
Levi, Primo (2003), Si esto es un hombre, Madrid. Muchnik.
 
_________  (2004), Los hundidos y los salvados, Madrid: Muchnik.
 
_________  (2007), Si ahora no ¿cuándo?, Madrid: El Aleph.
 
Negri, Antonio (2007), “El monstruo político. Vida desnuda y poten-
cia”, en Gilles Deleuze, Michel Foucault, et.al. Ensayos sobre biopolíti-
ca, Buenos Aires: Paidós.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/Qbb7uZ

DR © 2008. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



DIRECTORIO
COMISIONADO

Jaime Almazán Delgado

CONSEJEROS CIUDADANOS
María del Rosario Mejía Ayala
José Antonio Ortega Sánchez

Diana Mancilla Álvarez
Juan María Parent Jacquemin

SECRETARIA
Rosa María Molina de Pardiñas

PRIMER VISITADOR GENERAL
Víctor Manuel F. Muhlia Melo

DIRECTOR GENERAL DE ADMINISTRACIÓN Y FINANZAS
Martín Augusto Bernal Abarca

VISITADOR GENERAL I TOLUCA
Jesús Hernández Bernal

VISITADOR GENERAL II NORORIENTE
Pascual G. Archundia Becerril

VISITADOR GENERAL III ORIENTE
Alejandro Héctor Barreto Estévez

VISITADORA GENERAL IV ORIENTE
María Virginia Morales González

VISITADOR GENERAL DE PROGRAMAS ESPECIALES
Federico F.  Armeaga Esquivel

DIRECCIÓN DE ATENCIÓN A VÍCTIMAS DEL DELITO
Carlos Marín Islas

CONTRALOR   INTERNO
Jorge López Ochoa 

JEFE  DE LA UNIDAD  JURÍDICA
Miguel Ángel Cruz Muciño

COMUNICACIÓN SOCIAL
Sonia Silva Vega

DIRECTOR  DEL CENTRO DE ESTUDIOS
Marco Antonio Sánchez López

SECRETARIO PARTICULAR  DEL COMISIONADO
Jorge Gómez Sánchez




