
83
Clarificación de términos

La expresión “derechos humanos” —según M. Atienza— padece el 
mismo mal que el término “derecho”, pues es ambigua en varios 
sentidos, dependiendo del contexto normativo en que se use: a ni-

vel de derecho positivo, en relación con la moral o en el contexto interna-
cional. Por ejemplo, dice el autor, para evitar la ambigüedad que se da al 
emplear los términos ‘derechos morales’ y ‘derechos jurídicos’, es frecuente 
utilizar la expresión “derechos fundamentales” para referirnos a los dere-
chos humanos incorporados a un determinado derecho positivo, y emplear 
“derechos humanos” cuando se hace abstracción de esa circunstancia.1 Por 
lo tanto, es recomendable tener mucho cuidado en clarificar los términos 
que se usan para expresar una realidad porque, afirma el doctor Escalona: 

jugar con expresiones ambiguas en el mundo del derecho es   peligroso,  
porque  conduce  al  desorden  y  a  la anarquía [...] En  nuestros días las 
dos expresiones más empleadas son derechos humanos y derechos fundamen-
tales. La expresión “derechos fundamentales” tiene un ámbito significativo 

1  Atienza, M., El sentido del derecho, Ariel Derecho, Barcelona, 2004, p. 209.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



84

Democracia y derechos humanos

más preciso y restringido que la expresión “derechos humanos”. Es posible 
enumerar los derechos fundamentales de los que disponen los ciudadanos 
sujetos a un determinado ordenamiento jurídico; por el contrario, no es po-
sible elaborar un catálogo completo de los derechos humanos de aceptación 
universal, ya que para algunos tal catálogo sería demasiado escaso y para 
otros demasiado extenso.2 

Los derechos fundamentales implican juridicidad; los derechos humanos, mora-
lidad.3 Decir que determinado derecho es fundamental —argumenta Ferra-
joli— quiere decir que <<todos>> son igualmente titulares del mismo.4

Alasdair MacIntyre, al referirse a los derechos humanos, entiende por tales 
aquellos derechos que se dicen pertenecientes al ser humano como tal y que 
se mencionan como razón para postular que la gente no debe interferir con 
ellos en su búsqueda de la vida, la libertad y la felicidad. Son los derechos 
que en el siglo xviii fueron proclamados derechos naturales o derechos del 
hombre. La expresión ‘derechos humanos’ es ahora más corriente que cual-
quier otra expresión dieciochesca.5

Con la formación de los modernos Estados constitucionales ocurre que el 
derecho positivo ha incorporado gran parte de los contenidos o valores de 
justicia que antes formaban parte sólo de la moralidad. Todos estos princi-
pios, formulados por la doctrina iusnaturalista de los siglos xvii y xviii bajo la 
forma de derechos o derechos naturales —opina Prieto Sanchís— han sido 
hoy consagrados en las modernas Constituciones bajo la forma de principios 
normativos fundamentales; pensemos, por ejemplo, en los valores de liber-
tad, justicia, igualdad y pluralismo político, en la afirmación de la dignidad 
de la persona y del libre desarrollo de la personalidad, en todo el conjunto 

2  “La naturaleza de los derechos humanos”, en S. Y. Gómez (coord.), Pasado, presente y futu-
ro de los derechos humanos, CNDH-UNED, México, 2004, p.p. 155-156.
3  Ibidem, p. 129.
4  Ferrajoli, L., Derechos y garantías. La ley del más débil,  trads. Perfecto Andrés Ibáñez y An-
drea Greppi, Trotta, Madrid, 2001, p. 81.
5  MacIntyre, A., Tras la virtud, trad. Amelia Valcárcel, Editorial Crítica, Barcelona, 1987, p. 
95.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



85

Democracia, derechos-deberes y libertades

de derechos fundamentales, etc. El resultado de este proceso de positivación 
del derecho natural ha sido una aproximación entre legitimación interna o 
deber ser jurídico y legitimación externa o deber ser extrajurídico o, en otra 
terminología, entre el juicio de justicia y el juicio de validez.6 De este cambio 
y avance político-jurídico se desprende que hoy día podamos hablar no sólo 
de derechos fundamentales, sino también de derechos constitucionales. 
Sin embargo, la codificación jurídica de los derechos tiene poco significado 
—anota S. Holmes— cuando las autoridades políticas carecen del poder de 
hacerlos cumplir. En consecuencia, una constitución que no organiza el go-
bierno efectivo fracasará completamente en la protección de los derechos. 
Ésta ha sido una lección que costó aprender a los defensores de los derechos 
humanos que dedicaron su carrera a la campaña militante contra el Estado 
todopoderoso. Para que existan los derechos en la práctica, no necesitamos 
un Estado policía terrorista, pero sí necesitamos algún tipo de Estado.7 

En apoyo de la idea anterior, Niceto Blázquez escribe: 

todo ser humano es, por naturaleza social, es decir, indigente de la 
ayuda de sus semejantes, sin la cual no puede por sí solo subsistir ni 
realizarse. De esta necesidad nace el Estado como mecanismo natu-
ral de defensa. Por consiguiente, al Estado compete administrar la 
justicia de suerte que los derechos naturales del individuo a la vida, 
a la verdad, al amor, a la libertad y todos sus derivados estén sufi-
cientemente garantizados mediante la aplicación de sanciones justas y 
proporcionadas, si fuere necesario, según la gravedad de los delitos.8 

Dicha tarea la podrá llevar a cabo en plenitud, si ese Estado es Estado de-
mocrático, porque la democracia es el ambiente sociopolítico más adecuado 
para que puedan florecer los derechos humanos. A contrario sensu, el proce-
so democrático —indica Francisco Laporta— necesita para autolegitimar-
se de la invocación y reconocimiento de exigencias morales de la igualdad 

6  Op. cit.,  p.  99.
7  Op. cit., p. 146.
8  Blázquez; N., Los derechos del hombre, BAC Popular, Madrid, 1980, p. 32.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



86

Democracia y derechos humanos

básica y autonomía individual. Y son estas exigencias éticas, articuladas y 
expresadas como derechos —señala el mismo autor— las que constituyen a 
su vez el núcleo justificatorio de esos catálogos de derechos fundamentales 
que se han extendido y popularizado con el nombre de derechos humanos o 
derechos del hombre.9

En otras palabras, lo que sí es importante y necesario es que los derechos 
subjetivos no sólo deben estar justificados, esto es, no sólo requieren un 
soporte normativo explícito en un ordenamiento jurídico positivo o en otro 
tipo de normas, sino que además de justificados, requieren ser identificados 
como tales, esto es, reconocidos y declarados judicialmente cada vez que su 
titular no haya sido satisfecho en la pretensión a que el derecho en discusión 
da lugar. Y un  derecho subjetivo se encuentra realmente protegido —afir-
ma A. Esquella— sólo cuando el ordenamiento jurídico respectivo, además 
de declararlo como tal, provee los medios aptos para prevenir en lo posible 
la violación de la norma que lo instituye, y señala, asimismo, las consecuen-
cias que deberán seguirse en caso de que la violación se haya producido.10

Fundamento de los derechos humanos

¿Por qué fundamento? ¿Qué significa fundamentar? En este caso, ¿en qué 
consiste, qué significa buscar el fundamento de los derechos humanos? De 
forma muy escueta y directa diremos que significa dar, aportar razones y 
argumentos para su reconocimiento por parte del derecho positivo y del 
Estado; y además, llegar a saber cuál es su soporte, su base. Si bien, en un 
primer momento, ha dicho N. Bobbio que el problema de fondo relativo a 
los derechos del hombre es hoy no tanto el de justificarlos, como el de prote-

9  Laporta, J. F., Entre el derecho y la moral, Distribuciones Fontamara, México, 1995, p. 83.
10  “Democracia y derecho”, en  V. E. Garzón y F. J. Laporta (comps.), op. cit., p.517.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



87

Democracia, derechos-deberes y libertades

gerlos, que es por tanto un problema no filosófico ni jurídico, sino político;11 
al mismo tiempo señala que no se trata tanto de saber cuáles y cuántos son 
esos derechos, cuál es su naturaleza y su fundamento, si son derechos na-
turales o históricos, absolutos o relativos, sino cuál es el modo más seguro 
para garantizarlos, para impedir que pese a las declaraciones solemnes re-
sulten continuamente violados.12 Más adelante, manifiesta su preocupación 
respecto de cómo llevar a cabo esa protección, es decir, su realización. Y 
señala que es un problema cuya solución depende de un cierto desarrollo de 
la sociedad, y como tal desafía incluso a la Constitución más progresista y 
hace entrar en crisis hasta el más perfecto mecanismo de garantía jurídica.13 
Para Kelsen, incluso, los derechos subjetivos no pueden existir antes que el 
derecho objetivo.  Aún más, “mientras un derecho  no ha sido garantizado 
por el orden jurídico no es todavía tal derecho subjetivo. Llega a serlo sólo 
en virtud de la garantía creada por el orden jurídico. Ello significa que el 
derecho objetivo y los subjetivos existen de forma concomitante”.14

No obstante que el planteamiento de Bobbio es muy claro, por otro lado deja 
ver que sí le preocupa dicha fundamentación; lo expone de esta manera: la 
Declaración Universal de los Derechos del Hombre representa la manifes-
tación de la única prueba por la que un sistema de valores puede conside-
rarse humanamente fundamentado y por tanto reconocido; dicha prueba 
es el consenso general sobre su validez.15 Pero no acepta que haya derechos 
fundamentales, ni que se pueda encontrar un fundamento absoluto.16 En la 
cara opuesta se encuentra L. Ferrajoli, para quien no sólo existen derechos 
fundamentales, sino que éstos son también universales.17

11  Bobbio, N., El problema de la guerra y las vías de la paz, trad. Jorge Binaghi, Gedisa, Barcelo-
na, 2000, p.128.
12  Ibidem, p. 130.
13  Ibidem, p. 154.
14  Kelsen, H., Teoría general del Derecho y del Estado, trad. Eduardo García Máynez, UNAM, 
México, 1995, p. 93.
15  Ibidem, p. 131.
16  Ibidem, p.p. 122 y 127.
17  Cfr. Ferrajoli, L., Democracia y garantismo, p.p. 42-43.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



88

Democracia y derechos humanos

Respecto a la universalidad, Boaventura de Sousa Santos opina que en la era 
actual de la globalización, mientras los derechos humanos sean concebidos 
como derechos humanos universales, tenderán a funcionar como localis-
mos  globalizados, como algo propio de Occidente. Pero para poder funcio-
nar como una forma de globalización cosmopolita, los derechos humanos 
deben ser reconceptualizados como multiculturales. El multiculturalismo 
es una precondición para una relación equilibrada y mutuamente reforzan-
te entre la competencia global y la legitimidad local.18

Por otra parte, como hemos dicho en algún lugar, los derechos humanos 
no son universales en su aplicación, porque aunque aparezcan como una 
referencia obligada en casi todos  los textos constitucionales de  la hora pre-
sente, esto  no  debe interpretarse —observa Pérez Luño— como una prueba 
irrefutable de su efectiva realización.19 A través de un consenso, se han lle-
gado a identificar cuatro regímenes internacionales de derechos humanos 
en el mundo actual: el régimen europeo, el interamericano, el africano y el 
asiático. Esta diversidad de sistemas refuerza el debate sobre los derechos 
humanos, en el sentido de si los mismos son un concepto universal o más 
bien un concepto occidental, si son universalmente válidos o no, lo cual, 
aunque no lo queramos, repercute en el fundamento de los mismos. 

Quizá N. Bobbio tenga razón al indicar que la verdadera preocupación sobre 
los derechos humanos sea su protección; porque es cierto que de todos los 
modos y en todos los tiempos y lugares se habla de continuas violaciones a 
los mismos. Lo que L. Ferrajoli traduce en los términos siguientes: “Más allá 
de su proclamación, aun cuando sea de rango constitucional, un derecho 
no garantizado no sería un verdadero derecho”.20 Sin embargo, discrepo en 
cuanto a su criterio de fundamentación: el consenso. Porque, pasando el 
tiempo, el acuerdo y el consenso pueden cambiar; porque pueden surgir 
de circunstancias, situaciones o factores diferentes a lo que antes se vivió, 

18  Sousa Santos, B. de,  op. cit., p. 513.
19  Pérez Luño, A. E.,  Derechos humanos, Estado de derecho y Constitución, 8ª edición, Tecnos, 
Madrid, 2003, p. 132.
20  Ferrajoli, L., Derechos y garantías. La ley del más débil, p. 59.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



89

Democracia, derechos-deberes y libertades

que entre otras cosas contribuirán para que los hombres piensen de otra 
manera y decidan de distinta forma. Al respecto, J. Rawls escribe con mucho 
acierto, y se expresa de esta manera: “Los derechos asegurados por la jus-
ticia no están sujetos a regateos políticos ni al cálculo de intereses sociales. 
Cada persona posee una inviolabilidad fundada en la justicia que ni siquiera 
el bienestar de la sociedad en conjunto puede atropellar”.21 Por lo mismo, 
sostengo con Truyol y Serra que “los derechos humanos son anteriores a 
cualquier pacto social o consenso entre los Estados; y que lejos de nacer de 
una concesión de la sociedad política, han de ser por ésta consagrados y 
garantizados”.22 

La sociedad, o dígase el Estado —escribe R. Jolivet—, solamente posee digni-
dad y valor como instrumento de los valores personales. Vale por el hom-
bre, a cuyos fines sirve, y no el hombre por ella. El hombre debe ser pensado 
como persona, es decir, como trascendiendo a la vez la sociedad y la historia, 
si no se reduciría siempre a una pura individualidad económica, a un átomo 
sin valor espiritual y finalmente a una abstracción.23

Por las razones anteriores, no está por demás, no sobra, el que intentemos 
hablar desde otra perspectiva sobre aquello que pensamos que ciertamente 
está en la base, y es el fundamento de los derechos humanos, que está mar-
cado con la característica de ser permanente y constante, y muy difícil, por 
no decir imposible, que pueda cambiar. Respecto de lo cual, piensa Garzón 
Valdés que “si se acepta el principio de la dignidad humana y se añade el de 
autonomía y el de inviolabilidad de la persona, sería posible dar una funda-
mentación racional completa de los derechos humanos dentro del marco 
de un discurso moral”.24 En la misma línea se encuentra Squella Narducci 
al escribir que la dignidad de la persona parece ser el presupuesto, si no el 
fundamento mismo, de los llamados derechos humanos; o, cuando menos, 

21  Rawls, J., Theory  of  justice, The Belknap Press of Harvard, University Press, Cambridge, 
Massachusetts, 2003,  p. 4.
22  Truyol y Serra,  A., Los derechos humanos, Tecnos, Madrid, 1979, p. 11.
23  Jolivet, R., El hombre metafísico, trad. L. Medrano, Editorial Casa I Val, Andorra, 1959, p. 
135.
24  “Derecho y moral”, en  V. E. Garzón y F. J. Laporta (comps.), op. cit., p. 418.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



90

Democracia y derechos humanos

los derechos del hombre son una manera, sólo relativamente eficaz pero a 
la vez ampliamente compartida, que los hombres han establecido para con-
cretizar exigencias que provienen de la idea de su propia dignidad. De esa 
manera, los derechos humanos se muestran hoy como la expresión de cierto 
consenso universal básico acerca de las exigencias que derivan de la digni-
dad de la persona, como una cierta ideología común, compartida, mínima, 
sólo a partir de la cual podrían ser vistas como legítimas las diferencias que 
en cuanto remedio para los males del mundo y del hombre proponen las 
distintas ideologías.25

Pérez Luño, una vez que ha analizado las posturas objetivista y subjetivis-
ta en relación con la fundamentación de los derechos humanos, opta por 
la tesis intersubjetivista, a través de la cual cifra la fundamentación de los 
derechos humanos en el despliegue multilateral y consciente de las necesi-
dades humanas, que emergen de la experiencia concreta de la vida práctica. 
Esas necesidades, en cuanto datos, social e históricamente vinculados a la 
experiencia humana, poseen una objetividad y una universalidad que posi-
bilitan su generalización, a través de la discusión racional y el consenso, y 
su concreción en postulados axiológico-materiales. El sistema de valores o 
preferencias, conscientes básicos, debe servir, en suma, para maximizar y 
optimizar la satisfacción de las necesidades e intereses de todos y cada uno 
de los miembros de la especie humana. Existe, por lo tanto, un condiciona-
miento mutuo, o si se quiere una reciprocidad circular entre el método y el 
objeto de la fundamentación de los derechos humanos propuesta. Porque 
se parte de que el consenso racional sobre los derechos humanos tiene que 
surgir de la experiencia de las necesidades, y volver nuevamente a la ex-
periencia para ilustrar, esto es, para hacer plenamente conscientes estas 
necesidades.26

Al respecto, Dworkin señala que entre todos los derechos, hay un derecho 
humano fundamental que es el derecho a ser tratado con una determina-
da actitud, una actitud que exprese el reconocimiento de que toda persona 

25  Op. cit., p.p. 95-96.
26  Op. cit., p. 182.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



91

Democracia, derechos-deberes y libertades

es un ser humano cuya dignidad importa. El derecho humano más básico 
de una persona, del cual se derivan todos los otros derechos humanos, es 
el derecho a ser tratado por aquellos que detentan el poder de una forma 
coherente con el reconocimiento de que la vida de esa persona tiene im-
portancia intrínseca y de que ésta es personalmente responsable de hacer 
realidad el valor de su vida.27 Sin embargo, ningún derecho puede ser abso-
luto, hay siempre circunstancias en las que un gobierno puede justificada-
mente limitarlos o ignorarlos.28 Para Zagrebelsky, las nociones de dignidad 
humana y persona humana son el eje sobre el que gira toda la concepción 
actual del derecho y de los derechos humanos; pero al mismo tiempo, esas 
nociones son para él sólo una contribución particular del iusnaturalismo 
cristiano-católico en un proyecto político-constitucional más amplio.29

De la idea de dignidad que toda persona tiene por el simple hecho de ser 
persona, deriva, en palabras de Victoria Camps, el valor del respeto. Sea 
como sea y venga de donde venga, nos guste o no, cualquier individuo es 
digno del mismo respeto. Podremos discutir sobre lo que alguien hace o 
dice, podremos criticarle más o menos, pero sin faltarle al respeto. La falta 
de respeto es falta de reconocimiento e indiferencia.30 Pero el respeto ha de 
practicarse, en particular, en nuestra sociedad en forma recíproca, sobre 
todo, desde algunos años para acá, cuando se ha agudizado el fenómeno de 
la inmigración. Hoy más que nunca es necesario regresar a las palabras de 
Kant, cuando atribuye a la persona una dignidad en el sentido de “un valor 
que no tiene precio”.31 Lo que quiere decir que todas las personas tienen de-
recho a ser respetadas, pero también la obligación de respetar a las demás. 
De modo que si los derechos tienen sentido —dice Dworkin—, la invasión de 
un derecho relativamente importante debe ser un asunto muy grave, que 

27  Dworkin, R., La democracia posible…, p. 54.
28  Ibidem, 69.
29  Op. cit., p. 67.
30  Camps, V., Creer en la educación, Ediciones Península, Barcelona, 2008, p.p.145-146.
31  Kant, E., Fundamentación de la Metafísica de las costumbres, p. 48. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



92

Democracia y derechos humanos

significa tratar a un hombre como algo menos que un hombre, o como me-
nos digno de consideración que otros hombres.32

Mauricio Beuchot es del parecer que la idea de naturaleza humana es defen-
dible en la actualidad como fundamento último de los derechos humanos, 
aunque algunos la han eludido por preferir fundamentarlos en la dignidad 
del hombre o en las necesidades humanas básicas; pero, si hay tal dignidad 
y tales necesidades, lo que ellas están denotando es que hay una naturaleza 
humana a la que responden, de la que brotan.33 En consecuencia, sostiene 
que el tratar de fundamentar los derechos humanos en las necesidades del 
hombre, o fundamentarlos en la dignidad del hombre, todo ello se reduce 
en definitiva a fundamentarlos pragmáticamente en la misma naturaleza 
humana que es de hecho su fundamentación ontológica.34

Me parece muy bien y estoy de acuerdo con Mauricio Beuchot en buscar 
una fundamentación ontológica de los derechos humanos; que para él es la 
naturaleza humana, y para mí es la dignidad humana, porque el hombre al 
poseer esos derechos, que le son inherentes merece que se le respeten, sólo 
por ser lo que es: persona, ser humano. Pienso que hablamos de lo mismo 
porque las dos realidades se exigen: si preguntamos por la naturaleza de 
algo, es preguntar qué es ese algo o ese alguien; y si preguntamos ¿por qué 
el ser humano tiene dignidad, o por qué es digno? La respuesta es la misma: 
por lo que es, por ser persona, ser humano, con dignidad ontológica. Por 
ello merece que se respeten sus derechos. Razón por la cual cito a Javier 
Hervada, quien sostiene: En la dignidad del hombre se contiene el funda-
mento de todo derecho, de manera que fuera del respeto a lo que el hombre 
es y representa no hay derecho, sino prepotencia e injusticia, aunque los 
instrumentos de éstas tengan forma de ley.35

32  Dworkin, R., Los derechos en serio, p. 295.
33  Beuchot, M., Derechos humanos. Historia y filosofía, Distribuciones Fontamara, México, 
2004, p. 46.
34  Ibidem, p. 49.
35  Hervada, J., op. cit., cuarta de forros, Editorial Minos, México, 1999.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



93

Democracia, derechos-deberes y libertades

En general, se considera —escribe Encarnación Fernández, y estoy de acuer-
do con él— que la gestación doctrinal del concepto de derechos humanos 
no se inicia hasta que empieza a abrirse paso la idea de igual dignidad de 
todos los seres humanos. Existe un acuerdo generalizado en lo que respecta 
a considerar que las raíces filosóficas de los derechos humanos se remontan, 
y se hallan íntimamente ligadas, a los avatares históricos del pensamiento 
humanista, entendiendo por tal aquél que afirma la dignidad humana, la 
dignidad de todo ser humano por el mero hecho de serlo, con independen-
cia de cualquier otra circunstancia. Este pensamiento humanista sentaría 
las bases para la fundamentación filosófica de los derechos humanos.36 Así, 
antológicamente adquieren los derechos humanos una esencia —escriben 
Quintana Roldán y Sabido Peniche— que los hace tener existencia priori-
taria frente a la actuación del poder público, que los debe respetar para 
justificar su propia legitimidad.37 Por la misma razón, estaremos frente a 
un sistema justo de derecho, en lo esencial, cuando la normatividad jurídica 
reconozca como base de toda su estructuración el respeto a los derechos hu-
manos.38 Para López Calera, esa referencia ontológica a la dignidad humana 
es una instancia de objetividad real para transformar la vida social. Al mis-
mo tiempo señala que la dignidad humana, esto es, que los hombres no sean 
humillados ni ofendidos, puede ser la base de una cierta justicia objetiva a 
la que debe servir todo derecho y toda política.39

Respecto a lo anterior, algo tiene que ver, y debe tener algún significado que 
en las modernas teorías sobre los derechos humanos no hay ya una apela-
ción a la naturaleza humana, sino al concepto de dignidad humana que es 
considerado como el valor de referencia de todo derecho fundamental, y 
que entraña —según el profesor Pérez Luño— no sólo la garantía negativa de 
que la persona no va a ser objeto de ofensas y humillaciones, sino que supo-
ne también la afirmación positiva del pleno desarrollo de la personalidad de 

36  Fernández, E., Igualdad y derechos humanos, Tecnos, Madrid, 2003, p. 27.
37  Op. cit., p. 28.
38  Ibidem, p. 29.
39  López, C. N. M., Filosofía del derecho, vol. I, Comares, Granada, 1997, p. 139.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



94

Democracia y derechos humanos

cada individuo.40 Este autor, si bien lo ubicamos en la corriente iusnatura-
lista, no es dentro del iusnaturalismo ontológico, sino dentro del deontológico41. 
Más adelante, relaciona con mucha objetividad la dignidad con la libertad 
y la igualdad: la dignidad humana no puede ser ajena a la libertad; ésta a su 
vez no sólo se halla inescindiblemente vinculada a la dignidad, sino que en 
sus dimensiones positiva y comunitaria implica a la igualdad, porque difí-
cilmente se puede hablar de libertad para todos, si todos no son iguales entre 
sí; al propio tiempo que la igualdad persigue y se orienta hacia la dignidad 
y la libertad, puesto que repugnaría a su propia condición de valor el que se 
la pudiera concebir como igualdad en la humillación y en la opresión.42 Con-
forme a la definición de Estado constitucional democrático y social —según 
Peter Häberle—, estamos bajo “la forma más exitosa de gobierno de hoy día 
[…] en el que el concepto de dignidad humana es la suma de los valores fun-
damentales”;43 al mismo tiempo que la defensa de la dignidad y los derechos 
humanos son la base del imperio de la ley.44

Esta fundamentación iusnaturalista la encontramos plasmada en trascen-
dentes declaraciones de derechos; la Declaración de Derechos del Buen Pue-
blo de Virginia (12 junio de 1776), en cuya Sección 1 quedó establecido: “Que 
todos los hombres son por naturaleza igualmente libres e independientes y 
tienen ciertos derechos innatos”; en el párrafo segundo de la Declaración de 
Independencia de los Estados Unidos, el 4 de julio de 1776, quedó sanciona-
do: “Sostenemos como evidentes estas verdades: que todos los hombres son 
creados iguales; que son dotados por su Creador de ciertos derechos inalie-

40  Pérez Luño, A. E., “Sobre los valores fundamentales de los derechos humanos”, en J. 
Muguerza et al., El fundamento de los derechos humanos, Debate, Madrid, 1989, p. 280.
41  Iusnaturalismo deontológico, entiende que el derecho natural es el deber ser del derecho 
positivo; el modelo de moralidad que deben respetar las leyes positivas, modelo que aparece 
como el horizonte al que debe tender el derecho positivo, aunque no condiciona su validez 
jurídica. M. G. Escalona, “El problema del concepto de derecho”, en AA. VV.,  Teoría del dere-
cho, UNED, Madrid, 2005, p. 36.
42  Ibidem, p. 288.
43  Häberle, P., Verdad y Estado constitucional, IIJ, UNAM, México, 2006, p.p. 113-115.
44  González, I. J. de D., Epistemología jurídica, Porrúa, México, 2008, p. 148.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



95

Democracia, derechos-deberes y libertades

nables, entre éstos están la vida, la libertad y la búsqueda de la felicidad”;45 
el tercer documento es la Declaración de los Derechos del Hombre y del 
Ciudadano (26 de agosto de 1789), en la que quedó escrito: “Los represen-
tantes del pueblo francés, constituido en Asamblea Nacional, considerando 
que la ignorancia, el olvido o el desprecio de los derechos del hombre son 
las únicas causas de los males públicos y de la corrupción de los Gobiernos, 
han decidido exponer, en una declaración solemne, los derechos naturales, 
inalienables y sagrados del hombre”.46

Por otra parte, todo lo que es, todo lo que existe conlleva en su ser una fina-
lidad, una razón de existir. Por ello, hay una finalidad genérica extensible a 
todos los derechos fundamentales, que es favorecer el desarrollo integral de 
la persona, al mismo tiempo que potenciar todas las posibilidades derivadas 
de su condición. De esta finalidad genérica se desprenden, en opinión de G. 
Peces-Barba, tres fines específicos de los derechos fundamentales:

a)	Son garantía de una esfera de libertad del hombre y cauce para la partici-
pación social y política; y en sí mismos son inalienables, imprescriptibles, 
inembargables, irrenunciables e intransmisibles.

b)	Son límite del poder político. Esta afirmación se deriva del hecho de que 
el hombre trasciende al Estado. En otras palabras, el Estado es para el 
hombre y no el hombre para el Estado.

c)	 Son exigencias de comportamiento de parte del Estado, de quien exigen 
una actuación positiva, debido a que son derechos ante el Estado.47

Hemos dejado escrito que la mayoría —concepto clave cuando se habla de 
democracia— no siempre tiene la razón; por lo que para calificar una de-

45  “La Declaración de Independencia 4 de julio de 1776”, disponible en: http://www.archi-
ves.gov/espanol/la-declaracion-de-independencia.html, 1 de septiembre de 2009.
46  López C. N. Ma., Introducción a los derechos humanos, Apéndice I, Comares, Granada, 2000, 
p. 91.
47  Peces-Barba, G., Derechos fundamentales, 4ª edición, Universidad de Madrid, Facultad de 
Derecho, Madrid, 1986, p.p.109-110.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



96

Democracia y derechos humanos

cisión mayoritaria como auténticamente democrática, ha de cumplir con 
ciertos requisitos sustanciales: no sólo el sufragio universal e igual, sino to-
das las condiciones que permitan afirmar que las decisiones individuales 
que se agregan a través del método mayoritario han podido formarse y ma-
nifestarse de un modo libre e informado y son, por tanto, verdaderamente 
autónomas. Los derechos fundamentales —en el pensar de Juan Carlos Ba-
yón— encarnarían esos requisitos sustanciales. Por consiguiente, cuando se 
restringe el poder de la mayoría para impedir que sus decisiones menosca-
ben los derechos fundamentales, el ideal democrático no sufriría daño algu-
no; al contrario, lo que se estaría haciendo es proteger a la democracia de lo 
que puede ser una seria amenaza para ella, la omnipotencia de la mayoría. 
O dicho de otro modo: la democracia sería en sí misma el fundamento de la 
limitación del poder de la mayoría. Por eso no sólo no habría ninguna verda-
dera tensión que resolver entre constitucionalismo y democracia, sino que 
el Estado constitucional resultaría ser la juridificación de la democracia.48 
Lo que daría como resultado la “democracia constitucional”, que según el 
propio Bayón, es en realidad un ideal complejo, compuesto por dos ingre-
dientes, uno relativo a la distribución del poder (quién y cómo decide) y otro 
concerniente a su limitación (qué no se puede decidir o dejar de decidir).49 
La esencia de la democracia constitucional reside —según Ferrajoli— en el 
conjunto de límites impuestos por las constituciones a todo poder, que pos-
tula en consecuencia una concepción de la democracia como sistema frágil 
y complejo de separación y equilibrio entre poderes, de límites de forma y 
de sustancia a su ejercicio, de garantías de los derechos fundamentales, de 
técnicas  de control y de reparación contra sus violaciones.50

Ahora bien, ¿qué se necesita para saberse poseedor y titular de uno o varios 
derechos subjetivos, es decir, de los derechos humanos? No sólo es necesa-
rio que estén justificados, esto es, no sólo requieren un soporte normativo 
explícito en un ordenamiento jurídico positivo o en otro tipo de normas, 

48  “Democracia y derechos: problemas de fundamentación del constitucionalismo”, p. 10, 
disponible en: http://www.upf.edu/filosofiadeldret/_pdf/bayon-democracia.pdf, 25 de 
junio de 2009.        
49  Ibidem, p. 11.
50  Ferrajoli, L., Democracia y garantismo, p. 27. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



97

Democracia, derechos-deberes y libertades

(es decir, que se encuentren positivizados), sino que, además de justificados 
—según Squella Narducci—, requieren ser identificados como tales, esto es, 
reconocidos y declarados judicialmente cada vez que su titular no haya sido 
satisfecho en la pretensión a que el derecho en discusión da lugar.51 

Por lo tanto, un posible poseedor de derechos —sostenemos con Cruz Parce-
ro— es cualquiera de quien pueda decirse inteligiblemente que ejerce, gana, 
disfruta, demanda, afirma, cede, etc., un derecho; de quien pueda lógica-
mente decirse que tiene un derecho a tal variedad de cosas, a tener deberes, 
privilegios, poderes, responsabilidades, etc.52 Puede percibirse, por tanto, la 
trascendencia e importancia del lenguaje de los derechos, que no sería como 
lo concibe M. Atienza: simplemente como un recurso retórico para tratar de 
justificar un cierto curso de la acción, para criticar una determinada situa-
ción, etc.,53 sino como lo entiende Cruz Parcero: “En el lenguaje completo de 
los derechos, sólo una persona puede lógicamente ser sujeto de tales pre-
dicados; los derechos no son del tipo de cosas que puedan predicarse de las 
no-personas”.54 De esto se desprende que en la medida en que consideremos 
personas a los fetos, los bebés, los incapacitados, los pacientes en estado 
vegetativo, e incluso a los animales (lo que sería una aberración), podría-
mos atribuirles derechos. En el mismo sentido —continúa el mismo autor—, 
aun quienes son prácticamente incapaces de hacer cosas como reclamar, 
disfrutar, ejercer un derecho pueden ser considerados poseedores de dere-
chos.55 Es evidente que los seres mencionados anteriormente no pueden por 
sí mismos demandar, ejercer derechos, a través del lenguaje hablado; pero 
desde el lenguaje del ser, es decir, desde el momento en que sean considera-
dos personas, sus derechos se vuelven evidentes. Razón por la cual, para el 
derecho, persona y el titular de derechos, deberes y responsabilidades son 
una y la misma realidad.

51  Idem.
52  Cruz  P. J. A., El lenguaje de los derechos. Ensayo para una teoría estructural de los derechos, 
Trotta, Madrid, 2007, p. 144.
53  Atienza, M., op. cit., p. 208.
54  Idem.
55  Idem.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



98

Democracia y derechos humanos

Esos derechos fundamentales —dice Prieto Sanchís— encarnan exigencias 
morales importantes, pero exigencias que pretenden ser reconocidas como 
derechos oponibles frente a los poderes públicos; lo cual desde la perspec-
tiva positivista, encierra un reto importante: los derechos, como el resto 
del ordenamiento jurídico, consisten precisamente en limitar el poder del 
Estado.56 Idea, esta última, que aparece perfectamente expresada en J. Locke 
cuando decía que el fin fundamental del Estado era preservar los derechos 
naturales,57 vinculantes incluso frente al legislador; idea que hoy parece 
mantener toda su fuerza: los derechos se caracterizan porque no están so-
metidos al regateo político ni al cálculo de intereses sociales, según ha dicho 
J. Rawls,58 y porque son triunfos del individuo frente a la mayoría, en pala-
bras de R. Dworkin.59

Delgado Pinto refuerza lo dicho al señalar que se trata de derechos, que den-
tro del ordenamiento, su lugar se encuentra en la Constitución, entendida 
como la estructura normativa básica de una comunidad. Es éste un rasgo 
del concepto de derechos fundamentales que hay que subrayar, y que pa-
rece haber concordancia en sostener que de no ser reconocidos, existiría 
una razón suficiente para valorar negativamente el orden jurídico como un 
orden injusto. Si se admite esto, es preciso admitir que la razón de ser o el 
fundamento de los derechos humanos se encuentra más allá del orden ju-
rídico positivo, y que, como se ha puesto de relieve por diversos autores, la 
cuestión del concepto se entrecruza aquí con la cuestión del fundamento.60  

Ahora bien, es necesario puntualizar que ese titular no es un ser viviente 
cualquiera, sino un ser viviente humano que está revestido de dignidad que 
es la base de la democracia, y el centro de gravedad de los derechos huma-
nos. Éstos giran —apunta Pérez Tapias— en torno de la dignidad, de la que 

56  Op. cit., p. 502.
57  Locke, J., Ensayo sobre el gobierno civil, n. 124, trad. Ana Stellino, Gernica, México, 2003, p. 
118. 
58  Rawls, J., Teoría de la justicia, trad. Ma. Dolores González, F.C.E. México, 2003, p. 17.
59  Dworkin, R., Los derechos en serio, p. 37.
60  Delgado, P. J., “La función de los derechos humanos en un régimen democrático”, en J. 
Muguerza et al., El fundamento de los derechos humanos, p. 137.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



99

Democracia, derechos-deberes y libertades

cada cual es portador por  razón de su humanidad y cuyo respeto se le debe 
por parte de todos los demás, no sólo personalmente, sino también institu-
cionalmente, de manera incondicional.61

En el ámbito positivo, no basta con que el derecho positivo, desde la Cons-
titución proclame y consagre ciertos derechos, sino que es imprescindible 
e insoslayable que ese mismo ordenamiento jurídico establezca e indique a 
esos mismos derechos los mecanismos de tutela jurisdiccional correspon-
dientes, es decir, es necesario que esos derechos se encuentren verdade-
ramente protegidos y no sólo contemplados en el papel. Es indispensable 
acentuar ese requisito, ya que la democracia tal como la entendemos opera 
únicamente sobre la base de algunas condiciones, como la de que los llama-
dos a elegir tengan frente a sí alternativas reales y cuenten con la posibili-
dad de optar entre ellas, para lo cual es necesario que les estén reconocidos 
y garantizados los derechos de libertad de pensamiento, de expresión, de re-
unión, de asociación y otros semejantes. Esos derechos, llamados derechos 
de libertad, no sólo son auténticos derechos —en el sentido que indicamos 
líneas arriba—, sino que cuentan con el privilegio de estar no sólo consagra-
dos en los pactos internacionales suscritos por los Estados y contemplados 
en las Constituciones escritas de éstos, sino que, además, cuentan con una 
tutela jurisdiccional efectiva. Según la concepción asociativa de democracia 
—sostiene Dworkin—, los derechos constitucionales que protegen la liber-
tad que los individuos tienen para tomar sus propias decisiones éticas no 
comprometen la democracia, sino que más bien constituyen un intento de 
garantizarla.62 Sin embargo, muchos Estados no son siquiera formalmente 
democráticos, y muchos de los que pretenden serlo permiten sólo un único 
partido político y niegan derechos como la libertad de prensa y de expre-
sión que en forma general son considerados derechos indispensables en una 
democracia genuina. 

En ese contexto, el Estado como institución y el derecho como el  instru-
mento y medio insustituible para la realización de la justicia, no tienen más 

61  Op. cit., p. 168.
62  Dworkin R., La democracia posible…, p. 184.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



100

Democracia y derechos humanos

justificación —y estamos de acuerdo con Prieto Sanchís— que la mejor ga-
rantía de los derechos fundamentales y, en la medida en que se separen o 
traicionen dicho objetivo, decae su legitimidad y con ello el vínculo de obe-
diencia que liga a los ciudadanos.63

En un intento por acercarnos al concepto de derechos humanos, diremos 
con Juan Antonio Gómez García que: “Los derechos humanos son expre-
sión de un mínimo ético determinado en razón del contenido concreto de 
un determinado código moral. Tal normatividad moral está claramente 
identificada: la que acompaña y comporta históricamente el modelo clási-
co de concepción y fundamentación de los derechos humanos”.64 Al tomar 
en cuenta la distinción hecha —líneas antes— entre derechos humanos y 
derechos fundamentales, sostenemos con el doctor Escalona que los dere-
chos fundamentales son aquellos derechos que las constituciones o leyes 
fundamentales reconocen a los ciudadanos. Éste es el sentido originario del 
término. Son derechos porque forman parte del ordenamiento jurídico que 
los reconoce como tales; son fundamentales, ya que el mismo ordenamiento 
jurídico los ha dotado de un rango especial, de garantías reforzadas para su 
ejercicio y, por último, constituyen el fundamento de todo el orden jurídi-
co-político del Estado constitucional. Al respecto, señala Farrajoli: “En todos 
los casos los derechos fundamentales  corresponden a valores y necesidades 
vitales de la persona histórica y culturalmente determinados. Y es por su 
calidad, cantidad y grado de garantía como puede ser definida la calidad de 
una democracia y medirse el progreso”.65

En un sentido más amplio, también se usa la expresión derechos fundamen-
tales para referirse no sólo a los reconocidos por las leyes fundamentales, 
sino a todos aquellos derechos que, por su importancia, al tratarse de unos 
derechos básicos o fundamentales, se encuentran apoyados en las exigen-

63  “Derechos fundamentales”, en  V. E. Garzón y F. J. Laporta (comps.), op. cit., p. 502.
64  “Derecho, moral y usos sociales”, en AA. VV, Teoría del derecho, op. cit., p. 97.
65  Ferrajoli, L., Derecho y razón. Teoría del garantismo penal, 2ª edición,  trads. Perfecto A. 
Ibáñez, Alfonso R. Miguel et al., Trotta, Madrid, 1997, p. 916. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



101

Democracia, derechos-deberes y libertades

cias de la dignidad humana.66 Antonio E. Pérez Luño ha llegado a plasmar 
en el concepto de uno y otro grupo de derechos, las notas esenciales que 
los identifican y los distinguen al mismo tiempo. Los derechos humanos apa-
recen como “un conjunto de facultades e instituciones que, en cada mo-
mento histórico, concretan las exigencias de la dignidad, la libertad y la 
igualdad humanas, las cuales deben ser reconocidas positivamente por los 
ordenamientos jurídicos a nivel nacional e internacional”.67 En cambio, por 
derechos fundamentales entiende “aquellos derechos humanos garantizados 
por el ordenamiento jurídico positivo, en la mayor parte de los casos en 
su normativa constitucional, y que suelen gozar de una tutela reforzada”.68 
Lo que significa no otra cosa para Javier Jiménez Campo, que el derecho 
fundamental —todo derecho fundamental— vive a través y por medio de 
una legalidad a falta de la cual resulta impracticable.69 Luigi Ferrajoli señala 
con precisión que uno de los criterios que permite establecer “cuáles deben 
ser los derechos fundamentales” es el de su nexo con la democracia cons-
titucional. Si tales derechos, a su vez, son sancionados con rango constitu-
cional, imponen límites y vínculos a la legislación y, por tanto, en caso de 
que ésta sea competencia de instituciones representativas, a la democracia 
política.70 Como lo hemos sostenido, ahora lo reiteramos, que son las Cons-
tituciones democráticas las que aseguran la garantía de los derechos, a través 
de la separación de poderes, tal como quedó establecido en el artículo 16 de la 
declaración francesa de los derechos del hombre y del ciudadano de 1789: 
“Toda sociedad en la cual la garantía de los derechos no está asegurada ni la 
separación de poderes establecida no  tiene Constitución”.71 Se  redescubre  
con  ello —dirá Ferrajoli— el valor de la Constitución como conjunto de nor-
mas sustanciales dirigidas a garantizar la división de poderes y los derechos 
fundamentales de todos.72

66  Op. cit., p. 143.
67  Pérez Luño, A. E.,  Derechos humanos, Estado de derecho y Constitución, p. 48.
68  Pérez Luño, A. E., Los derechos fundamentales,  7ª edición, Tecnos, Madrid, 1998, p. 46.
69  Jiménez, C. J., Derechos fundamentales. Concepto y garantías, Trotta, Madrid, 1999, p. 22.
70  Ferrajoli, L., “Los fundamentos de los derechos fundamentales”, op. cit., p. 239. 
71  López, C. N. María, Introducción a los derechos humanos, apéndice I, Comares, Granada, 
2000, p. 92.
72  Ferrajoli, L., Derechos y garantías. La ley del más débil, p. 67.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



102

Democracia y derechos humanos

A lo aquí citado, en otro lugar, el mismo Ferrajoli hace una puntualización 
—y estamos de acuerdo con él—, que la estipulación y la garantía misma de 
los derechos fundamentales son condiciones necesarias, pero no suficien-
tes, de la democracia. En un doble sentido: en el sentido de que tanto los 
derechos como sus garantías son de todos modos normas, que bien pueden 
permanecer sin efecto, y en el sentido de que sólo aseguran la dimensión ju-
rídica de la democracia; dimensión que si no es la más importante de todas 
las aproximaciones a ella, es la previa a todas las otras.73

En razón de lo anterior, se puede decir que los derechos humanos, están en 
el núcleo de las democracias constitucionales, esto es, que unos necesitan de 
las otras; por lo que podemos decir a la vez que los derechos humanos impli-
can la democracia, en la medida en que la democracia tiene su legitimación 
y razón de ser en esos mismos derechos. Es decir, a un verdadero régimen 
democrático se le identifica porque en él, el respeto a los derechos humanos 
es real; al mismo tiempo que a los individuos, poseedores de los mismos, se 
les reconoce su capacidad de participación política, y a los propios derechos 
su exigencia de concreción y plasmación jurídico-política en un sistema de-
mocrático. Esto es así porque los derechos humanos tienen como fin esen-
cial en su existencia: ser respetados. De nada valdría la mejor declaración 
constitucional de derechos humanos ni las mejores declaraciones o tratados 
internacionales, o los mejores mecanismos supuestamente protectores de 
los mismos, si no se cumple este fin. Incluso no puede existir desarrollo ni 
progreso social ni superación alguna mientras no partamos del respeto a los 
derechos del hombre, que es un mínimo de justicia exigible en el trato con 
nuestros semejantes en el ámbito social. 

De lo anterior se desprende que la existencia de los derechos fundamen-
tales tendrá poca importancia si de hecho no pueden ser disfrutados por 
una gran masa de nuestras democracias occidentales, por lo que el asunto 
de la justicia distributiva debe estar sometida a un control democrático. El 
proceso democrático —indica Dahl— brinda a los ciudadanos una amplia 
gama de derechos, libertades y recursos, suficientes para permitirles par-

73  Ferrajoli, L., “Los derechos fundamentales en la teoría del derecho”, op. cit., p. 168.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



103

Democracia, derechos-deberes y libertades

ticipar plenamente, en un pie de igualdad, en la adopción de las decisiones 
colectivas que los comprometen. Si las personas adultas deben participar en 
decisiones colectivas a fin de proteger sus intereses personales, desarrollar 
sus capacidades humanas y actuar como seres autodeterminantes y moral-
mente responsables, el proceso democrático es necesario, asimismo, para 
alcanzar estos fines.74

La democracia —escribe Walzer— exige derechos iguales, no igual poder. En 
este orden de cosas, los derechos son oportunidades garantizadas para ejer-
cer poder menor (derechos a votar) o para intentar  ejercer un poder mayor 
(derechos al discurso, a la asamblea y a la petición). Los teóricos democrá-
ticos conciben por lo común al buen ciudadano como alguien que constan-
temente intenta ejercer mayor poder, aunque no por fuerza para su propio 
beneficio. Tiene principios, ideas y programas, y coopera con hombres y 
mujeres de pareceres semejantes.75 Esto es así —escribe J. Rawls— porque 
en una democracia, el poder político, que es siempre un poder coercitivo, es 
el poder del público, es decir, el de ciudadanos libres e iguales en tanto que 
cuerpo colectivo.76

Las corrientes del pensamiento liberal y republicano, la primera bajo la guía 
inicial de J. Locke y la segunda con la figura central de Rousseau, contribu-
yeron a la maduración de las ideas de derechos fundamentales del individuo 
que han de verse preservados en el orden político. Ello se constituye en 
condición —según José A. Pérez Tapias— para que la legitimidad del Estado 
de derecho pueda ser reconocida y para que la soberanía popular sea fuen-
te legítima de la legalidad en que los derechos se plasman positivamente 
desde lo que son los derechos de los individuos, y que en la dinámica del 
reconocimiento recíproco dan pie a la participación de éstos como ciudada-
nos en la elaboración de las leyes que se comprometan a obedecer.77 Así, los 

74  Dahl, R. A, La democracia y sus críticos, p. 211.
75  Walzer, M., Las esferas de la justicia. Una defensa del pluralismo y la igualdad,  trad. Heriberto 
Rubio, F.C.E., México, 2001, pp. 318-319.
76  Rawls, J., Liberalismo político, p. 207.
77  “Derechos humanos y ciudadanía democrática: la responsabilidad moral por los dere-
chos del otro”, en G. R. Herrera (coord.), op. cit., pp. 165-166.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



104

Democracia y derechos humanos

derechos civiles y políticos que se reconocen como fundamentales, porque 
se los entiende como correspondientes a derechos universales que han de 
propugnarse en relación con todos, se constituyen, por un lado, en fuente 
inspiradora de la práctica política de los Estados de derecho que se con-
forman democráticamente, y por otro, en instancia de legitimación de sus 
instituciones políticas.

En las sociedades democráticas —anota G. Peces-Barba— forma parte de la 
cultura política, y está suficientemente garantizada la libertad de opinión y 
de expresión. En las sociedades no democráticas es la principal asignatura 
pendiente, puesto que los poderes autoritarios o totalitarios saben que su 
permanencia está, en parte, vinculada al control y al dirigismo en materia 
de opinión y de expresión. La crisis del discurso clásico sobre la libertad 
de expresión se produce, pues, sólo en el ámbito de las sociedades demo-
cráticas, es decir, allí donde está consolidado, forma parte de los derechos 
fundamentales y tiene garantías en caso de desconocimiento o violación.78 
Por ello, Amartya Sen afirma que  uno de los logros de la democracia es su 
capacidad de hacer que la gente se interese, a través de la discusión pública 
en las peripecias de los demás y comprenda mejor las vidas ajenas.79                                                                                                                           

Aunque los derechos individuales son condicionados políticamente —obser-
va Carla Cordua—, la existencia política del individuo está fundada en su 
carácter de sujeto libre, capaz de autodeterminarse. El Estado no confie-
re derechos, pues le pertenecen al sujeto en cuanto moralmente libre, sino 
que sólo los reconoce. Sin este reconocimiento, sin embargo, nadie puede 
ejercer realmente ningún derecho ni tomar sobre sí obligación alguna en el 
sentido jurídico de estos conceptos. La persona jurídica y el sujeto moral de-
penden de la existencia del Estado para la efectuación de sus posibilidades; 
sólo como ciudadano se puede llegar a ser una personalidad desarrollada.80 
Por consiguiente, mientras los derechos de autodeterminación se apliquen 

78  Peces-Barba, G., Ética, poder y derecho, p. 121.
79  Sen, A., op. cit., p. 375.
80  Cordua, C., El mundo ético. Ensayos sobre la esfera del hombre en la filosofía de Hegel, Anthro-
pos, Barcelona, 1989, p. 176.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



105

Democracia, derechos-deberes y libertades

únicamente a la esfera del gobierno, la democracia carece de significación 
clara para los ciudadanos. En ese contexto político-gubernamental, lo más 
seguro es que en los países que en su historia  se ha atravesado algún pe-
ríodo de dictadura, los derechos civiles y políticos gocen de una vigencia 
precaria debido a su inestabilidad política, por lo cual tiene toda la razón 
Sousa de Santos al señalar que “la precariedad de los derechos es otra cara 
de la precariedad del régimen democrático”.81

El individuo, por su parte, tiene derecho a exigir del Estado algo más que la 
definición y garantía de sus derechos. El Estado tiene por fin —puntualiza J. 
Dabin— el bien público; pero entre los elementos formales de éste no sólo 
figura el respeto a los derechos del individuo, sino la difusión de los dere-
chos conquistados, por el aumento del número de sus titulares y, de manera 
general, el cuidado de los intereses materiales y morales del individuo.82 De 
tal importancia y trascendencia se acompañan las garantías individuales que 
le hacen decir a B. Constant que no existe seguridad pública sin garantías 
individuales. Se pone en peligro la seguridad pública cuando los ciudada-
nos ven en la autoridad una amenaza en vez de una salvaguardia. Al mismo 
tiempo, piensa que la arbitrariedad es el verdadero enemigo de la seguridad 
pública, que las tinieblas de que se rodea no hacen sino agravar sus peligros, 
que sólo hay seguridad pública en la justicia, justicia en las leyes y leyes en 
el procedimiento.83

Con la Declaración de 1948 —según N. Bobbio— da comienzo una tercera y 
última fase en que la afirmación de los derechos es al mismo tiempo uni-
versal y positiva: universal en el sentido en que no sólo son destinatarios 
de los principios contenidos en ella los ciudadanos de este o aquel Estado, 
sino todos los hombres; positiva, en el sentido de que pone en movimiento 
un proceso a cuyo término los derechos del hombre deberán ser no sólo 
proclamados o idealmente reconocidos, sino efectivamente protegidos in-

81  Sousa Santos, B. de, op. cit., p. 102.  
82  Dabin, J., Doctrina general del Estado. Elementos de filosofía política,  1ª edición, trads. Héctor 
González y Jesús Toral, UNAM, IIJ, México, 1993, p. 387.
83  Constant, B., Principios de política,  trad. Amelié Cuesta, Gernika, México, 2000, p. 118.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



106

Democracia y derechos humanos

cluso contra el mismo Estado que los ha violado. Al final de este proceso, los 
derechos del ciudadano se transformarán realmente, positivamente, en los 
derechos del hombre. En otras palabras —dice el mismo autor— el proceso 
de desarrollo que acaba con la Declaración Universal, lo podemos describir 
así: los derechos del hombre nacen como derechos naturales universales, se 
desarrollan como derechos positivos particulares para hallar luego su plena 
realización como derechos positivos universales.84

En consonancia con lo anterior, una doctrina que ha empezado a gozar de 
cierto reconocimiento, para justificar la intervención punitiva, aunque sin 
llegar a la plena  aceptación, en el seno de las Naciones Unidas —observa 
George Soros—, es la denominada “responsabilidad de proteger”. Sostiene 
que la soberanía reside en el pueblo, y que éste la confía al gobierno. Cuando 
el gobierno abusa de esa confianza y viola los derechos humanos del pueblo, 
la comunidad internacional tiene la responsabilidad de proteger al pueblo.85

Con la aparición de una nueva generación de derechos humanos, lo que pre-
tenden los nuevos movimientos sociales es impulsar una fuerte dinámica 
democratizadora que no implica la desaparición de la democracia repre-
sentativa y su sustitución por una democracia directa, sino la instauración 
de una democracia deliberativa. Puede decirse que, desde sus inicios —en 
palabras de María Eugenia Rodríguez Palop— los derechos de la cuarta ge-
neración pretenden reforzar el aspecto democrático del Estado social sin 
desvirtuarlo, tratan de garantizar la libertad y la autonomía individual 
(como el modelo estrictamente liberal) y también la colectiva (según las te-
sis comunitaristas) poniendo en vigor procesos de justicia y fomentando 
la tendencia redistributiva, la capacitación y la participación ciudadana, y, 
por último, se orientan a la resolución de problemas que surgen en el eje 
localización-globalización apostando por una configuración de la soberanía 
estatal.86

84  Bobbio, N., El problema de la guerra y las vías de la paz, pp. 135-136.
85  Soros, G., op. cit., p. 155.
86  “Derecho, ciudadanía y derechos humanos”, en F. J. L. Fernández y A. A. Hortal (comps.), 
op. cit., p. 53.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



107

Democracia, derechos-deberes y libertades

Derechos-deberes y libertades

Uno de los temas que motivaron esta investigación es precisamente éste, 
el binomio derechos humanos y deberes. En primer lugar, si tomamos en 
cuenta la ambivalencia y complejidad de las que es portadora la palabra 
‘derecho’, tenemos que puede significar un determinado orden normativo 
vigente; mientras que por otra parte, puede designar algo diferente: una 
prerrogativa o facultad de la que estaría dotada una o más personas. Así, 
en la expresión “según el derecho mexicano”, la palabra ‘derecho’ hace re-
ferencia a un ordenamiento jurídico determinado, que es el mexicano; en 
cambio, si digo “toda persona tiene derecho a expresar libremente sus opi-
niones”, aquí, la palabra ‘derecho’ hace referencia a la facultad de externar 
lo que piensa, de la que es poseedor el titular del derecho a la libertad de ex-
presión. Aquí ya estamos hablando de lo que se conoce propiamente como 
derechos humanos. 

Debido a esa diversidad de significados —opinan Quintana Roldán y Sabido 
Peniche—, que múltiples y de contenidos muy diversos han sido los estu-
dios y reflexiones filosóficas sobre el ser y la esencia, las causas, los valores 
y los fines de los derechos humanos. Se trata, sin lugar a dudas, de uno de 
los temas más complejos del análisis del derecho mismo, porque el tema 
tiene como centro de especulación al propio hombre que es el creador del 
derecho, del sentido de su vida y de su existencia, del sentido de su papel 
en el mundo y de su propia trascendencia.87 Y más se complica el asunto si 
enfrentamos la polémica permanente sobre algo de lo cual muchas veces ni 
siquiera queremos hablar: la reciprocidad y vinculación entre derechos hu-
manos y deberes, si existe o no, ya que nos inclinamos de manera preferente 
por los derechos y no por los deberes: más nos gusta exigir que cumplir. Esta 
preferencia, y debido a que no se ha hecho hincapié ni se ha insistido en el 
tema de los deberes, pienso que ha contribuido de alguna forma para que la 
situación (en sentido amplio) que vivimos sea la que es y no otra. 

87  Quintana, R. y Sabido Peniche, Los derechos humanos, 4ª edición, Porrúa, México, 2006, p. 27.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



108

Democracia y derechos humanos

Para entrar en materia, es conveniente tomar en cuenta algo muy conocido 
por los juristas, que es la distinción entre derecho objetivo y derecho subje-
tivo, porque considero que es el punto de referencia para estudiar el tema 
de este apartado. El primero designa la cosa o conducta que se debe a otro; 
mientras que el segundo indica la facultad del titular del derecho respecto 
de lo justo objetivo (cosa o conducta) que se le debe, y por  lo  tanto, puede  
exigirlo. Un derecho subjetivo —observa Squella Narducci— no es otra cosa 
que una facultad o pretensión justificada que es atribuida a un sujeto de 
derecho, o a toda una clase de sujetos, frente a otro u otros sujetos a quienes 
se impone un deber u obligación correlativa. En otros términos, poseer un 
derecho subjetivo significa estar en posición de exigir de otros un determi-
nado comportamiento o alguna cosa, que pasa a ser, si se quiere, el conteni-
do del derecho subjetivo de que se trate.88 

En la misma línea se pronuncia Hermida del Llano, al afirmar que el derecho 
de un sujeto despierta siempre en otro la obligación de no impedir su ejerci-
cio. Y es que las expresiones referidas a la tenencia de un derecho se sitúan 
necesariamente dentro de un lenguaje normativo, debido a que la ausencia 
de normas por sí sola no atribuye un derecho sino cuando va acompañada 
de un deber para otros de abstenerse de interferir en las acciones dentro 
del ámbito no regulado, es decir, cuando va acompañada de una presencia 
de normas.89 Al respecto, Hans Kelsen escribe que el derecho provoca el sur-
gimiento de una norma que autoriza a su titular, por medio de una acción, 
a entablar un procedimiento judicial cuando sus intereses se han visto vio-
lados por incumplimiento de una obligación;90 es decir, contra aquel sujeto 
que violó sus intereses jurídicamente protegidos. 

88  “Democracia y derecho”, en  V. E. Garzón y F. J. Laporta (comps.), op. cit., p. 517.
89  “La Filosofía del derecho y los derechos humanos”, en Rojas, A. V., y C. J. F Arriola 
(coords.), La filosofía del derecho hoy, Porrúa, México, 2010, p. 110.
90  Kelsen, H., Teoría general de las normas, trad. Hugo Carlos Delory Jacobs, revisión de Juan 
Federico Arriola, Trillas, México, 1994, pp. 142-143.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



109

Democracia, derechos-deberes y libertades

Derechos protegidos-deberes exigidos

Recordemos que Norberto Bobbio ha dicho que a él no le interesa tanto sa-
ber cuál es el fundamento de los derechos humanos ni tampoco su origen. 
Para él lo más valioso es la garantía y protección de los mismos.91 Kelsen, 
en cierta manera, estaría de acuerdo con él,  pues de nada sirve atribuir a 
los individuos determinados derechos si aquella atribución no se encuen-
tra debidamente protegida: “mientras un derecho subjetivo no ha sido ga-
rantizado por el orden jurídico no es todavía tal derecho subjetivo. Llega a 
serlo sólo en virtud de la garantía creada por el orden jurídico”.92 Por ello, 
Hermida del Llano insiste en que el reconocimiento de un derecho subjetivo 
es irrelevante si no funcionan las instituciones que garanticen el respeto y 
cumplimiento de éste.93

Para R. Alexy, los derechos fundamentales estarán caracterizados por la 
protección procesal de los mismos, pues como se dice y se acepta en un buen 
círculo de juristas — y Alberto López Basaguren lo corrobora—, los derechos 
valen lo que vale su garantía, y la única garantía que ha demostrado histó-
ricamente la más plena eficacia es, por encima de todas, la garantía judicial 
de los derechos.94 La respuesta que da Hermida del Llano a la pregunta ¿de 
qué modo se protegen los derechos fundamentales?, es muy atinada, por 
cierto, y se sale de todo esquema ordinario: “parece que una fórmula segura 
son ‘los deberes’ que obligan a otros a  no impedir o a respetar el ejerci-
cio de los derechos, ya que en caso de incumplimiento, el legislador pone 
a disposición del titular del derecho diversas técnicas reclamatorias que le 
permitirán disfrutar del ejercicio del derecho que ha sido violado”.95 Incluso 
desde el utilitarismo, J. Stuart Mill opina que un derecho es una reclama-

91  Cfr. Bobbio, N., El problema de la guerra y las vías de la paz, p.128
92  Kelsen, H., Teoría general del Derecho y del Estado, p. 93.
93  Llano, H. del, Los derechos fundamentales en la Unión Europea, Anthropos, Barcelona, 2005, 
p. 13.
94  “Comunidad Europea, integración de ordenamientos y pluralidad de jurisdicciones en 
la protección de los derechos fundamentales”, en A. J. Corcuera (coord.), La protección de los 
derechos fundamentales en la Unión Europea, Dykinson, Madrid, 2002, p. 121.
95  Ibidem, p. 114.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



110

Democracia y derechos humanos

ción válida de protección que se hace a la sociedad: “concibo entonces que 
tener un derecho es tener algo cuya posesión la sociedad debe ayudarme a 
defender”.96

Dentro de la jerga conceptual relativa a los derechos, ha habido la tenden-
cia a usar el término o la palabra intereses queriendo expresar derechos 
con esa palabra. Es verdad que las personas tienen intereses, y el interés 
hace referencia a algo que se posee, que se tiene. De esos intereses, algunos 
son importantes, otros triviales; unos son particulares y otros universales. 
Algunos, también, son tan importantes y están tan difundidos que originan 
reclamaciones a otros de que se respeten esos intereses. En ese sentido, te-
ner un derecho —escribe Knowles— es tener una demanda justificable ante 
otros de que protejan o promuevan cierto interés.97 Por consiguiente, en 
este contexto, saber qué derechos tenemos dependerá de los intereses que 
se mencionan porque exigen protección y promoción.

Al insistir en el empleo del término ‘interés’, Marcelo Alegre concibe a los 
derechos como “intereses básicos” que merecen una protección especial y 
prioritaria en las agendas y políticas públicas. Del mismo modo que el respe-
to a los derechos civiles y políticos puede significar sacrificios para terceros, 
incluso económicos; por su parte, las cargas que impone asumir el compro-
miso de terminar con la pobreza se encuentran ampliamente justificadas 
por cualquier concepción decente de la sociedad, que parta de la dignidad e 
inviolabilidad de los seres humanos.98

Por otra parte, hay que tener presente que el derecho implanta deberes de 
justicia y los deberes de justicia son una parte del conjunto de los deberes 
morales, pero sin confundirse con ellos. Con Kant —como bien señala G. 
Peces-Barba— se llegó a una ética de los deberes y a su distinción respecto 
de los deberes jurídicos. Así, la legislación que convierte una acción en obli-
gatoria y que a su vez hace de esta obligación el motivo del obrar es ética. 

96  Stuart, M. J., El utilitarismo,  Americalee, Buenos Aires, 1945, p. 85.
97  Ibidem, p. 152.
98  Alegre, M., op. cit., p. 117.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



111

Democracia, derechos-deberes y libertades

Cuando esto no es así y el deber permite un motivo del obrar distinto de la 
obligación misma, estamos ante una obligación jurídica. Así, las obligacio-
nes derivadas de la legislación jurídica sólo pueden ser obligaciones exter-
nas, las derivadas de la legislación ética se generan por acciones internas.99

Dichos deberes, los deberes de justicia, pueden ser exigidos coactivamente; 
porque si sostenemos que los derechos humanos son mínimos de justicia 
debidos socialmente al prójimo, los deberes correspondientes tendrán que 
gozar de la misma naturaleza que los derechos. Zagrebelsky piensa que es 
imposible reducir el orden justo a los derechos, pues el postulado de la jus-
ticia pertenece a un ethos dominado por los deberes, no por los derechos 
individuales. No puede pretenderse la justicia y pensar en construirla sobre 
los derechos rechazando los deberes. Con los derechos orientados a la jus-
ticia se ha intentado una operación de este género, pero se ha visto que se 
trata de una operación principalmente verbal. Quienes sólo han pensado en 
la Constitución como ordenamiento de la justicia y no como ordenamiento 
de la libertad, no han invocado una declaración de derechos, sino una de-
claración de deberes constitucionales. La aspiración constitucional al orden 
justo hace que la dimensión del deber, de ser simple reflejo o la otra cara 
de los derechos, pase a convertirse en un elemento autónomo propiamente 
constitucional.100

Reciprocidad o separación

Que todo derecho implica un deber suele ser la amenaza oculta del político 
que quiere advertir a los ciudadanos que si no actúan responsablemente ni 
se comportan como es debido, serán privados de sus derechos. Para algunos 
—señala Knowles— la frase puede ser un discreto recordatorio de que aque-
llos que reclaman para sí el status moral de portadores de derechos también 

99  “Los deberes fundamentales”, en DOXA, núm. 4,  Madrid, 1987, p. 330.
100  Zagrebelsky, G, El derecho dúctil. Ley, derechos, justicia, trad. Marina Gascón, Trotta, Ma-
drid, 1999. p. 95.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



112

Democracia y derechos humanos

poseen el status de tenedores de responsabilidades.101 Por otra parte, tam-
bién es verdad, que se habla de derechos humanos casi neurasténicamente, 
pero pocos quieren oír hablar de obligaciones. 

Según Cruz Parcero, los conceptos de “derecho” y “deber” no son entendi-
dos siempre como correlativos. La cuestión se puede complicar si usamos el 
concepto de derecho subjetivo con distintos sentidos y si se quiere ver un 
deber correlativo para cada uno de tales sentidos; porque para tres de los 
sentidos en que solemos decir que tenemos un derecho —privilegio, poder e 
inmunidad—, el término deber no aparece como correlativo. Por lo mismo,  
decir que siempre que hay un derecho hay un deber tiene sentido sólo si nos 
referimos al derecho en sentido estricto o pretensión, es decir, si nos esta-
mos refiriendo a una determinada relación (jurídica o moral). Así, también, 
tendrá sentido decir que puede haber derechos sin deberes, si hacemos re-
ferencia a un derecho  en sentido amplio que esté formado de privilegios, 
poderes o inmunidades.102 Al respecto, Kelsen se expresa de la siguiente ma-
nera: “No se concibe un derecho subjetivo sin la correspondiente obliga-
ción, pero sí puede existir un deber jurídico sin que exista correlativamente 
un derecho subjetivo (en el sentido estricto de la palabra)”.103

Frente a la postura anterior, algo que de ninguna manera se puede negar es 
que —sostiene Mercedes Gómez Adanero—: 

cuando el Derecho establece deberes, está imponiendo al sujeto la 
obligación de comportarse en la manera en que la norma determina, 
bien porque la norma establezca el deber de realizar determinada 
conducta, bien porque la norma prohíba la realización de algún com-
portamiento. Es decir, las normas que establecen deberes exigen al 
sujeto la realización de conductas que pueden consistir en un hacer o 
en un no hacer algo, en realizar o no, determinada conducta.104 

101  Knowles, D., op. cit., p. 130.
102  Cruz,  P. J. A., op. cit., pp. 37-38.
103  Kelsen, H., Teoría general del derecho y del Estado, p. 99.
104  “Derecho subjetivo y deber jurídico”, en AA. VV., Teoría del derecho, op. cit., p. 227.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



113

Democracia, derechos-deberes y libertades

En este sentido, según Luis Ernesto Arévalo, los derechos humanos desde el 
aspecto objetivo, son normas de derecho público constitucional, es decir, 
de la más alta jerarquía jurídica que protegen ciertos bienes jurídicos fun-
damentales que se consideran inherentes a la personalidad humana, y cuya 
identificación y precisión son producto histórico del desarrollo de la con-
ciencia humana y la organización social. Son normas jurídicas constitucio-
nales, tanto por su jerarquía como por la materia, es decir, por la clase de 
relaciones  sociales  que  regulan.105 Desde  el  aspecto  subjetivo, en  cam-
bio —señala el mismo autor—, los derechos humanos son las facultades que 
esta clase de normas otorgan a los titulares para que exijan de los obligados 
el cumplimiento de las obligaciones correspondientes. Los bienes jurídicos 
protegidos por esa clase de normas son la vida, la libertad, la igualdad y la 
fraternidad verdaderamente humanas, la propiedad y la seguridad.106

Respecto a lo anterior —don Efraín González Morfín escribe—, la fuerza or-
denadora del derecho se manifiesta, de manera especial, en la correlación o 
mutua implicación que se da entre el derecho y el deber. Esta reciprocidad 
se da entre personas físicas o jurídicas diferentes y también en la persona 
misma titular del derecho. Al derecho del facultado corresponde el deber 
del obligado y viceversa. En la relación jurídica eficaz al ejercicio del dere-
cho de uno corresponde el cumplimiento del deber de otro. Este es el tipo de 
reciprocidad más conocido. Pero existe, además, una congruencia profunda 
entre derecho y deber en la persona misma que tiene el derecho; por ejem-
plo, al derecho de vivir corresponde la obligación de cuidar y desarrollar la 
vida. Si no se acepta este tipo de correlación en la misma persona, se cae en 
superficialidad, incongruencia y demagogia. La recta formación de la con-
ciencia natural y cristiana respecto de los derechos humanos insiste en la 
correlación completa entre derecho y deber.107

105  Arévalo, L. E., El concepto jurídico y la génesis de los derechos humanos, 2ª edición, Lupus 
Magíster, Universidad Iberoamericana Puebla y Ciudad de México, 2001, pp. 57 y 58.
106  Ibidem, p. 57.
107  “Doctrina social cristiana y derechos humanos. Derecho y obligación de la Iglesia de 
tratar los derechos humanos”, ibidem, p. 346.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



114

Democracia y derechos humanos

Origen de los deberes

En este punto, las opiniones también se dividen. Así, por ejemplo, si en un 
primer momento, G. Peces-Barba señala que “el concepto de deber aparece 
en la historia en el ámbito ético—religioso; como otros muchos conceptos 
jurídicos su origen es inseparable de la dimensión religiosa como era en los 
primeros tiempos todo el Derecho”.108 Al mismo tiempo, señala que hay que 
tener en cuenta que el concepto de deber ha sido decisivo junto con la iden-
tificación del derecho con la ley, para la formación del derecho moderno.109

Me inclino por el origen natural de los deberes —en razón de la natura-
leza sociable del hombre, como lo postula Aristóteles—, no obstante que 
en comparación con los derechos, su descubrimiento exige mayor esfuerzo. 
Por ello estoy de acuerdo con Delos cuando escribe: el hombre entra en el 
Estado como sujeto de derechos y deberes. Es una cualidad que tiene por na-
turaleza, y lejos de perderse en la ciudad, por el contrario, es ahí donde esta 
cualidad se manifiesta con todo su valor.110 Es decir, en su interior siente, en 
mayor o menor grado, la necesidad de cumplir con unos deberes oriundos 
de su propia naturaleza, al margen de las costumbres y de las leyes en con-
trario. Así, por ejemplo, cualesquiera que sean las leyes civiles en vigor o 
las costumbres en contrario, toda persona mentalmente sana y moralmente 
honesta siente dentro de sí el deber de conservar la propia vida y de respe-
tar la de los demás. Tampoco necesita ninguna cultura para saber que tiene 
que criar y educar a los propios hijos, cultivar la gratitud, el respeto a los 
demás, la veracidad y tantas otras cosas.

Otro argumento a favor del origen natural de los deberes se puede deducir 
de su relación con la libertad. El deber no se explica ni tiene razón de ser en 
sí mismo; “el deber por el deber mismo” hace de él un absoluto incondicio-
nado que lo desplaza de su quicio fundante, dejándolo sin explicación y por 

108  “Los deberes fundamentales”, en DOXA, p. 329.
109  Ibidem, p. 333.
110  “Los fines del derecho: bien común, seguridad justicia”, en AA. VV., Los fines del derecho, 
trad. Daniel Kuri Breña, UNAM, México, 1975, p. 51.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



115

Democracia, derechos-deberes y libertades

supuesto sin justificación. Justificación que el deber encontrará en el princi-
pio de fidelidad a sí mismo, que el sujeto se debe, y a la propia dignidad, que 
pueden bastar —según Morón Alcain— para aquellos que han tomado clara 
y fuerte conciencia de esos valores para fundar el deber; que no quiere decir 
otra cosa que fundar el deber en el hombre, como categoría ontológico-exis-
tencial, que permite y orienta la realización de la persona y, por lo mismo, 
también de la sociedad.111 Realización que no podría llevarse a cabo sin li-
bertad; por lo cual, libertad y deber son correlativos, se implican mutua-
mente: sin la libertad el deber es sólo constreñimiento y necesariedad; sin 
el deber la libertad es expansión desordenada e irracional que contradice el 
propio ser del hombre. De este modo —de acuerdo con Morón Alcain—,  sur-
giendo y obrando desde el propio ser persona, juntos explican y justifican a 
la conducta humana y lo llevan a su plena realización individual y social.112 

Por su parte, Zagrebelsky señala que los derechos orientados a la libertad, 
es decir, a la voluntad, son una exigencia permanente, porque permanente 
es la voluntad, que están llamados a proteger. En las sociedades volcadas 
hacia el progreso, los derechos son una exigencia estructural y su difusión 
y potenciación constituyen factores de aceleración. El tiempo de estos dere-
chos no tiene fin. En cambio, los derechos entendidos como pretensión de 
reparación de la injusticia tienen sólo un valor transitorio, por cuanto per-
siguen la vigencia del orden justo y pierden significado una vez alcanzado 
el resultado. En una situación de justicia realizada, si se debe algo a alguien 
no es porque éste tenga un derecho, en el sentido de una pretensión de su 
voluntad, sino porque eso viene impuesto como deber por el orden del ser. 
Y al contrario de los derechos, son los deberes de todos hacia los demás los 
que están destinados a asentarse de una manera estable, como situación 
empírica permanente. En otras palabras, en las sociedades justas, la catego-
ría dominante es la de los deberes, no la de los derechos.113 

111  Cfr. Morón A. E., Filosofía del deber moral  y  jurídico, Abeledo-Perrot, Buenos Aires, Ar-
gentina, 1992, pp. 37-39. 
112  Idem, 40.
113  Op. cit.  p. 86. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



116

Democracia y derechos humanos

No obstante que con frecuencia preferimos hablar de derechos y no de de-
beres, parece que en la historia del hombre lo que figuró primero en su exis-
tencia fueron los deberes. Sobre lo cual, pienso que es conveniente conocer 
la opinión de N. Bobbio. Ciertamente, afirma, que lo que figuró primero en 
la existencia del hombre fueron los deberes y no los derechos: 

la afirmación de los derechos del hombre, representa un vuelco radical en la 
historia secular de la moral, una verdadera y propia revolución copernicana, 
es decir, una inversión desde el punto de vista de la observación. Al comien-
zo existió un código de deberes, no de derechos […] puede decirse que derecho 
y deber son como la cara y cruz de una moneda. Saber cuál es cuál, depende 
del ángulo de donde se mire la moneda; por mucho tiempo se le vio del lado 
de los deberes y no de los derechos, porque la observación partía desde el 
grupo y no desde el individuo. El gran viraje se produce en Occidente por 
medio de la concepción cristiana de la vida, y con ella la doctrina del dere-
cho natural o de los derechos naturales; que a su vez rompe la tradición de la 
doctrina política de ver la relación entre gobernantes y gobernados, más ex 
parte principis (desde el príncipe), que ex parte civium (desde el ciudadano).114 

Por lo tanto, primero viene el individuo y luego el Estado: el valor princi-
pal de la sociedad —afirma Carbonell— son las personas no el gobierno. La 
relación entre el individuo y el Estado se invierte, y como consecuencia de 
ella también cambia la primacía de los deberes sobre los derechos. Si pri-
mero viene la persona, entonces también vendrán primero sus derechos, 
que deben ser anteriores e incondicionales respecto a sus deberes.115 En esta 
inversión de la relación entre individuo y Estado —puntualiza Bobbio— se 
invierte también la relación tradicional entre derecho y deber. Respecto de 
los individuos los derechos pasan a primar sobre los deberes; respecto del 
Estado pasan a primar los deberes sobre los derechos.116

114  Cfr. Bobbio, N., Teoría general de la política, pp. 512-515.
115  Carbonell, M., Una historia de los derechos fundamentales, Porrúa, UNAM, CNDH, 2005, p. 6.
116  Bobbio, N., Teoría general de la política, p. 516.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



117

Democracia, derechos-deberes y libertades

Deberes y la vida política

No sólo en el ámbito interpersonal cobran importancia los deberes, sino 
también en el político-social. Para la teoría liberal, los derechos fundamen-
tales son derechos de libertad que el individuo tiene frente al Estado. Es 
decir, el individuo tiene asegurada una esfera propia, a la manera de una 
barrera infranqueable, la que el Estado —que según la historia es la mayor 
amenaza para los derechos— no puede forzar, sino respetar. La democracia 
(una forma de gobierno, si no la mejor, la menos mala de todas), por su 
parte, tendrá que ser una forma de vida entretejida tanto por los derechos 
humanos como por el cumplimiento de deberes y responsabilidades, tanto 
del hombre común (ciudadano) como del Estado. Pérez Luño abriga la con-
vicción de que la democracia sólo se reafirmará en la medida en que todos 
los ciudadanos conozcan sus derechos y deberes constitucionales.117 Como 
resultado de esta actitud tendremos una vida social en libertad, aunque li-
mitada, y en igualdad, aunque parcial, pues total o absoluta, simplemente 
es impensable; sería un “ideal absurdo”, como le llama Isaiah Berlin.118 Al 
respecto, J. Hervada opina que donde hay libertad no hay fuerza, sino en 
su caso obligación, que es algo propio del ser racional. La libertad y la obli-
gación suponen el dominio de la persona sobre su ser; sólo el que domina 
su ser es capaz de decidir entre el sí y el no, y sólo el que domina su ser es 
capaz de estar obligado, pues la obligación supone la capacidad de decisión. 
Y obligado para los demás.119

Si bien es verdad —indica Lipovetsky— que las sociedades modernas se edi-
ficaron sobre el fundamento de los derechos soberanos del individuo, tam-
bién lo es que, al mismo tiempo, magnificaron la obediencia incondicional al 
deber, la transparencia de la virtud, el imperativo de adherirnos a fines que 

117  Pérez,  L. A. E, Los derechos fundamentales, p. 172.
118  Berlin, I., Conceptos y categorías, trad.  Francisco González, F.C.E., México, 2004, p. 160.
119  Hervada, J., op. cit., EUNSA, p. 67.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



118

Democracia y derechos humanos

superaban el círculo de los intereses individuales.120 En otro lugar confirma 
lo escrito aquí: 

Lo que va a fundar la organización social y política, son los derechos inalie-
nables de los individuos. Por lo que el individuo se convierte en el referente 
mayor de la cultura democrática, cuyos deberes no desaparecen, derivan de 
los derechos fundamentales, y se convierten en sus correlatos; emanan de 
ellos en tanto obligaciones de respetarlos.121 

Esos derechos fundamentales obligan tanto a tolerar y respetar otras ideas, 
otras costumbres y otras libertades, como a castigar y reprimir las violacio-
nes de los mismos. Obligan, en suma —según Victoria Camps—, a luchar por 
la transformación de las conciencias ajenas a ellos.122 Lo novedoso de una 
sociedad democrática —señala Siedentop— es que renuncia a todo tipo de 
privilegio, basando su ordenamiento legal en los derechos y deberes de los 
individuos, en lugar de en las pretensiones de las castas, corporaciones o fa-
milias.123 J. Rawls traducirá lo anterior diciendo: para nosotros el primer su-
jeto de la justicia es la estructura básica de la sociedad, y más exactamente, 
el modo en que las mejores instituciones sociales distribuyen los derechos 
fundamentales y los deberes.124

En una democracia, o al menos en una democracia que en principio respeta 
los derechos individuales —señala Dworkin—, cada ciudadano tiene un de-
ber moral general de obedecer todas las leyes, aun cuando podría gustarle 
que alguna de ellas cambiara.125 Por ello —indica López Calera—, la demo-
cracia debería ser el procedimiento o el método político que permite que el 
derecho se haga razonable, esto es, que responda más a la fuerza de la razón 

120  Lipovetsky, G., El crepúsculo del deber, 4ª edición, trad. Juana Bignozzi, Anagrama, Barce-
lona, 1998, p. 24.
121  Ibidem, p. 23.
122  Camps, V., El malestar en la vida pública, p. 73.
123  Siedentop, L., La democracia en Europa, trads. Antonio Resines y Herminia Bevia, Siglo xxi 
de España Editores, Madrid, 2001, p. 62.
124  Rawls, J., A theory of justice, p. 6.
125  Ibidem,  p. 279.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



119

Democracia, derechos-deberes y libertades

o de las razones socialmente compartidas, que a la mera razón de la fuerza. 
Más aún, el derecho no debe ser la juridificación de toda una moral, sino la 
expresión de un mínimo ético, mínimo ético que es lo que se contiene en las 
Constituciones democráticas. Éstas, a su vez, son la expresión y la determi-
nación de ese mínimo ético, que no es otra cosa que el respeto a los derechos 
humanos. 126

Situar a los derechos humanos dentro de la concepción democrática supone 
también un esfuerzo de clarificación de lo que esto significa. Es necesario 
establecer las condiciones jurídico-políticas de un régimen democrático 
para poder situar con propiedad los derechos del hombre. Un planteamien-
to  democrático, desde el punto de vista jurídico-político —según lo expresa 
el propio Peces-Barba—, supondrá las siguientes exigencias:

a)	Legitimación de los gobernantes por medio de elecciones periódicas por 
sufragio universal.

b)	Estado de derecho, es decir, sometimiento de los gobernantes a la ley, 
control judicial de sus decisiones y responsabilidad por sus actos.

c)	 Separación de poderes con independencia del poder judicial

d)	Reconocimiento y protección de los derechos fundamentales

e)	 Pluralismo. 

Esas condiciones son indispensables para una auténtica democracia. Por lo 
tanto, no existirán derechos humanos sin esas condiciones. Y no se puede 
prescindir de alguno de esos elementos y seguir pretendiendo estar en una 
sociedad democrática.127 Porque si bien es cierto —opina Ara Pinilla— que 
los derechos humanos no son imaginables sin democracia en su más alto 
nivel participativo, también lo es que ésta queda desvirtuada si no parte de 

126  López, C. N. M., Filosofía del derecho, p. 165.
127  Peces-Barba, G., Derechos fundamentales, Universidad Complutense, Madrid, 1986, p. 52.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



120

Democracia y derechos humanos

los derechos humanos, ante todo del derecho originario de libertad, pero 
también, hoy más que nunca, de su proyección en los derechos de la tercera 
generación.128

Quizá entre estas condiciones se sobreentiende la necesidad de positivación 
de los derechos humanos; es en otro lugar donde Peces-Barba hace hincapié 
en ello: 

A partir del siglo xix la positivación se considera una condición esencial para 
la existencia de los derechos con eficacia social y no se concibe una implan-
tación de ellos al margen de la positivación. Todos los textos constitucio-
nales, expresión de un poder político democrático, que interioriza las pre-
tensiones morales justificadas como valores o principios políticos, recogen 
como derecho positivo a los derechos fundamentales, que se desarrollan, se 
aplican y se garantizan por otras formas de producción normativa como la 
ley y la jurisprudencia.129  

Digamos entonces que la vida en sociedad, desde el punto de vista del dere-
cho constitucional actual, no es sólo el conjunto de los derechos individua-
les y de los actos que constituyen su ejercicio, sino que es también un orden 
objetivo que corresponde a ideas objetivas de justicia que imponen deberes. 
Es por eso que el Magisterio de la Iglesia en la voz de su representante, el 
Papa Pablo vi, en 1976, afirmaba que a cada derecho corresponden unos de-
beres, igual de numerosos e igual de importantes, y nos los afirmamos con el 
mismo vigor y la misma determinación, porque cualquier separación de los 
derechos y deberes correspondientes sería causa de desequilibrio y tendría 
repercusiones negativas para la vida social. Por tal razón conviene recordar 
que la reciprocidad entre derechos y deberes es esencial: los segundos deri-
van de los primeros, y viceversa.130

128  Ara, P. I., “Los derechos humanos de la tercera generación en la dinámica de la legitimi-
dad democrática”, en J. Muguerza et al., El fundamento de los derechos humanos, p. 65.
129  Peces-Barba, G., Curso de derechos fundamentales…, p. 159.
130  “Mensaje para la X Jornada de los medios de comunicación social, 11 de abril de 1976”, 
en  Abadía de Solesmes, op. cit., p. 113. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



121

Democracia, derechos-deberes y libertades

Derechos y deberes en los sistemas 
interamericano e internacional

La necesidad de vincular derechos y deberes ha tomado tal fuerza, que la 
conciencia sobre la misma ha trascendido de lo personal, a lo social; y ahora 
veremos cómo también en el ámbito regional e internacional se ha dado 
esta toma de conciencia. 

Esa toma de conciencia de la imperiosa necesidad de relacionar derechos 
y deberes se materializó en el ámbito estatal-regional, pues en 1948 tiene 
lugar la Declaración Americana de los Derechos y Deberes del Hombre, en 
Bogotá, Colombia, en cuyo “Preámbulo” se encuentra definido su perfil: 

Todos los hombres nacen libres e iguales en dignidad y derechos y, dotados 
como están por naturaleza de razón y conciencia, deben conducirse frater-
nalmente los unos con los otros.

El cumplimiento del deber de cada uno es exigencia del derecho de todos. 
Derechos y deberes se integran correlativamente en toda actividad social y 
política del hombre. Si los derechos exaltan la libertad individual, los debe-
res expresan la dignidad de esa libertad.

Los deberes del orden jurídico presuponen otros de orden moral, que los 
apoyan conceptualmente y los fundamentan.

Cincuenta años después de este documento y de la misma Declaración Uni-
versal de los Derechos Humanos, en la 85ª sesión plenaria, el 9 de diciembre 
de 1998, la Asamblea General de las Naciones Unidas, con la Declaración 
sobre el Derecho y el Deber de los Individuos, los Grupos y las Instituciones 
de Promover y Proteger los Derechos Humanos y las Libertades Fundamen-
tales Universalmente Reconocidos, lo que hasta entonces —la relación dere-
cho-deber— sólo abarcaba el ámbito regional, adquirió entonces categoría 
internacional; lo que sólo se mantenía y obligaba a nivel de individuos, se 
hizo extensivo a los grupos e instituciones. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



122

Democracia y derechos humanos

Una vez que fue aprobada la Declaración sobre el Derecho y el Deber de los 
Individuo, “se invita a los gobiernos, a los organismos y organizaciones in-
tergubernamentales y no gubernamentales a que intensifiquen sus esfuer-
zos por difundir la Declaración, promover el respeto universal hacia ella y 
su comprensión131.

Puedo decir, incluso, que esta tendencia a nivel mundial a vivir vinculados 
derechos y deberes se afianza desde otro punto de vista: el del Magisterio 
de la Iglesia, debido a que los mensajes y documentos en los que trasmite y 
expone sus verdades y principios fundamentales —independiente de cual-
quier diferencia: por credo, raza, cultura, sexo, religión, etc.— tienen como 
destinatarios a todos los hombres de buena voluntad, no solamente los cató-
licos. En 1963, el pontífice Juan xxiii, en la encíclica Pacem in terris, manifiesta 
la fuerza que debe unirlos y la relación que debe darse entre los derechos y 
los deberes: “Los derechos naturales están unidos en el hombre que los po-
see con otros tantos deberes, y unos y otros tienen en la ley natural, que los 
confiere o los impone, su origen, mantenimiento y vigor indestructible”.132 
“Por ello, para poner algún ejemplo, al derecho del hombre a la existencia 
corresponde el deber de conservarla; al derecho a un decoroso nivel de vida, 
el deber de vivir con decoro; al derecho de buscar libremente la verdad, el 
deber de buscarla cada día con mayor profundidad y amplitud”.133 Termina 
diciendo el pontífice: 

Es asimismo consecuencia de lo dicho que, en la sociedad humana, a un de-
terminado derecho natural de cada hombre corresponda en los demás el de-
ber de reconocerlo y respetarlo. Porque cualquier derecho fundamental del 
hombre deriva su fuerza moral obligatoria de la ley natural, que lo confiere e 
impone el correlativo deber. Por tanto, quienes, al  reivindicar sus derechos, 

131  Disponible en: http://www.juridicas.unam.mx/publica/librev/rev/derhum/cont/40/
pr/pr38.pdf, consulta 24de marzo de 2010.     
132  AA.VV, Comentarios a la Pacem in terris,  pgrf. n. 28, BAC, Madrid, 1963, p. 12.
133  Ibidem, pgrf. n. 29.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



123

Democracia, derechos-deberes y libertades

olvidan por completo sus deberes o no les dan la importancia debida, se 
asemejan a los que derriban con una mano lo que con la otra construyen”.134

Postura personal

Apoyado en Massini Correas, sostengo que tanto el sentido común como el  
análisis racional de los derechos patentizan claramente que no es posible 
pensar en uno de ellos sin suponer un necesario deber jurídico de otro u 
otros sujetos jurídicos: que éste o estos sujetos deudores sean a veces di-
fícilmente determinables no argumenta absolutamente nada en contra de 
esta afirmación. Sin esta correlatividad, los intereses que buscan protección 
pueden pasarse sin ellos, ya que no habrá otra persona cuya responsabilidad 
pueda quedar obligada.135 

Por otro lado, somos conscientes de que todo hombre es plenamente hom-
bre, cualesquiera que sean sus condiciones de existencia. Por ello, el de-
recho primigenio, originario del hombre como tal, de ser hombre, de ser 
persona, está fundamentado sobre aquello que lo eleva por encima de su 
existencia natural, física o relativa, sobre lo que en él hay de espiritual y 
racional. Es por esto que el humanismo —señala Bernard Bourgeois— es en 
el nivel del derecho, el principio que determina el contenido de éste, como 
aquello que reconcilia a todos los hombres en el reconocimiento a cada uno 
de una existencia exteriormente libre.136 Esa existencia fincada en su ser se 
desenvuelve, en la mayoría de los casos, ejercitando su libertad en torno a 
ciertas exigencias que requieren ser atendidas y satisfechas, bajo el rostro 
de derechos. 

Pero al hablar de libertad, vivida por el hombre en un buen número de de-
rechos, no debemos olvidar la también correlativa obligación de responder 

134  Ibidem, pgrf. n. 30.
135  Massini, C., Filosofía del Derecho, t. 1, El derecho, los derechos y el derecho natural, Lexis-
Nexis, Abeledo-Perrot, Buenos Aires, Argentina, 2005, p. 103.
136  Filosofía y los derechos del hombre, trad. Jorge A. Díaz, Embajada de Francia-Universidad 
Nacional de Colombia, Siglo del Hombre Editores, Colombia, 2003, p.20.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



124

Democracia y derechos humanos

frente al bien de los  demás, que también son seres humanos, y lo tendremos 
que hacer con el cumplimiento de los deberes que brotan de los mismos 
derechos que exigimos para nosotros como seres humanos individuales. Al 
expresarnos de esta manera no estamos marcando máximos de comporta-
miento ni exigencias de caridad y amor al prójimo, sino solamente mínimos 
de justicia que nos pide la convivencia social. Por ello, estoy de acuerdo con 
Fagothey, al afirmar que el derecho está limitado por el deber. Puedo ejer-
cer mi derecho hasta el punto en que mi deber para con los demás lo inva-
lida. Los derechos y los deberes son correlativos y complementarios. El que 
tengan que ser así, se sigue de la inviolabilidad moral del derecho. Si tengo 
un derecho, todos los demás tienen la obligación de respetarlo; en esta for-
ma, el término de derecho se convierte en sujeto de un deber. En la misma 
proporción, si tengo un deber, alguien otro tiene un derecho a la cosa que 
debo hacer u omitir. Más aún, si tengo un deber, tengo también el derecho 
de cumplirlo y de hacer todas las cosas necesarias para cumplirlo; de otra 
manera, no podría ser un verdadero deber.137

Alasdair MacIntyre ha dicho que de cualquier modo, positivo o negativo, 
que se invoquen los derechos humanos, se sobreentiende que atañen por 
igual a cualquier individuo, cualquiera que sea su sexo, raza, religión y poco 
o mucho talento, y que proveen de fundamento a multitud de opciones 
morales concretas;138 las que, sin embargo, por muy personales que sean, 
trascenderán a la convivencia civil, a la que sólo puede juzgarse ordenada, 
fructífera y   congruente con la dignidad humana —sostiene Juan xxiii— si 
se funda en la verdad. Esto ocurrirá cuando cada cual reconozca no sólo los 
derechos que le son propios, sino también los deberes que tiene para con los 
demás; porque todo ciudadano siendo  racional por naturaleza, resulta, por 
lo mismo, responsable de sus acciones”.139

137  Fagothey, A., Ética. Teoría y aplicación, trad. Carlos Gerhard Ottenwaelder, Interamerica-
na, México, 1981, p. 187.
138  MacIntyre, A., op. cit., p. 95.
139  Pacem in terris, n. 35, en  AA.VV., Comentarios a la Pacem in terris, BAC, Madrid, 1963, pp. 
14-15. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



125

Democracia, derechos-deberes y libertades

Hemos escrito que no insistir en los deberes de la misma forma como lo 
hacemos sobre los derechos es una de las razones por las cuales tenemos 
un México y un mundo como el que ahora vivimos. Por lo cual, sin caer en 
mediocridades ni en conformismos, sugiero un mínimo de justicia, que si 
lo pusiéramos en práctica, tendríamos un mundo mejor: si debo tratar al 
otro como quiero que me traten, no debo hacer al otro lo que no quiero 
que me hagan. En palabras llanas, W. D. Ross indica que un derecho de un 
ser frente a otro es un derecho a tratar a ese otro o a ser tratado por él de 
cierta manera, y esto implica claramente el deber del otro de comportarse 
de cierta manera.140

Democracia y tolerancia

¿Por qué hablar hoy de la tolerancia? Porque los seres humanos somos igua-
les y diferentes a la vez. La respuesta quizá parezca muy simple, pues esto 
existe desde el comienzo de los tiempos. Sin embargo, atrás de cada uno de 
estos conceptos se esconde en la vida diaria toda una serie de fenómenos y 
de hechos reprobables e inaceptables que obligarían a hacernos más bien 
estas otras preguntas: ¿Por qué no hablar de ella? ¿Por qué la olvidamos y 
no la practicamos? Muy bien se expresa M. Walzer cuando escribe: ningún 
régimen de tolerancia funcionará durante mucho tiempo en una sociedad 
de inmigrantes, pluralista, moderna o posmoderna sin cierta combinación 
de las dos cosas siguientes: una defensa de las diferencias de grupo y un 
ataque a las diferencias de clase.141

Lo anterior se fundamenta en la aceptación de que si la verdad y los valo-
res absolutos son inaccesibles al conocimiento humano, ha de considerarse 
posible al menos no sólo la propia opinión, sino también la ajena y aun la 

140  Ross, W. D., Lo correcto y lo bueno, trad. Leonardo Rodríguez, Sígueme, Salamanca, 1994, 
p. 64.
141  Walzer, M. Tratado sobre la tolerancia, trad. de Francisco Álvarez, Paidos, Madrid, 1998, 122.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



126

Democracia y derechos humanos

contraria. De ahí que la democracia, si quiere ser tal, debe conceder igual es-
tima a la voluntad política de cada uno, porque todas las opiniones y doctri-
nas políticas son iguales para ella, por lo cual les concede idéntica posibili-
dad de manifestarse y de conquistar las inteligencias y voluntades humanas 
en un régimen de libre concurrencia. Por consiguiente, la democracia para 
Todorov no se define por una indiferente tolerancia con respecto a todas las 
ideas. Le son afines el diálogo y no la violencia, la argumentación racional y 
no la adoración de algún carismático jefe de Estado, la acción voluntaria y 
no el sometimiento fatalista a las tradiciones, las nociones de universalidad 
e igualdad y no el culto de los particularismos.142 Más aún, la democracia 
debe tenerse como el ambiente socio-político propicio, donde es posible de-
fender el derecho de los individuos a  expresar libremente su opinión. Por 
ello, Kelsen opina que “sólo puede alzarse la tolerancia dentro de un siste-
ma legal establecido que garantice la paz al prohibir y prevenir la libertad 
de expresión pacífica. La tolerancia implica libertad de  pensamiento. Los 
ideales morales se encuentran comprometidos —termina diciendo—  por la 
intolerancia de los que luchaban por ellos”.143 Ésta es razón por la que Gre-
blo insiste en que es necesario que el Estado democrático promueva la par-
ticipación en la vida política, favoreciendo la libertad de expresión pública 
de las opiniones, en tanto el saldo general de bienestar crece paralelamente 
al intensificarse las facultades individuales que se verifican en un contexto 
de discusión libre y pública.144

Victoria Camps sostiene que la tolerancia es la virtud de la democracia. El 
respeto a los demás, la igualdad de todas las creencias y opiniones, la con-
vicción de que nadie tiene la verdad ni la razón absolutas, son el fundamen-
to de esa apertura y generosidad que supone el ser tolerante. Sin la virtud 
de la tolerancia, la democracia es un engaño, pues la intolerancia condu-
ce directamente al totalitarismo.145 En la democracia —como es obvio— se 

142  Todorov, T, El hombre desplazado, p. 238.
143  Kelsen, H.,  ¿Qué es  la justicia?, p. 61.
144  Greblo, E, Democracia, trad. Guillermo Piro, Ediciones Nueva Visión, Buenos Aires, Ar-
gentina,  2003, p. 94.
145  Camps, V., Virtudes públicas, Espasa-Calpe, Madrid, 2003, p. 81.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



127

Democracia, derechos-deberes y libertades

acepta y se respeta la disidencia, a tal grado, que se puede sostener que to-
lerar la disidencia es democracia. Es, en alguna medida —como indica Pilar 
Allegue—, la legitimación de la disidencia.146 La libertad, a su vez —como 
indica E. Díaz—, entendida como eje y fundamento de la legitimidad, lleva al 
reconocimiento y respeto de las diferencias personales, pero, a la vez, im-
plica como lógica exigencia una básica igualdad —la libertad es la diferencia 
más la igualdad— y ello tanto en el ámbito de la igualdad en la libertad como 
en el de la libertad en la igualdad.147 La tolerancia en su sentido genuino 
—señala Tejedor— no es pues autodestructiva, ni se basa simplemente en 
la consideración de un hombre abstracto, sino que antes bien es una virtud 
que permite una valoración y una aceptación responsable de las diferencias 
reales entre los hombres y sus diferentes sistemas de creencias dentro de 
unos límites morales, más allá de los cuales tolerar determinados actos se 
convertiría en un acto de barbarie.148

Es un hecho que el grado de libertad con el que se conduzcan los miembros 
de una sociedad, se constituye en un termómetro para percibir también en 
qué grado se vive la democracia. Razón por la cual Kelsen sostiene: “La de-
mocracia es una forma de gobierno justa por el mero hecho de que garanti-
za la libertad individual”, y la libertad significa tolerancia.149 Por ello, cuan-
do la democracia deja de ser tolerante, deja de ser democracia; la tolerancia 
distingue la democracia de la tecnocracia.150 Kaufmann, por su parte, señala 
que en la democracia rige la ley de la mayoría. La mayoría lo puede todo, 
a excepción de dos cosas: ella no puede eliminar el propio principio de la 
mayoría, y con él la democracia, y no puede abolir los derechos humanos y 
fundamentales, pues éstos valen pre-estatalmente, el Estado no los otorga, 
sino únicamente los protege.151 La prioridad de los derechos subjetivos es de 

146  “Sobre tolerancia: Una pequeña virtud política, ¿de Derechas o de Izquierdas?”, en  
Derechos  y Libertades, Revista del Instituto Bartolomé de las Casas, Madrid, núm. 5, año II, 
julio-diciembre, 1995,  p. 176.
147  Cfr., Díaz, E., De la maldad estatal a la soberanía popular, Debate, Madrid, 1984, pp. 51-52.
148  Op. cit. p. 9.
149  Kelsen, H.,  ¿Qué es la justicia?, p. 45.
150  Ibidem, p. 62.
151  Kaufmann, A., Filosofía del derecho, p. 517.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



128

Democracia y derechos humanos

la mayor importancia política; ya lo había dicho Kelsen: “por lo mismo, si 
el orden jurídico no puede crear, sino únicamente garantizar la existencia 
de los derechos subjetivos, tampoco podrá destruirlos”.152 De esta manera, 
Ralws sostiene que el Estado no se ocupa de doctrinas filosóficas ni religio-
sas, sino que debe regular la búsqueda que hacen los individuos de sus inte-
reses morales y espirituales conforme a principios con los que ellos estarían 
de acuerdo en una situación de igualdad.153 

Respecto a lo anterior, Isaiah Berlin pregunta que si las democracias sin 
dejar de serlo, pueden suprimir la libertad, ¿qué es lo que haría verdadera-
mente libre a una sociedad? A lo que responde: 

una sociedad no es libre a no ser que esté gobernada por dos principios que 
guardan relación entre sí: primero, que solamente los derechos, y no el po-
der, pueden ser considerados como absolutos, de manera que todos los hom-
bres cualquiera que sea el poder que los gobierne, tienen el derecho absolu-
to de negarse a comportarse de una manera que no es humana; y, segundo, 
que hay fronteras: derechos naturales, la Palabra divina, la Ley natural, las 
exigencias que lleva consigo la utilidad; dentro de las cuales los hombres 
deben de ser inviolables.154

Si la democracia se relaciona necesariamente con la tolerancia, esto es, si 
ella acepta e incluso favorece la diversidad de puntos de vista y la libre con-
currencia y expresión de éstos en el interior de la sociedad; si la democracia, 
en una palabra, es discusión, se trata, entonces —según Squella Narducci—, 
de una forma de gobierno en la que existen condiciones casi óptimas para 
que los juristas, sin restricciones externas a su trabajo, puedan llevar a cabo 
la crítica de lo dado o puesto como derecho.155 En el lado opuesto, el au-
mento de la intolerancia frente a las opiniones disidentes es un indicio del 

152  Kelsen, H., Teoría general del derecho y el Estado, p. 93.
153  Rawls, J., Teoría de la justicia, p. 202.
154  Op. cit., pp. 271-272.
155  Squella, N. A., “Democracia y derecho”, en  V. E. Garzón y F. J. Laporta (comps.), op. cit., 
p. 516.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



129

Democracia, derechos-deberes y libertades

deterioro de la vida democrática. De igual manera contribuyen a este dete-
rioro —observa Todorov— los procedimientos usados por los enemigos de 
la democracia: demagogia, manipulación de la opinión pública y oscuridad 
en las decisiones.156 Por este motivo, sostenemos con Gregorio Peces-Barba, 
“el rasgo ético con reflejo político y jurídico, que está en el origen de la to-
lerancia y en el fundamento de la libertad individual es el pluralismo ideo-
lógico”.157 De esto se desprende que a las mayorías se les exige respeto a la 
opinión de las minorías, y a éstas, la aceptación del voto de las mayorías, lo 
cual no les obliga de ninguna manera a renunciar a su opinión divergente. 
Por esto, una democracia pluralista no puede subsistir ni vivir en libertad 
sin tolerancia entre la mayoría y las minorías. De ahí  que la tolerancia ha de 
entenderse —propone I. Fetscher— como un criterio ético para determinar 
la capacidad de tradición de la actividad política.158

El pluralismo en sus múltiples manifestaciones se ha constituido en un fe-
nómeno trascendente para la tolerancia que —según Peces-Barba— puede 
ser estudiado desde dos puntos de vista: ideológico y estructural. Desde el 
primero, el pluralismo es la constatación de una diversidad, contraria a 
cualquier unidad de pensamiento, que no es posible si es espontánea y re-
chazable si es forzada. La aceptación y afirmación del pluralismo supone la 
exigencia de libertad para exponer y defender las propias convicciones con 
respeto a los demás, y la creencia de que es el único camino que puede real-
mente solucionar las tensiones sociales y políticas. Desde el punto de vista 
estructural, el pluralismo es el reconocimiento de la autonomía de las socie-
dades y comunidades menores (frente al Estado) con sus derechos y su auto-
ridad propia, que se convierte así en uno de los frenos más eficaces para que 
el crecimiento normal del Estado no se convierta en invasión totalitaria.159

156  Todorov, T., El nuevo desorden mundial, p. 67.
157  Peces-Barba, G., Ética, poder y derecho, p. 81. 
158  Fetscher, I., La tolerancia. Un pequeña virtud imprescindible para la democracia, trad. Nélida 
Machain, Gedisa, Barcelona, 1996, p. 137.
159  Peces-Barba, G., Derechos fundamentales…, p. 53.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



130

Democracia y derechos humanos

Existe un consenso más o menos generalizado en que uno de los fundamen-
tos más importantes de la democracia es el pluralismo, y para que éste pue-
da darse es necesaria una cierta tolerancia, mas no la llamada negativa, es 
decir, una actitud personal que consiste en el simple soportar aquello que 
nos disgusta; sino más bien la positiva, aquella que valora la alteridad y que 
es capaz de reconocer los límites —dice Tejedor— que separan lo tolerable 
de lo que es intolerable. La verdadera tolerancia, si ha de ser una virtud de-
mocrática, no puede dejar de ser intolerante con aquellos actos que atentan 
contra la persona.160 Hoy en día es necesario definir cuáles son los  límites  
de la tolerancia que  hacen  de  ella  una  auténtica —Fetscher le llama ‘pe-
queña’— virtud imprescindible para la democracia.161 Porque de igual modo 
que la libertad no es tal si no tiene un contenido moral que le impone unos 
límites, más allá de los cuales se convierte en licencia; la tolerancia es una 
virtud desde el momento que conlleva unos criterios morales que definen lo 
que es tolerable y lo que en ningún caso debemos tolerar. Al mismo tiempo, 
hay que insistir en que la verdadera tolerancia sólo puede darse en condi-
ciones de libertad y de igualdad, valores que asimismo se constituyen en 
conditio sine qua non de toda democracia, como veremos en seguida. Por eso, 
hoy día  —indica V. Camps— no podemos reclamar la tolerancia ni como un 
principio jurídico ni como una mera actitud privada, sino más bien como 
una virtud pública subordinada a las exigencias de la justicia.162

J. Maritain, adelantándose a su tiempo, en 1951, después de evidenciar el 
anhelo siempre vivo y permanente en todos los corazones de unificar a los 
hombres en la paz y en las convicciones comunes respecto a los fines y prin-
cipios fundamentales de la vida y la sociedad humanas, desvanecido por las 
catástrofes mundiales recién acaecidas, decía que “una democracia genuina 
importa un acuerdo fundamental de las opiniones y las voluntades sobre las 
bases de la vida común; ha de tener conciencia de sí y de sus principios, y 
deberá ser capaz de defender y promover su propia concepción de la vida 

160  Op. cit., p. 10.
161  Op. cit., n. a pie de p. núm. 198.
162  Camps, V., Virtudes públicas.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



131

Democracia, derechos-deberes y libertades

política y social. Esta democracia renovada y ‘personalista’ será de tipo plu-
ralista”.163

En la actualidad, Alain Touraine, quien está a favor de la democracia repre-
sentativa, en consonancia con la idea anterior de Maritain sobre el pluralis-
mo, señala que “la democracia exige en primer lugar, la representatividad 
de los gobernantes, es decir, la existencia de actores sociales de los que los 
agentes políticos sean los instrumentos, los representantes. Y como la socie-
dad civil está hecha de una pluralidad de actores sociales, la democracia no 
puede ser representativa sino siendo pluralista”.164 García Marzá, de acuerdo 
con lo anterior, hace una distinción muy precisa: “una sociedad plural no es 
aquella en la que todos los valores ‘valen’ por igual. Más bien al contrario, 
una sociedad plural es posible si y sólo si existe un núcleo común, un entra-
mado compartido de valores y normas, cuyo reconocimiento es condición 
de posibilidad del mismo orden democrático”.165

La democracia, como  sistema de autogobierno de una sociedad políti-
ca —indica López Calera— está fundada en la convicción de que solamente 
desde un esfuerzo conjunto de tolerancia por parte de todos los integrantes 
de esa sociedad, será posible encontrar principios y valores comunes, com-
partibles de manera mayoritaria, que hagan posible una convivencia justa y 
pacífica. Sobre valores no caben unanimidades. Sobre las preferencias mo-
rales son posibles toda clase de alternativas. La democracia es el método 
que con mayor racionalidad y respeto por la libertad hace posible concluir 
consensos éticos y políticos para la convivencia.166 De esta manera, la demo-
cracia promueve la posibilidad de que diferentes concepciones del mundo 
y de la vida puedan convivir o coexistir. Las democracias son por definición 
tolerantes. La tolerancia, por su parte —señala el mismo autor—, es un valor 

163  Maritain,  J., El hombre y el Estado, trad. Manuel Gurrea, Club de Lectores, Buenos Aires, 
Argentina, 1984, p. 130.
164  Touraine,  A., op. cit., p. 43.
165  “Desobediencia civil”, en A. Cortina (directora), op. cit., p. 109.
166  López, C. N. M., Filosofía del Derecho, p. 198.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



132

Democracia y derechos humanos

central de toda auténtica democracia y, por supuesto, de una teoría demo-
crática de la justicia.167

La democracia descansa —según Welzel— en la idea fundamental de la to-
lerancia recíproca, no de la tolerancia unilateral, y el mismo principio de 
la mayoría está subordinado a aquella idea. En este sentido, la democracia 
es una societé ouverte (sociedad abierta). Uno de sus elementos integrantes 
es el aseguramiento de la libertad frente a aquellos grupos que pretenden 
utilizar la tolerancia para aniquilar la libertad.168

En 1998, el secretario de Naciones Unidas, Kofi Annan, decía: “La tolerancia, 
base de la sociedad civil y de la paz, nos permite ver en la diversidad de cul-
turas no un obstáculo para el respeto de los derechos humanos o, lo que es 
peor, una justificación para las violaciones que de ellos se cometen, sino una 
fuente de riqueza en la que todos debemos beber”.169 Estas palabras nos ha-
cen pensar en el cambio de objeto de la tolerancia; si antes eran las diferen-
cias religiosas, ahora son las diferencias etnoculturales las que son objeto de 
atención prioritaria desde la tolerancia. De ahí que Manuel Toscano conciba 
la tolerancia como una actitud resueltamente afirmativa ante el pluralismo, 
que nos lleva a contemplar la diversidad como una fuente de riqueza más 
que de dificultades.170 Ahora bien, si la intolerancia la podemos describir en 
forma sencilla como el rechazo de las diferencias entre las personas y las 
culturas; la tolerancia, por su parte, es el reconocimiento y la aceptación 
tanto de las diferencias entre personas como de la diversidad cultural, así 
quedó establecido en el artículo 1.1 de la Declaración de Principios sobre la 
Tolerancia de la unesco, del 16 de noviembre de 1995: “La tolerancia consiste 
en el respeto, la aceptación y el aprecio de la rica diversidad de las culturas 
de nuestro mundo, de nuestras formas de expresión y medios de ser huma-

167  Ibidem, p. 196.
168  Op. cit., p. 340.
169  “Los derechos humanos, urdimbre de nuestras vidas”, El País, 10 de diciembre de 1998, 
p. 13.
170  “La tolerancia y el conflicto de razones”, en C. J. Rubio, J. María Rosales y M. M. Tosca-
no, Ciudadanía, nacionalismo y derechos humanos, Trotta, Madrid, 2000, p.172.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



133

Democracia, derechos-deberes y libertades

nos”.171 También se nos presenta como una actitud que requiere apertura 
de espíritu y apreciación de la variedad, porque como el texto deja muy en 
claro, en absoluto ha de entenderse la tolerancia como concesión o condes-
cendencia o indulgencia. Ante todo, “la tolerancia es una actitud activa de 
reconocimiento de los derechos humanos universales y las libertades fun-
damentales de los demás” (1.2.).

Es un hecho que en las democracias rigen las decisiones de la mayoría, pero 
dichas decisiones no pueden convertirse en decisiones absolutas. Esa pre-
tensión desembocaría en la negación de su condicionamiento. En otras pa-
labras, los miembros de las agrupaciones mayoritarias no pueden tener la 
absoluta certeza de que sus decisiones son las más correctas; sino que deben 
reconocer, por principio, su propia capacidad de errar, así como la posibi-
lidad de que la opinión de la minoría sea la acertada. De modo que las ma-
yorías deben tener capacidad de tolerancia. Por consiguiente, donde no se 
practica esta tolerancia política —opina I. Fetscher—, las minorías pueden 
verse obligadas a pasar a la clandestinidad política. Por lo que la exigencia 
de la tolerancia de la mayoría para con la minoría es algo más que un prin-
cipio formal.172

Democracia y libertad, tolerancia y desigualdad

Hemos dicho que la libertad es uno de los grandes valores de la democracia. 
A su vez, la virtud de la libertad es la tolerancia. Ser tolerante —indica Bil-
beny— es el esfuerzo que hace realidad al principal valor de la democracia 
que es la libertad. Esta forma de gobierno ha de ser la expresión de los que 
han rechazado las aspiraciones y los métodos de la intransigencia. Por eso la 
tolerancia no es exclusiva de los países o tradiciones ‘liberales’ que empeza-

171  Declaración de la UNESCO sobre la Tolerancia, 16 de noviembre de 1995, disponible en: 
http://www.foroermua.com/htm/modules.php, consulta 19 de septiembre de 2009.
172  Cfr. Ibidem, pp. 137-139.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



134

Democracia y derechos humanos

ron al mismo tiempo que se trataba de poner fin a las sangrientas guerras de 
religión. Valores parecidos a la tolerancia, como la piedad, la misericordia 
o la compasión, se encuentran en todas la sociedades y sirven igualmente al 
ideal democrático de vivir sin ser discriminado ni tampoco discriminar.173

La libertad no puede existir sin la tolerancia y ésta sin la intolerancia a los 
intolerantes. Por consiguiente, la tolerancia tiene entre sus límites no tole-
rar a quienes quieren acabar con ella: ser anti-intolerantes. Por congruencia 
consigo misma, la tolerancia no puede transigir con los intransigentes que 
la amenazan. Por ello, la democracia sería contradictoria consigo misma si 
respetara aquello que empieza por no respetar el primero de sus valores, la 
libertad.

En 1993, Federico Mayor174 indicaba que en la Declaración Universal de los 
Derechos Humanos de 1948, se señala que la violencia puede ser consecuen-
cia de la represión de las aspiraciones democráticas, del mismo modo que 
puede ser el resultado de la intolerancia. Una de las funciones principales 
de la democracia es facilitar el cambio político y establecer una mediación 
no violenta entre las diferencias políticas. Así, el elemento de la democracia 
se articula íntimamente con la paz, los derechos humanos y la tolerancia.175 
Por ello, señala Hans Küng, el Estado liberal-democrático debería ser, por su 
propia naturaleza, neutral en cuanto a la concepción del mundo. Esto signi-
fica que debe tolerar la diversidad de religiones y confesiones, de filosofías 
e ideologías. Lo cual supone, sin duda, un increíble avance en la historia de 
la humanidad, de modo que hoy se percibe en todas partes una inmensa 
añoranza por la libertad y los derechos humanos, que ningún intelectual 
que haya disfrutado de la libertad de Occidente debería descalificar como 
típicamente occidental.176 Habermas, si bien acepta la actitud neutral del 
Estado en cuestión de convicciones subjetivas y confesionales, protegidas 

173  Bilbeny, N., op. cit., p.  42.
174  En ese entonces, director general de la unesco.
175  “La tolerancia, umbral de la paz”, Francia, unesco, 1994.
176  Küng, H., Proyecto de una ética mundial, 3ª edición, trad. Gilberto Canal Marcos, Trotta, 
Madrid, 1995, p. 45.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



135

Democracia, derechos-deberes y libertades

por los derechos fundamentales de sus ciudadanos, no se comporta en modo 
alguno de forma neutral frente a los fundamentos morales intersubjetiva-
mente reconocidos de la legalidad y de obediencia al derecho.177

El otro  valor que está en la base de la democracia, y por lo tanto, en estrecha 
relación con la tolerancia, es la igualdad. Porque es evidente que sólo podré 
ser tolerante respecto a los otros seres humanos si desde el principio afirmo 
y sostengo que todos participamos de una misma esencia y que gozamos de 
la misma dignidad; y por  lo mismo,  que los otros son tan dignos de respeto 
como yo. La igualdad de todos los hombres, dogma fundamental de la fe 
democrática, es igualdad en tanto que personas, no en cuanto a cualidades o 
caracteres; igualdad no es uniformidad. Es por el contrario, el supuesto que 
permite aceptar las diferencias de los otros, la rica complejidad humana y 
no sólo la del presente, sino la del porvenir. De esto tiene que alimentarse 
la tolerancia y en ello ha de fundamentarse, cuánto más que hoy vivimos en 
un mismo pueblo, una diversidad lingüística, cultural, religiosa, étnica, etc., 
a gran escala, con lo cual se podría vivir el lado humanista de la tolerancia 
y de la democracia, en palabras de Todorov.178 Ahora nos parece un hecho 
indudable —señala Salmerón— que la política del reconocimiento de grupos 
sociales sólo puede hallar su verdadera dimensión en una sociedad plena-
mente democrática o que esté en el camino de alcanzar tal plenitud. Nadie 
cuestionará tampoco que estos logros son resultado de un largo proceso 
histórico de cambios sociales y políticos.179

En un mundo atravesado por intercambios culturales intensos —señala Tou-
raine— no hay democracia sin reconocimiento de la diversidad entre las 
culturas y las relaciones de dominación que existen entre ellas. La dificultad 
de construir una sociedad multicultural es la que enfrenta toda empresa de-
mocrática: es preciso combinar un movimiento liberador, siempre cargado 
de rechazo, con el reconocimiento del otro y el pluralismo. Una sociedad 

177  Habermas, J., Ensayos políticos, pp. 90-91.
178  Todorov, T., Las morales de la historia, trad. Marta Bertrán A, Paidós, Barcelona, 1993, p. 177.
179  “Ética y diversidad cultural”, en O. Guariglia (ed.), Cuestiones morales, Trotta, Madrid, 
1996, p. 104.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



136

Democracia y derechos humanos

multicultural muy lejos de romper con el espíritu democrático, que se basa 
en el universalismo individualista, es la consumación de la idea democrá-
tica, como reconocimiento de la pluralidad de intereses, opiniones y valo-
res.180 Precisamente hoy, en el debate filosófico-político sobre los derechos 
humanos, se ha planteado una confrontación entre la política de la dignidad 
igualitaria y la política de la diferencia. Se ha dicho —anota Encarnación 
Fernández— que la idea de igual dignidad ha dado lugar a una política que 
insiste en la igualdad de todos los ciudadanos y en la uniformidad de los de-
rechos, olvidando el derecho a las diferencias.181 Precisamente, Danilo Mar-
tucelli escribe: La igualdad, orientada sobre derechos universalizables supo-
ne ignorar, de una manera u otra, las diferencias entre los individuos ante 
un objetivo particular y considerar a las personas diferentes como equiva-
lentes (pero no forzosamente idénticas) para un propósito determinado.182 
De ahí que, muchas veces, las demandas de igualdad apuntan a generar el 
reconocimiento de la legitimidad de ciertas diferencias no reconocidas. 
Pero lo primero que hay que reconocer es el derecho de todo ser humano a 
ser diferente. En nuestra relación con los otros deberíamos tener como guía 
—sostiene Ryszard Kapuscinski— la idea de conocerlo para comprenderlo, 
la idea de aceptación de la diferencia y la alteridad como rasgos inherentes 
al género humano.183 

Con la justicia, hablando en escala de mínimos, sabemos, se da la igualdad. 
Por ello, una ordenación jurídica que sólo pretendiera valer —había seña-
lado Radbruch— para algunos casos y para algunos hombres, no sería dere-
cho, sino arbitrariedad. Esta idea tiene en la realidad jurídica fuerza sufi-
ciente para obligar al interés y a la arbitrariedad, por lo menos, a revestirse 
de forma jurídica.184

180  Touraine, A., ¿Podremos vivir juntos?, trad. Horacio Pons, F.C.E., México, 2003, p. 203.
181  Fernández, E., Igualdad y derechos humanos, p. 180.
182  “Las contradicciones políticas del multiculturalismo”, en  M. D. Gutiérrez (coord.), 
Multiculturalismo. Desafíos y perspectivas, 2ª edición, UNAM, Col. de México, Siglo xxi, México, 
2007,  p. 136.
183  Kapuscinski, R., Encuentro con el otro, trad. Agata Orzeszek, Anagrama, Barcelona, 2007, p. 49.
184  Radbruch, G., Filosofía del derecho, Editorial Revista de Derecho Privado, Madrid, 1959, p. 244.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



137

Democracia, derechos-deberes y libertades

Tal es la importancia y trascendencia de reconocer el peso de la igualdad 
dentro de las diferencias, o de ser diferentes viéndonos como iguales, que si 
la sociedad no se concibe como una comunidad diferenciada cuyos elemen-
tos se mantienen unidos mediante una solidaridad orgánica, es más pro-
bable que la libertad de cada uno y la igualdad de todos o simplemente la 
disminución de las desigualdades combatan entre sí en vez de completarse. 
Las diferencias, tanto individuales como grupales —señala Victoria Camps— 
han de ser salvadas y defendidas de intromisiones y alienaciones, siempre 
y cuando, al mismo tiempo, se preserven y queden garantizados los conte-
nidos básicos de la justicia, la dignidad o la humanidad. Las marginaciones, 
opresiones, discriminaciones y  torturas históricamente denunciadas no 
deben repetirse ni reproducirse. No hay ni tiene por qué haber diferentes 
justicias.185

En relación con lo anterior, argumenta Calsamiglia: cuando decimos que 
todos los hombres son iguales no estamos describiendo lo que ocurre en el 
mundo, que todos los hombres tienen más o menos las mismas capacidades 
o el mismo talento, sin distinciones de razas ni de sexos. En realidad, somos 
muy conscientes de que existen diferencias entre los hombres y difícilmen-
te podemos encontrar dos que tengan cualidades idénticas. Por tal razón, 
el principio de igualdad no es un principio descriptivo de la realidad so-
cial, —es normativo— sino que es una exigencia, nos indica cómo deben ser 
los hombres en una sociedad justa. Poco importa que los hombres tengan 
capacidades naturales diferentes. La igualdad es una exigencia del pensa-
miento político contemporáneo.186 Sin embargo, Pilar Allegue entiende por 
tolerancia un método de persuasión, un instrumento o punto de partida en 
el que la libertad es un presupuesto y que se pretende alcanzar la igualdad. 
Los problemas en el ámbito occidental son hoy más agudos por las desigual-
dades que por falta de libertad, lo cual probaría que la tolerancia es una 
propiedad posicional, relacional, entiendo, con fuerte incidencia en la de-

185  “El derecho a la diferencia”, op. cit., p. 72.
186  Calsamiglia, A., “Sobre el principio de igualdad”, en J. Muguerza et al., El fundamento de 
los derechos humanos, p. 98.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



138

Democracia y derechos humanos

mocracia como sistema político plural, participativo y con finalidades de 
interés común.187

El valor de la igualdad proporciona —como dijimos— un fundamento para 
la práctica de la tolerancia: hay que reconocer que los hombres son iguales 
para admitir que permanecen distintos. La igualdad no se opone a las di-
ferencias sino a las desigualdades, dice Encarnación Fernández, porque la 
igualdad supone el respeto a las diferencias y la lucha contra las desigualda-
des. Respeto de las diferencias porque sean cual sean sus rasgos comunes o 
distintivos, todos los seres humanos deben ser tratados como iguales. Esto 
se concreta en el reconocimiento a todos ellos de la titularidad de los dere-
chos humanos.188 

Aristóteles vio en su tiempo estos dos valores relacionados con la democra-
cia de la siguiente manera:

La primera forma de democracia es la que se funda principalmente en la 
igualdad. Y la ley de tal democracia entiende por igualdad que no sean más 
en nada los pobres que los ricos, no dominen los unos sobre los otros, sino 
que ambas clases sean semejantes. Pues si la libertad, como suponen algu-
nos, se da principalmente en la democracia, y la igualdad también, esto po-
drá realizarse mejor si todos participan del gobierno por igual y en la mayor 
medida posible. Y como el pueblo constituye el mayor número y prevalece la 
decisión del pueblo, este régimen es forzosamente una democracia.189

L. Ferrajoli entiende que los derechos universales de libertad deben ser 
considerados como ‘derechos a la diferencia’ que implican lógicamente un 
deber, también universal, de tolerancia ante las diferentes identidades indi-
viduales; por su parte, los derechos sociales tienen que interpretarse como 
derechos ‘a la igualdad’ que implican el deber, sobre todo de parte de los po-

187  “Sobre tolerancia: una pequeña virtud  política…”, en Derechos y deberes, Revista del 
Instituto Bartolomé de las Casas, Madrid, 1995,  núm. 5, año II, p. 180.
188  Fernández, E., Igualdad y derechos humanos, p. 20.
189  Aristóteles, Política, 1291b, op. cit.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



139

Democracia, derechos-deberes y libertades

deres públicos, de tratar a cada individuo como una persona igual a los de-
más por lo que hace a las necesidades esenciales y a los intereses vitales.190 A 
partir de una concepción como ésta, fruto del momento más evolucionado 
del constitucionalismo, resulta justificada, o más bien obligatoria —señala 
Michelangelo Bovero— la no-tolerancia —la intransigencia— frente a cual-
quier lesión a los derechos fundamentales: respecto a violaciones de los de-
rechos políticos y sociales, la intransigencia será una reacción en contra de 
la exclusión de cualquier individuo del grupo de las personas; respecto a las 
violaciones de los derechos de libertad, considerados como ‘derechos a la 
diferencia’, la intransigencia se revelará específicamente como un mecanis-
mo de defensa de las diferencias de frente a los intolerantes y, consecuen-
temente, como una manifestación activa de la tolerancia. Pero obviamente 
—termina diciendo— sería contradictorio defender la ‘diferencia’ de convic-
ciones y convenciones que permitan y justifiquen comportamientos lesivos 
de los propios derechos fundamentales, respecto de los cuales tenemos el 
deber de la intransigencia.191

En apoyo a la idea anterior, bien entendida, la tolerancia —escribe I. Fetscher—  
no significa indiferencia hacia los demás, sino el reconocimiento de sus 
diferencias y de su derecho a ser diferentes. La tolerancia es una actitud que 
debería practicar tanto el individuo como el grupo social, tanto el gobierno 
como la opinión pública.192 No obstante esto, la tolerancia —indica Javier 
de Lucas— debe ser un régimen provisional, porque en sí encierra siempre 
algo ofensivo; desde el momento en que la conducta tolerada es siempre un 
<<mal permitido>>.193 Opinión muy válida y respetable, sin embargo, es más 
aconsejable pensar con César Tejedor de la Iglesia,  que la tolerancia no es 
nunca aceptación indiferente de lo extraño, sino que se basa en unos valores 

190  Ferrajoli, L., Derecho y razón. Teoría del garantismo penal,  p. 906. 
191  “La intransigencia en el tiempo de los derechos”, disponible en: http://www.cervantes-
virtual.com/servlet/SirveObras/ isonomia13_08.pdf, consulta 3 de abril de 2009.
192  Fetscher, I., op. cit., p. 143.
193  “¿Para dejar de hablar de la tolerancia?”, en Cuadernos de Filosofía del Derecho, DOXA, 
núm. 11, edición digital, Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes, Alicante, 2001.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



140

Democracia y derechos humanos

fuertes como son la dignidad y la libertad de todas las personas que compor-
tan una serie de exigencias.194 

La igualdad, por su parte —puntualiza Encarnación Fernández—, expresa 
el derecho a ser diferentes y al mismo tiempo, a ser iguales en lo relativo 
a las condiciones materiales básicas de la vida. En este sentido, la igualdad 
conjugaría el respeto a la diferencia y a la pluralidad personal y cultural 
(y, en este sentido, conectaría con los derechos de libertad que garantizan 
el respeto a tales diferencias), con la tendencia a la igualdad y a la soli-
daridad.195 Para L. Ferrajoli, la igualdad es en primer lugar igualdad en los 
derechos de libertad, que garantizan el igual valor de todas las diferencias 
personales que hacen de cada persona un individuo diferente a todos los 
demás y de cada individuo una persona igual a todas las otras; y en segundo 
lugar, igualdad en los derechos sociales, que garantizan la reducción de las 
desigualdades económicas y sociales.196 De esta manera, la aceptación de la 
igualdad de todos es un elemento necesario para la doctrina moderna de la 
tolerancia; mas no por ello suficiente. La tolerancia fundada en la igualdad 
no debe conocer ningún límite; por lo mismo, cualquier discriminación des-
igualitaria es condenable. Por tal razón, Todorov afirma que la igualdad es 
pertinente, en particular, cuando se trata de afirmar la tolerancia respecto 
a los extranjeros; pero se puede estar falto de tolerancia dentro mismo de 
una sociedad si no se admite el derecho de cada uno a actuar libremente. La 
tolerancia tiene necesidad no sólo de igualdad, sino también de libertad.197

Por lo tanto, el punto de partida de la tolerancia es una constatación: la 
extraordinaria diversidad existente entre las personas y las sociedades; ade-
más postula una separación entre las diferencias tolerables y las que no lo 
son. En el seno de un Estado, aquello que es intolerable queda castigado por 

194  “La tolerancia como modelo de integración democrática”, en V Congreso Europeo de 
Latinoamericanistas del CEISAL (Consejo Europeo de Investigaciones Sociales de América 
Latina), celebrado en Bruselas del 11 al 14 de abril del 2007, disponible en: http://www.
biopolitica.cl/docs/Munera_textos3.pdf, consulta 2 de marzo de 2010.
195  Ibidem, p. 21.
196  Ferrajoli, L., Democracia y garantismo, p. 43.
197  Todorov, T., Las morales de la historia, pp. 182-183.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



141

Democracia, derechos-deberes y libertades

la ley: se trata de los delitos y los crímenes, la violencia puesta precisamen-
te al servicio de la intolerancia. Esta concepción deja al margen el inmenso 
campo de las diferencias tolerables. Ni los individuos ni los grupos —sos-
tiene Todorov— están obligados a aprobar la forma de pensar y de actuar 
de los demás, pero no tienen derecho tampoco a impedirles que persistan 
en su opción ni a perseguirlos.198 Al mismo tiempo —como ha señalado Ha-
bermas— el reconocimiento de las diferencias —el reconocimiento del otro 
en su alteridad— puede convertirse también en la marca de una identidad 
común.199

En la filosofía moderna —escribe Calsamiglia— el problema de la igualdad 
exige justificar las diferencias. La igualdad es histórica y relacional porque en 
las relaciones entre los hombres se manifiesta la igualdad y la desigualdad. 
La igualdad formal (tratar lo igual de forma igual y lo desigual de forma des-
igual) necesita criterios materiales para saber qué categorías son iguales y qué 
categorías no lo son. Al tratar de la igualdad formal se exige la justificación 
y no arbitrariedad de la diferencia.200 Cierto es —señala Javier de Lucas— 
que no deberíamos de confundir diversidad (diferencia) y desigualdad o, 
más claramente, que no podemos contraponerlas simétricamente, porque 
tampoco la igualdad es identidad ni semejanza, pues no prescinde de los ele-
mentos diferenciadores. La igualdad parte de la diversidad, es decir, de una 
situación de hecho en la que hay en parte igualdad y en parte diferencias.201

El 1959, Isaiah Berlin, al ser invitado a dictar una conferencia, señaló a pro-
pósito de la tolerancia: “En un mundo donde los derechos humanos no hu-
bieran sido nunca pisoteados, ni los hombres se persiguieran unos a otros 
por  lo que creen o por lo que son, no habría necesidad de la Administración 
de la justicia. Sin embargo, nuestro mundo no es ese”.202 Todo orden jurídico 

198  Todorov, T., El nuevo desorden mundial, pp. 125-126.
199  Libération, 31 de mayo y 1 de junio de 2003.
200  Op. cit., p. 100.
201  “La igualdad ante la ley”, en  V. E. Garzón y F. J. Laporta (comps.), op. cit., p. 493.
202  Berlin, I., Cuatro ensayos sobre la libertad, Alianza Editorial, Madrid, 2003, p. 280.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



142

Democracia y derechos humanos

pretende garantizar o imponer un determinado modelo de relaciones socia-
les o, como suele decirse, que es un sistema de control social.203 

En razón de lo anterior —termina diciendo Prieto Sanchís— lo que podemos 
llamar legitimidad positiva se refiere a la adecuación de valores latentes 
en el derecho con los valores mayoritariamente vividos en la sociedad, y 
con independencia del juicio que nos merezcan éstos, una mínima dosis de 
legitimidad positiva es necesaria para que nazca en los destinatarios una 
conciencia de obligatoriedad y, con ella, para la propia preservación del sis-
tema. Finalmente, la que puede denominarse legitimidad formal alude a ese 
mínimo de justicia que proporciona el orden jurídico por el mero hecho de 
ser un ‘orden’ y que se resume generalmente en la idea de seguridad jurídi-
ca; seguridad que, sin embargo, cada sistema alcanza en una medida distinta 
en función de sus propias características.204

Esta situación planteada es la razón por la que hoy día se hable de demo-
cracia constitucional, cuya esencia reside precisamente —según Ferrajo-
li— en el conjunto de límites impuestos por las Constituciones a todo po-
der, que postula en consecuencia una concepción de la democracia como 
sistema frágil y complejo de separación y equilibrio entre poderes, de lí-
mites de forma y de sustancia a su ejercicio, de garantías de los derechos 
fundamentales, de técnicas de control y de reparación contra sus violacio-
nes.205 La democracia constitucional es, sin  más,  una exigencia inmediata 
del ideal mismo de los derechos. Si los derechos básicos —escribe Juan 
C. Bayón— son aquellas libertades, inmunidades, pretensiones y potesta-
des que corresponden a todo ser humano como condición necesaria para 
realizarse como sujeto moral, su satisfacción debe concebirse como una 
exigencia ética incondicional e innegociable, hasta el punto de que podría 
decirse que el contenido de la idea de justicia se sustancia precisamente 
en la realización de los derechos. En ese caso, el constitucionalismo no 
haría sino dar forma institucional a la idea de que la política debe estar 

203  Prieto, S. L., Apuntes de Teoría del Derecho, 3ª edición, Trotta, Madrid, 2008, p. 33.
204  Op. cit., p. 103.
205  Ferrajoli, L.,  Democracia y garantismo, p. 27.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



143

Democracia, derechos-deberes y libertades

subordinada a la justicia: un sistema político justo debe respetar los dere-
chos básicos de las personas; así que éstos deben ser límites infranquea-
bles para cualquier poder, incluido naturalmente el democrático.206  

En consonancia con lo anterior, el mismo Bayón señala en otro lugar que el 
constitucionalismo en su sentido más genérico ha sido siempre, por encima 
de cualquier otra cosa, el ideal normativo de limitar el poder público con el 
fin de garantizar los derechos individuales. Con la intención de que no se 
malogre ese fin primordial, el Estado constitucional cuenta con el refuerzo 
de  dos elementos: la rigidez de la Constitución y la justicia constitucional. 
El emplazamiento de los derechos fundamentales en una Constitución rígi-
da los hace indisponibles para el legislador, ya que la rigidez no es sino la 
previsión de un procedimiento de reforma constitucional más complejo o 
exigente que el procedimiento legislativo ordinario. Y el control judicial de 
constitucionalidad de la ley sería la garantía necesaria de la primacía cons-
titucional, esto es, de la auténtica superioridad jurídica —y no política— de 
la Constitución sobre la ley.207 

Al concluir este apartado, podemos preguntarnos ¿qué es un pueblo?, ¿qué 
es México? A lo que respondemos diciendo que somos una multitud de mi-
norías que encuentran en el principio federativo la garantía contra la opre-
sión. Al ofrecer la tolerancia a las minorías y proteger sus derechos, el orden 
federativo modera, de sana manera, el absolutismo democrático del princi-
pio de la mayoría. El Estado democrático —y por lo tanto nuestro país—, de 
acuerdo con su Constitución, ha de respetar, proteger y fomentar la libertad 
de conciencia y religión, la libertad de prensa y reunión, y todo lo concer-
niente a los derechos humanos.

206  Op. cit., p. 21.
207  Ibidem, cfr. pp. 3-4.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



144

Democracia y derechos humanos

Democracia y libertad de expresión

Cuando el liberalismo filosófico y el constitucionalismo moderno comen-
zaron a precisar los derechos del ser humano y a garantizar su protección, 
entre ellos encontramos la libertad de pensamiento. Libertad íntima y per-
sonal, porque no conoce límites; por lo mismo, no le es dado a ninguna au-
toridad, mucho menos a ningún tirano poderla restringir, y se le anunció 
como un derecho primario porque es la base y condición de otros derechos.

La libertad —como bien señala Eusebio Fernández— se convierte en el pri-
mer aliado de la autonomía moral, en la posibilidad de su actuación. De ahí 
se deduce la necesidad, junto a la protección que la autoridad debe llevar 
a cabo de la vida e integridad física y moral de las personas frente a las 
agresiones externas y la arbitrariedad, de garantizar la discusión libre, la 
elección, la revisión de las formas de organización de la convivencia; en 
definitiva, los derechos a la libertad de expresión, de opinión, de concien-
cia, de pensamiento, de participación política en situaciones de igualdad.208 
Como ha apuntado Ralf  Dahrendorf: 

Vivimos en un horizonte de incertidumbre fundamental. Una tal duda fren-
te a lo absoluto conduce a la exigencia de que se establezcan circunstan-
cias que permitan dar en cada momento respuestas distintas y que, ade-
más, cambien en el tiempo; a la exigencia de que se establezca una sociedad 
abierta. Aquí es donde tiene su razón de ser el interés de los liberales por la 
libertad de opinión y, también por las instituciones políticas que hacen del 
cambio un principio; el interés por la democracia así entendida.209

Por su parte, la libertad de pensamiento —libertad primaria— en su signi-
ficación genérica comprende —según de Castro Cid— el derecho a orientar 

208  Op. cit., p. 84.
209  Dahrendorf, R., Oportunidades vitales. Notas para una teoría social y política, trad. Ramón G. 
C, Espasa Calpe, Madrid, 1983, pp. 132-133.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



145

Democracia, derechos-deberes y libertades

libremente la propia opinión sobre cualquier asunto, y el derecho a no ser 
sancionado ni molestado por tener esa opinión. En su significado estricto y 
específico, en cambio, se define con el fin de amparar la posibilidad de tener 
y mantener una concepción personal independiente en los campos de la 
reflexión filosófica, científica, ética, social, política o artística. Es, por tanto, 
un derecho cuyo campo de realización —señala el mismo autor, y estoy de 
acuerdo con él— queda siempre enmarcado por la propia intimidad del suje-
to.210 Pero este derecho —continúa el mismo jurista— no tendría mucho sen-
tido si no estuviera directamente conectado y relacionado con el derecho a 
manifestar el pensamiento, por más que éste sea recogido habitualmente en 
las diferentes declaraciones como un derecho con identidad propia y distin-
ta. En efecto, resulta evidente que la libertad de pensamiento conlleva como 
consecuencia indeclinable la libertad de expresarlo y comunicarlo, puesto 
que los seres humanos, al ser esencialmente sociales, tienen la tendencia y 
la necesidad vital de comunicar su propio pensamiento a sus semejantes, 
valiéndose para ello de cualquier modo de expresión.211

Este derecho a pensar, y hacerlo con libertad, —sostiene G. Sartori— postula 
que el individuo pueda abrevar libremente en todas las fuentes del pensa-
miento y también que sea libre para controlar la información que recibe en 
forma oral y escrita; y ello carece de valor si no está basado en un anhelo de 
verdad y respeto por la verdad. Si falta la base de este valor, la libertad de 
pensamiento fácilmente se convierte en libertad de mentir y la libertad de 
expresión deja de ser lo que era.212

Kant, mucho antes ya había sostenido lo anterior, cuando escribe: “no existe 
pensamiento si no lo comunicamos” ¿Pensaríamos mucho, y pensaríamos 
bien, si no pensáramos, por así decirlo, en común con otros, que nos hacen 
partícipes de sus pensamientos y a quienes les comunicamos los nuestros? 
De igual modo, puede decirse que esta potencia exterior que les quita a los 

210  Castro Cid, B. de, Introducción al estudio de los derechos humanos, Universitas, Madrid, 
2003, p. 287.
211  Ibidem, pp. 288-289
212  Sartori, G, Qué es la democracia, trads. Miguel Ángel González y María Cristina Pestellini, 
Taurus, México, 2003, p. 100.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



146

Democracia y derechos humanos

hombres la libertad de comunicar públicamente sus pensamientos les quita 
igualmente la libertad de pensar.213 Por lo tanto, podemos sostener que la 
libertad de expresión debe cumplir un valioso papel de control sobre la in-
jerencia, la manipulación y el paternalismo del Estado.

Es evidente que existe un vínculo muy estrecho entre libertad de pensa-
miento y libertad de expresión. Al poner el acento en este último, Ernesto 
Villanueva sostiene que la libertad de expresión engloba la libertad de pen-
samiento, puesto que es ésta la que se va a exteriorizar y que debe hacerse 
sin cortapisas mientras no lesione derechos de terceros.214 La libertad de 
expresión, entonces, se garantiza primordialmente como un derecho fun-
damental de carácter individual —la protección del exponente— aunque 
pueda tener repercusiones sociales como en el caso de la crítica al gobierno. 
Señala Espinoza: es muy cierto que el gobierno puede considerar como ene-
migos a los que no participan sin restricción sus sentimientos. Pero 

si nadie puede abdicar el libre derecho que tiene de juzgar por sí mismo, si 
cada cual, por un derecho imprescriptible de la naturaleza, es señor de sus 
pensamientos, ¿no resulta que nunca podrá ensayarse en un Estado, sin las 
más deplorables consecuencias, obligar a los hombres, cuyas ideas y senti-
mientos son tan distintos y aun tan opuestos a no hablar, sino conforme-
mente a las prescripciones del poder supremo?215

Será, pues, un gobierno violento aquel que rehúsa a los ciudadanos la liber-
tad de expresar y enseñar sus opiniones y, por el contrario, será un gobierno 
moderado aquel que les concede esta libertad.

En este contexto, R. Dworkin afirma que hay un derecho general a la li-
bertad; pues si no lo hubiera, entonces ¿por qué los ciudadanos de una de-

213  Cómo orientarse en el pensamiento, trad. C. Correas, Editorial Leviatán, Buenos Aires, 
Argentina, 1982, p. 60
214  “El derecho a la información” en Derechos humanos, Diego Valadés, D.,  y Gutiérrez, R., 
(coords.), UNAM, México, 2001, p. 74.
215  Spinoza, B., Tratado teológico-político, versión española de Julián de Vargas y Antonio 
Zozaya, Col. Sepan Cuantos…, Porrúa, México, 1999, pp. 595-596.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



147

Democracia, derechos-deberes y libertades

mocracia tienen derecho a cualquier género específico de libertad, como 
la libertad de expresión, la libertad religiosa o la de ejercer una actividad 
política? No es válido responder que si los ciudadanos tienen tales dere-
chos, la comunidad como tal a la larga estará mejor (por utilidad). Esta idea 
—que los derechos individuales pueden conducir a la utilidad— puede o no 
ser verdadera, pero no tiene nada que ver con la defensa de los derechos 
como tales, porque cuando decimos que alguien tiene derecho a expresar 
libremente su opinión, en el sentido políticamente importante, queremos 
decir que está autorizado para hacerlo aun cuando con ello no favoreciera 
el interés general.216

La libertad de expresión es una de las bases de los derechos y las libertades 
democráticas. En su primera sesión en 1946, antes de que cualquier decla-
ración o tratado de derechos humanos fuera adoptado, la Asamblea General 
de la onu adoptó la resolución 59 (I) declarando que: “La libertad de infor-
mación es un derecho humano fundamental y […] el punto de partida de 
todas las libertades a las que está consagrada la Organización de las Nacio-
nes Unidas.” Después de  muchos años, la Corte Interamericana tiene su 
primer contacto —según Sergio García Ramírez— con el tema de la libertad 
de expresión, a través de una opinión consultiva solicitada por el gobierno 
de Costa Rica, clasificada como OC-5, en 1985. Se trataba de examinar la co-
legiación obligatoria de los periodistas de ese país. 

La libertad de expresión es una piedra angular en la existencia misma de 
una sociedad democrática. Es indispensable para la formación de la opinión 
pública. Es también conditio sine qua non para que los partidos políticos, los 
sindicatos, las sociedades científicas y culturales, y en general, quienes de-
sean influir sobre la colectividad puedan desarrollarse plenamente. Es, en 
fin, condición para que la comunidad, a la hora de externar sus opiniones, 
esté suficientemente informada. Por ende, es posible afirmar que una socie-
dad que no está bien informada no es plenamente libre. [párr. 70].217 

216  Dworkin, R., Los derechos en serio, p. 387.
217  “Libertad de expresión y derecho a la información”, en M. Carbonell (comp.), Problemas 
contemporáneos de la libertad de expresión, Porrúa-CNDH, México, 2004, pp. 72-73. Nota: texto 
completo de la opinión consultiva en esta misma obra, pp.399-422.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



148

Democracia y derechos humanos

Dworkin, sostiene que en la práctica una buena democracia necesita no sólo 
del sufragio entendido según la fórmula una persona-un voto, sino también 
que el valor de las libertades de expresión, asociación, manifestación, reli-
gión y conciencia, y de otros derechos y libertades políticas, sea reconocido 
y protegido, que ningún grupo de ciudadanos sea excluido de participar en 
la economía de su comunidad, y así sucesivamente.218 Dahl a la pregunta: 
¿Cómo pueden los ciudadanos hacer que sus distintas perspectivas sean co-
nocidas y persuadir a sus conciudadanos y a sus representantes de que las 
adopten si no pueden expresarse libremente sobre todas las cuestiones que 
afectan a la dirección del gobierno? Responde que la democracia requiere 
la libertad de expresión para que los ciudadanos puedan participar efecti-
vamente en la vida política. La libertad de expresión no sólo significa que 
alguien tenga el derecho a ser oído. Presupone también que alguien tiene el 
derecho a escuchar lo que otros tengan que decir.  Termina señalando algo 
muy trascendente: sin la libertad de expresión, los ciudadanos acabarían 
perdiendo la capacidad de influir en la agenda de las decisiones políticas. 
Los ciudadanos silenciosos pueden ser súbditos perfectos de un gobernante 
autoritario, pero serían un desastre para la democracia.219

Santiago Ramírez comparte esta idea al afirmar que la democracia ofrece 
sus ventajas, en cuanto que no solamente acentúa la libertad política de 
todos los ciudadanos, sino también en cuanto fomenta entre todos, el in-
terés por una mayor contribución y colaboración a la responsabilidad del 
Estado, una mayor comunicación de todos entre sí y una mayor igualdad.220  
A contrario sensu, Luis Arévalo señala que bien mirada, la lucha por los dere-
chos humanos no tiene ningún sentido sino como parte de la lucha por un 
ideal al que llamamos ‘democracia’. La democracia, así, a secas, sin ningún 
calificativo que la precise, es el nombre actual de una sociedad imaginaria, 
sin violencia, sin miseria, sin males, en donde todos los hombres en unión 

218  Dworkin,  R.,  Liberalismo, Constitución y democracia, p. 63. 
219  Dahl, A.  R., La democracia (Una guía para los ciudadanos), trad.  Fernando Vallespín, 
Taurus, México, 2006, p. 112.
220  Ramírez, S., Doctrina política de Santo Tomás de Aquino, Instituto Social León xiii, Madrid, 
1951, p. 57.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



149

Democracia, derechos-deberes y libertades

fraterna crean y dirigen su vida con base en los dictados de la razón.221 Sólo 
que esa sociedad no ha existido nunca; pero a pesar de las desilusiones que 
el hombre ha vivido por tenerla, no ha dejado de soñar en alcanzarla alguna 
vez; la esperanza se resiste a morir. De ahí, el título de una de las obras últi-
mas de R. Dworkin: La democracia posible.222

Es muy clara la tendencia que hay actualmente de todos los pueblos hacia 
la conformación de una vida democrática. Una prueba de ello, entre otras 
muchas, es la consolidación que ha ido adquiriendo la libertad de expresión, 
que para Carbonell “es una de las condiciones esenciales de cualquier régi-
men  democrático; en otras palabras, la libertad de expresión es condición 
necesaria (pero no suficiente) para que se pueda considerar que en un de-
terminado país hay democracia”.223

La libertad de expresión es esencial para posibilitar el funcionamiento de 
la democracia y de la participación pública en la toma de decisiones. Los 
ciudadanos no pueden ejercer su derecho al voto de manera efectiva o parti-
cipar en la toma pública de decisiones si no cuentan con un libre acceso a la 
información y a las ideas, y si no pueden expresar sus opiniones libremente. 
Por ello, la libertad de expresión no sólo es importante para la dignidad 
individual, sino también para la participación, la rendición de cuentas y la 
democracia. Las violaciones a la libertad de expresión con mucha frecuencia 
van de la mano con otras violaciones, particularmente del derecho de libre 
asociación y reunión.

En los últimos años ha habido avances en términos de asegurar el respeto 
por el derecho a la libertad de expresión. Se han hecho esfuerzos para im-
plementar este derecho a través de mecanismos regionales construidos ex 
profeso y se han descubierto nuevas oportunidades para una mayor liber-
tad de expresión con la Internet y con la transmisión satelital mundial. Por 

221  Op. cit., p. 21.
222  Dworkin, R., La democracia posible…
223  Carbonell,  M., Los derechos fundamentales en México, UNAM-Porrúa-CNDH, México, 2005, 
p. 371.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



150

Democracia y derechos humanos

ejemplo, lo que tenemos hoy en México es una apertura informativa y críti-
ca que hace unos 40 años era inimaginable. Pero también se han presentado 
nuevas amenazas, por ejemplo con los monopolios de los medios globales y 
las presiones sobre los medios independientes.

Respeto muy merecido, ya que este derecho, a su vez, protege los derechos 
de toda persona a expresar libremente sus opiniones y puntos de vista. Es, 
esencialmente, un derecho que debe promoverse al máximo posible debido 
al papel decisivo que juega sobre la democracia y la participación pública 
en la vida política. Pueden existir ciertas formas extremas de expresión que 
necesitan ser acotadas para la protección de otros derechos humanos. Li-
mitar la libertad de expresión en tales situaciones resulta siempre un buen 
acto de ponderación. Una forma particular de expresión que está prohibida 
en algunos países es la apología del odio o hate speech.

Por lo general, decimos que la libertad de expresión es un derecho humano, 
pero  nadie piensa que se violan los derechos humanos de cualquier perso-
na cuando se imponen constricciones razonables relativas al momento y al 
lugar para realizar manifestaciones y desfiles. Decimos que la libertad de 
expresión es un derecho, pero nos debemos una descripción más precisa 
del contenido de este derecho; podríamos establecer, por ejemplo, que es el 
derecho a no ser censurado en la expresión de ideas políticas consideran-
do que tales ideas son erróneas o peligrosas, lo que explicaría por qué son 
aceptables las restricciones relativas al momento adecuado para realizar un 
desfile. Sin el derecho de libertad de expresión —afirma I. Berlin— puede 
que exista justicia, fraternidad e incluso felicidad de algún tipo, pero no 
democracia.224 A contrario sensu: en una democracia —dice Dworkin—, un 
ciudadano tiene derecho a que se promulguen las leyes necesarias para pro-
teger la libertad de expresión.225

Según N. Bobbio, la libertad de asociación y libertad de opinión deben con-
siderarse como condiciones fundamentales del buen funcionamiento de un 

224  Berlin, I., op. cit., p. 53.
225  Ibidem,  p. 171.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



151

Democracia, derechos-deberes y libertades

sistema democrático, porque ponen a los actores de un sistema basado en la 
demanda proveniente de abajo y en la libre toma de decisiones o en la libre 
elección de delegados que deben decidir, en posibilidad de expresar las pro-
pias demandas y de tomar decisiones con conocimiento de causa, después 
de la libre discusión. Naturalmente, ni la libertad de asociación ni la de opi-
nión pueden ser admitidas sin límites, como cualquier libertad. El cambio de 
los límites en un sentido o en otro determina el grado de democratización 
de un sistema. Allí donde los límites aumentan, el sistema democrático se 
altera; donde las dos libertades son suprimidas, la democracia deja de exis-
tir.226 Todorov señala que la democracia implica la existencia de una volun-
tad general, que limita la libertad de cada cual para hacer lo que le parezca, 
mientras sus actos no conciernan a los otros.227

Tanto la libertad como la democracia son igualmente valiosas, lo cual no 
implica que no pueda haber conflictos o tensiones entre las dos. Por eso 
no sobra traer a la memoria la conocida advertencia de Isaiah Berlin de 
que la libertad individual y el gobierno democrático no son la misma cosa, 
cualquiera que sea el terreno común que pisen, sino fines en sí mismos que 
pueden chocar entre sí de manera irreconciliable; y si es así, habría que 
convenir que es mejor enfrentarse a este hecho intelectualmente incómodo 
que ignorarlo.228 Piensa Bayón que Berlin fue demasiado lejos al sostener de 
modo tajante que no hay ninguna conexión necesaria entre la libertad indi-
vidual y la democracia o autogobierno. Por el contrario, le parece mucho 
más atinado entender que al menos algunos derechos y libertades indivi-
duales son en realidad prerrequisitos o condiciones necesarias de la genui-
na democracia.229 Afirmación que comparte Elías Díaz al escribir: 

Quien suprime la libertad no puede invocar que basa y justifica su poder, su 
decisión, en la legitimidad democrática y en la soberanía popular; no puede 

226  Bobbio, N., El futuro de la democracia, pp. 82-83. 
227  Op. cit., p. 181.
228  Berlin, I., Cuatro ensayos sobre la libertad, pp. 58-59.
229  “Democracia y derechos: problemas de fundamentación del constitucionalismo”, op. 
cit., p. 14, consulta 10 de mayo de 2010. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



152

Democracia y derechos humanos

decir que la decisión democrática ha producido o fundamentado su tiránico 
régimen político. Sin libertad, y por de pronto sin libertad de opinión, no hay de-
mocracia, ni legitimidad democrática ni soberanía popular.230 

De igual manera lo corrobora N. Bobbio: “si es verdad que los derechos de 
libertad han sido desde el inicio la condición necesaria para la correcta apli-
cación de las reglas del juego democrático, también es verdad que el suce-
sivo desarrollo de la democracia se ha vuelto el instrumento principal de la 
defensa de los derechos de libertad”.231 

Raymond Aron piensa que la democracia constituye más un medio que un 
fin, es el régimen que, sobre todo en nuestra época, ofrece mejores probabi-
lidades de salvaguardar la libertad. No obstante que el nexo entre la libertad 
y la democracia es más estrecho de lo que sugiere la fórmula medio-fin.232 
Por consiguiente, el derecho original a la libertad de expresión debe supo-
ner —señala Dworkin— que es una afrenta a la personalidad humana im-
pedir a un hombre que exprese lo que sinceramente cree, particularmente 
respecto de cuestiones que afectan a la forma en que se lo gobierna.233 En 
este contexto, puedo decir que en un mundo imposible, donde alguien opi-
nara para sí mismo, que la opinión fuera una posesión personal, impedir 
su disfrute sería un perjuicio particular. Pero la opinión lleva en sí misma, 
por su propia naturaleza, el trascender, tiende a exteriorizarse; por lo cual, 
impedir la expresión de una opinión es —para J. S. Mill— un mal peculiar, 
pues con ello se comete un robo a la raza humana; a la posteridad como a la 
generación actual; a aquellos que discuten de esa opinión, más todavía que 
a aquellos que participan en ella.234 En la democracia, todo el mundo tiene 
el derecho a expresar su opinión, siempre que el mismo esté dispuesto tam-
bién a escuchar la opinión contraria, afirma Welzel.235

230  Díaz, E., De la maldad estatal y la soberanía popular, p. 66.
231  Bobbio, N., Liberalismo y democracia, p. 48.
232  Aron, R., Ensayo sobre las libertades, trad. Ricardo Ciudad Andreu, Alianza Editorial, 
Madrid, 2007, p. 107.
233  Dworkin, R., Los derechos en serio, p. 298.
234  Ibidem, p. 77.
235  Op. cit., p. 340.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



153

Democracia, derechos-deberes y libertades

Límites a la libertad de expresión

Al examinar la libertad de expresión hemos de tener en cuenta diversos 
aspectos. Por una parte, no es cierto que todo pensamiento, por el mero 
hecho de haber nacido en el intelecto humano, cuente con el derecho de 
ser difundido por todo el cuerpo político. Por otra, no sólo la censura y los 
métodos policiales, sino cualquier restricción directa de la libertad de ex-
presión, aunque inevitables en ciertos casos de necesidad, son el peor cami-
no para asegurar los derechos del cuerpo político a defender la libertad y 
la moralidad general. Porque cualquiera de esas restricciones va contra el 
espíritu mismo de una sociedad democrática. Una sociedad con esta carac-
terística sabe que las íntimas energías subjetivas del hombre, la razón y la 
conciencia, son los resortes más valiosos de la vida política. Al mismo tiem-
po, podemos decir que intentar acallar la verdad por la fuerza valiéndose de 
métodos opresores no sirve de nada; la verdad acaba por  brotar, y entonces 
lo hace con una intensidad mucho mayor. 

No obstante lo anterior, J. Maritain señala algo sumamente importante ha-
ciendo una distinción muy atinada: “La libertad de expresión es un derecho 
humano, pero es sólo un derecho ‘substancialmente’ y no ‘absolutamente’ ina-
lienable. Hay límites para la libertad de expresión inevitablemente exigidos 
por el bien común y por esa misma libertad, que se convertiría en autodes-
tructora si fuese ilimitada”.236 Por lo cual, Raymond Aron escribe: 

no tengo derecho, en una sociedad occidental, a decir o escribir cualquier 
cosa, a insultar a mi vecino o a incitar a la rebelión, pero aunque las fron-
teras de las libertades intelectuales no estén exactamente trazadas, aunque 
la distinción entre herejía y conspiración está más clara en teoría que en la 
práctica, no dudamos, en una sociedad occidental de que somos libres para 
expresar tal opinión o tal otra sobre cualquier hecho o situación que se pre-
sente, asumiendo la responsabilidad de las consecuencias que resulten.237 

236  Maritain,  J., op. cit., p. 138.
237  Idem,  p. 184.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



154

Democracia y derechos humanos

Pensamiento con el que se solidariza Todorov Tzvetan al escribir: “se puede 
disfrutar de una ilimitada libertad de expresión; pero hay que estar dis-
puesto a asumir las responsabilidades de las propias declaraciones, parti-
cularmente cuando tienden a actuar sobre el prójimo antes que atenerse a 
la búsqueda de la verdad”.238 Esta afirmación la avala Alfonso López Quintás 
al considerar que una vez que he obtenido plena libertad para expresarme 
sin coacción externa, soy yo el que adquiero la obligación de medir el al-
cance de mi libertad y atenerme a él. Pues la libertad de expresión debe ser 
comprada al precio de una esforzada preparación y ha de ejercitarse en función 
del bien de los demás. Por consiguiente, hay que reconocer que la libertad de 
expresión no es absoluta.239 Hay que admitir, sin embargo, que en los últi-
mos años, en México, en algunos medios, se ha incurrido en excesos que no 
corresponden al ejercicio de un periodismo serio y auténticamente libre. Se 
tiende a confundir, con ligereza, que ser libre es poder decir lo que te venga 
en gana, aunque provenga de fuentes poco confiables o se trate de informa-
ción no confirmada. Esto daña la credibilidad del medio y, por supuesto, de 
quienes trabajan en él.

Para Baruch Spinoza, el fin del Estado no es dominar a los hombres o rete-
nerles bajo el temor, sino permitir a cada uno, en tanto sea posible, vivir 
en seguridad; tampoco es transformar a los hombres de seres racionales en 
animales o autómatas, sino favorecer que los ciudadanos hagan libremente 
uso de su razón. El fin del Estado es verdaderamente la libertad, si bien, con 
ciertos límites; pues si es imposible quitar a los ciudadanos toda libertad de 
expresión, habría un gran peligro en dejarles esta libertad completa y sin 
reserva. Por lo cual, cada ciudadano, sin lesionar los derechos ni la autori-
dad del poder, es decir, sin turbar el reposo del Estado, puede decir y ense-
ñar lo que piensa.240 J. S. Mill piensa de igual manera al afirmar que 

la libertad del individuo debe ser limitada, y no debe convertirse en un per-
juicio para los demás. Pero si se abstiene de molestar a los demás en lo que 

238  Todorov, T., Las morales de la Historia, p. 194.
239  López, Q. A., Necesidad de una renovación moral, EDICEP, Valencia, 1994, p. 157.
240  Op. cit., p. 396-397.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



155

Democracia, derechos-deberes y libertades

les afecta y obra, según su propia inclinación y juicio, en cosas que a él sólo 
se refieren, las mismas razones que demuestran que la opinión debe de ser 
libre, prueban también que debe serle permitido poner en práctica sus opi-
niones por su cuenta y riesgo.241 

Hemos hablado de la relación estrecha que debe existir entre derechos y de-
beres. Pues bien, en el cuerpo de la Declaración Interamericana de los Dere-
chos y Deberes del Hombre de 1948, el derecho de la libertad de expresión lo 
encontramos en el capítulo I que trata de los derechos, en cuyo artículo IV 
está escrito: “Toda persona tiene derecho a la libertad de investigación, de 
opinión y de expresión y difusión del pensamiento por cualquier medio”.242 
Sólo que en el  capítulo II de la misma declaración que trata de los deberes, 
no encuentro ninguno que sea correlativo a este derecho. Sin embargo, en 
su ausencia me atrevo a enunciarlo. El hombre por naturaleza busca la ver-
dad y se siente bien con ella. Entonces, ‘si tengo el derecho a expresar con 
libertad lo que pienso,  tengo el deber de expresarme con verdad sin lasti-
mar el honor, imagen e intimidad de ninguna persona’.

Años más tarde, en la Convención Americana sobre Derechos Humanos Pac-
to de San José de Costa Rica243, en el capítulo II, que versa sobre los derechos 
civiles y políticos, el artículo 13 a la letra dice: 

1. Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento y de expresión. 
Este derecho comprende la libertad de buscar, recibir y difundir informacio-
nes e ideas de toda índole, sin consideración de fronteras, ya sea oralmente,  
o en forma impresa o artística, o por cualquier procedimiento de su elección.

2. El ejercicio del derecho previsto en el inciso precedente no puede estar 
sujeto a previa censura sino a responsabilidades ulteriores, las que deben 
estar expresamente fijadas por la ley y ser necesarias para asegurar:

241  Stuart, M. J., Sobre la libertad, trad. Pablo de Azcárate, Alianza, Madrid, 2003, p. 127.
242  Idem.
243  Adoptada en San José de Costa Rica el 22 de noviembre de 1969, entrada en vigor el 18 
de julio de 1978,  adhesión de México y entrada en vigor en 1981.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



156

Democracia y derechos humanos

a) el respeto a los derechos o a la reputación de los demás, o

b) la protección de la seguridad nacional, el orden público o la salud o 
moral pública.

3. No se puede restringir el derecho de expresión por vías o medios indirec-
tos, tales como el abuso de controles oficiales o particulares de papel para 
periódicos, de frecuencias radioeléctricas, o de enseres y aparatos usados en 
la difusión de información o por cualesquiera otros medios encaminados a 
impedir la comunicación y la circulación de ideas y opiniones.

4. Los espectáculos públicos pueden ser sometidos por la ley a censura pre-
via con el exclusivo objeto de regular el acceso a ellos para la protección 
moral de la infancia y la adolescencia, sin perjuicio de lo establecido en el 
inciso 2.

5. Estará prohibida por la ley toda propaganda a favor de la guerra y toda 
apología del odio nacional, racial o religioso que constituyan incitaciones 
a la violencia o cualquier acción ilegal similar contra cualquier persona o 
grupo de personas, por ningún motivo, inclusive los de raza, color, religión, 
idioma u origen nacional.244

Años después, en la primera sesión primaria, el 7 de junio de 1999, la Asam-
blea General, visto el informe del Consejo Permanente sobre el tema “Aten-
tados contra la libertad de prensa y crímenes contra periodistas”:

Teniendo presente todos los documentos y artículos que hemos citado en los 
que se precisa la defensa del derecho a la libertad de expresión; 

Teniendo en cuenta que los Jefes de Estado y de Gobierno, durante la Segun-
da Cumbre de las Américas, realizada en Santiago, Chile, en abril de 1998, 

244  Convención Americana sobre Derechos Humanos Pacto de San José de Costa Rica, 
disponible en: http://www.sre.gob.mx/derechoshumanos/Camds.htm, consulta 3 de agosto 
de 2009.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



157

Democracia, derechos-deberes y libertades

manifestaron su apoyo a la Comisión Interamericana de Derechos Humanos en 
este campo, en particular a la recién creada Relatoría Especial para la Libertad 
de expresión, y “reafirmaron la importancia de garantizar la libertad de ex-
presión, de información y de opinión”; y,

Considerando que la Asamblea General, durante su vigésimo octavo período 
ordinario de sesiones mediante la resolución AG/RES.1550 (XXVIII-O/98), 
instruyó al Consejo Permanente a “estudiar la conveniencia de la elabora-
ción de una Declaración Interamericana sobre la Libertad de Expresión”;

Resuelve: Encomendar al propio Consejo Permanente que continúe la labor 
de preparación de una Declaración Interamericana sobre la Libertad de expresión 
para presentarla a la Asamblea General, a más tardar en el trigésimo período 
ordinario de sesiones.245

Así las cosas, luego de un amplio debate con diversas organizaciones de la 
sociedad civil y en respaldo a la Relatoría para la Libertad de Expresión, la 
Comisión Interamericana de Derechos Humanos (cidh) aprobó la Declara-
ción de Principios sobre la Libertad de Expresión durante su 108° período 
ordinario de sesiones en octubre de 2000. Dicha declaración constituye un 
documento fundamental para la interpretación del artículo 13 de la Con-
vención Americana sobre Derechos Humanos.246 Su aprobación no sólo es 
un reconocimiento a la importancia de la protección de la libertad de expre-
sión en las Américas, sino que además incorpora al sistema interamericano 
los estándares internacionales para una defensa más efectiva del ejercicio 
de este derecho.247

La cidh adoptó este documento con plena conciencia de que la consolida-
ción y desarrollo de la democracia dependen de la libertad de expresión y 

245  Declaración Interamericana sobre la Libertad de Expresión, disponible en: http://www.
summit-americas.org/OAS%20General%20Assembly/AG-RES-1609-sp.htm, consulta 3 de 
agosto de 2009.
246  El subrayado es mío.
247  Antecedentes e interpretación de la Declaración de Principios, disponible en: http://
www.cidh.org/relatoria/showarticle.asp?artID=132&1ID=2 , consulta 3 de agosto de 2009.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



158

Democracia y derechos humanos

convencida de que cuando se obstaculiza el libre debate de ideas y opinio-
nes, se limita la libertad de expresión y el efectivo desarrollo del proceso 
democrático.248

Por lo que hemos citado en los dos párrafos anteriores, es evidente la impor-
tancia y trascendencia del artículo 13 de  la  Convención  Americana  sobre  
Derechos  Humanos, de tal manera —y esto lo queremos resaltar— que en 
el “Preámbulo” de la Declaración de Principios sobre Libertad de Expresión 
se reconoce que los contenidos en este artículo representan el marco le-
gal al que se encuentran sujetos los Estados miembros de la Organización 
de Estados Americanos.249 Incluso, tomando en cuenta el lenguaje jurídico 
ordinario en el ámbito de la jerarquía de leyes, me permito decir que esta 
declaración de principios sobre libertad de expresión sería a la manera de 
la ley reglamentaria del artículo 13 de la Convención Interamericana sobre 
Derechos Humanos, que amarra a los Estados americanos en la observancia 
de los mismos, ya que siendo principios —según lo que entiendo por tales—, 
aunque formulados por algunos hombres, deben gozar, a partir de la acep-
tación y ratificación de los mismos, de inmutabilidad e inamovilidad y de 
obligatoria observancia.

Podemos ver que en la medida en que se fue entretejiendo el entramado 
jurídico-político en torno a la necesidad de cohesionar a los pueblos de las 
Américas sobre la base de una vida realmente democrática, por un lado, y 
la protección de los derechos humanos, por otro; se sentía cada vez más la 
urgencia de que los Estados americanos, conscientes de ello, entregaran a 
sus pueblos el medio idóneo y eficaz para la protección del derecho a la libre 
expresión, en particular, y de todos los demás derechos, en general. No fue 
sino hasta 2001, cuando surge a la luz la Carta Democrática Interamericana, 
en la que el contenido del artículo 4° refuerza lo establecido jurídicamente 
hasta aquí: “Son componentes fundamentales del ejercicio de la democracia 
la transparencia de las actividades gubernamentales, la probidad, la respon-

248  Idem.
249  Declaración de Principios sobre Libertad de Expresión, disponible en: http://www.cidh.
org/Basicos/Basicos13.htm, consulta 4 de febrero de 2009.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



159

Democracia, derechos-deberes y libertades

sabilidad de los gobiernos en la gestión pública, el respeto por los derechos 
sociales y la libertad de expresión250 y de prensa”.251  

Por todo lo anterior, podemos decir que la libertad de pensamiento y de 
expresión carente de todo límite, no es por sí misma un bien del cual pueda 
felicitarse la sociedad humana; es, por el contrario, fuente y origen de mu-
chos males. Ejercida de esa manera y al margen de la verdad, de la justicia, 
de las instituciones y, por lo tanto, de la ley, degenera en abierta licencia. 
Y por supuesto que todo lo que la licencia gana, la libertad lo pierde. Por el 
contrario,  la grandeza y seguridad de la libertad están en razón directa de 
los frenos que se pongan a la licencia. Por lo tanto, control y abuso, cada 
uno en su extremo, son dañinos y condenables, y no sirven al propósito de 
informar objetivamente.

Tullo Goffi piensa de manera semejante cuando señala que la libertad es 
válida únicamente dentro de los límites de la verdad: fuera de la verdad no 
se puede admitir libertad. El error no tiene derechos que le correspondan en 
modo natural y necesario, ni la conciencia subjetiva puede reivindicar para 
sí algún valor jurídico externo, pues el derecho, siendo una facultad moral, 
germina únicamente sobre la base de la verdad y el bien de los demás.252

Por otra parte, dentro de la vida social del hombre y en consonancia con 
su naturaleza, la autoridad es necesaria para dirigir a los asociados hacia el 
bien común, por lo cual debe tener por lo menos la capacidad de coordinar 
las actuaciones individuales y de resolver los conflictos. Pero de ninguna 
manera puede ser absoluta, en el sentido de una anulación de la libertad 
personal. Por eso —señala Rafael Gómez Pérez— cualquier autoridad que se 
pretendiera absoluta iría contra la naturaleza y, por eso mismo, contra la 
dignidad y libertad humanas.253 Si a la libertad de expresión se le tiene como 

250  El subrayado es mío.
251  Carta Democrática Interamericana, en: http://www.cidh.org/Basicos/Basicos15.htm, 
consulta 3 de junio de 2010.  
252  “Tolerancia y libertad religiosa en el pensamiento católico moderno”, en  López,  J. R.,  
(comp.), Libertad religiosa una solución para todos, Studium, Madrid, 1964, p. 244. 
253  Gómez, P. R., op. cit., p. 61.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



160

Democracia y derechos humanos

cauce para manifestar la autonomía moral de todos en la sociedad, en ese 
sentido es como debemos sostener que el poder, fundamentalmente enton-
ces el poder político, no puede neutralizar esa libertad, sino que esa libertad 
sea un límite al poder.

Por lo tanto, el Estado tiene justo título para imponer limitaciones a la liber-
tad de expresión, solamente en vista de circunstancias particularmente se-
rias. Pero en realidad puede hacerlo en forma beneficiosa para una sociedad 
democrática sólo en las cuestiones más obvias y externamente palpables, 
y con respecto a aquellos elementos básicos del bien común que son los 
más simples y elementales. En todo caso —como señalan Ch. Arnsperger y 
Ph. Van Parijs— las libertades de expresión y de asociación, por ejemplo, se 
pueden restringir y regular pero sólo en nombre de otras libertades funda-
mentales. Esto podría ocurrir, por ejemplo, cuando el uso de la libertad de 
expresión condujese a una parte de la población a no ejercer su derecho a 
votar o a ser elegidos a causa de la propagación de informaciones falsas.254

En un Estado democrático —indica Paloma Requejo— deben establecerse los 
mecanismos suficientes para asegurar que en él se cumplan aquellos rasgos 
que lo caracterizan como tal, esto es, la libertad y, sobre todos, la igual-
dad.255 El gobierno limita la libertad de las personas no sólo para proteger la 
seguridad y la libertad de los demás, sino también en muchas otras ocasio-
nes.256 Por lo tanto, debemos aceptar que las libertades no resultan dañadas 
cuando el gobierno decide limitar la libertad si tiene alguna razón distribu-
tiva convincente para hacerlo.257 De ahí que —según Carlos Nino— pueda ali-
mentarse la idea de que la justicia consiste en una distribución igualitaria de 
la libertad.258 Afirmación que avala Todorov al responder a si sería deseable 
una libertad total: el derecho a la libertad debe ser equilibrado por un deber 

254  Ch. Arnsperger y Ph. van Parijs, Ética económica y social (Teorías de la sociedad justa), trad. 
Ernest W. G., Paidós, Barcelona, 2002, p. 78.
255  Requejo, P., op. cit., p. 49.
256  Dworkin, R., La democracia posible…, p. 93.
257  Ibidem, p. 94.
258  “Justicia”, en  V. E. Garzón y F. J. Laporta (comps.), op. cit., p. 478.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



161

Democracia, derechos-deberes y libertades

de responsabilidad.259 Por lo cual, ninguna ley puede admitir el principio de 
libertad sin acompañarlo de un principio de responsabilidad. La ley puede 
garantizar la libertad del hombre sin oprimirlo a condición de que la ley no 
sea el decreto arbitrario de un déspota y de que el individuo no reclame bajo 
el nombre de libertad una independencia sin norma, sino la participación 
en la configuración de esa propia ley.

La limitación recíproca representa, en cuanto tal, un aseguramiento de la 
libertad; la renuncia a la libertad es recompensada con un  derecho a la li-
bertad. Aquí la recompensa no significa —indica Otfried Höffe— el efecto de 
la renuncia a la libertad en tanto causa; más bien no es otra cosa que el lado 
positivo de la renuncia a la libertad. Allí donde se renuncia recíprocamente 
a la libertad de matar, se asegura automáticamente la integridad física y la 
vida; allí donde se renuncia a la libertad de ofender, se protege ipso facto el 
honor. Así, renuncia a la libertad y derecho a la libertad son los dos lados de 
un mismo proceso social; las renuncias a la libertad son las condiciones de 
la posibilidad de los correspondientes derechos de libertad.260

Por otra parte, pareciera que la ley es anterior a la libertad, sin embargo, 
no es así, pues el derecho no tiene comienzo ni consistencia alguna, si los 
hombres no lo instituyen libremente, si los hombres no viven en libertad 
con él y debajo de él y con él están de acuerdo. El ordenamiento jurídico no 
está dado de antemano —indica Brieskorn— como una relación natural, de 
manera que sólo necesitase de la elaboración y configuración artificial. El 
derecho requiere una elaboración constante; puede, incluso, caer en el ol-
vido, puede anquilosarse y convertirse en un antiderecho cuando impide la 
mediación de los espacios de libertad.261 La libertad, en tanto que ordenada 
a la libertad de otras personas, tiene necesidad de la institución y, por tan-
to, del derecho. El derecho es una estructura y un fiador del espacio de las 
decisiones, del origen y del fin de la libertad. Por esta razón, en la medida 

259  Todorov, T., El hombre desplazado, pp. 186-187.
260  Höffe, O., Estudios sobre teoría del derecho y la justicia, trad. Jorge M. Seña,  Alfa, Barcelo-
na, 1988, p. 73.
261  Brieskorn, N., Filosofía del derecho, trad. Claudio Gancho, Herder, Barcelona, 1993, p. 35.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



162

Democracia y derechos humanos

en que el derecho quiere mantener y desarrollar la libertad, se puede hablar 
del cometido liberador del derecho. El derecho no se instituye por causa de 
algún tipo de utilidad —como sostendrían los utilitaristas—, sino que deriva 
del hombre, que quiere organizar y cargar con una responsabilidad; ambas 
cosas se las posibilita el derecho.

Sólo la vida en derecho —puntualiza Brieskorn— hace expresivo un lado 
de la vida humana. Contribuye a la humanización del individuo y, gracias 
a su función mediadora, comporta la autocomprensión de la sociedad en sí 
misma. La libertad no sólo es el motivo determinante del derecho, sino que 
constituye también su objeto determinante.262 ¿Por qué interviene el dere-
cho limitando la libertad de las personas? Por la razón —responde Antonio 
Osuna— de que esas acciones libres pueden volverse conflictivas o perjudi-
ciales y obstructivas de los bienes sociales o de los bienes de otros ciudada-
nos. De ahí que toda ley jurídica siempre sea limitación de las posibilidades 
de actuación de las personas y, por lo mismo, restrictiva de su omnímoda 
libertad de acción.263

Se puede preguntar, entonces, ¿el derecho y la libertad se contraponen y son  
incompatibles? Para Kant, el principio general del derecho no es más que el 
intento de salvaguardar la libertad de todos los individuos en igualdad de 
condiciones en la sociedad. El principio formal de todo el orden jurídico es 
la coexistencia de la libertad de todos dentro de un orden. La vida social —y 
dígase, el derecho— no puede anular la libertad, sino sólo protegerla. Liber-
tad, que al mismo tiempo, debe ser integrada en un ordenamiento social 
tal que, sin anularla, la haga compatible con la libertad de todos. Por estas 
razones, la formulación del principio general del derecho, según Kant, es: 
“Una acción es conforme a derecho (recht.), cuando permite, o cuya máxima 
permite a la libertad del arbitrio de cada uno coexistir con la libertad de 
todos según una ley universal de libertad”.264 El derecho, por tanto, cumple 

262  Ibidem, pp. 35-36.
263  Osuna, F.-L., A., op.cit., p. 126.
264  Kant, E., La metafísica de las costumbres, p. 39.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



163

Democracia, derechos-deberes y libertades

con su  propósito de realizar la justicia cuando regula las conductas libres de 
todos los ciudadanos en igualdad de condiciones.

Por otro lado, la prueba de que la igualdad se considera como un principio 
fundamental de la democracia, consiste —según Kelsen— en que no se atri-
buye la libertad a éste o aquél por valer más que el otro, sino que se busca 
hacer libres al mayor número posible de hombres.265 Ante lo cual, habrá que 
hacer hincapié en que es el valor de la libertad y no el valor de la igualdad 
el que define en primer lugar la idea de la democracia. Históricamente, la 
lucha por la democracia ha sido una lucha por la libertad política, esto es, 
por la participación del pueblo en las funciones legislativa y ejecutiva. La 
libertad política no es servilismo, porque éste implica la obediencia a una 
autoridad a la que se desprecia. La libertad política —dice Raymond Aron— 
contribuye a hacer a los hombres dignos de ella, a hacer de ellos ciudadanos, 
ni conformistas ni rebeldes, críticos y responsables.266 Es un hecho que la de-
mocracia no nos viene dada —indica Bilbeny—, empieza con cada acto en su 
favor, por modesto que parezca, y termina cuando renunciamos a ser libres 
y a ver al otro como un igual.267 En palabras de Todorov, la democracia no es 
un estado ‘natural’, en el sentido de exigir la pertenencia de todos los ciu-
dadanos a una categoría cualquiera (raza, religión, etc.), sino contractual.268

En este punto tan relevante, es conveniente también tener en cuenta con 
Alejandro Nieto, que la tapia que separa el despotismo de la libertad, la ini-
quidad de la justicia, no es la forma de elección del imperante, sino la exis-
tencia y operatividad de los mecanismos de control de la autoridad. Por lo 
mismo, es importante separar democracia de despotismo, que no son tér-
minos isomórficos. El factor democrático se refiere a la forma de elección, 
mientras que el factor despótico se refiere a la forma, controlada o no, de 

265  Kelsen, H.,  Esencia y valor de la democracia. Forma del Estado y filosofía, trads. Rafael Luen-
go y Luis Legaz y Lacambra, Ediciones Coyoacán, México, 2005, p. 23.
266  Aron, R., op. cit., pp. 193-194.
267  Op. cit., p. 13.
268  Todorov, T., El nuevo desorden mundial, p. 121.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



164

Democracia y derechos humanos

actuación.269 Al respecto, en 1996, Juan Pablo II decía al Consejo Pontificio 
Justitia et Pax: 

La doctrina social de la Iglesia condena todas las formas de totalitarismos, 
puesto que niegan la dignidad trascendente del ser humano; y, expresa su 
estima por los sistemas democráticos, concebidos para asegurar la partici-
pación de los ciudadanos […] Sin embargo, existe un motivo de inquietud: en 
numerosos países, la democracia, tanto si se ha afirmado después de mucho 
tiempo como si ha comenzado recientemente, puede correr peligro por pun-
tos de vista o conductas que se inspiran en la indiferencia o el relativismo en 
el campo moral, ignorando el auténtico valor del ser humano. Una democra-
cia que no se funda en los valores propios de la naturaleza humana corre el 
riesgo de comprometer la paz y el desarrollo de los pueblos.270

Tolerancia e intolerancia (límites)

No obstante lo que hemos escrito aquí sobre la tolerancia, puede dar la im-
presión de que es algo abstracto; y que por lo mismo, la mejor forma de des-
cribirla es como una actitud o una situación social. Sin embargo, ninguna 
de esas percepciones es válida por separado. La tolerancia, como situación 
social, es inseparable de la actitud tolerante en el conjunto de la sociedad. Si 
la tolerancia es una situación deseada o valorada por la sociedad, la actitud 
tolerante será igualmente valorada y considerada como un atributo desea-
ble socialmente.

A pesar de lo anterior, y como sucede por lo general con lo positivo y lo 
bueno, la tolerancia es difícil de evaluar y observar. La intolerancia, en cam-
bio, se percibe con facilidad, especialmente cuando conlleva una violación 

269  Nieto, A., Balada de la justicia y la ley, Trotta, Madrid, 2002, pp. 58-59.
270  “Los valores de la democracia, al Consejo pontificio Justicia y Paz, 10 de noviembre de 
1996”, en Abadía de Solesmes, op. cit., pp. 129-130.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



165

Democracia, derechos-deberes y libertades

de derechos humanos. Podemos evaluar fácilmente las consecuencias de 
la intolerancia —dice Federico Máyor— ante la presencia de relaciones hu-
manas envenenadas y de todo tipo de discriminación social marcadamente 
destructiva, y su aparición en forma de conflictos violentos con frecuen-
cia mortales.271 No sucede lo mismo con la tolerancia, no sólo por ser más 
callada y menos estrepitosa que la intolerancia, sino que además, por un 
lado, pretende evitar y reducir la consecuencia humanamente destructiva 
que trae consigo la intolerancia y que se manifiesta en los comportamientos 
personales y las políticas públicas; y por otro, que está en el núcleo mis-
mo de la responsabilidad social, en una sociedad pluralista. El pluralismo 
es ciertamente punto de partida, señala Augusto Hortal, pero no un dato 
incuestionable; es posible seguir razonando sobre los temas sobre los que no 
hay acuerdo entre las tradiciones morales sustantivas.272

La tolerancia en sentido negativo, se constituye en antídoto de la intoleran-
cia, que se manifiesta en reacciones negativas, agresivas o de exclusión, las 
cuales deben ser impedidas tanto a nivel personal como colectivo. También 
las pautas y leyes en materia de derechos humanos indican algunas limi-
taciones en lo que los gobiernos no pueden hacer a los ciudadanos y en lo 
que los ciudadanos no deben hacer a otros ciudadanos. Esta limitación no 
es otra cosa que el mínimo de respeto al prójimo socialmente exigible, que 
al no tomarlo en cuenta, el individuo o la misma sociedad incurrirán en la 
intolerancia.

En cambio, la tolerancia en su dimensión positiva, pide responsabilidad en 
la  creación de aquellas condiciones que son esenciales para la vivencia y 
ejercicio de los derechos humanos y la paz: apertura e interés positivo por 
las diferencias y un respeto por la diversidad; valor para reconocer la injus-
ticia y coraje para superarla; resolviendo las diferencias existentes de ma-
nera constructiva, y pasando de situaciones de conflicto a la reconciliación 
y reconstrucción social. Es necesario por esto en la práctica, pues vivimos 

271  Idem, p. 18.
272  “La justicia entre la ética y el derecho”, en F. J. L. Fernández y A. A. Hortal (comps.), op. 
cit., p. 23.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN



166

Democracia y derechos humanos

en una cultura —observa Hortal— en la que los distintos no dialogan y los 
que dialogan entre sí no son distintos. Frente a esta realidad, hay que saber 
ser distintos y convivir y dialogar con otros que no comparten nuestras di-
ferencias y convicciones. Aprender a conocer, respetar, comprender a otros 
que no comparten nuestras convicciones e ideas sin por eso relativizarlas; 
hay que saber convivir con ellos.273

Lo anterior lo podemos traducir en términos de límites de la tolerancia. De 
la misma manera que la libertad para ser tal tiene unos límites más allá de 
los cuales deja de ser libertad para degenerar en licencia, así, la virtud de la 
tolerancia conlleva una serie de límites más allá de los cuales se convierte 
en vicio, bien por defecto (fanatismo), bien por exceso (permisividad). A 
este respecto Höffe propone como criterio para tales límites:

la exigencia de no imponer a nadie una limitación a su libertad que no les 
sea impuesta igualmente a todos los demás. En este criterio de la libertad 
igual —que sobre todo se manifiesta en los derechos humanos— consiste el 
principio supremo de justicia. La medida de la tolerancia reside pues en la 
libertad y la justicia y, más concretamente, en los derechos humanos.274

273  Idem.
274  Höffe, O., Estudios sobre la teoría del derecho y la justicia, pp. 148-149. 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv www.juridicas.unam.mx

DR © 2014.  
Comisión Nacional de los Derechos Humanos - http://www.codhem.org.mx

Libro completo en: https://goo.gl/XmCGZN




