
[11]

Claves críticas del multiculturalismo.
Política del reconocimiento  
y ciudadanía multicultural*

Alán Arias Marín**

Preliminar

¿Cuáles serían las claves para una articulación consecuente entre 
el multiculturalismo y la teoría liberal? ¿Cómo enlazar, incluso, 
con intención sistemática, los principios centrales, teóricos y po-
líticos del multiculturalismo y sus consecuencias jurídicas y legis-
lativas con el sustrato ideológico y conceptual del liberalismo y 
su propio entramado jurídico y legal?

¿Cuáles podrían ser los dispositivos estratégicos necesarios 
para tal articulación? ¿Cuál el camino? ¿Vía un arreglo sustancial 
(acomodamiento) de los contenidos teóricos, políticos y jurídicos 
y/o una vía meramente procedimental, a partir de criterios de-
mocráticos y legislativos?

La respuesta pareciera apuntar en el sentido de una conjun-
ción de ambos planos, tanto el sustantivo como el formal. Los con
tenidos propuestos como resultados constituirían un complejo de 
proposiciones de carácter antinómico o, dicho de otra manera, se con-
formarían como un conjunto de paradojas. Ese complejo se mo-
vería en tres planos específicos, aunque inextricablemente arti-
culados, a saber: el conceptual, el ideológico y el legal. 

En el plano teórico los equívocos y las contraposiciones entre el 
contenido de los conceptos y las orientaciones de las líneas de 
argumentación parecen ofrecer un escenario de dificultades in-

** Este texto, en versión restringida, apareció en la Gaceta. México, CNDH, 
núm. 143, junio, 2002.

** Investigador del Centro Nacional de Derechos Humanos.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



12	 alán arias marín

superables, en tanto que en el ámbito político los arreglos, de difí-
cil consecución, serían, si acaso, de carácter muy limitado y siem-
pre provisionales; el ensamble de estos corpus político-discursivos 
habrá de comportar, siempre y en toda circunstancia, elemen-
tos de tensión y de conflicto, en consecuencia, discursos inesta-
bles y en condiciones de riesgo en virtud de elementos ajenos a 
la teoría, vinculados a las cambiantes correlaciones de fuerza. 
En lo que toca al terreno jurídico, el reconocimiento de derechos 
culturales de las minorías podrá suponer, en el límite, el estable-
cimiento o reconocimiento de órdenes jurídicos “tradicionales” 
en el marco del derecho positivo, así como la eventual instrumen-
tación de conjuntos de acciones afirmativas compensatorias para 
con los grupos en desventaja o vulnerables, reivindicados por el 
multiculturalismo, pero muy improbable habrá de ser la confor-
mación de un cuerpo teórico o un discurso fusionado de ambas 
perspectivas, por la incompatibilidad de las premisas de los dis-
cursos involucrados. En suma, en los tres niveles indicados da la 
impresión que habrán de prevalecer las contradicciones, deriva-
das, principalmente, de una politización (ideologización) de al-
gunos de los conceptos clave para el debate del multiculturalismo 
con la teoría política liberal. La revisión de algunas de esas ideas 
clave es el propósito de este texto. 

De resultar cierta esta hipótesis problemática, reticente al em-
peño de una correspondencia armoniosa entre el multicultura-
lismo y los principios y nociones liberales, se estaría en condicio-
nes de concluir que las posibilidades de tal arreglo feliz —por el 
que apuestan muchos de los autores de orientación multicultural, 
como Kymlicka, Taylor o el mismo Walzer— son bastante preca-
rias, sobre todo porque la discusión multiculturalista, llevada 
abruptamente al terreno jurídico, atajo fatal elegido por muchos 
estudiosos, es de alta dificultad conceptual y de graves consecuen-
cias prácticas. Es por ello que importa dilucidar críticamente los 
lugares y momentos en los que el argumento multiculturalista presenta 
lapsus, omisiones, puntos ciegos o mistificaciones. Tal descripción y 
diagnóstico podría ahorrarnos empeños ilusorios, aunque bien 
intencionados, pero, sobre todo, podría aportar criterios realistas 
para la difícil relación política y teórica entre el multiculturalismo 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 claves críticas del multiculturalismo	 13

emergente y el establecido liberalismo dominante, bien estable-
cido —por cierto— tanto en la academia como, en especial, en 
las instancias jurídicas y políticas.

Una primera aproximación en ese sentido crítico, por lo de-
más parcial, sería la mejor definición de lo que se intenta en este 
texto. El mismo se inscribe en un proyecto discursivo más vasto y 
de mayor sistematicidad, que consiste en la revisión de las rela-
ciones entre los derechos culturales, de carácter diferenciado, 
propios de las minorías y el ámbito de aplicación universal de los 
derechos humanos.1  En consecuencia, la gran discusión sobre 
la naturaleza de las relaciones entre los derechos humanos y los 
derechos de las minorías, enfáticamente los propiamente cultu-
rales, queda tan sólo en el horizonte del presente texto.

Conviene, no obstante, apuntar un contexto mínimo de las argu
mentaciones críticas que los autores multiculturalistas (comunita­
ristas) hacen del programa liberal de extensión universalizadora 
de los derechos humanos para resolver los problemas de las mi-
norías. Will Kymlicka desestima la creencia liberal de que “las 
minorías culturales se protegerían indirectamente garantizando 
los derechos civiles y políticos básicos a todos los individuos, con 
independencia de su filiación o grupo de pertenencia”.2

El multiculturalismo sostiene, por el contrario, la necesidad y 
pertinencia de proteger directamente a los grupos vulnerables 
mediante derechos especiales para los integrantes de esas mino-
rías concretas y bien explicitadas. Con más agudeza crítica se 
expresa Inis Claude, quien cuestiona la pretensión de que la doc-
trina de los derechos humanos sea un sustituto del concepto de 
los derechos de las minorías, puesto que ello implica que las mi

1 Se utiliza aquí el concepto derechos fundamentales como sinónimo de 
derechos humanos para dar fluidez a la lectura, al amparo relativo de la defini-
ción teórica que de los derechos fundamentales propone Luigi Ferrajoli. Ver 
Derechos y garantías. La ley del más débil. Madrid, Trotta, 2001, pp. 37 y ss. Para una 
fundamentación formal de los derechos fundamentales en tanto que derechos 
humanos, ver Robert Alexy, Teoría de los derechos fundamentales. Madrid, Centro 
de Estudios Constitucionales, 1997.

2 Will Kymlicka, Ciudadanía multicultural. Buenos Aires, Paidós, 1996, pp. 15 
y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



14	 alán arias marín

norías, cuyos miembros gocen de igualdad en el trato individual, 
no están en condiciones —no tienen derecho— de reclamar le-
gítimamente prescripciones que coadyuven al mantenimiento de 
sus particularismos.3 Por su parte, Charles Taylor4 sostiene que el 
aseguramiento de las identidades colectivas entra en colisión con 
el derecho a iguales libertades subjetivas, por lo que es inevitable 
optar por la preferencia de uno u otro. La cuestión que subyace 
es si una teoría de los derechos, construida bajo premisas y tér-
minos individuales, está dotada para responder justamente a las 
luchas por el reconocimiento donde se afirman y estructuran iden
tidades colectivas. Hasta aquí el apunte del horizonte del debate 
jurídico acerca de la interacción entre los derechos humanos y 
las propuestas jurídicas del multiculturalismo. 

Como resultará evidente, la pretensión de responder a tal cú-
mulo de cuestiones sobrepasa las posibilidades y los límites de 
este ensayo. Se trata aquí, tan sólo, de un asedio inicial a uno de los 
nudos conceptuales del debate teórico y jurídico desatado por la 
impronta multiculturalista. El presente texto está orientado hacia 
un aspecto axial de la estructura argumental del proyecto multi-
culturalista, el que se refiere a las nociones de reconocimiento e iden­
tidad, ideas fundamentales e inextricablemente amalgamadas en 
su discurso, mismas que, no obstante, resultan ser uno de los bi-
nomios conceptuales más problemáticos y cuestionados de esta 
propuesta. Complementariamente, la idea de una ciudadanía mul­
ticultural, derivación pragmática de los conceptos fundantes de 
reconocimiento e identidad para intervenir en el espacio político, 
habrá de requerir, asimismo, de una consideración específica que 
atienda a la génesis de su construcción y a sus referentes genera-
les, incluidos en el concepto genérico (liberal) de ciudadanía.

3 Cfr. Inis Claude, National Minorities: An International Problem. Cambridge, 
Harvard University Press, 1955, pp. 210 y ss. Citado por W. Kymlicka, Ciudadanía 
multicultural..., op. cit.

4 Charles Taylor, “La política del reconocimiento”, en Multiculturalismo y la 
“política del reconocimiento”. México, FCE, 1993.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 claves críticas del multiculturalismo	 15

El punto de partida

La discusión teórica acerca del multiculturalismo puede adoptar 
diversos puntos de partida. Conviene a nuestra búsqueda —que 
no es otra que la de indagar acerca de la congruencia del dispo-
sitivo estratégico de articulación entre los discursos y las figuras 
jurídicas liberales y multiculturales— avanzar a partir de la idea 
de “una política del reconocimiento”, planteada por Charles Tay
lor.5 La naturaleza de ese ensayo y los ya “clásicos” comentarios 
que lo complementan,6 implican no sólo problemas de índole pro
piamente filosófica, sino asuntos vinculados a la teoría del Esta-
do, el carácter de las leyes y la instrumentación de políticas pú-
blicas ligadas a los derechos culturales de las minorías.

Esta modalidad híbrida del discurso multicultural, esta compleji-
dad de su composición, es la que reclama y favorece un tratamien-
to operacional —y no alguna aproximación unilateral de sesgo 
exclusivamente juridicista o politicista— como el que aquí se per
sigue. Se trata de estar en condiciones de poner en relación el 
conjunto de las nociones liberales objeto de interpelación o cues-
tionamiento por parte del multiculturalismo. Explicitada esta 
intención metodológica básica —el criterio para la elección del 
punto de partida— vayamos a los contenidos.

El ambiente social y cultural propicio para el desarrollo del dis
curso multicultural y sus reivindicaciones es, se ha entendido, el 
de una sociedad abierta, dotada de una calidad democrática sufi
ciente en la medida en que ha dejado atrás la violación y restricción 
de los derechos humanos, cívicos y políticos de los ciudadanos. Es 
en sociedades democráticas desarrolladas donde, de modo pre-
ferente, se ha desenvuelto con mayor vigor el discurso multicultu
ralista. Los Estados multinacionales (como Canadá) o multiétnicos 
(como Estados Unidos) han sido el lugar y el ambiente cultural 
desde donde han detonado las ideas y las propuestas pluricultu-

5 Idem.
6 Este texto, verdadero modelo autorizado de referencia para el debate mul-

ticulturalista, incluye comentarios “canónicos” de Michael Walzer, Amy Gutmann 
y Susan Wolf, entre otros.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



16	 alán arias marín

ralistas. Estas propuestas han impactado a las naciones europeas, 
sensibles a los mensajes y las demandas multiculturales, tanto por 
la presencia creciente de emigrados provenientes de África, Asia 
y los países árabes e, incluso, del este de Europa, como por el com
plicado proceso de integración multinacional y multirracial ca-
racterístico de la Unión Europea. 

En América Latina la presencia de numerosas poblaciones in-
dígenas marginadas y discriminadas ha propiciado la asimilación 
del discurso multicultural o de aspectos particulares del mismo 
por los movimientos etno-políticos y por los medios académicos 
e intelectuales simpatizantes y/o afines a ellos. Los temas y con-
ceptos del multiculturalismo han comenzado a constituirse en 
referencia obligada también para los movimientos de minorías 
culturales, como los homosexuales, enfermos de sida y otros, así 
como —en otro plano— por el feminismo. En México, las ideas 
del multiculturalismo han invadido el debate público, principal-
mente a raíz de la insurrección del EZLN en 19947 y la larga se-
cuela de tregua-negociación-estancamiento en las relaciones del za­
patismo con el gobierno, proceso que ha encontrado un punto de 
inflexión en la promulgación de la reforma constitucional en 
materia de derechos y cultura indígena a finales de 2001,8 tenien-
do como contexto el debate legislativo y cultural que acompañó 
su aprobación. 

Estrategia político-discursiva y pluralismo 

Como ya se ha indicado, el desarrollo del multiculturalismo y su 
arraigo en algunos movimientos sociales ocurre en sociedades 

7 Ver EZLN: documentos y comunicados, 3 vols. México, ERA, 1994-1999. Tam-
bién Alan Arias Marín, “Cómo ganar libertades y no perderlas”, Revista Mexicana 
de Ciencia Política, núm. 46. México, UNAM, Facultad de Ciencias Políticas y 
Sociales, 2002.

8 Ver A. Arias Marín, “Reforma constitucional indígena, once tesis”, “Reforma 
indígena y conflicto”, “Una reforma minimalista” y “Reforma indígena: demo-
cracia y disidencia”, en Milenio Diario. México, abril, mayo, octubre y noviembre 
de 2001; también en A. Arias Marín, EZLN: violencia, derechos culturales y democra­
cia. México, CNDH, 2003.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 claves críticas del multiculturalismo	 17

democráticas con un relativo grado de tolerancia y pluralismo, so
ciedades que, si bien en diversas calidades, pueden ser calificadas 
como “sociedades abiertas”. La sociedad abierta debiera enten-
derse, básicamente, como la sociedad libre, tal y como la entiende 
el liberalismo. Karl Popper,9 creador de la expresión, caracteriza 
ese tipo de sociedad de acuerdo con la presencia, en diversos gra
dos y modalidades, de tres rasgos principales, a saber: racionalis-
mo crítico, libertad individual y tolerancia. El más adecuado hilo 
conductor de estos tres componentes propios de las sociedades 
liberales no es otro que el pluralismo. El pluralismo es el comple-
jo político y cultural que permite, internamente, descifrar y pon-
derar las relaciones entre los valores y las creencias, así como los 
mecanismos y procedimientos que han dado como resultado 
sociedades libres y “abiertas”. 

El multiculturalismo como tal presupone, pues, un tipo de 
sociedad y un clima cultural adherentes al valor del pluralismo,10 
aunque sus teóricos, condicionados por la tradición politológica 
americana, así como por los antecedentes del marxismo débil-
mente democrático de sus precursores europeos, han soslayado 
la referencia explícita al pluralismo y su relación con la génesis del 
pensamiento pluricultural, asunto no menor, toda vez que cons-
tituiría un genuino sustrato práctico e intelectual de sus propues-
tas. Esta suerte de desliz teórico consiste en una reducción del con­
tenido conceptual del pluralismo al mero dato empírico (a todas luces 
irrelevante) del carácter plural de casi todas las sociedades actuales. 

La teoría multicultural cancela, de entrada y en consecuencia, 
la posibilidad de beneficiarse de la densidad valorativa y discur-
siva de la historia conceptual del pluralismo, misma que despliega un 
recorrido pedagógico y civilizatorio muy difícil de sustituir, mis-
mo que va de la intolerancia al respeto del disenso, para concluir en la 

9 Karl Popper, La sociedad abierta y sus enemigos. Barcelona, Paidós, 1992, pp. 169 
y ss.

10 Giovanni Sartori reprocha a los principales autores multiculturalistas omi-
tir el vínculo de sus tesis con el presupuesto del pluralismo y debilitar así la 
efectividad e importancia de la tolerancia en su propio discurso. Ver La sociedad 
multiétnica. Madrid, Taurus, 2001, pp. 75 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



18	 alán arias marín

aceptación de la creencia en el valor de la diversidad. El multicultura-
lismo estaría, pues, en riesgo de perder, en virtud de esta omisión 
conceptual, actitud y aptitud de tolerancia, con las costosas e 
indeseadas consecuencias de una intransigencia intelectual y po-
lítica bajo el amparo, siempre autocomplaciente, de una buena 
intención justiciera.

Política del reconocimiento e identidad colectiva

El multiculturalismo postula centralmente la necesidad de una 
“política del reconocimiento”11 capaz de generar una relación sa
tisfactoria entre los criterios generales de la ciudadanía y los de-
rechos particulares de la cultura específica a la que se pertenece. 
La noción que fundamenta y sirve de complemento a la idea del 
reconocimiento es la de identidad (colectiva). 

La cuestión de las identidades colectivas en las sociedades com-
plejas se ha ido convirtiendo en un desafío para la convivencia, 
tanto a nivel grupal como individual. Las identidades colectivas 
siempre han sido, aunque su importancia teórica y política se ha 
incrementado en las últimas décadas, principio básico de orga-
nización y cohesión social12 y, por ende, factor de equilibrio sis-
témico. Niklas Luhmann13 reivindica la idea de que la identidad 
colectiva es generadora, por un lado, de orden y, por el otro, de 
subjetividad simbólica, esto es, que procura tanto diferenciación 
sistémica como diferenciación simbólica. La identidad colectiva 
implica una interrelación entre el mundo social, la subjetividad 
y el universo simbólico, es una forma de acción de las colectivida
des sobre sí mismas y es, también, y al mismo tiempo, una acción 
externa de las colectividades sobre el entorno. 

11 Ver supra, notas 2 y 4.
12 Recordar en este contexto a Emile Durkheim, La división del trabajo. Buenos 

Aires, Schapire, 1967.
13 Ver Niklas Luhmann, “Sistema y función”, en Sistemas sociales. México, 

Alianza, pp. 44-46.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 claves críticas del multiculturalismo	 19

La identidad es la definición que de sí mismo se da el actor so
cial, quien de esa manera ofrece un sentido subjetivo a sus pro-
pias experiencias. Alain Touraine14 establece que esa “identidad 
colectiva se representa mediante un conjunto de imágenes, mitos 
y discursos que le permiten reconocerse como tal frente a un re
ferente exterior, una alteridad, por lo general un adversario”. La 
identidad colectiva, en las sociedades complejas, se construye con 
base en la percepción de la diferencia y en la contraposición con los 
otros, produciéndose, entonces, como resultado, diversas formas 
de acción colectiva. La identidad representa un proceso abierto 
en su evolución, un dinamismo que se transforma permanente-
mente tanto en el plano identitario, propiamente adscriptivo o 
natural, referido a sus características propias o específicas, como 
en el plano electivo o estratégico de sus relaciones o contraposi-
ciones frente a los otros. Con esta definición y uso de la noción 
de identidad colectiva estamos, pues, ante una expresión de la ca­
pacidad estratégica de las colectividades, ante un recurso de poder en 
la medida en la que incrementan sus posibilidades y condiciones 
de negociación, resistencia y confrontación con otros grupos. 
Esta característica específica de la noción de identidad colectiva 
y, por ende, asimilada y presente en la idea de una necesaria y 
perentoria “política del reconocimiento”, determina uno de los 
rasgos decisivos del multiculturalismo, a saber, el de una funciona­
lidad estratégica inherente al discurso multicultural y, en consecuencia, 
su capacidad política (poder de convocatoria y potencialidad legitimado­
ra) para el emplazamiento de fuerzas, actores políticos y movimientos.

Es por eso que resulta fácilmente comprensible que el estudio 
y la reivindicación de la noción de identidad colectiva se haya con-
centrado en las minorías tradicionalmente discriminadas y en los 
movimientos sociales vinculados a sus demandas. En las socie
dades democráticas complejas, tanto las desarrolladas como “en 
vías de desarrollo”, la reivindicación identitaria —frecuentemente 
asociada al discurso multiculturalista— es manifestación de la ca

14 Alain Touraine, La producción de la sociedad. México, UNAM, Instituto de 
Investigaciones Sociales, 1995, y del mismo autor ¿Podremos vivir juntos? Buenos 
Aires, FCE, 1997, pp. 207-215.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



20	 alán arias marín

pacidad estratégica alcanzada por los actores sociales, una inter-
pelación política y cultural de los grupos o sectores excluidos o 
discriminados de los factores socialmente dominantes. 

Se puede entender, en consecuencia, que en el centro de la 
estructura discursiva y conceptual del multiculturalismo se ubi-
que una noción eminentemente valorativa —con débil potencial 
explicativo—, pero dotada de potencialidades movilizadoras, 
como es la idea-propuesta de “una política del reconocimiento”. La 
noción de una política del reconocimiento tan tiene como atri-
buto principal una carga valorativa, que, de inmediato, se deduce 
de su contenido teórico una política, una estrategia de intención 
extrateórica, casi un programa para lograr su realización. Se trata 
de un concepto eminentemente práctico, verdadero ensayo de legitima
ción teórica para un proyecto no sólo —ni preponderantemen-
te— intelectual, sino valorativo, de carácter moral y práctico. Como 
lo expresa con claridad Michael Walzer,15 las opciones teóricas 
no pueden ni deben ser rígidas, definitivas o singulares, se trata 
de “[adaptar] nuestra política a nuestras circunstancias, aún si 
también deseamos modificar o transformar nuestras circunstan-
cias”. En los multiculturalistas el ímpetu político, sea revolucio-
nario o reformista, parece predominar sobre el compromiso in-
telectual o propiamente teórico. La nociones de reconocimiento 
(su imperiosa e inseparable política) e identidad, con sus corres-
pondientes argumentaciones, estarán marcadas —para bien y 
para mal— por esa impronta extrateórica, estratégica y política.

Charles Taylor, en su paradigmático ensayo “La política del 
reconocimiento”, establece la tesis de que la identidad de los co
lectivos está integrada y determinada por el reconocimiento que se 
les otorga, pero también está compuesta por los reconocimientos 
imperfectos que se le atribuyen e, incluso, por el desconocimien-
to que les procuran las otras colectividades. De ese modo, plantea 
que “nuestra identidad se moldea en parte por el reconocimien-
to o por la falta de éste; a menudo, también por el falso reconoci
miento de otros, y así, un individuo o un grupo de personas pue-

15 Michael Walzer, “Comentario”, en C. Taylor, op. cit., p. 140.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 claves críticas del multiculturalismo	 21

den sufrir un verdadero daño (harm), una auténtica deformación 
si la gente o la sociedad que lo rodean le muestran, como reflejo, 
un cuadro limitativo, degradante o despreciable de sí mismo”.16

Es en virtud de esa fatídica y crucial determinación (depen-
dencia ante los otros) en la conformación de la identidad (indi-
vidual y/o grupal) por las modalidades del reconocimiento otor-
gado o denegado, que las demandas que emanan de los grupos 
subalternos, vulnerables o discriminados alcanzan niveles de ra-
dicalidad y urgencia. La exigencia de un reconocimiento adecua-
do por parte de los grupos discriminados encuentra en esta ar-
gumentación el mecanismo para convertirse en una especie de 
reivindicación absoluta, en una petición de principio de validez 
universal para demandas particulares. El argumento se desliza 
del ámbito conceptual para instalarse en una reclamación moral, 
toda vez que un no reconocimiento o un reconocimiento distor-
sionado o imperfecto causa daño o deforma la identidad del gru-
po vulnerable.

Taylor va todavía más allá. El problema radica —nos dice— en 
que la distorsión del reconocimiento o su negación no sólo infli-
ge daño, sino que “puede ser una forma de opresión que aprisione 
a alguien en un modo de ser falso, deformado y reducido”.17 Si 
el uso del término opresión es el habitual en teoría política, re-
sulta que Taylor está hablando de un equivalente a la privación de 
la libertad. Entonces, la demanda de una política por el recono-
cimiento de los derechos diferenciados o particulares de las mi-
norías alcanzaría el rango universal de una lucha por la libertad, se 
trataría de la lucha por la exigencia de un derecho fundamental 
como condición necesaria para detener su violación sistemática 
(o estructural). 

Ahora bien, ¿la reivindicación por el reconocimiento, tradu-
cida en el reclamo de derechos culturales para los grupos mi
noritarios, es de tal magnitud?, ¿justificaría, en consecuencia, la 
creación de nuevos Estados, las secesiones o autonomías entendi

16 C. Taylor, op. cit., pp. 43-44.
17 Ibid., p. 44.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



22	 alán arias marín

das como sinónimo de entidades territoriales independientes, tal 
y como denuncian los críticos de las demandas multiculturalis-
tas?18 La justificación legitimada de formas extremas de autode-
terminación, como la secesión o la creación de nuevos Estados 
nacionales, únicamente son pertinentes cuando son violenta-
dos los derechos individuales básicos, no los derechos colectivos 
—de carácter cultural— de un grupo minoritario. La necesidad 
de un “otro Estado” es ética, política y legalmente imperativa 
cuando, violentamente, el Estado priva de sus derechos funda-
mentales a una parte de la población. En rigor, la exigencia de au­
todeterminación sólo puede tener como contenido inmediato la imposición 
de derechos civiles iguales. 

A partir de esta traslación de lo conceptual general a lo ético 
particular en el argumento de Taylor, consistente en estatuir la pro­
blemática equivalencia entre reconocimiento negativo y opresión, muchos 
seguidores del discurso multiculturalista y, sobre todo, buen nú-
mero de los movimientos de inspiración multicultural corren el 
riesgo de desfasar sus demandas y sus métodos de lucha. La suer-
te de mistificación ideológica que acaba de apuntarse puede con-
dicionar no sólo el discurso, sino la estrategia y las tácticas de 
lucha de los movimientos y las organizaciones de grupos minorita
rios marginados o discriminados, pudiendo orillarlos a extremos 
retóricos de difícil comprensión y a comportamientos radicali-
zados, sin correspondencia adecuada entre los medios utilizados 
y los fines, conductas y acciones radicales de mucho riesgo y alto 
costo político.

Ciudadanía multicultural

En la medida en que la política del reconocimiento está indiso-
lublemente vinculada a la identidad propia de los grupos en des-

18 Ver Chandran Kukathas, “Liberalism and Multiculturalism: The Politics of 
Indifference”, en Political Theory, vol. 26, núm. 5, 1998, p. 690. También G. Sar-
tori, op. cit., pp.77-78, y Jürgen Habermas, La inclusión del otro. Barcelona, 
Paidós, 1996, pp. 205-206.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 claves críticas del multiculturalismo	 23

ventaja es que el multiculturalismo postula —más allá o más acá 
de sus extremos y mistificaciones— una igual representación para 
todos como la adecuada y necesaria condición para evitar las 
discriminaciones y las exclusiones. Para el multiculturalismo, en 
su argumentación política, la genuina convivencia democrática 
requiere, en primer lugar, de solidaridad. ¿Cuál es el sentido de 
esa solidaridad requerida?

Will Kymlicka19 establece que el problema de fondo implícito 
en el reconocimiento de los derechos de las minorías consiste en 
no situarlo en el terreno de la defensa y mera extensión de los 
derechos individuales a los colectivos culturalmente diferencia-
dos. Se trata, más bien, de ubicar la reivindicación de esos dere-
chos y su reconocimiento en un nivel cualitativamente superior, 
que no es otro que ese plano de la solidaridad, entendido como un 
requisito capaz de garantizar la estabilidad de la unión social, la 
integración de los Estados nacionales. 

El problema a resolver es mayor e inédito. La exigencia de 
derechos diferenciados pone al descubierto que existen culturas 
diversas que no buscan una integración al orden cultural común 
(o dominante), sino que postulan una integración en la diferen-
cia. Para lograr una auténtica y satisfactoria unión social no basta 
con establecer mecanismos efectivos de compensación socioeco-
nómica para redimir de la exclusión a los grupos marginados, 
por más que, con frecuencia, estas colectividades en desventaja 
coincidan con las minorías culturalmente diferentes y, por ello, 
discriminadas o excluidas. 

No será tampoco suficiente —y esto constituye un genuino 
desafío intelectual y moral para el liberalismo— la apelación a la 
tolerancia para con los grupos culturalmente diferenciados, pues-
to que, además, postulan la afirmación y el reconocimiento de 
esas diferencias como la condición sine qua non para integrarse y 
legitimar su lealtad a las leyes y al Estado en el que viven. El pun-
to establecido por Kymlicka acerca de la insuficiencia moral y 
política de la tolerancia es radical y habrá que regresar a él.

19 W. Kymlicka, op. cit., pp. 226 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



24	 alán arias marín

Por lo pronto, la vía elegida para resolverlo parte de la noción 
de solidaridad (como condición de la unidad e integración del 
Estado) para retornar a la cuestión de la identidad general y las 
identidades particulares. ¿No se deduce del reconocimiento de 
las formas de vida y de las tradiciones culturales marginadas un 
tipo de “derechos colectivos” que desbordarían la comprensión 
del Estado democrático de Derecho, estructurado a partir del 
esquema de los derechos individuales y que es, por ello, de corte 
liberal?

El liberalismo —y en un sentido paralelo la socialdemocracia— 
buscaron el objetivo de superar la limitación de derechos de los 
grupos y las comunidades infrafavorecidos y, de ese modo, ate-
nuar —o eliminar— la división social en clases inherente al capi-
talismo. La matriz teórica y práctica fue pugnar por la universa-
lización de los derechos civiles mediante los procedimientos del 
Estado de Derecho, extensión y otorgamiento de derechos socia-
les de prestación y de derechos políticos de participación, es de-
cir, compensaciones mediante una distribución más justa de los 
bienes colectivos. Según Rawls, los bienes básicos bien pueden 
ser distribuidos individualmente (dinero, tiempo libre y pres-
taciones de servicios) o bien pueden ser aprovechados indivi-
dualmente (transporte, salud, educación) y es por eso que pueden 
ser protegidos bajo la modalidad de derechos individuales de pres-
tación.20

En la visión multicultural, este asunto es radicalmente diferente 
en lo que se refiere a las demandas de igualdad de derechos de las 
formas de vida culturales, lo que exige una reestructuración de 
la comprensión y el comportamiento del Estado, a fin de proteger 
los derechos culturales minoritarios. Los costos habrían de abo-
narse al ámbito de los derechos más universales al establecer de
rechos diferenciados y otorgar un estatus específico a esos ciuda-
danos vulnerados y disminuidos en sus derechos particulares.

20 John Rawls, Sobre las libertades. Barcelona, Paidós Ibérica e Instituto de Cien-
cias de la Educación, 1990, pp. 33 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 claves críticas del multiculturalismo	 25

Para Kymlicka, el mecanismo inclusivo de las diferencias se 
encuentra en la capacidad de las colectividades y del Estado para 
producir valores compartidos. Es sabido, no obstante, que por sí 
mismos esos valores comunes no son suficientes para realizar la 
unidad social, pues no garantizan niveles satisfactorios de inte-
gración social, ni evitan los disensos radicales, potencialmente 
aptos para cuestionar la performatividad del sistema.21 Haría fal-
ta un ingrediente adicional y decisivo que es una suerte de iden-
tidad compartida, una cultura societal, consistente en una diná-
mica abierta de reconocimientos recíprocos entre las culturas 
dominantes y las subordinadas.

En los Estados nacionales la tradicional fuente de esa identidad 
compartida ha sido el nacionalismo, y sus portadores privilegiados 
los individuos dotados de la ciudadanía liberal. Derechos univer-
sales para ciudadanos libres e iguales. La historia común, la len-
gua, la religión dominante, la cultura compartida sirvieron de 
sustrato a ese proceso de igualación, apto para generar un con-
junto de derechos homogéneos y construir esa identidad nacio-
nal, argumenta Kymlicka. No obstante, esos elementos ya no son 
compatibles en los Estados multinacionales o poliétnicos. En 
ellos, las formas de exclusión interactúan y, a menudo, se refuer-
zan con las atribuciones y la conciencia de la ciudadanía libre, 
entendida al modo liberal. En consecuencia, una ciudadanía que 
persiga una auténtica integración ha de tener presentes las dife-
rencias culturales y estar en condición de asumirlas. En el discur-
so multiculturalista, con Kymlicka a la cabeza, la denominan 
ciudadanía diferenciada o multicultural.22

La ciudadanía diferenciada o multicultural está en proceso de 
construcción y en íntima relación con la crisis de los Estados-na-
ción. Esta ciudadanía de nuevo tipo está centrada en la solidari­
dad, en la promoción de derechos y satisfactores que atiendan las 
demandas culturalmente diversificadas de los grupos subordi-
nados. El multiculturalismo plantea que en reciprocidad a esta 

21 N. Luhmann, op. cit., p. 127.
22 W. Kymlicka, op. cit., pp. 240 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



26	 alán arias marín

atención y reconocimiento solidarios se producirá un sentido de 
lealtad y solidaridad para con el Estado que asuma cabalmente su 
carácter multinacional o poliétnico. Con estos tipos de Estado 
se podrá alcanzar un acuerdo, cuya finalidad común sean la preser
vación y la reproducción de ese mismo Estado. Las identidades 
culturales de las diversas naciones o etnias habrán de acomodar-
se, de llegar a un determinado arreglo institucional que no las 
subordine a la cultura de la nación o la etnia dominantes. 

Las personas de las diversas etnias o naciones que integran ese 
Estado multicultural (pluricultural) sólo podrán ofrecer lealtad 
a su gobierno general o nacional si éste es percibido fehaciente-
mente como el contexto en el que se alimenta su identidad nacio
nal y no en el que se le somete y subordina. Si ése es el caso, en-
tonces adoptarán a ese Estado nacional como una patria, con el 
correspondiente sentimiento, expresión de la identidad solidaria. 
Si esa percepción implica una extensión hacia los otros grupos 
étnicos y nacionales de un país y al reconocimiento de sus dere-
chos particulares, la perspectiva de mantener su diversidad resul-
tará estimulante. Hasta aquí la argumentación multicultural.

En efecto, la integración social —sistémica— de los Estados 
contemporáneos, cuya inmensa mayoría es, por añadidura, plu-
rinacional o pluriétnica, resulta ser uno de los problemas crucia-
les del mundo contemporáneo. También es crucial en lo que 
concierne a la discusión teórica del multiculturalismo. Pero, ¿tie-
nen razón Kymlicka y otros teóricos afines23 al plantear que con 
la crisis y el tendencial debilitamiento de los Estados nacionales 
entra también en crisis el ciudadano libre e igual? 

En verdad, no resulta del todo claro por qué de la crisis de los 
Estados-nación o de la aceptación de su multinacionalidad o plu-
rietnicidad se infiera necesaria y linealmente la disfuncionalidad 
de la ciudadanía liberal y la acuciante necesidad de una inédita 
figura ciudadana. De hecho, la postulación de una ciudadanía 
diferenciada en derechos surge del repudio al Estado “ciego en 

23 Entre ellos, destacadamente, Michael I. Young, Justice and the Politics of Di­
fference. Princeton, Princeton University Press, 1990.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 claves críticas del multiculturalismo	 27

materia de color”, pertenencia étnica o adscripción nacional; ese 
Estado que no ve, que no reconoce a los diversos, deviene en opre
sor de las diferencias culturales y, consecuentemente, debe ser 
rechazado, cambiado o subvertido.

La idea de que los procesos globalizadores han erosionado 
todavía más a los Estados nacionales, “ha hecho que el mito de 
un Estado culturalmente homogéneo sea todavía más irreal y ha 
forzado a que la mayoría, dentro de cada Estado, sea más abierta 
al pluralismo y a la diversidad...”,24 es —en rigor— ajena a la ar-
gumentación que nos ocupa, centrada en la pertinencia de una 
nueva figura ciudadana diferenciada en virtud del debilitamien-
to y de la disfuncionalidad de la tradicional figura del ciudadano 
del liberalismo. La pérdida de ámbitos de soberanía económica 
propiciados por el libre comercio mundializado y las comunicacio
nes globales e instantáneas no implica que los Estados hayan per-
dido la soberanía política, misma que, en todo caso y finalmente, 
es la que determina el destino del ciudadano como tal.25

En un plano de discusión más teórico, cabría señalar que la 
adecuada funcionalidad de la ciudadanía igualitaria o liberal, así 
como su eventual relevo por otra diferenciada o multicultural, 
no está sujeta al carácter nacional o multinacional del Estado, ni a 
su fortaleza o debilidad, sino a la estructura liberal-constitucio-
nal del Estado. En esa estructura jurídica, el ciudadano es el sujeto, el 
sustrato material y el portador tanto de los derechos “universales”, 
de raigambre iusnaturalista, como de los derechos propiamente 
“ciudadanos”, exclusivos de la ciudadanía, y que califican su es-
tatus como tal. Formalmente, los derechos del hombre son de natu
raleza distinta e independientes de los derechos ciudadanos, sin 
embargo, en la experiencia fáctica, si el ciudadano y sus derechos 
específicos son obviados —como la operación crítica del multi-
culturalismo pretende—, entonces los derechos humanos básicos 
—los de la persona como tal— también pueden ser anulados.26

24 W. Kymlicka, op. cit., pp. 22-23.
25 G. Sartori, op. cit., p. 100.
26 Ver Ronald Dworkin, Los derechos en serio. Barcelona, Ariel, 1984.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



28	 alán arias marín

En este punto se abre una discusión acerca de la tradicional 
división tripartita entre los derechos políticos, civiles y sociales. 
De algún modo pudiera parecer una digresión a la crítica de la 
línea argumental de la necesidad de una categoría de ciudadanía 
diferenciada o multicultural, tal y como lo reclama la instrumen-
tación de una efectiva política del reconocimiento. No obstante, 
se trata de una digresión pertinente, toda vez que reconduce a la 
dialéctica, ineludible, propia y exclusiva de la modernidad, entre 
los derechos ciudadanos y los derechos humanos y, por ende, 
ayuda a establecer la posición de los derechos culturales diferen-
ciados que reclama la ciudadanía multicultural.

A partir de las consecuencias jurídicas de la Revolución fran-
cesa, se establece la diferencia entre los derechos universales del 
hombre, de sustento iusnaturalista, y los derechos —nuevos e iné
ditos— del citoyen, exclusivos de la ciudadanía. De manera formal, 
los derechos humanos conforman una esfera propia, clara y distin
tamente separada de los derechos ciudadanos. Sin embargo, tal 
distinción abstracta se ve vulnerada si, en concreto, el ciudadano 
y sus derechos son vulnerados. 

Los derechos —propiamente modernos— de la ciudadanía son 
la condición histórica de posibilidad de los derechos humanos. 
Si bien los derechos del hombre son potencialmente universales e 
intemporales, connaturales a la persona (humana), cobran ac­
tualidad —son puestos en acto— por la emergencia de una estruc-
tura de poder que transmuta el contenido de los derechos previos 
a la modernidad. De los privilegios medievales a los derechos pro
piamente dichos, en su acepción moderna. Esquemáticamente: 
se trataba de privilegios porque eran una prerrogativa que no 
alcanzaba a todas las personas; esos “derechos” estaban dertermi-
nados por el rango, el estatus y las prestaciones correspondientes. 
Los privilegios devienen derechos cuando son iguales para todos 
y alcanzan a todos. El nuevo sujeto de esos derechos no es otro 
que el ciudadano libre, de ahí el carácter fundante de la ciudadanía 
como la premisa de la inclusión igual de todos al reconocimiento 
y disfrute de los derechos. La sugerente idea del multiculturalis-
mo de una ciudadanía diferenciada para satisfacer ese plus de 
necesidades legales particulares (etnia, lengua, religión o cultu-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 claves críticas del multiculturalismo	 29

ra) podría sugerir una regresión que transitara de la igual inclusi
vidad de todos en las garantías que implican los derechos a una 
nueva compartimentación de derechos desiguales. De los dere-
chos modernos del liberalismo a los nuevos pero regresivos pri-
vilegios —affirmative actions for ever...

Democracia procedimental

La cuestión, sin embargo, es de más fondo. ¿De dónde surge el 
corpus de los derechos, tanto los específicos de la ciudadanía —po
líticos, civiles y sociales— como los particulares y diferenciados 
—culturales— de las etnias y las minorías nacionales? En el de-
bate en torno al multiculturalismo se ensayan otras vías de argu-
mentación diversas de las de Will Kymlicka o de las de Charles 
Taylor. Destacan las intervenciones de Michael Walzer en sus glo
sas al texto de Taylor.27 A partir de la argumentación de Taylor, 
donde se establece una distinción entre dos tipos de Estado demo
crático de Derecho, el de un liberalismo estructural (Liberalismo 
1), construido sobre la base de la neutralidad ética del derecho a 
la manera clásica, tal y como lo formulan Rawls y Dworkin,28 y otro 
modo de liberalismo configurado coyunturalmente por las con-
diciones históricas y culturales específicas (Liberalismo 2), tal y 
como hemos visto también lo sostiene Kymlicka. 

Esta segunda formulación supone, en la opinión de Taylor, 
tan sólo un ajuste a la comprensión impropia de los principios 
liberales. Walzer plantea que esta distinción permite un juego y 
una movilidad de carácter correctivo al profundizar las diferen-
cias entre la estructura y la configuración. De ese modo, se puede 
asumir la temporalidad de las acciones afirmativas, sea por la 
consecución de logros de igualación de los grupos otrora vulne-
rados o, en su caso, el regreso de las formas del Liberalismo 2 al 
Liberalismo 1 en virtud de efectos perversos o indeseados —ten-

27 M. Walzer, “Comentario”, en C. Taylor, op. cit., pp. 139 y ss.
28 Ver J. Rawls, Teoría de la justicia. México, FCE, 1979, y R. Dworkin, op. cit.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



30	 alán arias marín

dencialmente desestabilizadores o desintegradores— en la apli-
cación de derechos particulares diferenciados.

La estabilidad y la integración de los Estados pareciera ser, en 
todo caso, una preocupación común tanto de la visión liberal 
como de la multiculturalista. De hecho, todas las versiones, inclu-
so las más radicales, como las de Taylor, Walzer o Kymlicka, pos-
tulan la continuidad posible entre el liberalismo y las propuestas 
multiculturales. Pese a la novedad disruptora de los reclamos y la 
improbable capacidad de asimilación de los contenidos teóricos 
multiculturalistas, los principales autores persisten en el ámbito 
del paradigma conceptual del liberalismo. Sin embargo, la cues-
tión del origen de los derechos y del consecuente estatuto de la 
ciudadanía se mantiene como un escollo mayor ante las inten-
ciones —benévolas o malévolas— de correspondencia y armonía.

Jürgen Habermas pone el dedo en la llaga.29 Los derechos fun
damentales no tienen su génesis en la nación o en los pueblos, ni 
siquiera en el pueblo dominante, sino en el proceso de autolegisla­
ción, esto es, en la decisión adoptada en común de hacer uso del 
derecho originario a vivir protegidos por leyes reguladoras de las 
libertades públicas —el único originario derecho humano, según 
Kant. Es por eso que la solidaridad social cristalizada en el Estado 
no surge del ámbito de los valores y de su compatibilidad (Kymlic-
ka), sino por la vía de la realización de aquellos derechos que los 
interesados han de reconocerse mutuamente si es que quieren 
regular —legítimamente— su convivencia con los medios del de
recho (positivo).

No resulta necesario, como pretende el multiculturalismo, con 
Kymlicka y Taylor a la cabeza, un consenso de fondo previo y 
asegurado por la homogeneidad cultural. La formación de la 
opinión y de la voluntad construida y estructurada de modos 
democráticos posibilita alcanzar un acuerdo normativo y racional 
entre extraños y no sólo entre diferentes compartimentados. En 
rigor, la soberanía popular no se traduce en normas constitucio-
nales dadas o impuestas por los usos y costumbres de la mayoría, 

29 J. Habermas, “La lucha por el reconocimiento en el Estado democrático 
de Derecho”, en La inclusión del otro. Buenos Aires, Paidós, 1999.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 claves críticas del multiculturalismo	 31

sino en la práctica de la deliberación —comunicación— de par-
ticipantes comprometidos con decisiones racionalmente motiva-
das. El Estado de Derecho, entendido como autodeterminación 
democrática, no tiene carácter colectivista, ni excluye de por sí la 
afirmación de identidades particulares.

Por el contrario, la intervención crítica de Habermas asume, 
a contracorriente de las denuncias y los argumentos de intencio-
nalidad multicultural, el sentido incluyente del procedimiento de 
autolegislación moderno, liberal (capitalista) que busca incorpo-
rar a todos los ciudadanos. Reivindica que el orden político se man
tiene abierto a la igualación de los discriminados y a la incorpo-
ración de los marginados, aunque con reticencia ante la fórmula 
de una integración uniforme con clave en la idea de una comu-
nidad homogénea. Tan es así, que la noción de pueblo y su de
recho a la autodeterminación no pasa en la legislación interna-
cional, incluido —pese a sus ambigüedades— el multicitado 
Convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo, por 
la definición étnica. El pueblo no es un concepto fijado en la per-
tenencia cultural, sino en el sustrato jurídico; no es resultado de 
una historia y lengua comunes —al viejo modo historicista—, sino 
el resultado de un contrato político. Es por eso que la política de 
inclusión, propuesta por Habermas, se sitúa en el plano instru-
mental, procedimental.

Es cierto que los ordenamientos jurídicos no se sustraen de 
determinados patrones culturales y que, en consecuencia, se ge-
neran fácticamente condiciones de exclusión de culturas mino-
ritarias en Estados de conformación pluricultural. Es trabajo 
crítico y político el que la cultura mayoritaria quebrante su pre-
tendida fusión con la cultura política general. Importa recordar-
le y acotarle en tanto que parte, desenmascarar su pretensión de 
representar al todo, a fin de evitar obstrucciones al procedimien-
to democrático en cuestiones existenciales y culturales relevantes 
para las minorías. En este punto, la argumentación habermasia-
na apela a su teoría de la acción comunicativa30 y a la incitación 

30 J. Habermas, Teoría de la acción comunicativa, op. cit.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



32	 alán arias marín

de una cultura común procedimental, con sus difíciles requeri-
mientos de un lenguaje político y una serie de convenciones de 
conducta comunes, a fin de estar en condiciones de efectiva com-
petencia por los recursos suficientes para la protección de un 
determinado grupo.

Inconclusiones y epílogo

De cara a los desafíos del multiculturalismo en las esferas teórica, 
jurídica y política, ciertamente se pueden aducir, por una parte, 
los argumentos mejores acerca de las bondades de la tolerancia 
liberal31 y, por la otra, los riesgos desintegradores de la diferen-
ciación reivindicada a toda costa; los peligros de una indiscrimi-
nada confusión con las diferencias y las desigualdades; lo mal 
encaminado de las argumentaciones de muchos de los multicul-
turalistas, incluidos los más conspicuos, que disvaloran la toleran-
cia al hipostasiarla al tema de la neutralidad del Estado y sus leyes 
(neutrales por su forma universal, que no por sus contenidos). De 
cara a esta concepción de la tolerancia, peculiar del Estado libe-
ral democrático, el multiculturalismo reivindica una tolerancia 
de índole cualitativamente diferente. Sin embargo, no logra cons-
truir una argumentación explicativa de lo que debiera o pudiera 
ser esa forma de tolerancia que no sólo tolera, sino que en su ar
gumentación se va por las ramas de la innovación institucional y 
del nuevo tipo de ciudadanía diferenciada o multicultural. 

No obstante, ha tenido el mérito de abrir una discusión inédi-
ta, de hacerla avanzar, de ofrecer un ámbito discursivo (a pesar 
de su estadio inconcluso y un tanto ideológico) a numerosos y 
enormes grupos e individuos discriminados y desesperados. Amy 
Gutmann señala en su estudio introductorio al multicitado ensa-
yo de Taylor, que “reconocer y tratar como iguales a los miembros 
de ciertos grupos es algo que hoy parece requerir unas institu-

31 Por ejemplo, G. Sartori, op. cit., pp. 63 y 94; también Isidro H. Cisneros, Los 
recorridos de la tolerancia. México, Océano, 2000, pp. 119-126. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 claves críticas del multiculturalismo	 33

ciones públicas que reconozcan y no pasen por alto las particu-
laridades culturales”.32 Se trata, no obstante, de un programa de 
reformas institucionales que, en el rango mayor, implica una cabal 
reforma del Estado e, incluso, con mayor radicalidad, un “otro 
Estado”.33

Hasta aquí esta primera aproximación a dos de los conceptos 
centrales en el dispositivo estratégico del discurso multicultura-
lista. La política por el reconocimiento en tanto que operativo teórico 
y político de fundamentación y sentido programático y la ciuda­
danía multicultural como el estatus y la plataforma para la realiza-
ción de sus propuestas de cambio. El programa teórico del mul-
ticulturalismo ofrece fragilidades. Habitan en él omisiones, lapsus 
e inconsistencias. Pese a todo ello, la pertinencia de muchas de 
sus preguntas anuncia fortalezas. Lo imperativo de sus demandas 
asegura resistencia y esperanzas.

32 Amy Gutmann, “Introducción”, en C. Taylor, op. cit., p. 16.
33 Ver Luis Villoro, Estado plural, pluralidad de culturas. México, Paidós, 1998, 

pp. 79 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd




