
[71]

Debate multicultural  
y derechos humanos

Federico Reyes Heroles*

Quizá lo primero sería recordar la secuencia temporal de la dis-
cusión. La expresión multiculturalidad es reciente, alude a un 
fenómeno muy concreto de la segunda mitad del siglo XX. Su 
utilidad es clara. Sin embargo, su solidez conceptual es cuestio-
nada. Por contraposición, en teoría, podríamos hablar de unicul-
turalidad, lo cual es insostenible. Las sociedades uniculturales, 
de existir, serían verdaderas excepciones, serían de probeta. Se 
trata más de una noción de análisis que de una realidad histórica. 
Salvo auténticas tribus muy reducidas, como las que describe, por 
ejemplo, Elías Canetti en Masa y poder, la generalidad camina 
hacia la creciente integración de sociedades más amplias que 
siempre han encerrado el gran misterio de la diferencia. La dife-
rencia en la forma de leer la vida, en la forma de afrontar la muer
te, la diferencia de cosmovisión. Cabría la pregunta: ¿qué sociedad 
no tiene expresiones multiculturales?

La multiculturalidad es, entonces, una típica creación de un 
fenómeno de conciencia. Es a partir de la reivindicación de la 
diferencia cultural que empezamos a elaborar sobre las fronteras 
y las jerarquías. Franz Fanon es una referencia obligada. ¿Qué va 
primero, la cultura, la tradición o la apertura como mandato per
manente de una sociedad libre? ¿Qué va primero, las fórmulas 
particulares de interpretación del mundo o los códigos genera-
les obligatorios para todos los ciudadanos? Afloran así las viejas 
nociones planteadas por los clásicos, por ejemplo las de universal 

* Escritor, catedrático y analista político. Actualmente es Presidente del Con-
sejo Rector de Transparencia Mexicana.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



72	 federico reyes heroles

y particular lanzadas por Hegel. Siendo ambas quimeras, puesto 
que no existen por sí mismas —el individuo siempre se da en un 
contexto social; la sociedad sólo puede integrarse de su unidad 
básica, que es el individuo— lo importante es ese equilibrio de 
las esferas, delicado equilibrio. La discusión del multiculturalismo 
se dirige hacia ese mismo punto. Si lo específico desplaza a lo 
general deja de pertenecer a lo general, en ese momento es to-
talmente otro. Sería tanto como afirmar que no hay punto de 
contacto. A la inversa, si lo general aplasta, sojuzga a lo particular, 
pierde la esencia misma de su definición. La generalizad existe 
por contraposición a lo particular. Ambas esferas se cruzan nece-
sariamente.

La multiculturalidad puede ser vista como un juego en círculos 
concéntricos. Al interior de un grupo étnico o religioso hay cier-
tas costumbres o normas de carácter general que abrazan a todos 
sus miembros; si dejan de acatarlas rompen con un dictado, con 
un código que los unifica. A su vez, esa etnia o grupo cultural o re
ligioso se inscribe en un estado que, a su vez, tiene códigos gene-
rales aplicables a los miembros de esa otra comunidad virtual, 
que es el Estado-nación. Pero allí no acaba el encadenamiento, los 
Estados-nación, a su vez, son miembros de uno o varios organis-
mos supraestatales que les imponen ciertos códigos de conducta. 
Las cláusulas democráticas de organismos como la OCDE, o los 
múltiples lineamientos de la Unión Europea son muestra de una 
sobreposición de condicionamientos. Pero esa lectura incomoda 
en tanto que todos terminamos sometiéndonos a preceptos de 
carácter general.

Por supuesto, se podría alegar invocando, por ejemplo, el dis-
curso diplomático tradicional y que todos los Estados-nación son 
soberanos y en tanto que tales capaces de definir por sí mismos sus 
normas de convivencia sin atenerse a nada más. Suena bien, sin 
embargo, se trata de una de las ficciones discursivas históricamen-
te más populares, tan popular como insostenible. La historia del 
derecho internacional es una secuencia de convenciones, en el 
sentido amplio de la palabra, de acuerdos surgidos por convic-
ción, por conveniencia o por presión, en los puntos de contacto 
de diferentes visiones del mundo. Recordemos el avance en, por 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 debate multicultural y derechos humanos	 73

ejemplo, la acreditación de la Corte Penal Internacional. Los dife
rentes Estados-nación van accediendo al Estatuto de Roma en 
tanto que van venciendo los obstáculos y las resistencias internas. 
Se trata de una decisión soberana tomada en el contexto de una 
comunidad internacional que presiona en un determinado sen-
tido. Sin duda, la Corte acota aún más la noción tradicional de 
Estado-nación.

Valgan estas densas líneas de entrada para provocar una re-
flexión. Individualidad, soberanía y, también, multiculturalismo, 
en términos absolutos, son inexistentes e inconsistentes. En todo 
caso, estamos tratando de encontrar ese acomodo de los términos 
relativos que casan con la realidad. Multiculturalismo es a espe-
cificidad lo que homologación a generalidad. Es la convivencia 
de ambas esferas la que resulta apasionante. ¿Son acaso mutua-
mente excluyentes o, por el contrario, se nutren?

La homologación histórica de códigos de comportamiento 
humano, homologación de básicos es innegable. A la par, es in-
negable el avance en la defensa de la especificidad. Son esas re-
voluciones conceptuales de carácter universal las que sistemáti-
camente provocan la confrontación con lo específico. El mundo 
se ha movido, en parte, precisamente por esa tensión que rompe 
resistencias. Universales fueron las primeras atribuciones que el 
derecho romano adjudicó a los individuos frente a sus tradicio-
nes. Universales fueron los planteamientos renacentistas frente 
al peso de la religión. Universales fueron las categorías iniciales 
de los derechos humanos emanadas de la Constitución de los Es
tados Unidos y de la Revolución francesa. La contraparte ha sido 
la resistencia particular que permite la identidad.

¿Qué tan acelerado es ese cambio? De los alrededor de 60 Es
tados-nación existentes a principios del siglo XX, sólo unos 12 se 
consideraban a sí mismos democráticos. Me refiero a las demo-
cracias centenarias de Inglaterra, Estados Unidos, Francia, etcé-
tera. Sin embargo, si pasásemos el rasero que hoy aplicamos a 
cualquiera de esas formaciones sociales nos daríamos cuenta de 
que ninguna cumplía con los requisitos que hoy suponemos mí-
nimos para acreditar una democracia. No votaban las mujeres, 
no votaban los jóvenes, el voto censatario limitaba a los no pro-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



74	 federico reyes heroles

pietarios, no votaban los afroamericanos y, por supuesto, las hoy 
llamadas minorías ni remotamente tenían derechos políticos ple
nos, como todavía ocurre en algunos países de Europa, marcada-
mente Alemania con la inmigración turca. En tan sólo un siglo la 
homologación ha avanzado enormemente.

Recuperemos los argumentos lanzados hasta ahora. La multi-
culturalidad es una denominación nueva para una antiquísima 
realidad. La uniculturalidad es, a principios de este loco siglo XXI, 
casi una ficción. Las tensiones entre las visiones particulares y las 
universales han sido uno de los motores de la historia. Concep-
tualmente hablando, ni lo particular ni lo universal deben termi-
nar vencedores. De hecho, no habrá batalla final, sino una serie 
de enfrentamientos consecutivos e infinitos. Eso es lo deseable so
cialmente hablando. Hay, sin duda, un cierto proceso de homo-
logación de derechos básicos, mínimos, que se ha visto acentua-
do en los últimos dos siglos, y en particular en el siglo XX con el 
surgimiento de organizaciones supranacionales y de tecnologías 
de comunicación que permiten la confrontación sistemática de 
formas de vida.

Para muchos autores, pienso en Norbert Elias, es precisamente 
ese proceso cultural y legal el que conduce a uno de los concep-
tos más polémicos e interesantes en ciencias sociales, el de civili-
zación. Para Elias se trata no sólo de un asunto de coacción ex-
terna, sino también de un proceso de convencimiento de ciertos 
principios y normas que deben conducir a la autocoacción; por-
que estoy convencido de la igualdad de géneros, reprimo en mí 
mismo cualquier tentativa de violentar ese principio. Eso indepen
dientemente de las sanciones a las que me pudiera hacer acree-
dor por una conducta de ese tipo.

Hay dos conceptos que suelen generar urticaria en algunos 
sectores, el de homologación y el de civilización. ¿Significa el 
avance en la homologación de ciertos derechos el fin de la diver-
sidad cultural? En mi opinión no es el caso. De hecho, sólo se pue
de caer en tal garlito si se parte de una noción estática: lo que es 
debe permanecer inalterado porque, de no ser así, puede condu
cirnos a su aniquilamiento. Por el contrario, históricamente ha-
blando, la homologación de ciertos derechos básicos, fundamen-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 debate multicultural y derechos humanos	 75

tales, ha acentuado la diversidad. Si de verdad se trata de una 
ampliación de las libertades el único resultado debe ser que se 
acentúe la diferencia, que las expresiones humanas se enriquez-
can. ¿En qué sociedades hay mayor pluralidad, en aquéllas donde 
se respetan los derechos fundamentales de la mujer y de las mi-
norías o en aquéllas donde se reprimen? Derechos humanos y mul
ticulturalidad están íntimamente ligados.

Un avance en las normas democráticas, con todo lo que de 
imposición hay en ello, a la larga siempre conllevará la prolifera-
ción de visiones de vida. No es casual entonces que el multicul-
turalismo prolifere precisamente en sociedades donde las liber-
tades son amplias y están garantizadas por el Estado, es decir, en 
regímenes democráticos. ¿Supone esa homologación, el avance 
de los nuevos códigos democráticos, la confrontación con ciertos 
hábitos y costumbres? Sin duda, de hecho, el día que dejase de 
haber esa tensión entre una forma particular de leer el mundo y 
las nuevas modalidades de entendimiento de la convivencia hu-
mana, ese día deberíamos sentarnos seriamente a reflexionar en 
el por qué de tanta paz.

El segundo concepto que generalmente provoca reacciones 
es el de civilización, sobre todo en singular. De inmediato surgen 
los señalamientos sobre la existencia de varias civilizaciones y la 
necesidad de caminar con todas ellas. De nuevo, como discurso 
diplomático, la tesis opera a la perfección, pero no deja de haber 
ciertos riesgos que el pensamiento crítico no puede permitirse. 
Las reacciones justificadas contra el eurocentrismo no deben ob-
nubilarnos frente a otras facetas de la discusión. El riesgo mayor 
es por la relativización. Si por definición todas las culturas, y por 
ende todas las civilizaciones, deben tener la misma calificación 
democrática, la discusión simplemente está acabada. No puede 
haber polémica seria cuando de entrada se sabe a qué puerto se 
debe llegar.

Otro resultado muy diferente se obtiene de seguir una ruta de 
razonamiento distinta. Supongamos que somos capaces, como 
de hecho lo somos, de elaborar una lista de verificación de dere-
chos individuales esenciales para garantizar libertades básicas, 
una lista de verificación finita, digamos de 20 puntos o 30 a lo 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



76	 federico reyes heroles

máximo, y con esa lista de verificación en la mano confrontamos 
los resultados de mediciones internacionales, el resultado defini
tivamente nos va a permitir encontrar diferencias enormes, muy 
significativas. Estoy imaginando asuntos centrales, como los que 
evalúan distintos organismos internacionales y organizaciones 
ciudadanas: libertad de prensa y de tránsito; igualdad de género, 
en distintos aspectos; garantías procesales, etcétera. Desde allí 
pugnaremos por la homologación como fórmula para presionar 
a una diversidad que escucha lo no deseable. ¿Cómo no sublevarse 
frente a la mutilación de genitales femeninos en algunos países 
de África, o la imposición matrimonial, o la segregación laboral, 
etcétera? ¿Supone esa homologación el aniquilamiento de ciertas 
costumbres?, sí, es la respuesta, y en ese sentido la disminución 
de la diferencia supone un avance civilizatorio innegable. Sólo en 
ese sentido el singular, civilización, debe mantenerse. Son esos mis
mos acuerdos universales los que nos conducen a la siempre in-
cómoda afirmación sobre los tiempos que vive una sociedad. Los 
Estados-nación en los cuales esos códigos universales son mayor-
mente respetados pueden ser considerados como más civilizados. 
Explicaciones hay muchas, comenzaron su camino antes, lo que 
sea, pero el resultado es innegable. ¿En qué país preferiríamos ser 
procesados, en uno donde se respetan los derechos individuales 
o en cualquiera de aquellos en los que las arbitrariedades y el ca
pricho imperan? Creo que con estas salvedades podremos utilizar 
ambos conceptos, homologación y civilización, sin incidir en el 
lugar fácil del eurocentrismo o la eliminación de la diferencia 
como descalificaciones automáticas. En pocas palabras: a) las de-
mocracias pugnan por una homologación básica que es deseable; 
b) homologación no supone eliminar diferencias; c) el grado de 
avance de esos básicos es medible; d) la relativización no condu-
ce a ninguna parte, y e) hay un encadenamiento que puede ser 
interpretado como un proceso civilizatorio.

Pero además, en esto también el siglo XXI nos está obligando 
a ir a los números grandes: “Decenas de millones de individuos 
cambian de país cada año para sobrevivir” —es Jaques Attali el 
que habla. “Lo esencial de las migraciones tendrá lugar en el con
tinente africano, después se hará en cascada: de África hacia Eu-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 debate multicultural y derechos humanos	 77

ropa, de América del sur hacia México, de México hacia Estados 
Unidos, de Asia central hacia Rusia, de Rusia hacia Polonia, de 
Polonia hacia Alemania”.

“Para dominar estos movimientos será menester conciliar no-
madismo y democracia y otorgar a los emigrantes derechos y de
beres de cuasi ciudadanos”. Dominar, dice Attali, para dominar 
estos movimientos. La expresión subleva pero no deja de ser un 
baño de realismo. Ningún estado acepta que los procesos de mi-
gración se salgan de cauce, que desquicien al Estado. El estado 
surge precisamente de allí, de la búsqueda de una garantía de pre
visión, de estatus. Si la migración se convierte en un factor de deses
tabilización el Estado reaccionará contra ella. España lo hace con 
la migración magrebí, los franceses tienen tradición en esto, los 
alemanes igual, qué decir de Estados Unidos con México y Méxi-
co con los centroamericanos.

Ahora bien, si el siglo XXI va ser el siglo de las migraciones, y 
esos ríos humanos están ya previstos en los mapas poblacionales, 
más vale que ordenemos nuestro pensamiento al respecto. ¿Cómo 
debe y puede reaccionar una democracia verdadera frente a esa 
presión? Las versiones extremas, como las de Haider, de Le Pen 
o las de algunos gobernadores sureños de Estados Unidos que 
autorizan, e incluso fomentan, auténticas cacerías humanas, creo 
que no valen demasiado la pena; doctrinalmente hablando no 
tienen nada que decir. La xenofobia es una expresión de la bar-
barie, punto. No dejan de ser, sin embargo, expresión de un sen
tir social, minoritario si se quiere, pero real. Vamos en orden: la 
versión xenofóbica, a la larga, sólo puede ser atenuada, aunque 
nunca erradicada, con el fomento de una educación de entendi-
miento de el otro, pero entre la xenofobia y la ingenuidad de pen
sar que todo Estado debe aceptar a los inmigrantes con los brazos 
abiertos está ese justo medio.

La versión más común, aunque no se le acepte como tal, es la 
de una apertura migratoria selectiva; de hecho, toda política mi-
gratoria parte de un acto de discriminación. Todos los seres huma
nos son iguales, reconocen nuestros marcos constitucionales, pero 
hay unos que son más iguales a nosotros y por eso los aceptamos 
más o les ponemos menos trabas u obstáculos. Esta línea de razo-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



78	 federico reyes heroles

namiento es muy atractiva. Pero, ¿es correcto o no hacer una dis
criminación de un flujo migratorio a partir de la base de cultura 
democrática? ¿Puede, debe, una sociedad abierta en los térmi-
nos de Popper transformarse en filtro? Surge así lo que se ha 
denominado “la sociedad abierta VIP”. ¿Está una sociedad demo-
crática en su derecho de cerrar sus puertas a aquellos migrantes 
que no provienen de sociedades que respeten ese código homo-
logador y democrático? El multiculturalismo tendría así límites 
muy concretos; bienvenida la pluralidad, pero sólo la democrá-
tica. Giovani Sartori ha caminado por ese delicado sendero. El 
Estado está obligado para con sus ciudadanos a garantizar esa 
convivencia sustentada en parte en la admisión del código básico 
de respeto a los derechos de los otros y de respeto a las normas de
mocráticas. ¿Qué ocurre cuando los nuevos habitantes de un 
territorio, que no ciudadanos, cuestionan ese pacto o, peor aún, 
lo quiebran? La tolerancia tiene límites frente a los intolerantes, 
es la tesis.

La idea de Sartori tiene aproximaciones muy interesantes. Una 
sociedad multicultural no es una sociedad fragmentada, dividida. 
Tiene que haber un anclaje común, un anclaje que precisamente 
permite esa convivencia de los diversos. Hay allí un elemento de 
unión que resulta imprescindible. Quien no acepta y no acata ese 
orden básico no puede pertenecer a la sociedad. La multicultu-
ralidad, en el fondo, también encierra un mandato de los prin-
cipios. Habrá quien diga que ese mandato se hace imprescindible 
por la convivencia misma; habrá para quien ese mandato encierre 
la idea de superioridad. De nuevo, el hecho histórico es que en 
casi todos los procesos de aceptación de inmigrantes hay un pro-
cedimiento formal y solemne de juramento, de respeto a las nor-
mas del país que acepta de Ellis Island a Palacio Nacional. Las 
reglas de la casa son éstas: “quieres vivir aquí, tienes que acatar-
las”. Hay, así, confrontaciones que parecieran insalvables o au-
ténticas disyuntivas doctrinales. Quien profesa creencias en favor 
de un Estado teocrático o de religión única se convierte en un 
militante de una contradoctrina en el Estado secularizado. En 
palabras de Héctor Villarreal, hay “contraciudadanos” que, en la 
versión de Sartori, no deben ser admitidos en una sociedad abier-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd



	 debate multicultural y derechos humanos	 79

ta. ¿Estaremos acaso ante un síndrome post “11 de septiembre”? 
Puede ser y, sin embargo, la disyuntiva doctrinal no desaparece.

El punto delicado de esta situación radica en el hecho de que 
la identificación del llamado “contraciudadano” puede cruzar 
por territorios de discriminación étnica, racial, religiosa, de cual-
quier tipo. El argumento contrario, en el sentido de que las de
mocracias están obligadas a aceptar a cualquier tipo de inmigra-
ción, es, además de doctrinalmente debatible, históricamente 
insostenible. Estamos de nuevo ante ese típico momento de ten-
sión en el cual la realidad tiene su camino bien trazado y la doc-
trina oscila. Quizá sea por ello que Attali habla de “dominar” esos 
movimientos y, aún más delatador, de cómo para lograrlo será 
necesario otorgar a los inmigrantes derechos y deberes de “cuasi 
ciudadanos”.

Las nociones de periferia y centro se imponen de nuevo. Las 
migraciones permiten trazar un mapa irrefrenable. Los puntos 
de tensión están anunciados. Varios de ellos se localizan en las 
que consideramos democracias consolidadas. De la respuesta que 
den estas naciones a este problema dependerá, en buena medida, 
que la historia no se repita, que la letra escarlata desaparezca, que 
no surjan nuevas versiones de racismo, territorio predilecto de la 
mentira institucionalizada.

En las próximas décadas deberemos empeñarnos en encontrar 
siempre ese punto de intersección entre esa identidad particular, 
individual y colectiva y las categorías universales que debemos 
abrazar. El carácter multicultural de las sociedades viene herma-
nado de un enriquecimiento provocado por la diferencia. Pero 
tampoco podemos permitir un engolosinamiento, porque si algo 
dio vida a la democracia fue precisamente esa idea de igualdad 
esencial entre los individuos. Si el péndulo oscila al extremo, el 
multiculturalismo puede convertirse en una nueva máscara con 
rasgos vergonzosos de nuestra necia humanidad.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

DR © 2016. Comisión Nacional de los Derechos Humanos 
http://www.cndh.org.mx/ 

Libro completo en: https://goo.gl/uUSrrd




