
51

Capítulo segundo 
DERECHOS DEL HOMBRE Y SOBERANÍA POPULAR

I. Dos concepciones

En relación con los derechos del hombre y la soberanía popular existieron, 
en términos muy generales, dos maneras de concebirlos entre los autores 
analizados. En la primera —que hicieron suya Castillo Velasco, Montiel y 
Duarte, Rodríguez, Lozano, Ruiz, y Coronado— se observa una considera-
ble valorización del individuo y sus respectivos derechos naturales, así como 
una idealización del pueblo y la soberanía popular, mientras que en la segun-
da —representada por Bulnes, García Granados, Molina Enríquez, Rabasa, 
Melgarejo y Randolf  y Fernández Rojas, y Diego Fernández Torres— se per-
ciben dichos derechos con más reticencia y se manifiesta una preocupación 
por la falta de educación del pueblo.

Las diferencias de ambas concepciones tienen su origen en el tipo de 
liberalismo que caracterizó a esos autores, así como en las experiencias his-
tóricas y políticas que vivieron y en las que se desarrollaron. Tales diferen-
cias manifestaron, además, posturas distintas frente a lo establecido en la 
Constitución de 1857 respecto a esos dos tópicos. 

El triunfo de la generación de la Reforma trajo aparejado también el 
triunfo del liberalismo puro o doctrinal, de corte iusnaturalista, que estuvo 
presente hasta la década de los años setenta del diecinueve, e incluso se exten-
dió hacia los años ochenta de ese mismo siglo, momento en el que se tornó 
oligárquico.203 

Dicha generación estuvo caracterizada por su lucha a favor de la liber-
tad204 y de la igualdad del individuo, y por su considerable espíritu popular. 
Ambas inclinaciones quedaron plasmadas en el contenido de la Constitu-
ción de 1857 y en el diseño institucional de los poderes públicos, y los seis 
autores que publicaron entre 1871 y 1899 reprodujeron en su pensamiento 

203		 Luna Argudín, María (2006), pp. 398, 393 y ss.
204		 González y González, Luis (2002), p. 348.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



52 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

argumentos en ese sentido, no obstante que pertenecieron a diferentes ge-
neraciones y momentos históricos. 

La importancia de los derechos del hombre y la prevalencia del Con-
greso se vio reflejada en la propia composición del texto constitucional, que 
de los ciento veintisiete artículos que tuvo, veintinueve se refirieron a los 
derechos del hombre y veinticinco al Poder Legislativo, mientras que al Eje-
cutivo se dedicaron quince, y al Judicial, trece.205

En el Manifiesto que precedió a la expedición de la nueva Constitu-
ción, elaborado por Zarco, quedó establecida la igualdad y los derechos del 
hombre como bases fundamentales de la República.206 Asimismo, la Cons-
titución incorporó “la mayor parte de los postulados clásicos del liberalis-
mo político”, generando con ello “un catálogo de derechos” en torno a la 
libertad, la seguridad y la propiedad, lo cual estableció los límites al poder 
constituido,207 consideró a los derechos del hombre como la base y objeto 
de las instituciones (artículo 1o.), y fundamentó la justificación del Estado a 
partir de la protección y garantía de los mismos.208

Esta inclinación normativa fue también consecuencia del espíritu po-
pular que tuvo la generación de la Reforma, como una respuesta al poder 
opresor de Santa Anna,209 y la presencia de un Ejecutivo todopoderoso, que 
también influyó en el diseño constitucional entre poderes. Del espíritu de la 
época en que fue elaborada la Constitución del 57 dio cuenta el propio Zar-
co en su crónica parlamentaria: “Una época en que vencida la mas ominosa 
tiranía, el pueblo aspiraba á reconquistar sus libertades, y en que conmovi-
da la sociedad hasta en sus cimientos, deseaba reformas é innovaciones que 
la colocaran en la senda del verdadero progreso”.210

Ahora bien, no obstante lo anterior, y que la mayoría de los diputados 
constituyentes votó a favor del artículo primero (70 diputados a favor frente 
a 23 en contra),211 en los debates del Congreso existieron algunas diferencias 
en torno al fundamento de los derechos del hombre, en los que se manifes-
taron dos posturas encontradas, a saber: una, de corte positivista, que con-

205		 Guerra, François-Xavier (2010), p. 32.
206		 Zarco, Francisco (1857), t. II, p. 912.
207		 González, María del Refugio y Caballero Juárez, José Antonio (2004), p. 14.
208		 Luna Argudín, María (2006), pp. 31 y 50.
209		 Ibidem, p. 25. Véase Sayeg Helú, Jorge (1996), pp. 299-307; Moreno-Bonett, Margarita 

Evelia (2008), pp. 217-231; Di Castro, Elisabetta (2008), pp. 261-275; Carmona Tinoco, 
Jorge Ulises (2008), pp. 303-336; Flores, Imer B. (2007), pp. 304-308; Márquez, Daniel 
(2007), pp. 625-649.

210		 Zarco, Francisco (1857), t. I, p. VI.
211		 Luna Argudín, María (2006), p. 33.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



53CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

sideró que su origen se encuentra en la ley, y otra, de corte iusnaturalista, 
que identificó como fuente de los mismos a la propia naturaleza humana. 

El diputado Ignacio Ramírez, por ejemplo, se inclinó por la primera 
opción, mientras que el diputado Ponciano Arriaga sostuvo la segunda con-
cepción, quien, al criticarlo, señaló que los derechos del hombre son ante-
riores a la ley, en tanto que el ser humano nace con ellos, poniendo como 
ejemplos de dichos derechos los de la vida y la seguridad.212

En relación con la igualdad de derechos que establecía el proyecto de 
Constitución, se generó también una discusión en torno a los sujetos de la 
misma. El diputado Zarco apuntó que todos los habitantes de la República 
tenían iguales derechos y propuso que el proyecto aclarara dicho asunto con 
una redacción más nítida y directa, al asegurar que todas las personas los 
tienen, sin distinción de clases ni de origen. Frente a tal postura, el diputa-
do Arriaga difirió de la redacción sobre la base de que no se debe entender 
que los nacionales y los extranjeros tienen los mismos derechos. Por su par-
te, otros diputados propusieron otras redacciones, incrementando el tono y 
contenido de las discusiones.213

A la postre, la concepción de igualdad quedó plasmada en la Constitu-
ción de 1857 —en la que las ideas políticas del liberalismo lograron su cum-
plimiento, junto con las leyes de reforma—,214 como en el manifiesto que 
acompañó a su promulgación, el cual hizo hincapié en ello al señalar que, a 
partir de ese momento, “la igualdad será la gran ley en la República”, en tan-
to que “no habrá más mérito que el de las virtudes”.215 En el fondo de dicha 
concepción de igualdad radicó la intención de generar una sociedad que tras-
cendiera las ventajas derivadas del nacimiento o la casta, propias del Antiguo 
Régimen y de un sistema corporativo que privilegiaba a los grupos sociales 
con beneficios particulares bajo una idea pactista del poder.216

Esta postura liberal y iusnaturalista217 de la Constitución de 1857 tuvo 
como fundamento, a su vez, la concepción contractualista del Estado, de 
acuerdo con Luna Argudín. Al respecto, la autora ubica este contractualis-
mo en la postura expuesta por José María Lafragua en el Estatuto Orgánico 
Provisional de la República Mexicana de 1856, y sostiene que prevaleció en 
el Constituyente de 1856, si bien no todos estaban de acuerdo con el mis-

212		 Zarco, Francisco (1857), t. I, pp. 684-686.
213		 Ibidem, t. I, pp. 690 y 691.
214		 Hale, Charles (2002), p. 15.
215		 Díaz, Lilia (1988), p. 837.
216		 Luna Argudín, María (2006), pp. 36, 37, 46 y ss.
217		 Álvarez-Lara, Rosa María (2008), p. 419.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



54 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

mo. Gracias a este contractualismo, los constituyentes concibieron el ori-
gen del poder estatal a partir de la cesión de una parte de la libertad, que 
realizaban los individuos a favor del Estado, adquiriendo derechos sobre 
el mismo,218 y al individuo como el sujeto más importante del orden social, 
con derechos y libertades propios por naturaleza.

Por otro lado, en relación con la segunda inclinación de los constituyen-
tes de 1856, el espíritu popular, éste se manifestó desde el proyecto de Cons-
titución que estableció, con mayor claridad, la concepción de soberanía po-
pular en su artículo 45, al señalar: “La soberanía nacional reside esencial 
y originalmente en el pueblo. Todo poder público dimana del pueblo y se 
instituye para su beneficio...”. Tal soberanía popular quedó reforzada en 
los siguientes dos artículos: el 46, que apuntó que “es voluntad del pueblo 
mexicano constituirse en una República, representativa democrática fede-
rativa”, y el 47, que afirmó que “el pueblo ejerce su soberanía por medio de 
los poderes de la Unión”.219 La Constitución de 1857 confirmó dicha con-
cepción en sus artículos 39 a 41,220 abriendo con ello una impronta popular 
más amplia del poder público y gubernamental.

La idea de soberanía popular quedó también engarzada al iusnatura-
lismo de corte contractualista —de conformidad con Luna Argudín—, al 
considerar al pueblo como el fundamento del poder político y su respectiva 
forma de gobierno, y dicha soberanía se entendió “como la potestad supre-
ma que el pueblo y el hombre tienen sobre su libertad y su derecho”.221 Pro-
ducto de lo anterior, los constituyentes de 1856 y la Constitución de 1857 
consideraron al Legislativo como la expresión fundamental de la soberanía, 
lo que derivó en un diseño institucional con tintes parlamentarios, en el que 
el Congreso tuvo mayores facultades frente al Ejecutivo.222

Todo esto da cuenta de la atmósfera entonces imperante, en la que 
el pueblo se conformó como el gran macrosujeto223 que influyó también 

218		 Luna Argudín, María (2006), pp. 31, 32 y 67.
219		 Tena Ramírez, Felipe (2008), p. 560. 
220		 Ibidem, p. 613. Véase Sayeg Helú, Jorge (1996), pp. 307-310. 
221		 Luna Argudín, María (2006), p. 67.
222		 Medina Peña, Luis (2004), p. 298.
223		 En este sentido, Emlio O. Rabasa se refiere a Zarco: “Habiendo «sancionado la Cons-

titución más democrática que ha tenido la República», resulta evidente la exaltación del 
dogma de la soberanía del pueblo. «Todos los poderes se derivan del pueblo y el pueblo 
gobierna por el pueblo». Lo dicho por Zarco no eran bellas frases oratorias, eran conceptos 
nutridos en sólida doctrina política, sustentdos en el credo ideológico más contemporáneo 
del mundo de su época y que México había sabido incorporar a su nueva Constitución. El 
pueblo legislador, el pueblo representado, el pueblo votante; en fin, el gobierno por consen-
timiento explícito del pueblo” [Rabasa, Emilio O. (2004), p. 243].

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



55CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

en el establecimiento del sufragio universal y en la designación de varios 
cargos públicos por elección popular (presidente de la República, gober-
nadores, presidentes municipales, diputados, senadores —a partir de su 
reincorporación—, diputados locales y ministros de la Suprema Corte).224

II. La idealización del individuo y del pueblo

Los autores decimonónicos ya no mantuvieron una idea contractualista del 
Estado, aunque sí participaron tanto de una postura iusnaturalista sobre la 
libertad del hombre (basada ya sea en éste, en la propia naturaleza o en un 
origen divino) como de una inclinación a favor de la soberanía popular.

Respecto del elemento popular, cabe señalar que la referencia que los 
autores hacen al concepto pueblo, en sus respectivos textos, no es casual ni 
un mero desliz conceptual, sino que es una referencia intencional, que da 
cuenta de la apropiación, por su parte, de dicho término y su vinculación 
con la idea de soberanía, en clara diferencia conceptual al sujeto nación, 
perteneciente todavía a la Constitución de 1824.225 En este sentido, se nota 
la participación de la idea de soberanía popular, establecida en la Consti-
tución de 1857, en los autores abordados, sobre todo en quienes publican 
durante el siglo XIX. 

Para Castillo Velasco, la libertad constituyó el principal valor del ser 
humano. La concibió como “el derecho y la facultad por naturaleza” del 
hombre, “inherente a su ser”, “don divino y testimonio propio a la justicia 
de Dios”, “base y condición indispensable de la existencia”, y “el alma de 
la existencia”. Para él, el ejercicio de la libertad “es el objeto y fin de las so-
ciedades”, por lo que, a su consideración, no es lícito limitarla, suprimirla o 

224		 Guerra, François-Xavier (2010), p. 37; Luna Argudín, María (2006), pp. 68 y 69; La-
bastida, Horacio (1999), p. 257.

225		 En relación con la nación como sujeto sobre el cual recaía la soberanía en la Constitu-
ción de 1824, Emilio O. Rabasa señala: “En la ley máxima de 1824… los autores señalaron 
la soberanía de la nación, no la del pueblo. Se tomó el concepto de la Constitución de Cádiz 
que para los españoles significaba un notable avance, puesto que se había desplazado hacia 
las Cortes la soberanía real o el derecho absoluto de los reyes. En cambio, por lo que respecta 
a América, Morelos ya había señalado la soberanía popular, pero en la Constitución de 1824 
se copia la fórmula de Cádiz y no la avanzada de Morelos… Ni las garantías ni la soberanía 
popular aparecen en 1824…” [Rabasa, Emilio O. (1999), pp. 91 y 92]. Y, en otro texto, 
sostiene: “Otro término, aunque añejo, pero hasta hoy discutible, el de la soberanía, fue idea 
que perturbó al pensamiento político del Constituyente de 1824… como dice don Emilio 
Rabasa, la obra del Constituyente de 1824 fundó «las instituciones no en el pueblo, sino en 
la nación»” [Rabasa, Emilio O. (2004), pp. 125 y 126].

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



56 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

restringirla. De acuerdo con ello, la ley está al servicio de la libertad y debe 
garantizar su ejercicio, incluso a través de la fuerza pública. No obstante 
ello, dicho ejercicio no da para limitar la libertad de otros y, por tanto, cuan-
do la ley limita ciertas acciones del hombre, no le coarta su libertad, sino 
que la posibilita.226 

En la segunda edición de su texto, Castillo extendió su defensa a la liber-
tad, engarzándola con la Constitución de 1857. Sostuvo que la libertad del 
hombre se explica, en dicho ordenamiento, “bajo la fórmula de «Derechos 
del Hombre»”, y que “está fuera del poder y del alcance de toda tiranía”. 
Agregó que los derechos de pensamiento, expresión, trabajo y adquisición 
han existido siempre y existirán en todo momento, y que la propia libertad 
es inmortal, por lo que todo intento de la tiranía de restringirla es “un desa-
fío insensato a la naturaleza” y un “desafío sacrílego a Dios”.227

Vinculó a la libertad con el orden político y el derecho constitucional, 
al señalar que a) los hombres reúnen todas sus fuerzas y se vinculan en so-
ciedad para asegurar dicha libertad; b) ni los hombres ni los pueblos, socie-
dades y naciones pueden abdicar de su libertad,228 y c) el derecho constitu-
cional es una “colección de leyes que el pueblo dicta al poder público para 
asegurar su libertad”, mediante la cual se establecen, además, sus respecti-
vas facultades, y los términos del ejercicio de la soberanía, delegada por el 
pueblo.229 

Asimismo, consideró que los derechos naturales tienen un origen divi-
no, aunque el hombre sólo los puede ejercer reunido en sociedad. Por esa 
misma razón, el individuo actualiza su libertad únicamente a través del 
Estado.230

En relación con su concepción de soberanía, la definió como “la potes-
tad suprema que nace de la propiedad que el pueblo y el hombre tienen de 
sí mismos, de su libertad y de su derecho”. Concibió que tanto el pueblo es 
soberano del pueblo como el hombre lo es de sí mismo, pero advirtió que 
la soberanía popular no restringe la del individuo,231 lo cual manifiesta la 
relevancia que del individuo tenía Castillo sobre la intrínseca libertad del 
hombre —propia del liberalismo doctrinal— que no queda limitada por el 
orden social.

226		 Castillo Velasco, José María (1871), pp. 1-4 y 12.
227		 Castillo Velasco, José María (1879), pp. 17 y 18.
228		 Castillo Velasco, José María (1871), pp. 3 y 100.
229		 Castillo Velasco, José María (1879), p. 5.
230		 Luna Argudín, María (2006), pp. 32 y 33.
231		 Castillo Velasco, José María (1871), p. 100.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



57CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

Consideró a la soberanía popular, además, como base de la indepen-
dencia de los poderes, y sostuvo que si bien el pueblo ejerce su soberanía 
por medio de los poderes, de ningún modo la cede a los mismos, por lo que 
éstos quedan constreñidos a lo que establece la Constitución o los Estados. 
Por ello, la soberanía popular no da para restringir las libertades o los dere-
chos del hombre.232 

Por su parte, Isidro Montiel y Duarte concibió al hombre como un ser 
social por naturaleza, pues, de conformidad con su exposición, el hombre 
nace para vivir en sociedad y, viviendo en su interior, está sujeto a la influen-
cia desde su nacimiento. Para él, la sociedad va formando en el individuo, 
de manera inconsciente, un conjunto de “creencias religiosas, morales, civi-
les y políticas” que engendran “hábitos y costumbres diferentes”. A su vez, 
la sociedad, sus instituciones y el propio derecho público también están per-
meadas por las ideas dominantes del momento del que surgieron, por lo que 
se requiere conocer el espíritu que imperó para comprenderlas.233 

En el caso de Ramón Rodríguez, también difirió del contractualismo y 
se manifestó acerca del hombre y la soberanía popular en la misma sintonía 
que Castillo Velasco. Consideró a la libertad como un aspecto esencial e 
inherente del ser humano y se refirió —él sí, explícitamente— a Hobbes y a 
Rousseau como dos autores que abordan el origen del orden social y políti-
co, haciendo una crítica a los mismos, dirigida principalmente a la idea de 
creación u origen artificial de dicho orden.234 

Al respecto, calificó a la teoría contractualista del Estado como “abso-
lutamente inaceptable” porque “desnaturaliza las relaciones de los hombres 
entre sí y las reglas de justicia eterna a que tales relaciones deben sujetarse”. 
Por tal razón, consideró necesario encontrar el origen de la sociedad en un 
fundamento distinto a la “convención caprichosa e independiente de la na-
turaleza de los hombres”.235

Por tal razón, Rodríguez identificó a la naturaleza como la fuente prin-
cipal de la sociedad, apegándose más a una posición aristotélica de la so-
ciabilidad natural del ser humano (como Montiel y Duarte); criticó la nece-
sidad de pactos y convenciones para su conformación, y sostuvo que desde 
el nacimiento del hombre, éste se encuentra en íntima vinculación con la 
familia, necesaria para su sobrevivencia y desarrollo, la cual se desdobla en 
tribus, luego en pueblos y finalmente en naciones, de tal suerte que la socie-

232		 Ibidem, p. 102.
233		 Montiel y Duarte, Isidro Antonio (1882), p. I.
234		 Rodríguez, Ramón (1875), pp. 134, 135, 170-172.
235		 Ibidem, p. 172.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



58 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

dad en su conjunto precede al hombre, aspecto fundamental para que no 
perezca y para que la humanidad sea posible. En el marco de esto, definió 
a la sociedad como “una ley que la naturaleza le ha impuesto al hombre, 
como condición necesaria de su existencia”.236

El hombre es, entonces, para él, un ser social por naturaleza, y las leyes 
políticas no pueden limitar dicha característica esencial ni el ejercicio de los 
derechos que se derivan de esa cualidad (asociación, exposición, libertad de 
trabajo, libertad de enseñanza, entre otros).237

Y respecto a la soberanía, Rodríguez también concibió que residía en 
el pueblo, como Castillo Velasco. Explicó, de entrada, a cada una de las 
formas de gobierno, concibiendo a la monarquía como el gobierno de “un 
solo individuo”, a la oligarquía como el gobierno de un “determinado nú-
mero de personas”, a la aristocracia como el gobierno de “una o varias 
clases de la sociedad”, en particular de los mejores o más distinguidos, y 
a la democracia como el gobierno de “todos los ciudadanos”, equiparan-
do a esta última forma de gobierno con la República, como una forma de 
gobierno en la que “el pueblo se gobierna por sí mismo o por medio de sus 
representantes”.238

Hizo una crítica a la aristocracia y a la monarquía, al rebatir su supues-
to derecho divino o natural de mando, basado éste, más bien, en su riqueza 
o en sus triunfos y batallas militares. A partir de dicha crítica, sostuvo que
“lo justo y natural es que el ejercicio de la soberanía corresponda a todos
aquellos cuyas facultades o intereses afecta este ejercicio”, aludiendo a to-
dos los hombres, como depositarios de la soberanía, dejando ver además la
influencia teórica de los publicistas en el autor.239

Alabó a la soberanía plasmada en el artículo 39 constitucional, así como 
a los principios propios de las teorías democráticas, los cuales, a su conside-
ración, debían ser tomados en cuenta por los legisladores en la elaboración 
de las leyes, así como enseñados en las escuelas.240 La referencia explícita a 
la democracia no debe extrañar en tanto que constituyó otro principio más 
de la Constitución de 1857, expresado en la exposición de motivos del pro-
yecto constitucional de ese año.241

236		 Ibidem, pp. 172-174.
237		 Ibidem, pp. 182, 183, 187 y 188.
238		 Ibidem, pp. 190 y 191.
239		 Ibidem, pp. 177 y 178. En relación con el pensamiento de los publicistas y el concepto 

de soberanía popular, véase Tamayo y Salmorán, Rolando (2005), pp. 191-195.
240		 Rodríguez, Ramón (1875), pp. 515 y 516.
241		 Luna Argudín, María (2006), p. 66.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



59CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

Seguramente coincidiendo con dicho principio, Rodríguez se pronun-
ció por la democracia, a la que calificó como la única que está en armonía y 
de acuerdo con la naturaleza del hombre y la sociedad, y “llena el objeto de 
la institución del poder público”. Esto es así porque permite, según apuntó, 
que los pueblos puedan designar a las personas que rigen sus destinos en 
completa libertad, sin obligarlos en algún sentido.242 

En el mismo tenor, definió a la ley política, la cual debe conocer per-
fectamente tanto la naturaleza del hombre como de la sociedad para ser 
perfecta, y señaló que la propia sociabilidad inherente del hombre lo faculta 
naturalmente para intervenir en la organización de la sociedad.243

Definió a la democracia como “el único medio lejítimo autorizado por 
la naturaleza para designar a la persona en quienes el pueblo deposita el 
ejercicio de su soberanía”; consideró como su principio fundamental que 
“la voluntad de la mayoría sea ley”, y se pronunció por la coincidencia en-
tre la mayoría de los representantes del pueblo y de los Estados, como base 
de la democracia.244

Además, señaló que la única forma de gobierno válida es la democracia 
y calificó a las dos experiencias monárquicas mexicanas como “verdaderas 
farzas provocadas por un reducidísimo número de personas”, a cuyo fracaso 
(“efímera duración y desastrozo fin”) le adjudicó la prueba principal de que 
“el pueblo mexicano adopta la democracia y ve con horror a las monar-
quías”, así como todas aquellas formas de gobierno “que desconocen la na-
turaleza del hombre y sus derechos naturales y políticos”, haciendo alusión 
con ello a la importancia de los derechos del hombre.245

Al igual que Castillo Velasco y Rodríguez, para José María Lozano la 
libertad constituyó la principal característica del ser humano, materializada 
en diversos tipos de libertades, como movimiento, trabajo y albedrío o deci-
sión. Asimismo, concibió al hombre como un sujeto “esencialmente socia-
ble”, nacido para la sociedad, la cual le provee los medios para su respectivo 
crecimiento.246

Para Lozano, los derechos del hombre le son inherentes a su propia 
constitución humana, los ha recibido de la naturaleza misma, y valen inde-
pendientemente de la condición de edad, social, política o de género que 
tenga el individuo o que ocupe en la sociedad y de las leyes vigentes del lu-

242		 Rodríguez, Ramón (1875), pp. 191, 530, 193.
243		 Ibidem, pp. 181 y 188.
244		 Ibidem, pp. 200 y 203.
245		 Ibidem, p. 530.
246		 Lozano, José María (1876), pp. 544, 24, 584.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



60 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

gar en que nació. Tales derechos le permiten su conservación, desarrollo y 
perfeccionamiento, y constituyen la base del orden social.247 

El propio Lozano se refirió explícitamente al texto Derecho constitucional 
de Ramón Rodríguez y a la crítica que éste realizó acerca de que los ar-
tículos 2o. al 29 de la Constitución contienen una lista incompleta de los 
derechos del hombre, porque “nuevos adelantos de la humanidad” habrán 
de generar nuevos derechos no considerados todavía en la carta magna. 
Frente a eso, Lozano sostuvo que más que una “enumeración ó inventario” 
imperfecto o inacabado de los derechos del hombre, dichos artículos a) no 
designan derechos, sino garantías para hacerlos efectivos; b) son preexisten-
tes a toda ley, Constitución u orden social, y c) la Constitución no los crea, 
sino que los supone.248

Aunado a lo anterior, para Lozano los derechos del hombre son la “base 
y el objeto de las instituciones sociales” y, por tanto, deben ser respetados 
por las leyes y las autoridades. Para él, los principales derechos son la liber-
tad, la seguridad, la propiedad y la igualdad.249

Ahora bien, Lozano precisó que no obstante que son naturales, no por 
ello son absolutos, ya que la vida del hombre en sociedad le impone límites 
bajo la fórmula general: “el derecho propio acaba donde comienza el dere-
cho ageno”.250 De acuerdo con lo anterior, las libertades del hombre y del 
pueblo se encuentran acotadas por la propia ley natural y por la ley civil. El 
derecho de los demás y el derecho de gentes impone límites al individuo y 
a las naciones.251

Producto de dichas limitaciones, Lozano expuso la importancia de la 
vida del hombre en sociedad y las obligaciones que conlleva, en particular 
en materia de justicia, así como los deberes del poder constituido. A su pare-
cer, al individuo le está prohibido constituirse en juez de su propio derecho, 
por lo que debe recurrir a las instituciones de la sociedad para hacerlo valer. 

247		 Ibidem, pp. 591, 586 y 587.
248		 Ibidem, pp. 592 y 593. En este mismo sentido —esto es, a la prevalencia de los derechos 

inherentes al hombre anterior al Estado— se va a seguir pronunciando el autor a lo largo de 
su obra. Véase pp. 599 y ss. 

249		 Ibidem, pp. 592 y 594.
250		 Ibidem, p. 595. Sobre este carácter no absoluto de los derechos del hombre en sociedad, 

Lozano va a insistir a lo largo de su obra: “Los derechos del hombre, por más que sean con-
diciones indispensables de su naturaleza, por cuya razon se llaman con propiedad derechos 
naturales, no son absolutos en el seno de la sociedad. Ya hemos dicho á este propósito, que 
esos derechos tienen como límites justos é inquebrantables la moral, el derecho individual 
ó el derecho de la sociedad que lo tiene pefecto á procurar su conservacion, su desarrollo y 
perfeccionamiento” [ibidem, p. 17].

251		 Ibidem, pp. 544 y 545.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



61CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

Y la sociedad y el poder constituido tienen, a su vez, el deber de proteger a 
sus miembros mediante el goce de sus derechos.252 

Para Lozano, la libertad del hombre constituye un derecho que sólo 
puede restringirse o privarse en casos “absolutamente necesarios”, a partir 
de “una medida muy grave”, derivada de una “necesidad imperiosa”. Inclu-
so, de acuerdo con lo anterior, Lozano reconoció la supremacía del derecho 
individual sobre los intereses generales, de la colectividad o de la sociedad, 
cuando se encuentran en conflicto, por lo que las instituciones sociales, así 
como los poderes Ejecutivo y Legislativo, y la autoridad judicial, deben res-
petar y materializar este principio en la realidad.253

José María Lozano señaló también que la soberanía reside en el pueblo, 
y que “todo poder público se instituye para su beneficio”. Para él, la sobe-
ranía de una nación o Estado “consiste en el derecho que tiene de gober-
narse por sus propias leyes con independencia de cualquier otro poder”, y 
comparó a la soberanía popular con la libertad individual. Consideró que 
el pueblo ejerce su soberanía “por medio de los poderes que él mismo ins-
tituye conforme á su ley fundamental”. Y de los tres, para Lozano, el Poder 
Legislativo tiene un papel preponderante.254

Finalmente, Lozano manifestó que el poder público se divide para su 
ejercicio en los poderes Legislativo, Ejecutivo y Judicial, y su objeto princi-
pal reside en “mantener, el órden público en el desarrollo práctico de las 
instituciones nacionales”.255

Por su parte, Eduardo Ruiz concibió al hombre como “un ser necesa-
riamente sociable” y criticó la idea contractualista del orden social, al seña-
lar que el pacto o contrato mediante el cual se supone tuvo su origen no se 
efectuó, sino que éste fue producto más bien de la necesidad de vivir bajo 
una sociedad, que provee auxilio mutuo a los integrantes que la conforman, 
el cual es “la mejor garantía de los derechos individuales”.256

Ruiz señaló que el hombre está indisolublemente ligado a la sociedad, 
en tanto que tiene la necesidad de vivir en ella y siempre ha aparecido en la 
historia como miembro de una tribu o una nación. La colectividad política 
en la que se desarrolla tiene como fines específicos “administrar justicia, 
asegurar la tranquilidad interior, proveer la defensa común, promover el 
bienestar general, y hacer prácticos los beneficios de la libertad”.257 

252		 Ibidem, pp. 584 y 585.
253		 Ibidem, pp. 150, 587 y 588.
254		 Ibidem, pp. 492, 544, 85.
255		 Ibidem, p. 497.
256		 Ruiz Álvarez, Eduardo (1902), pp. 43 y 44.
257		 Ibidem, pp. 66, 147, 50.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



62 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

Ruiz observó que el ser humano posee ciertos derechos naturales, “que 
son la base y objeto de las instituciones sociales”, que la sociedad debe res-
petar, y consideró a la libertad como el principal, entendida como la facul-
tad de emplear los medios que le permitan conservar y mejorar su existen-
cia, así como satisfacer sus necesidades.258

Por otra parte, en relación con la legitimidad del poder, Ruiz Álvarez 
también tuvo una concepción popular. Al respecto, definió a la soberanía 
como “el poder absoluto é incontrovertible por el cual se gobierna un Esta-
do” y consideró que reside básicamente en el pueblo. En relación con éste, 
lo equiparó explícitamente con la nación, al grado de sostener que ambos 
términos son sinónimos.259 

Para Ruiz Álvarez, una nación es soberana en tanto que no reconoce 
ningún poder superior, de lo contrario debe entenderse como dependiente, 
y ubicó a la República mexicana en la primera categoría.260

Igualmente, señaló que el pueblo conforma su gobierno —caracteriza-
do por los tres poderes del Estado— para su propio beneficio y, al hacerlo, 
hace uso de su propia soberanía. Apuntó que el pueblo tiene el inalienable 
derecho de “alterar o modificar la forma de su gobierno”, y consideró que 
los poderes de la unión, y sus respectivas autoridades, son representantes de 
la nación. Esto no significa que la soberanía resida en los legisladores o en el 
Ejecutivo, ya que, si bien son elegidos, es al pueblo a quien le pertenece la so-
beranía nacional. Así, observó que la “soberanía es una é indivisible, y cons-
tituye la personalidad moral de ese ser colectivo que se llama sociedad”.261

Incluso, para Ruiz, el Poder Judicial es también “una parte del ejercicio 
de la soberanía”,262 por lo que, para él, dicho órgano del Estado sí es un 
poder, a diferencia de la postura que esgrimió Emilio Rabasa, una déca-
da después, al negarle dicha cualidad. Y en este sentido, imbuido por una 
excesiva valoración sobre el pueblo, se manifestó porque la elección de los 
ministros sea por votación popular indirecta en primer grado, en oposición 
también a la teoría constitucional de Rabasa.263 Dicha elección popular la 

258		 Ibidem, pp. 43 y 46.
259		 Ibidem, pp. 41, 167 y 169.
260		 Ibidem, pp. 168 y 169.
261		 Ibidem, pp. 64, 168, 169 y 241.
262		 Ibidem, p. 373.
263		 En relación con la postura de Rabasa, sobre la inamovilidad de los jueces, Hale apun-

ta: “Sobre la inamovilidad de los jueces no hubo ningún tipo de ambivalencia en las opinio-
nes de Emilio Rabasa… la inamovilidad de los ministros era un elemento importante del más 
amplio pensamiento jurídico y político de Rabasa, esto es, el constitucionalismo histórico y 
la política porfirianos que él mismo llevó al siglo XX” [Hale, Charles (2011), p. 275].

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



63CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

justificó por la independencia de los ministros, en sentido contrario al argu-
mento de Rabasa, quien concibió su dependencia popular como un riesgo 
de su independencia.264

Por último, señaló que la legitimidad del poder proviene del voto po-
pular, herramienta fundamental del pueblo para “nombrar a las personas a 
quienes se les encomienda el ejercicio de la soberanía”. Bajo esta sintonía, 
criticó en 1902 —en pleno periodo porfirista— a quienes consideran que 
sólo debe votar un grupo de notables, bajo la creencia de que poseen más 
facultades que otros, por lo que demandó dejar al pueblo emitir su sufragio 
en las urnas.265

Para Ruiz, la elección popular debe estar, además, enmarcada y regula-
da por lo que establezca la ley. En último término, se mostró a favor de un 
espíritu popular al identificar, en la ley de los pueblos, la ley del progreso.266 

Finalmente, el último autor de este primer grupo, Mariano Coronado, 
también concibió al hombre como un ser “sociable por naturaleza”, y al or-
den social producto de un desarrollo gradual que va de una forma rudimen-
taria de organización, pasa por el establecimiento del pueblo, continúa con la 
conformación de la nación, y concluye con el establecimiento del Estado.267

Precisamente, en relación con los fines del Estado, Coronado identificó, 
entre éstos, “el orden y bien supremo de la comunidad”, “realizar los fines 
de la personalidad humana”, “proteger y fomentar su desarrollo y progre-
so”, “harmonizar los intereses y derechos individuales con lo públicos”, sin 
que los primeros se sacrifiquen a los segundos.268 

Asimismo, sostuvo que el Estado debe respetar la libertad del hombre, 
entendida ésta como libertad jurídica, no natural, definida como la “facul-
tad de hacer su voluntad en los límites del Derecho”. Consideró necesario 
que la libertad quedara limitada por el derecho para no perturbar el orden 
social ni poner en riesgo la propia existencia del Estado.269 

Argumentó a favor de un equilibrio entre la libertad jurídica individual 
y de la nación, pues si la primera se incrementa de manera considerable, se 
debilitaría la fuerza del Estado y viceversa, en caso de que la segunda crezca 
de manera sobresaliente, desaparecería el individuo.270 

264		 Ruiz Álvarez, Eduardo (1902), pp. 326 y 327.
265		 Ibidem, pp. 157 y 160.
266		 Ibidem, pp. 161, 19.
267		 Coronado, Mariano (1899), p. 5.
268		 Ibidem, pp. 5 y 6.
269		 Ibidem, p. 6.
270		 Ibidem, pp. 6 y 7.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



64 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

Finalmente, en relación con la soberanía popular, Coronado aclaró que 
por pueblo no se debe entender “la sociedad misma considerada como una 
masa sin cohesión ni voluntad general”,271 sino aquel que está “convertido 
en nación, organizado en Estado, como persona moral y política”.272

Respecto a la soberanía, Coronado afirmó que “no es anterior al Estado 
ni existe fuera de él o sobre de él”, sino que debe definirse como “el poder, 
la fuerza, la voluntad de la nación misma, el derecho del todo, superior al 
derecho de la parte”, por lo que, para él, la soberanía radica “en el pueblo 
organizado como nación.273 

III. Liberalismo oligárquico

Después de Coronado, los autores que pertenecieron a la generación de los 
científicos, de los modernistas y del centenario, dejaron de apelar a favor de 
los derechos naturales del hombre y la soberanía popular, seguramente ya 
bajo la influencia de un nuevo contexto filosófico, político, social y económico. 
En este sentido, el liberalismo iusnaturalista expuesto en el pensamiento de 
los autores analizados fue sustituido hacia 1890 por un liberalismo de corte 
oligárquico,274 fecha en que empezó a romperse el consenso dentro de la élite 
liberal.275 

Por lo menos, tres fenómenos estuvieron vinculados con dicha transfor-
mación: uno, relacionado con las políticas públicas en materia de desarrollo 
económico; otro, con la intensificación del proceso de centralización del 
poder, y uno más, con el cambio de concepción ideológica derivado de la 
consolidación del positivismo. En relación con el primero, y de conformi-
dad con lo que explica Luna Argudín, tal cambio generó que el liberalismo 
mexicano perdiera su “carácter distributivo” en el marco de la “confluencia 
entre el Estado y el mercado”. Bajo la idea del liberalismo iusnaturalista, 
había una relación de reciprocidad entre el individuo y el poder estatal, 
gracias a la cual el primero pagaba sus impuestos y, a cambio, recibía la 
protección de sus derechos naturales,276 lo cual se modificó radicalmente.

La causa de este giro del liberalismo, de acuerdo con la autora, fue 
responsabilidad tanto del Ejecutivo como del Legislativo y se debió a la 

271		 Ibidem, p. 96.
272		 Idem.
273		 Idem (énfasis añadido).
274		 Luna Argudín, María (2006), pp. 393 y ss.
275		 Hale, Charles (2002), p. 11.
276		 Luna Argudín, María (2006), p. 398.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



65CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

“desvinculación entre las demandas ciudadanas y los poderes constitucio-
nales”. Esto impactó en los ámbitos presupuestal y fiscal, y se tradujo en el 
otorgamiento de “mayores beneficios para quienes tenían mayores ingre-
sos”, y en el otorgamiento diferenciado de servicios públicos por sectores de 
la población, siendo beneficiados principalmente la ciudad de México y un 
pequeño sector de la sociedad, entre otras medidas más, de índole bancaria, 
financiera, agraria y legal.277 

Una explicación similar se encuentra en el pensamiento de Justo Sierra, 
para quien la conformación de un poder central fuerte y una oligarquía adi-
nerada constituyeron las condiciones de posibilidad del desarrollo material 
y económico del país mediante la inversión, por ejemplo, en vías de comu-
nicación y ferrocarriles que permitirían tal desarrollo.278 

El propio Francisco Bulnes alude a esta aristocratización de Porfirio Díaz, 
a la que calificó como “inevitable” a razón de la tendencia natural de su desa-
rrollo y vinculación con las clases altas de la sociedad. Derivado de esta aris-
tocratización, Díaz —a decir de Bulnes— protegió a las clases privilegiadas 
con diversas medidas o acciones, entre ellas, precisamente, la reducción del 
pago de impuestos. No obstante este proceder, Bulnes criticó más a Juárez y 
a Lerdo de Tejada porque, de conformidad con su exposición, en su época 
los terratenientes pagaban menos contribuciones directas al gobierno que la 
clase oligárquica de Díaz.279

Para Bulnes, la aristocratización de Díaz se manifestó en su política de 
conciliación, en la inclusión de “representantes de la aristocracia social” en 
las dos cámaras legislativas, del “alto catolicismo” y de “profesionales de 
gran posición social”, así como en la incursión de “opulentos millonarios 
de educación refinada” en los ámbitos de la diplomacia, en la incorpora-
ción de “representantes de la industria, el comercio, la banca, la agricultu-
ra, la ciencia, la literatura, el arte y la cultura” en general, en los gobiernos 
de los estados y en las secretarías de Estado.280

La segunda causa giró en torno al proceso de centralización del poder. 
A partir de la década de 1880 se llevaron a cabo ciertas reformas constitu-
cionales que dieron cuenta de la transformación del liberalismo, que fue li-
mitando derechos y libertades, así como fortaleciendo al poder central. Bajo 
el gobierno de Manuel González, se realizaron reformas que cancelaron de-
rechos y garantías, y se reforzó el poder federal, lo que permitió perseguir a 

277		 Ibidem, pp. 399, 393 y ss.
278		 Cosío Villegas, Daniel (1998), p. 30.
279		 Bulnes, Francisco (2013), p. 46.
280		 Ibidem, p. 197.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



66 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

los opositores del régimen y apuntalar la economía nacional. Tales reformas 
continuaron, entre 1896 y 1908, bajo el periodo de Díaz en la Presidencia, 
en el mismo sentido.281

Y la última se refirió al cambio que implicó la consolidación del positi-
vismo, el cual contribuyó al desplazamiento del liberalismo de corte doctri-
nario o puro, y sus respectivos planteamientos iusnaturalistas. Habría que 
tener presente que el positivismo llegó a México en la década de 1860,282 y 
su principal impacto se centró en la educación superior.283 

Más que una teoría política o una teoría de gobierno,284 Hale señala 
que el positivismo fue “un corpus de ideas filosóficas y sociales”, razón por 
la cual prefiere denominarlo “política científica”. Ya desde antes de 1860 es 
posible observar algunos de sus supuestos en ciertos escritos políticos perte-
necientes a la década de 1840,285 pero es con Gabino Barreda que el positi-
vismo fue importado desde Francia a México.286 

En 1867, bajo el gobierno de Benito Juárez287 y por invitación de él, 
Barreda pronunció un relevante discurso (la Oración cívica) en Guanajuato 
con motivo de un aniversario más de la Independencia nacional (16 de 
septiembre).288 Resulta importante la referencia a Juárez en tanto que desde 
su gobierno —y no desde el de Díaz, como se suele creer— comenzó el pro-

281		 Marván Laborde, Ignacio (2010), pp. 355-357.
282		 Hale, Charles (2002), pp. 15 y ss.
283		 Esta influencia se tradujo, por ejemplo, en la fundación de la Escuela Nacional Prepa-

ratoria (ENP) en 1867, con un plan de estudios de corte positivista [Hale, Charles (2002), pp. 
47 y 223]. Respecto a la ENP, la educación general y superior, y el positivismo, véase Hale, 
Charles (2002), pp. 225-265. De acuerdo con Zea, la ENP es consecuencia de la reestructu-
ración a la educación que impulsó Benito Juárez, en la que Barreda jugó un papel relevante 
[Zea, Leopoldo (2011), pp. 12 y 55].

284		 Hale, Charles (2002), pp. 46 y 9. Hale critica a Zea en este punto, quien sí lo conside-
ra una teoría política. A diferencia de Zea, Hale apunta del positivismo que “…si bien tuvo 
una enorme importancia en México a fines del siglo XIX como corpus de ideas filosóficas 
y sociales, no era exactamente una teoría de gobierno” [Hale, Charles (2002), p. 9].

285		 Ibidem, p. 20. Zea, por ejemplo, considera que ya en la obra de José María Luis Mora 
están en germen ciertas ideas que habrán de desarrollar posteriormente los positivistas, sin 
afirmar, de ningún modo, que Mora sea positivista o un antecedente filosófico del positivis-
mo. En particular, su relación se centra, para él, en su idea de la necesidad de imponer un 
nuevo orden, distinto al conservador [Zea, Leopoldo (2011), pp. 52 y 76].

286		 Zea, Leopoldo (2011), p. 12.
287		 En relación con la vinculación de Juárez con el positivismo, Zea expone: “Juárez, 

como sagaz hombre de estado, adivinó en la doctrina positiva el instrumento que necesitaba 
para cimentar la obra de la revolución reformista” [Zea, Leopoldo (2011), p. 56].

288		 Hale, Charles (2002), p. 224; Zea, Leopoldo (2011), p. 55.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



67CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

ceso de centralización del poder,289 que intentó reforzar al Poder Ejecutivo, 
y se pretendió imponer el orden que requería la República, como condición 
de posibilidad para la gobernabilidad, a través de diversas acciones, como 
el restablecimiento del Senado, el veto presidencial, la sustitución presiden-
cial, la comunicación entre el Ejecutivo y el Legislativo, la reforma educati-
va y la introducción del positivismo,290 entre otras.

En su discurso cívico, Barreda —influido por Augusto Comte— hizo 
alusión a varios de los pilares no sólo del liberalismo, sino también del po-
sitivismo, como las ideas de “reconstrucción social, Libertad, Orden y 
Progreso”,291 entendidos éstos de la siguiente manera: “la libertad como me-
dio, el orden como base, y el progreso como fin”,292 así como el “orden ma-
terial como fuente de progreso y civilización”.293 Esta importancia del orden 
“como condición del bienestar en México” será una “devoción” del propio 
Díaz,294 y una de las improntas fundamentales de su régimen.

Una de las diferencias entre el liberalismo y el positivismo se centró en 
su concepción de libertad, pues cada uno le otorgó un sentido y significado 
diferente, a decir de Zea. Para Barreda, la consecución del orden material 
anhelado no atentaba, en un primer momento, contra la libertad individual, 
sino más bien la posibilitaba, y al Estado le correspondía su respectiva con-
secución.295 

Sin embargo, al paso del tiempo no van a ser compatibles la idea liberal 
de libertad —centrada en un “dejar hacer”— y la idea positivista de Barre-
da —sujeta a la ley, a la sociedad o a una fuerza externa—, que pretendió 

289		 González, María del Refugio y Caballero Juárez, José Antonio (2004), pp. 6, 16-20.
290		 Al respecto, véase Lira, Andrés y Staples, Anne (2010), pp. 478-480. Igualmente, 

apunta Zea: “En la reforma educativa propuesta por Barreda, vio Juárez el instrumento que 
era menester para terminar con la era desorden y la anarquía en que había caído la nación 
mexicana” [Zea, Leopoldo (2011), pp. 56 y 65]. Más adelante: “Los liberales, los jacobinos, 
animadores del movimiento llamado de Reforma, una vez triunfantes querían establecer un 
nuevo orden, transformarse en una nación fuerte y respetada. Necesitaban de una ideología 
que fundamentase tal orden. Esta ideología se la ofrecía el positivismo de Barreda. Una 
ideología revolucionaria, como era la de los liberales mexicanos, pretendía transformarse en 
una ideología de orden, y para lograrlo se iban a servir de una ideología conservadora como 
la de Comte. Pronto habían de hacerse patentes las discrepancias entre las ideas liberales y 
las positivistas. Por lo pronto, el positivismo se presentaba como adecuado instrumento para 
establecer el orden liberal” [Zea, Leopoldo (2011), pp. 68 y 105]. 

291		 Hale, Charles (2002), p. 157; Zea, Leopoldo (2011), p. 69. Para conocer el significado 
del lema “Orden y Progreso”, véase Medina Peña, Luis y Robles, Frida (2010), pp. 681-683.

292		 Zea, Leopoldo (2011), p. 69; Tovar y de Teresa, Rafael (2010), p. 77.
293		 Hale, Charles (2002), pp. 18-20 y 24.
294		 Tello Díaz, Carlos (2013), p. 35.
295		 Zea, Leopoldo (2011), pp. 94, 106 y 107.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



68 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

establecer el orden positivo.296 Por ello, para los positivistas la libertad quedó 
circunscrita a la ley positiva que la determina, a través del Estado, y que con-
sigue los intereses de la sociedad y el progreso humano.297 

Por tal razón, para Barreda298 los derechos del hombre no pueden estar 
por encima de los derechos de la sociedad, en el entendido de que el bien-
estar común es más importante que el bienestar individual. Y del mismo 
modo, para Barreda no existen derechos naturales, y por tanto inalterables, 
sino que los derechos surgen de la sociedad y, por tanto, son mutables e 
históricos. 

La influencia del positivismo,299 en su fase política, se trasladó al ám-
bito de las ideas políticas entre 1878 y 1880, a través de una “«nueva ge-
neración» de intelectuales” que se manifestó en el periódico La Libertad 
(1878-1884),300 subsidiado por el gobierno porfirista,301 bajo la dirección de 
Justo Sierra, y la colaboración y participación de Telésforo García, Francis-
co Cosmes, Santiago Sierra, Jorge Hammeken y Mexía, Enrique Olavarría 
y Ferrari, Carlos Olaguíbel y Arista, Porfirio Parra, Manuel Flores, Luis E. 
Ruiz, Agustín F. Cuenca, Jesús E. Valenzuela y Manuel Gutiérrez Nájera. 

Tal positivismo fue la “expresión ideológica”302 de los científicos, y se 
constituyó en el “fundamento intelectual de las ideas que guiaron el curso 
de la acción política durante el largo régimen autoritario de Díaz”,303 no 
obstante tuvieron una relación tensa.304 Según Hale y Cosío Villegas, La 

296		 Ibidem, pp. 109 y 110. Zea cita a Barreda: “Represéntase comúnmente la libertad, 
como una facultad de hacer o querer hacer cualquier cosa sin sujeción a la ley o a fuerza al-
guna que la dirija; si semejante libertad pudiera haber, ella sería tan inmoral como absurda, 
porque haría imposible toda disciplina y por consiguiente todo orden” [ibidem, p. 110].

297		 Ibidem, pp. 110 y 111.
298		 Ibidem, pp. 127 y 128.
299		 Hale, Charles (2002), pp. 16, 41, 46, 50 y ss.; Zea, Leopoldo (2011), pp. 238 y ss.
300		 Hale, Charles (2002), pp. 50, 223 y 381. En relación con el nombre del periódico, 

Cosío Villegas apunta: “De ahí el nombre de La Libertad que tomó el periódico… Una fue 
la libertad como concepto abstracto y general, ni siquiera como la entendieron más restrin-
gidamente los hombres de la Reforma; no fue la libertad de México la que dio el nombre al 
diario, sino la de Justo Sierra para aconsejar, entre otras cosas, la restricción de la libertad 
política de los mexicanos” [Cosío Villegas, Daniel (1998), pp. 23 y 24]. 

301		 Guerra, François-Xavier (2010), p. 383.
302		 Zea, Leopoldo (2011), p. 31. No obstante tal identificación, el propio Zea menciona 

que varios positivistas (José Torres) defendieron la postura de que el positivismo “no tuvo que 
ver con el régimen porfirista”; Zea, Leopoldo (2011), pp. 32-35.

303		 Hale, Charles (2002), p. 16.
304		 Al respecto, Zea apunta: “Sin embargo, los positivistas mexicanos fueron en sus idea-

les, al igual que Comte, más allá de sus circunstancias. Aunque en sus principios identificaron 
el estado positivo del progreso de México con el Porfirismo, pronto habían de ver que éste se 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



69CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

Constitución y la dictadura de Emilio Rabasa constituye un desarrollo de las 
ideas que Sierra expuso en La Libertad,305 periódico que lo influyó desde el 
año de su fundación, así como sus ideas estuvieron fundamentadas en el li-
beralismo de corte oligárquico.306

Ahora bien, los científicos307 no eran meros defensores del régimen de 
Díaz, sino también constitucionalistas, en el sentido de que consideraban 
importante reforzar al gobierno mediante reformas constitucionales —ta-
les como la extensión del mandato presidencial, la restricción del sufragio 
electoral, la conservación del Senado, la Vicepresidencia autónoma, la in-
movilidad de los jueces—, no sólo a través de marginar a la Constitución 
en el ejercicio del poder. Para ellos, estos cambios abonarían a adaptar la 
Constitución a la realidad, lo que evitaría que se le relegara en momentos 
extraordinarios. Además, hacia 1892 y 1893 intentaron moderar el poder 
del Ejecutivo, y “transformar el país de una dictadura en una oligarquía”,308 
para ir despersonalizando el poder de Díaz. 

En el mismo tenor que el periódico La Libertad, Hale apunta que Raba-
sa también se ajusta a este constitucionalismo histórico —no doctrinal—309 
que consideró necesario modificar la Constitución y sus preceptos irreali-
zables, razón por la cual lo concibe como constitucionalista, liberal y po-
sitivista, sin que haya contradicción entre estos tres términos, pues a su 
parecer es una categorización propia de la “élite intelectual y gobernante 
del México porfiriano”. Por ello, Hale apunta que Rabasa es un “excelente 
ejemplo de la compleja trayectoria del liberalismo y conservadurismo du-
rante su vida”.310

En el marco del vínculo positivismo-constitucionalismo se generó la 
disputa o debate entre el “viejo liberalismo” (liberalismo doctrinario) y el 
“nuevo liberalismo” (liberalismo constitucionalista), representado en el en-

desviaba y seguía sus propios caminos, que no eran los señalados por el positivismo. El posi-
tivismo mexicano fue expresión de una determinada clase social, como lo fue el jacobinismo 
en la fase combativa de la misma; pero decir expresión, es querer decir instrumento al ser-
vicio de la burguesía mexicana en unas determinadas circunstancias. En esas determinadas 
circunstancias el positivismo fue útil; pero en cuanto fueron cambiando tales circunstancias 
las ideas que antes se sostenían constituyeron un estorbo. De aquí la hostilidad encontrada 
entre el positivismo en el mismo seno del Porfirismo” [Zea, Leopoldo (2011), p. 50].

305		 Hale, Charles (2011), p. 19; Cosío Villegas, Daniel (1998), p. 54.
306		 Hale, Charles (2011), pp. 37, 23, 48 y 251.
307		 Hale, Charles (2002), p. 382; Hale, Charles (2011), p. 25.
308		 Hale, Charles (2009b), p. 420.
309		 Hale, Charles (2011), pp. 25 y 102.
310		 Hale, Charles (2009b), p. 399.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



70 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

frentamiento entre José María Vigil y Justo Sierra,311 ocurrido en 1878 y los 
siguientes años. 

Vigil se erigió en defensor tanto de los derechos del individuo —que 
se dejaron de respetar, a su consideración— como de la soberanía popular 
roussoniana, a la que los positivistas consideraban “un dogma contrario a la 
ciencia”.312 Vigil se defendió de las acusaciones positivistas sobre sus plan-
teamientos “abstractos o metafísicos” sobre los derechos del individuo, y re-
firió que los mismos se fundamentaban en la lucha llevada a cabo a lo largo 
de décadas, por la República, el gobierno representativo, la democracia y el 
federalismo. Tachó a los nuevos liberales de conservadores,313 difirió sobre 
su postura de que la preservación del orden social se debía llevar a cabo por 
medio de la cancelación de libertades, y defendió a la Constitución del 57 
en su viabilidad y aplicabilidad. 

Resulta interesante esta disputa porque al interior de la misma se ma-
nifestó, por un lado, la crítica a Rousseau, los teóricos de la Ilustración y 
la Revolución francesa, sus ideas de libertad y de derechos absolutos del 
individuo —que influyeron a los constituyentes de 1856—, y por el otro, se 
afirmó la validez del pensamiento de Stuart Mill en lo referente a la interac-
ción y dependencia entre el individuo y la sociedad,314 manifestaciones que 
también estuvieron presentes en los autores aquí estudiados. 

En el marco de lo anterior, Guerra sostiene una continuidad entre la 
política científica o positivismo y el liberalismo —centrada en el desarrollo 
del Estado económico y la modernización social—, y precisa que tanto Díaz 
como sus jefes militares son liberales históricos, provenientes de la Reforma 
y la lucha contra la Intervención francesa, sobre todo los de la primera ge-
neración porfirista. En todo caso, detalla, el positivismo se tornó más afín al 

311		 Hale, Charles (2002), pp. 112, 111, 87, 109 y ss. Respecto a esta disputa, Hale señala: 
“El debate no tuvo lugar entre positivistas y liberales o entre subversores y defensores de la 
Constitución, sino entre dos grupos de constitucionalistas, dos grupos en verdad de liberales: 
los liberales conservadores (o defensores de la política científica) y los liberales doctrinarios 
o clásicos. En pocas palabras, este debate, al igual que otros que hemos examinado en este
libro, tuvo lugar en el seno del establishment liberal, la élite gobernante que surgió después de
1867” [Hale, Charles (2002), p. 382]. Para conocer más a detalle esta disputa, véase Zea,
Leopoldo (2011), pp. 359-393.

312		 Hale, Charles (2002), pp. 122 y 153; Marván Laborde, Ignacio (2010), p. 370.
313		 Hale, Charles (2002), p. 157. En este sentido, Hale apunta: “Para José María Vigil, la 

atracción de La Libertad por la «tiranía honrada», su argumento de que había que cambiar 
la Constitución para adecuarla a la realidad social mexicana y su crítica a la rigidez de las 
Leyes de Reforma eran todas tendencias «reaccionarias», pensadas para subvertir el sistema 
constitucional” [Hale, Charles (2002), p. 157].

314		 Zea, Leopoldo (2011), pp. 256-261 y 270.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



71CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

Porfiriato hacia los últimos años del siglo XIX. Para él, el positivismo cons-
tituye un “cambio de sensibilidad de los liberales victoriosos” y se torna “la 
etapa reconstructora de la Revolución liberal”, pero mantiene su vínculo 
con el liberalismo tradicional en su intención de terminar con la anarquía 
que había prevalecido durante todo el siglo XIX.315

En este sentido, para el positivismo, el “orden y la libertad debían actuar 
concertadamente”,316 así como el individuo y la sociedad,317 y los derechos 
individuales y sociales, dicotomías todas que debían mantener un equilibrio 
para poner fin a la disgregación del país y contribuir a la conformación de 
un “gobierno fuerte”.318 

Más que una libertad teórica o “declamada”, importaba para Sierra 
una “libertad práctica”, así como condiciones de posibilidad para la reali-
zación tanto de la libertad como de la democracia.319 Por ello, el positivis-
mo —como “doctrina de orden”—320 pretendió ordenar a la libertad para 
“poner fin a la anarquía, [y] a la guerra civil que había hecho que una parte 
del pueblo se enfrentase a la otra en una guerra fraticida”, mediante el es-
tablecimiento de límites que la encauzara en vinculación con el orden que 
se requería.321 

Todas estas ideas se cobijaron bajo los pilares fundamentales del po-
sitivismo, cuyos autores fueron Auguste Comte, Herbert Spencer, Charles 
Darwin, Friedrich Carl von Savigny, Edouard Laboulaye, Stuart Mill, Bain, 
y Lewes.322 Estos pensadores influyeron a la nueva juventud mexicana y des-
plazaron las lecturas sobre Rousseau y Voltaire y, fundamentados en ellos, 
basaron sus deseos de orden y progreso.323 Algunos de los autores aquí ana-
lizados se refirieron, precisamente, a algunos de estos pensadores como base 

315		 Guerra, François-Xavier (2010), pp. 376-378 y 382.
316		 Hale, Charles (2002), p. 66. Al respecto, apunta Zea: “Augusto Comte se encontró 

con el problema de coordinar sin contradecirse dos conceptos al parecer opuestos, el de 
orden y el de libertad” [Zea, Leopoldo (2011), p. 41].

317		 Zea, Leopoldo (2011), p. 202.
318		 Guerra, François-Xavier (2010), p. 385.
319		 En este sentido, Cosío Villegas reproduce el pensamiento de Sierra: “¡Libertad! ¿Y 

dónde está la fuerza social que nos garantice contra la violencia de los otros? ¡Democracia! 
¿Y dónde está el pueblo que gobierna, en dónde está la ilustración que le dicte su voto? ¿En 
dónde está el mandatario fiel que lo recoja? ¿Es acaso nuestra democracia otra cosa que una 
urna rota en donde sólo el fraude mete la mano?” [Cosío Villegas, Daniel (1998), p. 29].

320		 La vinculación entre el positivismo, el orden, el desarrollo y la educación científica 
será una característica fundamental de esta filosofía [Zea, Leopoldo (2011), pp. 135-147].

321		 Ibidem, pp. 12, 45 y 105.
322		 Hale, Charles (2002), pp. 320 y 321; Zea, Leopoldo (2011), pp. 13, 17, 179 y 303.
323		 Zea, Leopoldo (2011), p. 179.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



72 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

de sus argumentos. En particular destaca la influencia de Laboulaye y su 
concepción sobre las garantías individuales y la autoridad del Estado, cuya 
presencia “tuvo una amplia aceptación entre los dirigentes liberales del Mé-
xico de la postreforma”.324

Uno de los supuestos esenciales del positivismo, a decir de Hale, se cen-
tró en el rechazo a la metafísica y su cuestionamiento a la doctrina del dere-
cho natural y al liberalismo doctrinario. No es seguramente mera coinciden-
cia que algunos autores critiquen a la Constitución de 1857 como idealista 
e irrealizable, coincidiendo con el punto de vista de los intelectuales positi-
vistas que escribieron en La Libertad y denostaron a dicho documento por su 
excesivo normativismo, y a sus creadores por su “metafísica mentalidad”.325 

El positivismo no consideró al “individuo autónomo” como la base del 
orden social, sino “como parte integrante del organismo social, condicio-
nado por los factores de lugar y tiempo y en cambio constante, como la 
sociedad misma”.326 Igualmente, concibió al gobierno como un órgano más 
dentro de la sociedad, pensada ésta como un organismo complejo y natu-
ral.327 Bajo esta concepción organicista, evolucionista328 y funcionalista del 
individuo, de la sociedad y del poder, los positivistas difirieron de la teo-
ría contractual del Estado, como Telésforo García, Francisco G. Cosmes329 
y Justo Sierra, quien consideró como un “disparate histórico y científico” 
pensar a la sociedad “como un producto del convenio de los individuos”.330

Conforme fue ganando terreno el (nuevo) liberalismo constitucionalis-
ta, el liberalismo doctrinario o tradicional se tornó más clandestino y revo-
lucionario a partir de 1893,331 fecha en la que los dos tipos de liberalismos 
se escindieron,332 y hacia 1903 los liberales doctrinarios, “defensores de la 
Constitución de 1857”, dejaron de pertenecer al establishment político del 
Porfiriato, según Hale. A la postre, este liberalismo se refugió en los clubes 
clandestinos, en el Partido Liberal Mexicano y en el movimiento de Fran-
cisco I. Madero.333

324		 Hale, Charles (1998), p. 460.
325		 Hale, Charles (2002), pp. 54, 20, 53, 42.
326		 Ibidem, pp. 20 y 321.
327		 Ibidem, p. 321; Cosío Villegas, Daniel (1998), pp. 34 y 35.
328		 Hale, Charles (2002), p. 61; Hale, Charles (2011), p. 24.
329		 Hale, Charles (2002), pp. 60, 61 y 65.
330		 Cosío Villegas, Daniel (1998), p. 42.
331		 Hale, Charles (2002), p. 195.
332		 Guerra, François-Xavier (2010), p. 378.
333		 Hale, Charles (2002), pp. 218 y 398.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



73CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

Toda esta concepción influyó para limitar los derechos y libertades del 
individuo334 en el orden social,335 así como las ideas de igualdad propias 
del liberalismo clásico.336 Igualmente, la idea de libertad fue modificada, 
y “el lema de Zarco «libertad y orden»”,337 del liberalismo de la Constitu-
ción del 57, fue sustituido por el de “orden y progreso” del nuevo libera-
lismo conservador porfirista.

Asimismo, la concepción de soberanía popular “cayó en desprestigio 
después de 1867”, a partir de su “incompatibilidad con los postulados del 
positivismo”. Los científicos criticaron la concepción de soberanía popular 
expresada en la Constitución de 1857 y se pronunciaron, más bien, por li-
mitar el sufragio universal y sustituirlo por uno restringido.338 

IV. Los derechos del individuo: entre orden y libertad

El pensamiento de los autores que publicaron entre 1904 y 1920 reflejó 
todo este cambio. Su principal preocupación fue, para ellos, la falta de for-
mación del pueblo. Ya desde la última década del siglo XIX los actores 
principales de la política mexicana observaron la necesidad de la educación 
como medio de transformación de la sociedad. Conscientes de su dificul-
tad, consideraron pertinente postergar los derechos políticos de la ciudada-
nía, a cambio del establecimiento del orden y la paz, como condición de 
posibilidad de toda educación y desarrollo, de acuerdo con lo que señala 
Luna Argudín.339 

Seguramente bajo esta influencia, Bulnes, García Granados, Molina 
Enríquez, Rabasa, Melgarejo Randolf  y Fernández Rojas, y Diego Fernán-
dez Torres dejaron de encomiar al pueblo, como lo hicieron los autores an-
teriores, y manifestaron dudas respecto a su capacidad de gobierno. 

Tal preocupación se extendió en las primeras décadas del nuevo siglo. 
Por ejemplo, el Partido Democrático —fundado en 1908— estableció en su 
Manifiesto, del 1o. de abril de 1909, la necesidad de la educación del pueblo 
como medio paulatino para la conformación de un régimen democrático. 
Llama la atención que, para dicho Partido, tal régimen debe incluir el su-

334		 Ibidem, p. 61; Zea, Leopoldo (2011), p. 256.
335		 Cosío Villegas, Daniel (1998), pp. 31 y 42.
336		 Hale, Charles (2011), p. 24; Guerra, François-Xavier (2010), p. 384.
337		 Carmagnani, Marcello (2010), p. 293.
338		 Hale, Charles (2002), pp. 193, 194 y 95.
339		 Luna Argudín, María (2006), p. 291.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



74 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

fragio popular restringido, no universal, como lo establecía la Constitución 
de 1857.340 

Asimismo, Francisco I. Madero consideró necesaria la educación del 
pueblo, la cual pretendió llevar a cabo a través de la vía electoral. La dife-
rencia en su planteamiento se centró en que, a su consideración, el pueblo 
sí estaba preparado para la democracia, mostrando con ello una diferente 
mirada al respecto, vinculada con la lucha por elecciones libres y el estable-
cimiento de la democracia, que habrá de incrementarse durante la época.341

En el marco de lo anterior, llama la atención que, en la primera década 
del nuevo siglo, ni Ricardo García Granados ni Andrés Molina Enríquez 
se pronuncien ya sobre estos temas en particular. En ninguno de los dos se 
encuentra referencia alguna a su concepción del ser humano y a sus res-
pectivos derechos, ni tampoco a su idea de pueblo o soberanía popular. El 
único que sí se pronunció al respecto, en estos primeros años del siglo XX, 
es Francisco Bulnes, quien criticó tanto al pueblo como a la Constitución 
de 1857 en lo referente a la concepción que tuvo sobre los derechos del 
individuo, así como a la democracia y a la incapacidad de los mexicanos 
de vivir tanto en un Estado de derecho como en un régimen liberal y de-
mocrático.342

En el primer caso, Bulnes señaló que el pueblo “en ninguna parte del 
mundo representa la virtud suprema”, por lo que se pronunció porque “no 
sea en ningún caso omnipotente”, aunque sí libre, con la finalidad de evitar 
que minorías en países democráticos sean tiranizadas.343 

De aquí va a desprender su inclinación a favor del Senado como un 
mecanismo de contención de las mayorías no ilustradas, representadas en 
la Cámara de Diputados. Vinculado con su desconfianza popular, Bulnes 
denunció también al sufragio universal en manos del pueblo, derivado del 
fanatismo imperante en los constituyentes de 1856.344

En relación con los derechos individuales, Bulnes criticó a la Constitu-
ción de 1857, señalando que es “hija de una época cruelmente individualis-
ta”, por lo que “su alma es fría, antisocial, injusta, y su aliento de egoísmo, 
fétido”. En esta crítica se asoma la reaparición del tema de los derechos 
sociales del hombre, propio del liberalismo social, frente a la época liberal 
decimonónica que se inclinó más hacia la protección del sujeto individual. 

340		 Guerra, François-Xavier (2003), pp. 118 y 119.
341		 Ibidem, pp. 123, 137 y 176.
342		 Pani, Erika (2011), p. 24. 
343		 Bulnes, Francisco (2011), p. 228; Bulnes, Francisco (2013), p. 410.
344		 Bulnes, Francisco (2011), p. 232.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



75CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

Habría que recordar que durante el Constituyente de 1856 tal asunto 
fue abordado, sin embargo no tuvo la suficiente fuerza para hacerse valer.345 
Algunos diputados abogaron a favor de los derechos sociales, como Arriaga, 
el propio Castillo Velasco346 y el diputado Ramírez, quien criticó el proyecto 
de Constitución porque dejaba fuera precisamente derechos sociales, como 
los de la mujer, los niños, los huérfanos, los hijos naturales.347 Ya en el siglo 
XX, el reclamo por los derechos del hombre estuvo de nuevo presente a tra-
vés de la lucha de los obreros, el Partido Liberal Mexicano y las huelgas de 
Cananea y Río Blanco, lo cual será recogido por el Constituyente de 1916 
y la Constitución de 1917.348

Asimismo, Bulnes señaló que “la divinización de los derechos individua-
les está ya satanizada por el dolor creciente que ha causado en la humanidad 
miserable”. Y, finalmente, sostuvo que “sobre los derechos individuales es-
tán los de la especie humana, y sin vacilar, aquéllos han sido y serán sacrifi-
cados cuando así lo requiera la existencia o el progreso de la humanidad”.349

Bulnes criticó también al liberalismo y su desarrollo a lo largo de un 
siglo, ya que el encumbramiento de la libertad ha generado a su parecer 
que “las clases populares estén próximas a aniquilar a las superiores”, y 
apuntó que “la libertad trajo el libertinaje”, y “todos los vicios se sintieron 
respetables”.350 Respecto a la incapacidad de los mexicanos de vivir en un 
régimen liberal, se pronunció de la siguiente forma: “Es menester aceptar 
con resignación una triste verdad. Los mexicanos servimos para todo menos 
para liberales. El liberalismo es tan propio para vivificarnos como un baño 
de ácido sulfúrico. Es nuestra obsesión de lujo, de aparato, de exquisita fan-
farronada. Hemos nacido para ser tiranuelos o esclavos, o ambas cosas a la 
vez, según el caso”.351

En relación con la democracia, señaló: “En México, la incapacidad de-
mocrática no es muestra solamente de analfabetismo; los mexicanos más 
ilustrados aparecen tan inservibles para la democracia, como los más puros 
ejemplares de la raza indígena. El español sólo ha sido y sólo puede ser autó-
crata o servil. No tenemos de dónde nos venga el carácter democrático”.352 

345		 González Marín, Silvia (2008), pp. 649 y 650; Galeana, Patricia (2008), p. 36. Véase 
también Barrón, Luis (2012), pp. 293-319.

346		 Galeana, Patricia (2008), p. 36.
347		 Zarco, Francisco (1857), t. I, pp. 684 y 685.
348		 González Marín, Silvia (2008), pp. 649 y 650.
349		 Bulnes, Francisco (2013), p. 77.
350		 Ibidem, pp. 80-82.
351		 Bulnes, Francisco (2011), p. 219.
352		 Ibidem, p. 234.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



76 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

Para Bulnes, “la teoría de la democracia es horrible” por las siguien-
tes razones: “[En la democracia] corresponde el poder a la clase menos 
ilustrada; más urgida por la necesidad de dinero; más sujeta a los impulsos 
destructores; más dominada por los instintos salvajes; más destrozada y per-
turbada por las desgracias”.353

Por ello, justificó que Díaz, como dictador, haya trabajado por la “salud 
del pueblo” o la “salvación de la colectividad”, “sacrificando los derechos 
individuales”, refiriendo como ejemplo de tal proceder el combate que lle-
vó a cabo contra el bandidaje, creando una “obra de seguridad pública y 
privada”.354

En similar sintonía, Emilio Rabasa vio con preocupación la creciente 
masificación de la población y su impacto en la voluntad soberana. Al res-
pecto, apuntó:

Todos los gobiernos están llamados a obedecer en época más o menos cerca-
na a la influencia de los pueblos, y cada día la palabra pueblo se aproximará 
más a la significación de multitud. La influencia popular, que casi no cuenta 
por ahora, crecerá por ley ineludible y acabará por transformarse en volun-
tad soberana, y como para tal avance de la multitud no se necesita que ésta 
tenga la idea del deber y de la responsabilidad, sino sólo que alcance la con-
ciencia de su fuerza, su advenimiento será la catástrofe para la nación si en 
las masas se han alimentado los prejuicios que las extravían y los fanatismos 
que las enconan.355

Por ello, observó que la democracia conlleva muchas dificultades que 
no son fáciles de sortear, en tanto que su base fundamental, la elección po-
pular, “está muy lejos de responder al sueño de purezas del adolescente y de 
los pueblos niños”. Por tal razón, observó en el sufragio universal problemas 
diversos que exigen condiciones de posibilidad específicas,356 entre las cuales 
sobresale la necesidad de educar al pueblo para que la soberanía realmente 
esté bien sustentada. 

En este sentido, refirió que el setenta por ciento de la población es anal-
fabeta, lo cual resulta un “elemento perturbador en la expresión de la vo-
luntad del pueblo”, además de “destructor de la elección misma”. Aunado 

353		 Ibidem, p. 229.
354		 Bulnes, Francisco (2013), p. 85.
355		 Rabasa Estebanell, Emilio (1912), p. 79.
356		 Ibidem, pp. 121, 125, 119, 126-131.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



77CRÍTICA AL ORDEN CONSTITUCIONAL DE 1857: LA GOBERNABILIDAD...

a ello, señaló que la mayoría de los “iletrados desconocen por completo el 
sistema de gobierno”.357 

A lo largo de su obra manifestó esa inquietud, señalando que una parte 
muy reducida de la población conoce su derecho electoral y “medita sobre 
los problemas de nuestra existencia política”, y denunció que a lo largo de 
la historia “todo ha conspirado a impedir la educación del pueblo elector, 
como por deliberado propósito de perversidad y justamente en nombre de 
la democracia”. Por eso insistió en la necesidad de formación de la pobla-
ción con la finalidad de apuntalar la voluntad del ciudadano y, con ésta, la 
del pueblo.358

Hay aquí una visión más desencantada o realista del pueblo, y menos 
utópica o ideal, como la tenían los autores del siglo XIX, lo cual modifica 
la concepción de la soberanía popular. A estas alturas, ésta ya no se da por 
cierta, en el sentido de que sea infalible y pura, sino que se considera que 
requiere de ciertas condiciones para que se manifieste de la mejor manera 
posible. 

Ese juicio severo sobre la soberanía popular expresada en el sufragio 
directo lo ratificó en su texto La evolución histórica de México, de acuerdo con 
Hale. Ahí volvió a arremeter contra la Constitución de 1857 (denostada 
como “jacobina”), el espíritu populista y el sufragio universal, “generador 
de anarquía y dictadura”, vicios que se extendieron durante la República 
restaurada. En dicho texto, Rabasa realizó de nueva cuenta la defensa al 
régimen de Díaz, destacando sus principales logros, como “la estabilidad 
política (gobernabilidad), desarrollo económico y la administración hacen-
daria”, no obstante delineó críticas a su gobierno en lo referente a la falta 
de desarrollo de partidos políticos fuertes que hubieran evitado tanto la dic-
tadura como la anarquía.359

Similar crítica realizó a los derechos del hombre. A diferencia de los 
autores anteriores a Bulnes, para Rabasa360 dichos derechos no dejan de 
mantenerse en un nivel metafísico o abstracto —observación típica del posi-
tivismo—, derivado de la imprecisión conceptual y lingüística de la Consti-
tución de 1857, razón por la cual criticó también el pensamiento de Ignacio 
Vallarta y de José María Lozano, uno de los autores aquí estudiados.

Cinco años después, en 1917, Luis Melgarejo y Randolf  y José Fernán-
dez Rojas expusieron también su crítica al pueblo y a la soberanía popular, 

357		 Ibidem, p. 127.
358		 Ibidem, pp. 118, 127 y 136.
359		 Hale, Charles (2011), pp. 173-177, 180, 181 y 196.
360		 Ibidem, p. 79.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9



78 LUIS ROBERTO MANTILLA SAHAGÚN

engarzando dos vicios latentes en la historia nacional. El primero, referente 
a la falta de cumplimiento de la ley, y el segundo, a la falta de educación y 
preparación de “la raza” que ha ocasionado que se mantenga “estaciona-
ria o regresiva” y que amenaza con su desaparición. Derivado de estas dos 
situaciones, los autores afirmaron que la “democracia y la libertad resul-
tan farsas cuando la ley es letra muestra, sin espíritu vital que la conforte y 
vivifique”.361

Sostuvieron que la educación de esa raza “es un altísimo deber nacio-
nal”, y acusaron que en la historia de la nación “no hemos tenido estadistas 
de empuje que lo hayan querido ni intentado cumplir”, proponiendo para 
ello la “enseñanza obligatoria, gratuita y laica para toda la niñez”, así como 
“el servicio militar obligatorio para todos los ciudadanos”.362

Por último, y sin pronunciarse exhaustivamente al respecto, José Die-
go Fernández Torres manifestó una similar preocupación por la educación 
del pueblo, como condición fundamental para la democracia y la libertad. 
Concibió que la soberanía radica en el pueblo,363 y manifestó su preocupa-
ción en torno a que éste posea la formación requerida para su respectivo 
ejercicio. 

Finalmente, responsabilizó al propio Porfirio Díaz de “proscribir la en-
señanza de la política”, y señaló que su “reinado” “no conoció ni una es-
cuela política, ni un libro sobre gobiernos, ni una sola enseñanza por la 
democracia”.364

Es así como fue cambiando el juicio sobre los derechos del hombre y la 
soberanía popular, presentes en los constituyentes del 56 y la Constitución 
de 1857. A lo largo de sesenta años, ambos temas fueron percibiéndose de 
distinto modo. Pasaron de una presencia sentida y reconocida, tanto en los 
diputados como en las obras doctrinarias de los autores decimonónicos, a 
una desilusión y cuestionamiento considerable en los del veinte. Su transfor-
mación reflejó, a la postre, la extinción de un ideal fundacional.

361		 Melgarejo Randolf, Luis y Fernández Rojas, José (1917), p. 72.
362		 Ibidem, pp. 79 y 80.
363		 Diego Fernández Torres, José (1919), pp. 10, 13 y 14.
364		 Ibidem, pp. 9 y 10.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas 
Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxcuhqr9




