Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

CAPITULO PRIMERO

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS
DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA
EN EL CONSTITUCIONALISMO MEXICANO

1. PLANTEAMIENTO

En este primer capitulo nos hemos propuesto discernir cual fue la ideologia
politica y juridica subyacente de los hombres que lideraron nuestra Revo-
lucién de independencia, pero sobre todo tratar de discernir las ideas que
los llevaron a confeccionar nuestros primeros textos constitucionales, para lo
cual nos tenemos que trasladar al siglo XVII europeo.

En efecto, desde el siglo XVII comenz6 a gestarse en Europa una nueva
forma de pensar la realidad: la Ilustraciéon. Esta corriente filoséfica, cuya
influencia se extiende hasta nuestros dias, formul6 sus propias teorias sobre
la sociedad, el derecho y el gobierno de los hombres; por ejemplo, pense-
mos en una de sus expresiones mas conocida: la Revolucion Francesa, cuyos
ideales de libertad, igualdad y fraternidad han marcado la historia consti-
tucional de todos los paises occidentales, asi como sus formas de gobierno.
Ahi precisamente, en la Ilustracion, consideramos, esta el origen del ideario
de los proceres que nos dieron patria y libertad.

Pero primero tenemos que responder esta pregunta: ;hubo Ilustracion en
el nuevo mundo en estricto sentido? Esta interrogante no se puede respon-
der con un tajante si o un no. Digamoslo de una vez: no hubo una, sino va-
rias ilustraciones, cada una de las cuales tuvo sus caracteristicas especificas.
Podemos, en todo caso, hablar de ciertos principios comunes, mas nunca
restringir este rico fenémeno a un numerus clausus de criterios.

Hay que dejar asentado, antes que nada, que la Ilustracion se distingue,
por un lado, del humanismo, y por el otro, del secularismo.! Distinguir no
implica separar. Asi, descubrimos que entre aquélla y estas corrientes de
pensamiento hay una retroalimentacion, ya que en las filas de la Ilustracion
hubo grandes humanistas, y el fendmeno de la secularizacion recibié el apo-

I Aqui entendemos por secularismo la ideologia que apunta a separar a Dios de la vida

publica y pretende la sistematica eliminacion de la impronta religiosa en la politica.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

4 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

yo de ciertas corrientes ilustradas. De esto no hay duda. No obstante ello,
la relacion entre ellas también ha sido de confrontacion, ya que ha habido
humanistas que han criticado el pensamiento ilustrado y algunos ilustrados
que se han opuesto a la secularizacion.

Para adentrarnos en el tema de este capitulo lo estructuramos de la si-
guiente manera: en la primera parte hablamos de los rasgos generales de la
Tlustracion, distinguiéndola del humanismo y de la secularizacion. A conti-
nuacion, analizamos si en el pensamiento de los principales intelectuales del
siglo XVIII en Nueva Espana se puede hablar de una Ilustracion, y cuales
fueron en todo caso sus peculiaridades; para ello, los autores mexicanos que
analizamos son: I'rancisco Xavier Clavijero, Irancisco Javier Alegre, Juan
Benito Diaz de Gamarra y Miguel Hidalgo y Costilla. Por tltimo, relacio-
naremos las ideas de estos autores con el inicio de la Independencia y con el
nacimiento de nuestra historia constitucional.

II. QUE ES LA ILUSTRACION Y SUS RASGOS PRINCIPALES

La Ilustracion era una particular vision del mundo. En este sentido, no
solo era una filosofia, ni provenia tnicamente de ella. En la Iustracién, lo
filoséfico fue una consecuencia de una determinada mentalidad.?

Esta mentalidad se define por una “fe en el progreso, y la conviccion de
que es preciso llevar a cabo reformas fundamentales en todos los ambitos de
la vida...”;? dichas reformas se pudieron llevar a término gracias a la razon,
la cual jugé un papel fundamental en la mentalidad ilustrada: con todo y
que cada pensador la concibi6é de un modo particular, el fondo comin es
atribuirle a dicha razoén la capacidad de resolver todos los problemas de los
seres humanos.

En este mismo orden de ideas, la Ilustraciéon no fue una mera aspiracion
a la comprension racional de las cosas, sino la posibilidad de erradicar los
males que afligen al hombre, el primero de ellos, la ignorancia. Siendo la
razon el punto neuralgico de la cosmovision ilustrada, no es de extraflar que
en el centro de sus preocupaciones esté el hombre y todo lo humano. Las
diferencias raciales, lingtiisticas o culturales no lo son; por lo tanto, lo real-
mente importante era que se hiciera desaparecer el retraso social, y de que
todos los hombres lleguen a participar de las ventajas del progreso.

2 Valjavec, Fritz, Historia de la Ilustracién en Occidente, trad. de Jestis Antonio Collado, Ma-
drid, Rialp, 1964, p. 96.
3 Idem.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 5

El simil con la luz es muy explicativo: la razon es una luz que ustra a los
hombres y los lleva al conocimiento de la verdad. Tal verdad es el progreso,
y éste se lograra con la educaciéon del pueblo. De ahi que las escuelas, asi
como todas las instituciones y demas medios para educar a las masas, junto
con las instituciones culturales, se miden segin la capacidad que tienen de
fomentar la educacién. Por ello, no es de extrafiar que en esta época se cul-
tivara un particular gusto por el lenguaje, medio por excelencia para educar.

Como mencionamos lineas arriba, la Ilustracion fue un fenémeno distin-
to del racionalismo, y lo fue también de otro fenémeno llamado “seculari-
zacion”; con todo, esta intimamente unida a ellos. Desde la Edad Media ya
se venia gestando una corriente de pensamiento secularizante, y en pleno
Renacimiento, algunos humanistas eran librepensadores; esto es, no se ba-
saban en los dogmas religiosos ni morales para estructurar su pensamiento,
sino que utilizaban Gnicamente su razon natural; es mas: algunos conside-
raban que era imposible llegar a una tnica verdad y caian en un tipo de
escepticismo o relativismo.

Ahora bien, la Ilustraciéon propiamente dicha se limit6 a restringir los
valores sobrenaturales, conservando en todo caso una parte importante de
ellos. Asi, pese a que muchos pensadores no apelaban directamente a Dios
en sus construcciones filosoficas o politicas, seguian siendo creyentes, y la
Divinidad jugaba un papel importante, aunque indirecto, en el fundamento
de sus doctrinas. Un ejemplo de esto es Kant, quien, si bien niega que se
pueda acceder a la idea de Dios desde la razén tedrica, construye un sistema
moral que afirma, desde la razon practica, la necesidad de su existencia.

Otra caracteristica de la cosmovison ilustrada fue la importancia que dio
a los datos positivos; es decir, aquellos que se pueden medir y cuantificar.
Los rasgos positivos se dieron, primeramente, en la ciencia, ya que el méto-
do cientifico dio paso al concepto de progreso, al afirmar que la exactitud
de una teoria se daba a la posibilidad de cuantificar positivamente los datos
que se hubieran tomado en consideracién. Pero una actitud positivista tam-
bién permed a las humanidades, al punto de que muchos teéricos politicos
o morales utilizaron el método de la ciencia para sus construcciones intelec-
tuales, cayendo en un tipo de naturalismo; es decir, una actitud intelectual
que explica los fenémenos éticos como st fueran fendémenos naturales, y por
tanto, utiliza el mismo método de las ciencias exactas para las cuestiones
humanas.

No obstante, si bien la razén representa la facultad mas importante del
ser humano, no por ello se puede hablar de un racionalismo a ultranza.
Dentro de lo razonable, también se le daba cabida al irracionalismo o, di-
cho en dos palabras: la razon como medida de todas las cosas, si, pero no la

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

6 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

unica facultad que define lo humano. Podemos decir que en la Ilustracion se
dio un intercambio equilibrado entre lo racional y la humanizacién.

La Iustracién partié de su firme confianza en poder emitir un juicio fa-
vorable de las facultades intelectuales del hombre en general y de su propio
tiempo en particular. Crey6 estar en posesion de un amplio saber que le des-
cubre y comunica todas las verdades fundamentales; crey6 haber revelado
los misterios esenciales del mundo visible e invisible, y se sinti6 muy superior
al estado que guardaban las ciencias en el pasado. Desconoci6 toda seguri-
dad intelectual y toda inquietud interior.

Otra pretension del Iluminismo, relacionada estrechamente con lo di-
cho hasta aqui, era conseguir la felicidad al hombre. La obscuridad es la
infelicidad; la ignorancia es el peor mal que se puede cernir sobre el hom-
bre; la luz de la razon, que destierra las tinieblas y permite al hombre verse
y ver tal cual es su destino, permite la auténtica felicidad. Las dificultades
con las que un hombre topa a lo largo de su vida no provienen de las di-
sarmonias de su naturaleza, sino de la sinrazon, de los abusos y de los pre-
juicios del hombre.

La humanidad es una, y como tal tiene que progresar. No puede haber
rezagos particulares, porque un solo hombre ignorante impide el avance en
el perfeccionamiento de la humanidad. El individuo sera feliz en la medida
en que participe de los avances de la comunidad humana a la que perte-
nece. Para la realizacion de lo humano, es necesario un perfeccionamiento
individual, que tiene que ver con lo ético. No pensemos que el concepto de
progreso para los ilustrados se refierié inicamente a un estado de bienestar
meramente material, como afirmaron los positivistas del siglo XIX; antes
bien, indica el cumplimiento de ciertos paradigmas morales.

Este progreso ético de la humanidad se da, segun el pensamiento ilus-
trado, en la vida terrenal, donde se desarrolla cada ser humano. Lo mun-
dano, pues, es el objeto de sus desvelos. Este acotamiento aparece de for-
ma muy clara en la filosofia, la cual debe renunciar a cualquier pretension
metafisica. El primer filosofo que propuso esta renuncia fue Locke. Cabe
aclarar que el hecho de prescindir en su pensamiento de lo extraterrenal
no hace del movimiento ilustrado un movimiento a-religioso; simplemente
consideraron que el ambito metafisico —particularmente la vida después de
la muerte— ha de atenderse desde la religion, desde la particular creencia
en la Divinidad, mientras que el ambito ético, desde la filosofia.

La relacion que sostuvieron la religion y la Ilustracion fue ambigua. Por
una parte, se dio una tendencia espiritual, llamada deismo, que prescindia
de la religion revelada y de los dogmas y, por ende, de las Iglesias; es decir,
formulaba su conocimiento de Dios sélo a través de la razon. Por otra par-

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 7

te, se dio una via ecléctica, que, sin renunciar a la dogmatica, suscribi6 los
valores ilustrados. También existié una corriente estrictamente materialista
que negaba la existencia de Dios y la vida después de la muerte. Como se ve,
es dificil dictaminar en un sentido univoco las relaciones entre la creencias
espirituales y la Ilustracién, pero lo que si se puede decir es que, en términos
generales, ésta fue predominantemente antimetafisica, al mismo tiempo que
exigia a las Iglesias cristianas que fomentaran una educacion racional y el
bien de la humanidad.

No obstante esto, la mayoria de los ilustrados —segan Valjavec—+* opi-
naban que la moralidad necesita no solamente de una base filosofica, sino
también un soporte religioso. La creencia en Dios, en la inmortalidad del
alma, incluso en los premios y castigos de la otra vida, pareci6 indispensable
a los ilustrados, excepcion hecha de los abiertamente ateos, para la conduc-
ta moral virtuosa de los individuos. Esto es claro sobre todo en Kant, quien
propuso, en su ética, que la inmortalidad del alma, asi como la existencia
del cielo y de Dios, eran imprescindibles para realizar su sistema ético en la
practica.

Podemos decir, por tanto, que, al menos en lineas generales, la Ilustracion
considerd la fe en la Divinidad como indispensable para hablar de la felici-
dad. Hasta los deistas permanecieron fieles a esta conviccion.

Ahora bien, hablando concretamente del cristianismo: iqué relacion
hubo entre éste y la Ilustracion? Al igual que con la humanidad, los ilus-
trados querian erradicar los reductos de oscuridad que, segun ellos, pervi-
vian en el cristianismo; esto no significaba, sin embargo, que tal Ilustracion
vaciara de sus contenidos morales al cristianismo, sino que sostenia que se
deberian purificar, perfeccionar; es decir, formularse desde la razén. Sin
embargo, por mucho que la Ilustraciéon renunciara al dogma, las ideas que
en conjunto la constituyeron tuvieron una fuerte filiacion cristiana: la idea
misma de redimir al hombre y llevarlo a la felicidad, la idea de la igualdad
intelectual de los individuos, la fe en la perfecciéon y en el orden del mundo
—conceptos todos ellos cristianos—, asi como un largo etcétera, serian inin-
teligibles en la Ilustracion, por lo mismo, sin el bagaje de la moral cristiana.

Es verdad, la influencia del pensamiento cristiano en la Ilustracion es
profunda; sin embargo, por otro lado, un tema tan importante como el del
pecado original, crucial tanto para el catolicismo como para las distintas
confesiones reformadas, no aparecié de forma alguna en las obras de pen-
samiento de los mas importantes ilustrados. El hombre es bueno v, si bien
el camino a la felicidad tiene sus dificultades, y por momentos puede llegar

* Idem.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

8 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

a considerarse sumamente arduo, no es necesario el auxilio divino, pues el
ser humano, con su mera razén, es capaz de lograr alcanzar la bienaventu-
ranza. ;Donde queda pues la idea del mal? El mal era la ignorancia. Algo
asi como un mal metafisico, ya que un mal personificado, como el demonio
cristiano, era, por lo demas, absurdo. Para el ilustrado, el mal no era sino un
extravio, una ligera manifestacion de la debilidad humana, pero jamas una
condicion que acompanara al hombre, y de la que sélo se podia librar gra-
cias al auxilio divino. Curiosamente, se invierten una vez mas los papeles de
la razon y la fe, y se restaurd una version corregida y aumentada de la clasi-
ca primacia de la razén. Segin Ernst Cassirer,’ la armonia del hombre con
la naturaleza y su independencia moral mediante la raz6n —principio tanto
del hombre como de la naturaleza— es, para la filosofia clasica, la mayor
virtud del hombre, mientras que para el cristianismo es el mas craso error y
atroz vicio: el mysterium iniquitatis, que muestra claramente que el hombre no
es ni debe ser moralmente autosuficiente, ni esta en armonia con su entorno
natural y humano. Con la Ilustracién, la razén —empoderada ahora por la
técnica, la Revolucion Industrial y las incipientes ciencias positivas— reco-
bro su pretension de autonomia y armonia.

En el terreno politico, el asunto problematico que plante6 la Ilustracion,
segiin Foucault,’ es el de saber como puede el uso de la razon tomar la for-
ma publica que requiere, como puede la audacia de conocer, ejercerse a la
luz del dia, mientras que los individuos estan siendo obedientes del modo
mas exacto posible. Esto solo podia lograrse a través de un contrato entre
el gobernante y los gobernados, pero no basado en los caprichos de uno u
otro, sino en un principio racional que tuviera como consecuencia el maxi-
mo beneficio para el progreso intelectual de todos los hombres. A este con-
trato podria llamarsele el contrato entre el despotismo racional y la razén
libre: el uso ptblico y libre de la razén autéonoma seria la mejor garantia de
la obediencia, siempre y cuando el principio politico al que sea menester
obedecer esté en conformidad con la razén universal. Esta es la formula-
ciéon kantiana, que tanto influy6 con posterioridad en la configuracion del
Estado decimonénico.

Los ilustrados ponderaron el intelecto como la facultad que define lo hu-
mano y que permite al hombre alcanzar la felicidad, erradicando de ¢l la
ignorancia. Consideraron que para lograr un progreso auténtico en las hu-
manidades —progreso cuyo paradigma era la ciencia exacta, que se habia
venido revolucionado de forma radical desde el siglo XVI—, era necesario

5 Cassirer, Ernst, Antropologia filosdfica, trad. Eugenio Imaz, México, FCE, 1963, pp. 22-31.
6 1Qué es la tlustracion?, Cordoba (Arg.), Alcion, 2002 [1984], p. 82.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 9

un método estricto, con rasgos positivos, que permitieran conclusiones fir-
mes; esto es, la obtencién de un principio dnico que explicara lo esencial de
cada materia. No es de extrafiar, entonces, el surgimiento en el siglo X VIII,
de sistemas de pensamiento que intentaran explicar el mundo desde todos
los angulos. Ahi tenemos el ¢jemplo de Spinoza, de Leibniz, de Kant, de
Hegel. En el terreno politico, los ilustrados consideraron que el uso res-
ponsable de la razon estaba al alcance de todos los hombres, por lo que
un gobierno paternalista y despético era injusto: la mayoria de edad del
ciudadano era un hecho consumado; las luces ya no sélo pertenecian a las
elites, al déspota ilustrado, sino a todo hombre. La luz de la razén, como un
faro que destierra los males del hombre y lo conduce a los mas altos valores
mundanos: la libertad, entendida como autonomia, la igualdad, la tenencia
de una propiedad privada, la fraternidad, la autodeterminaciéon politica y
la libertad de conciencia; ésta fue la esencia del movimiento iluminista de
los siglos XVII y XVIII, que determiné la forma de concebir al mundo de los
siglos posteriores.

III. LA ILUSTRACION EN EL MEXICO
DEL SIGLO XVIII

Ahora nos toca preguntarnos si hubo Ilustraciéon propiamente dicha en el
siglo XVIII novohispano. Como dijimos al inicio de este capitulo, no exis-
ti6 una, sino varias ilustraciones, y lo importante aqui es investigar si en los
pensadores dieciochescos del México colonial se actualizan las lineas gene-
rales que hemos atribuido a la Ilustracion.

La primera mitad del siglo XVIII en Nueva Espafia fue poco fértil en
lo que respecta a lo cultural. Esto se debi6 a la decadencia de la filoso-
fia escolastica en Europa, filosofia que habia alimentado las mentes de los
estudiosos de Nueva Espafia durante varios siglos. Esta decadencia no se
debio tanto al método escolastico per se, que en la Baja Edad Media era su-
mamente flexible y amplio, como a su progresivo endurecimiento frente al
pensamiento moderno, en ese siglo, en el que el método escolastico habia
degenerado en una disciplina escolar rigida y manualistica, cualquier resa-
bio de dinamismo habia desaparecido.

En contraposicion, segin Bernabé Navarro,” la renovacion intelectual
en el siglo XVIII novohispano se sucedi6 en tres etapas: la primera puede
circunscribirse temporalmente a los anos que corrieron entre 1750 y 1767,

7 Navarro, Bernabé¢, Cultura mexicana moderna en el siglo XVII, México, UNAM, 1983, p. 22.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

10 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

este ultimo afio fue muy importante, porque fue en el que Carlos 111, rey de
Espaia, decidi6 expulsar a los jesuitas de sus dominios. Este primer estadio
se caracterizé por la introduccién de la filosofia moderna europea, sien-
do sus principales representantes un grupo de intelectuales jesuitas, cuyos
nombres mas eminentes fueron Ratael Campoy, I'rancisco Xavier Clavijero,
Francisco Xavier Alegre, Diego José¢ Abad y Agustin Castro.

La segunda etapa fue la de la consolidaciéon de las ideas modernas en
nuestra tierra, y abarcé los aios que van de 1768 a 1790. Los intelectua-
les de esta época brillaron por su talento en diversas disciplinas, brillo que
en ocasiones supero6 las barreras de nuestro México: algunas de sus obras
resultaron ser trascendentes hasta en la peninsula ibérica. Los autores que
conformaron este nutrido grupo de pensadores fueron Juan Benito Diaz
de Gamarra y Davalos, Jos¢ Antonio Alzate, Ignacio Bartolache, Miguel
Hidalgo y Costilla, Jos¢ Miguel Guridi y Alcocer, Andrés de Guevara y
Basoazabal, Jos¢ Mocifio y Velazquez de Ledn, por mencionar sélo los mas
importantes.

La dltima etapa, en la que, segtin el mismo Bernabé Navarro, se dio un
receso intelectual y, consecuentemente, una transicion, va de 1790 a 1810,
hito histérico para México, en que se decidié levantarse en armas liderado
por el padre Miguel Hidalgo.

Las causas del florecimiento cultural en el siglo XVIII

Como ya hemos dicho, la explosion cultural en la Nueva Espana del siglo
dieciocho comenzé en la década de los cincuenta.t La primera mitad fue
un momento de crisis y de descontento hacia una tradiciéon cultural hasta
entonces vigente, la escolastica, que, como mencionamos, se habia venido
degenerando hasta convertirse en un sistema vacio que ya no era capaz de dar
soluciones a los problemas de la vida real. También fue un periodo de tiem-
po en el que, debido a lo anterior, los pensadores comenzaron a ver hacia
fuera, hacia la Europa ilustrada. Igualmente, si hablamos de un momento
de resurgimiento cultural, implica asimismo que mencionemos las causas
que lo motivaron; de ahi que no podamos omitir la primera mitad de este
siglo, simiente de las ideas modernas que prepararon el advenimiento de la
generacion del cincuenta.

8 Tanck de Estrada, Dorothy, “Ilustracién, educacion e identidad nacionalista”, en Vaz-

quez, Josefina Zoraida (coord.), Gran historia de México tlustrada, vol. I11: El nacimiento de México,
1750-1856, México, Planeta DeAgostini-INAH-Conaculta, 2002, pp. 21-40.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 11

Hacia 1750 se dio una bonanza generalizada en los centros educativos de
la capital virreinal y de algunas provincias, particularmente en los centros
que dirigian los jesuitas. En el colegio de San Ildefonso comenzo a gestarse
un grupo de jovenes intelectuales, llenos de inquietudes e interesados por
la investigacion. La amistad, asi como el gusto por el conocimiento, hicie-
ron que entre ellos hubiera un vinculo muy estrecho. Ellos fueron los que
sintieron en carne propia las limitaciones del medio cultural, su rigidez y
alienacién respecto de los sucesos contemporaneos. Ellos vivieron lo absur-
do de ciertos métodos pedagogicos, que Gnicamente servian para repetir lo
que otros habian dicho, y no daban libertad intelectual de espiritu. No es
de extraniar que por ello se arrogaran la responsabilidad de oponerse a este
sistema. Encontraron un remanso de cultura en el pensamiento humanis-
ta, del cual aprendieron el gusto por la cultura clasica y por la formaciéon
integral en todas las instancias del conocimiento. De esta manera, dice el
profesor Bernabé Navarro, no eran sélo cientificos, o fil6sofos, o historiado-
res, o literatos, sino humanistas, frecuentemente versados por igual en todos
esos saberes y con posibilidad de derivar de ellos, hacia el mundo practico
y hacia la vida, orientaciones concretas para conducirse: plenitud humana
nacida de tal humanismo.?

Ante la experiencia negativa de las técnicas pedagdgicas y didacticas que
eran corrientes en su época de estudiantes, estos pensadores propusieron al-
ternativas modernas. En lo que respecta a la primera de estas técnicas, ellos,
en vez de pretender que sus estudiantes aprendieran por medio del castigo,
el insulto y la amenaza, trataron con mayor humanidad a sus estudiantes y
razonaron junto con ellos, empleando la simpatia y la benevolencia, hacien-
do explicito el sentido y la finalidad de las disciplinas que estudiaban. Res-
pecto a la técnica didactica, insistieron en prescindir del método de apren-
dizaje que solo apelaba a la memoria a través de la repeticion ad absurdum,
y propusieron un sistema activo y practico, que haria despertar y trabajar
a la inteligencia y a la razon de los estudiantes, facultades que, segin estos
maestros, son las que sirven para encontrar la verdad y hacer progresar las
ciencias.

¢Qué decir de los métodos de investigacion que utilizaron estos pro-
hombres? En primer lugar, decidieron renunciar al argumento de autori-
dad, aduciendo que para lograr un progreso y una puesta al dia tanto de las
humanidades como de las ciencias era necesario seguir un método ordena-
do, racional, basado en la comprobacién directa y en la experimentacion

9 Navarro, Bernabé¢, en “Introducciéon” a Diaz de Gamarra y Déavalos, Benito, Elementos

de filosofia moderna, trad. Bernabé Navarro, México, UNAM, 1963, p. 33.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

12 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

personal. Para la investigacion historica y filosofica se exigia que cualquier
afirmacion sostenida tuviera que tener una comprobaciéon en las fuentes
originales, sean documentos historicos o las obras de los autores, para saber
fehacientemente lo que éstos dijeron y ensefiaron.

Por otro lado, en lo que se refiere a las ciencias exactas, se vio necesa-
rio el estudio de las ensenanzas matematicas de Descartes y otros moder-
nos, asi como las investigaciones anatéomicas y biologicas recientes. Mu-
chos de estos autores mostraban abiertamente su simpatia por el sistema
de Copérnico y algunas de las teorias astronémicas de Tycho y Kepler.
Una de las actitudes mas sintomaticas de esta época fue el estudio de la
fisica, pero no al modo escolastico, que en este ambito del conocimiento
ya se habia quedado francamente anacronico, sino desde la perspectiva de
la ciencia exacta.

Los estudios historicos y las obras de literatura también tuvieron un
gran florecimiento. Pensemos en el estudio clasico del padre Clavijero sobre
la historia de México, que tuvo por destino convertirse en una obra clasica
para las siguientes generaciones de historiadores. El profesor Bernabé Na-
varro hace notar su importancia para el conocimiento del pasado prehispa-
nico, una de las etapas que fue, durante mucho tiempo, poco conocida en
nuestra patria.

Igualmente, cabe mencionar la historia de la Compainia de Jests del pa-
dre Francisco Javier Alegre, posiblemente el mas grande humanista de esta
¢época, asi como el estudio titulado Los tres siglos de México, del padre Andrés
Cavo. Mencion especial merecen algunas obras biograficas, ante todo la de
Luis Maneiro sobre las Vidas de algunos mexicanos ilustres, y las dos biografias
del padre Manuel Fabri. Para conocer el ambiente cultural de esta época
resulta indispensable la lectura de estos libros.

Otras investigaciones hechas en estos dias permitieron conocer en Eu-
ropa el pasado cultural mexicano, especialmente sus maravillas arqueologi-
cas: las dos obras arqueologico-historicas y una estética del padre Pedro José
Marquez. Esta Gltima muestra fuertes rasgos modernos, pues estaba al dia
sobre las teorias estéticas europeas en boga.

La literatura fue otra rama que tuvo su época dorada. Las obras poéti-
cas y traducciones de textos clasicos de Abad y Alegre han sido alabadas por
los criticos, pues demuestran un conocimiento profundo del mundo griego
y romano —los jesuitas mexicanos, como sefialamos antes, descollaban en
esta época de entre sus correligionarios de todo el mundo en lingtistica,
gramatica y demas estudios del latin—. Su calidad fue tan clara, que uno de
los maximos conocedores de la literatura castellana, Marcelino Menéndez

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 13

Pelayo, no tiene mas que expresiones elogiosas para ella,'’ sobre todo para
las traducciones del padre Alegre.

Por lo que respecta al panorama filoso6fico, hay que decir que las obras
de los pensadores modernos hicieron su arribo a tierras mexicanas con paso
firme. El padre Gampoy fue el primer gran impulsor del estudio de estas co-
rrientes, que si bien en ciertos puntos —sobre todo los rasgos secularistas vy,
en ciertos autores, a-religiosos— eran criticadas, el espiritu que en ellas latia
era ponderado e imitado. Siendo Campoy el de mas edad, hacia de jefe y
orientador de la escuela en ciernes. Opt6 por la ensefianza oral, mas vivida
que la del manual. No se conservan, por tanto, escritos sobre sus investiga-
ciones filosoficas, pero sus bidgrafos testimonian que sus métodos pedagogi-
cos, asi como los de investigacion, estaban informados por la modernidad,
pudiéndose establecer una semejanza con las reglas del Discurso del método de
Descartes.!' Su interés también se dirigio al estudio de las obras de Aristo-
teles, pero no a través de sus intérpretes medievales, sino de primera mano.
Esto hizo que renacieran las investigaciones sobre el auténtico pensamiento
del Estagirita.

Por su parte, el padre Clavijero, viajero que vivia intermitente entre las
ciudades de Puebla y México, se dedicod a leer a los autores modernos de
mayor realce: Descartes, Bacon, Newton, Gassendi, Leibniz, Duhamel y
Purchot; y entre los espanoles, a Feijoo, Losada y Tosca. Fue el tinico pensa-
dor de esta primera oleada de intelectuales que construy6 un sistema filoso-
fico propio, completo y estrictamente moderno. Sin embargo, no renuncio6
a la filosofia clasica —especialmente a Aristoteles—, sino que intentd, en la
medida de lo posible, hacerla compatible con las cuestiones ilustradas de los
fil6sofos modernos. Segiin Bernabé Navarro, su obra filosofica es la mas im-
portante entre los jesuitas de la generacion del cincuenta. Su libro principal
en este terreno fue un Cursus philosopicus, del que se conservan soélo algunos
fragmentos.

Por tltimo, hay que mencionar al padre Alegre, quien recibi6 igualmen-
te una positiva influencia de la filosofia cartesiana, pero que también leyo
a Malabranche y Nollet. Al igual que Campoy y Clavijero, no desprecio la
filosofia clasica, pero si creyd que era necesario estudiarla en sus fuentes,
repensarla sin los prejuicios de sus intérpretes arabes y medievales. Dos ac-
titudes en su obra han de destacarse: el puesto principalisimo de la ética en

10 Menéndez Pelayo, Marcelino, Historia de la poesia latinoamericana, ediciéon nacional de las

obras de Menéndez y Pelayo, Madrid, 1948, t. I, en la nota 5, p. LXXXII.

" Navarro, Bernabé, op. cit., p. 35.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

14 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

la filosofia y la referencia explicita a los contenidos de una materia nueva
en el ambito filosofico, la ontologia; es decir, el estudio del ser.

Cabe aclarar que todos estos estudiosos, st bien eran en un sentido moder-
nos o ilustrados, también eran humanistas cristianos. Nos dice Méndez Plan-
carte'? que humanista es “quien, sin mengua de la filial devocién a la patria,
sabe ser y sentirse ciudadano del mundo; sin temor al mentis de la enganosa
realidad efimera, sabe creer en la inverosimil pero perdurable realidad”. Y
si agregamos el calificativo “cristiano”, como aqui lo hemos hecho, hemos
de decir que, ademas, el humanista de esta condicion es quien, sin renunciar
al valioso legado del cristianismo, es lo suficientemente dedicado como para
ponerlo al dia, a fin de que también sepa dar cuenta de la realidad presente.
Como dice Plancarte: “Humanista es quien, aspirando el perfume de las vie-
jas rosas inmarcesibles, lo acendra y los trasfunde en las rosas juveniles que
hoy abren sus pétalos bajo el ojo paterno y siempre joven del sol”.13

En este sentido, humanistas cristianos no sélo han sido aquellos que vi-
vieron y pensaron ¢l humanismo renacentista, sino todo autor que, respe-
tando la tradiciéon que lo precedid, es capaz de continuarla, haciendo su
propia aportacion.

Después de esta breve resena del ambiente cultural que propici6 la “épo-
ca dorada” del pensamiento en el México del siglo XVIII, abordaremos el
estudio individual de la vida y obra de sus principales pensadores. Comen-
zaremos con Clavijero, continuaremos con el padre Alegre y el oratoriano
Diaz de Gamarra, para terminar con don Miguel Hidalgo y Costilla, padre
del movimiento que nos dio patria.

IV. FRANCISCO XAVIER CLAVIJERO
1. Rasgos biogrdficos

Francisco Xavier Clavijero fue un profundo investigador de nuestra his-
toria y nuestra cultura. Su relativamente breve existencia —a su muerte
tenia cincuenta y seis afnos de edad— se caracterizaba por una decidida
entrega al estudio, siempre en relacion con la cultura patria. Aunque no son
escasas las monografias que sobre ¢l y su obra se han escrito, sin duda, el
mejor camino para recordar aqui su trayectoria y pensamientos nos lo dan
sus propios escritos, los trabajos que publicod, y también algo de su corres-
pondencia que se conserva. Muy digna de tomarse en cuenta es, asimismo,

12 Méndez Plancarte, Humanistas del siglo XVIII, 5a. ed., México, UNAM, 2008, p. VIL.
13 Idem.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 15

la biografia que de ¢l nos dejé quien fuera su compaiero y amigo hasta los
ultimos dias, particularmente durante su destierro en Italia, el también ve-
racruzano y exiliado, Juan Luis Maneiro.

Por un escrito del propio Clavijero sabemos que nacié en la ciudad
y puerto de Veracruz el 6 de septiembre de 1731. Hijo de padre espafiol,
habia de tipificar la actitud de no pocos criollos del siglo XVIII, que,
por encima de todo, fueron y llegaron a sentirse plenamente mexicanos. Su
padre desempenaba un puesto en la administracién publica de la Nueva
Espafa, por lo que la familia Clavijero tuvo que cambiar varias veces de
residencia. La infancia de Francisco Xavier transcurri6 asi en distintos lu-
gares del pais, y casi siempre en regiones de poblacion preponderantemente
indigena. Primero estuvo en Teziutlan, en el actual estado de Puebla, y mas
tarde en Jamiltepec, en la mixteca baja de Oaxaca. Como lo nota su bidgra-
fo, Maneiro, tuvo desde pequefio ocasion oportuna de tratar intimamente
con gente indigena, de conocer a fondo sus costumbres y naturaleza y de
investigar con suma atenciéon cuanto de especial produce su tierra, fueran
plantas, animales o minerales. “No habia monte procer, ni oscura caverna,
ni ameno valle, ni fuente, ni rio, ni lugar alguno que excitara su curiosidad,
a donde —los indigenas— no llevaran al nino, desecosos de agradarle...”.!*

Algunos anos mas tarde, hacia 1743, encontramos a Clavijero en la ciu-
dad de Puebla, enviado por sus padres para estudiar alli la gramatica latina,
en el Colegio de San Jer6nimo, y, posteriormente, estudi6 filosofia, en el de
San Ignacio, a cargo de los jesuitas. Cuatro anos después, inclinandose por
la carrera eclesiastica, ingreso en el seminario poblano y comenz6 a estudiar
el primer curso de teologia.

El mismo Maneiro, que tan de cerca conocié a Clavijero, dice, no sin
clerta gracia, que “aunque entonces fue la teologia su principal preocupa-
cién, sin embargo, en las horas de descanso se entregaba con empefo a
estudios agradables...”.’> Y a continuaciéon aclara que por “estudios agra-
dables” entiende sus asiduas lecturas de autores como Quevedo, Cervantes,
Feijoo, el poblano Parra, Sor Juana Inés de la Cruz, y también de cuantas
obras de temas histéricos podian llegar a sus manos, al igual que de aquellas
otras, de mas dificil obtencion, sobre recientes descubrimientos en el campo
de las ciencias naturales.

Clavijero no permanecid largo tiempo en el seminario de Puebla. Tras
algunas vacilaciones, decidi6 al fin ingresar en la Compania de Jests. El 13
de febrero de 1748 entr6 en el colegio —noviciado— que ésta tenia en Te-

14 Maneiro, Juan Luis, Vida de algunos mexicanos ilustres, t. I, México, UNAM, 1988, p. 443.
15 Ibidem, p. 444.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

16 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

pozotlan. La innegablemente solida formaciéon que recibian los miembros
de esta orden iba a fructificar al maximo en la persona del joven estudiante.
Guiado por sus maestros, pudo ahondar entonces en distintos campos del
saber. Perfeccioné sus conocimientos de la lengua latina y lleg6 a dominar
también la griega. Y otro tanto cabe decir respecto del francés, portugués,
italiano, aleman e inglés, sin olvidar la lengua nahuatl o mexicana, que,
como ¢l mismo lo refirié, habia aprendido desde su mas temprana juventud.
Sus conocimientos lingiisticos, vale la pena destacarlo, le permitieron desde
entonces estudiar y gustar a sus anchas de lo mejor de la literatura de no
pocos autores de culturas tan distintas.

Enviado a Puebla en 1751, volvi6 a dedicarse alli por algin tiempo al
estudio de la filosofia. Como lo refiere Maneiro, y lo han mostrado quienes
se han ocupado mas directamente del pensamiento filoséfico de Clavijero, se
consagré entonces a la lectura de autores como Duhamel, Purchot, Descar-
tes, Gassendi, Newton y Leibniz. De esta etapa de su vida proviene el gran
interés que siempre mantuvo por las corrientes del pensamiento moderno,
y que habrian de llevarlo mas tarde a concebir la necesidad de una radical
transformacion en los estudios filosoficos y cientificos en el ambiente novo-
hispano de su tiempo.

De vuelta en la ciudad de México, para continuar con el plan de estu-
dios establecido por los jesuitas, se dedicd de nuevo a las disciplinas teologi-
cas en el Colegio Maximo de San Pedro y San Pablo. Necesario es recordar
que entonces, y también desde mucho antes, tuvo Clavijero la fortuna de
convivir con varios distinguidos estudiantes de su orden. Entre éstos deben
recordar a los que con razén han sido llamados “humanistas mexicanos del
siglo XVIII”: Francisco Javier Alegre, Jos¢ Rafael Campoy, Juan Luis Ma-
neiro, Pedro Jos¢ Marquez, Andrés Cavo y otros mas. Precisamente su com-
pafiero y amigo, Gampoy, fue quien le mostro el rico tesoro de documentos
indigenas que se conservaban en el mismo Colegio Maximo de San Pedro y
San Pablo, como preciada herencia del historiador y humanista, don Carlos
de Sigtienza y Géngora.

Clavijero [dice Maneiro en su biografia] siguié a Siglienza como ejemplo
en sus investigaciones, y, viendo aquellos volimenes, se llen6 de gran gusto en
razon de la sincera benevolencia con que amaba a los indios. Y no dejaba de
admirar el pulido papel de los antiguos indigenas antes de serles conocida la
cultura europea. En cuanto a aquellas inscripciones jeroglificas, siempre las
retuvo en su memoria y nunca ceso de entregarse a admirables esfuerzos con
el fin de comprenderlas...!°

16 Ibidem, p. 448.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 17

Por entonces, aun cuando no habia concluido sus estudios, segtin la usan-
za de los jesuitas, se dedico por algiin tiempo a la docencia. Actu6 asi como
prefecto de los alumnos del Colegio de San Ildefonso. Con gran pena hubo
de percatarse de lo anticuado de los métodos alli vigentes en materia de
educacion y formacion de los jovenes. Con cautela manifestd oportuna-
mente su parecer a los superiores y llegd a proponer las reformas que a su
juicio debian introducirse. Estas, por demés esta decirlo, se inspiraban en
sus muchas lecturas, que definitivamente habian abierto su espiritu a la mo-
dernidad.

Algun tiempo después, haciéndose excepcion con €l, ya que no habia re-
cibido atn las érdenes sagradas, se le encomend6 la catedra de retorica en
el Colegio Maximo de los jesuitas. Una vez mas, y no por afan de novedad,
sino porque se sentia obligado a ir en contra de los que tenia por vicios inve-
terados, introdujo modificaciones en los estudios a su cargo. I'ue reconocido
por todos como un excelente orador, a pesar de su corta edad (22 anos).

Con las 6rdenes sagradas recibidas, se le destin6 a Puebla para defender
su tesis de grado, la cual recibié sobradas alabanzas. Una vez cumplida la
“tercera probacion” —una especie de segundo noviciado y probacion lti-
ma antes de la incorporacion definitiva a la Compania— por espacio de un
ano —dice Maneiro—,!” pidi6 a sus superiores ser destinado al ministerio
de los indios. En la época de nuestro hombre existia un colegio llamado
San Gregorio, que tenia por objeto la educacion de la poblacion indigena,
principalmente la instruccion religiosa en su lengua vernacula. Este colegio
atrajo sobremanera a Clavijero, quien desde su primera juventud se habia
interesado por los usos y costumbres de los indios y habia aprendido el na-
huatl. También su atraccion se debia a la gran benevolencia que sentia por
los necesitados y postergados indios.

Las obras de don Francisco Xavier Clavijero son las siguientes, segin
su orden cronologico: 1) Storia antica del Messico; 2) Historia de la California; 3)
Cursus philosophicus; 4) varios opusculos filosoficos, entre los que se halla el
titulado Paledfilo y Filaleles; 5) una traduccién de las cartas de san Francisco
de Sales; 6) traducciones a las lenguas indigenas de oraciones y considera-
ciones religiosas.

2. Historia antigua de México

“Para servir del mejor modo posible a mi patria, para restituir a su
esplendor la verdad ofuscada por una turba increible de escritores moder-

17 Ibidem, p. 449.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

18 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

nos”. Este fue el principal motivo que adujo Xavier Clavijero para escribir
su Historia antigua de México. En efecto, un nutrido grupo de pensadores ilus-
trados en Europa se habian dedicado a difamar al nuevo mundo. Inmer-
sos en una mezcla de determinismo climatico y de escepticismo historico,
autores como C. Pauw y el conde de Buffon sostenian la inferioridad de
América respecto de Europa, sin haber puesto jamas un pie en sus tierras ni
ojo sobre alguna de sus criaturas. Que si los animales eran mas pequenios,
que si el ganado europeo degeneraba una vez que se le trasladaba a tierras
americanas, que si los indios tenian una natural pereza por el clima tropical
y cometian actos contra natura... Este tipo de afirmaciones, producto mas de
conjeturas y de visiones ideologicas que de comprobaciones cientificas, son
las que Clavijero se propuso combatir, y lo hizo desde una visiéon naturalista
y cientifica mas seria que la de sus contrincantes.

Asi, comenz6 su obra con una descripcion geografica de México, dis-
tinguiendo las costas tropicales y el clima mas fresco de la meseta central,
y, retomando algunos de los trabajos naturalistas que lo antecedieron, trata
de dar un testimonio mesurado y objetivo de la cantidad y tamano de los
animales, asi como de los rios, lagos y lagunas mas importantes.'?

Segun Clavijero, el hecho de que muchos pueblos indios de México y
Guatemala hablen en sus mitologias de una importante inundacién y de
su migracion desde el norte confirmo la teoria de Acosta, de que los indios
americanos provenian de Asia y habian arribado a estas tierras por el estre-
cho de Bering. En este mismo orden de ideas, el pensador jesuita se impre-
siono con la hipoétesis de que anteriormente la Tierra habia sido una masa
homogénea desde la cual se fueron desgajando los distintos continentes,
hasta formar la geografia actual del mundo. Asi, era probable que América
del Norte hubiera estado pegada a Asia y Europa (como parece que asi su-
cedio, segtn los mas recientes avances cientificos en nuestros dias).

Clavijero tuvo que admitir que ciertas tribus del norte del continente
eran barbaras e incultas; por ejemplo, los iroqueses, pero también hizo una
apologia de otros grupos de nativos, culpando de su supuesta corrupcion a
los conquistadores, cuyo egoista interés habia degradado los talentos de los
indios en una campana que habia acarreado la inmediata condenacion de
Las Casas y de otros misioneros. Sostuvo asimismo que la inteligencia de los
naturales de estas tierras era igual a la de los demas hombres, y de esto po-
dia dar un testimonio de primera mano, ya que ¢l mismo habia dado clase

18 Brading, David, £l orbe indiano. De la monarquia catélica a la repiblica criolla, 14921867,
trad. Juan José Utrilla, México, FCE, 1998, p. 487.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 19

a los indios en el Colegio San Gregorio y habia comprobado su capacidad
para aprender cualquier ciencia.

Sobre su caracter, el juicio del jesuita fue sensato y objetivo: asi como
supo ponderar su gencrosidad, fidelidad y piedad, también reconocié que
tienen una aficiéon a la embriaguez, y que eran desconfiados. En lo que res-
pecta a lo fisico, el trabajo que realizaban los indios a lo largo y ancho de
todo el virreinato daba sobradas pruebas de su fortaleza y empeno. Al mis-
mo tiempo, Clavijero tenia clara conciencia de la miseria en la que vivia el
grueso de la poblacion indigena. La educacion era una prioridad, si, pero
antes habia que superar los graves obstaculos que representaban la explota-
cion, la pobreza y el grave complejo de inferioridad que habia generado en
los indios la continua humillaciéon por parte de los espaiioles.

Asi como los griegos contemporaneos no eran ni una sombra de sus
antepasados clasicos debido al yugo turco, los indios de ese momento poco
tenian que ver con aquellos de la época de la Conquista, que habian tenido
una vision altisima del honor y un intrépido valor.

Lo primero que Clavijero hizo en su Historia antigua, dice Brading,'? fue
liberar al Andhuac del reino de las tinieblas. Acosta y Torquemada, los dos
grandes historiadores que habian precedido en su intento al jesuita, habian
descalificado a los mexicas: segun ellos, en su viaje a través de los desiertos
del norte, los indios habian sido engafiados por el demonio, quien les exigio
ritos macabros, que aquéllos asimilaron y practicaron, en el entendido de
que eran queridos por los dioses. El jesuita critico duramente a estos pen-
sadores, diciendo que el presentar al demonio como un personaje historico
era una imperdonable ingenuidad. Ademas, seria absurdo pensar que Dios
hubiera permitido tal libertad de acciéon a Satan en el mundo.

En todo caso, la practica de la idolatria se explicaba por causas natura-
les: la ignorancia de los indios y su consecuencia logica: la supersticion. La
ventaja de aducir estas razones para comprender la religién de los pobla-
dores primitivos del nuevo mundo fue por lo que Clavijero pudo hacer una
narracion naturalista de su confusa teogonia, de su panteon de dioses, de
sus sacerdotes, de la grandeza de Tenochtitlan, con todo y sus sangrientos
ritos, y de su austera moralidad. Pese a esto, su intencién no fue justificar
las brutalidades que cometian los antiguos mexicanos, pues no dejaba de
calificar como repugnantes y perversas algunas de sus tradiciones religiosas,
sobre todo el sacrificio humano. En todo caso, Clavijero busco poner en su
justo sitio la religiosidad indigena, comparandola con otras teodiceas, como
la griega, que si bien era menos brutal y sangrienta, era sin duda mas pueril

19 Ibidem, p. 491.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

20 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

e indecente, y su teologia adolecia atin en mayor grado que la indigena, de
irracionalidad.

Clavijero se dedico a quitar las farragosas citas biblicas y alusiones clasi-
cas que Torquemada habia intercalado en su descripcion historica para lle-
gar a un texto mas claro, que le sirvié como base de su cronologia. Comen-
z6 su historia con la aparicion de los toltecas en el afio 544, cuya monarquia
se habia extendido hasta el afio de 1051. Recién llegados al Anahuac, fun-
daron ciudades, cultivaron maiz, y después fueron célebres por la perfeccion
de sus artes y de su calendario, que legaron a sus sucesores. Construyeron
piramides en Cholula y Teotithuacan. Contintia Clavijero describiendo la
llegada de los chichimecas y el ascenso de los mexicas al Imperio.

En lo que respecta a la constitucion de los antiguos mexicanos, el jesuita
se centré en elementos del poder politico, tales como la eleccion y corona-
cién de los reyes, los grados de nobleza, las formas de guerra y la actividad
de los tribunales y magistrados. Asimismo, describi6 los elementos juridicos,
econdmicos y culturales, como la practica de la agricultura y el comercio, la
instituciéon de la propiedad, tanto privada como publica, y el desarrollo de
la poesia, la oratoria y el teatro.

La exaltacion de lo indigena, su estudio sereno, su ponderacion objetiva
y desmitificadora en la obra de Clavijero, dejan entrever, a nuestro modo de
ver, un incipiente nacionalismo mexicano, un principio de identidad nacio-
nal distinta a la filiacién espaiola de los criollos. Por otra parte, el jesuita,
en la linea que parte de fray Bartolomé de las Casas, la cual se mantiene
viva y actuante en los dos siglos venideros, denuncia el maltrato y la mise-
ria a la que habian sido arrojados los indios por los conquistadores y su
descendencia. Desde el siglo XVII, el incipiente nacionalismo mexicano
se habia basado en su desprecio por lo espaiiol, pero siempre aduciendo
desde el sentimiento, desde la pasion, por decirlo de alguna manera, sub-
jetiva. En Clavijero, por el contrario, la denuncia se hace desde el terreno
historico, desde la comprobacion factica, desde el estudio positivo y cienti-
fico. Sumando a las querellas de fray Bartolomé, las que se habian venido
generando en los posteriores siglos por el trato humillante contra los indios,
el jesuita veracruzano enciende de nuevo, en pleno siglo XVIII, una de las
llamas mas poderosas para alumbrar la injusticia que los conquistadores
habian ejercido sostenidamente sobre la Nueva Espafia, en especial contra
los pueblos originarios.

Es doble, pues, la influencia intelectual y moral de Clavijero sobre los
pensadores posteriores: por un lado, renueva la identidad de lo mexica-
no exaltando sin romanticismos el pasado indigena y desmitificando, con
sobradas pruebas, la leyenda negra —creada principalmente por los euro-

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 21

peos— que se cernia contra los naturales de este pais. Y por el otro, reaviva
la polémica al exhibir de manera extensa y documentada la explotacién
espafniola contra los indigenas. Estas dos corrientes dejaran sentir su fuerza
real y revolucionaria en la accién de Hidalgo y Morelos, asi como en el pen-
samiento de fray Servando Teresa de Mier y de Carlos Maria Bustamante,
los padres del primer nacionalismo del México independiente, como vere-
mos en los capitulos posteriores.

V. FRANCISCO JAVIER ALEGRE
1. Rasgos biogrdficos

El padre Irancisco Javier Alegre también nacié en Veracruz en 1729.
Fue hijo de una familia acomodada, lo que le permitié, desde muy joven,
tener una educaciéon humanista y religiosa de gran calidad. Durante su
infancia, Francisco Javier asisti6 a la escuela publica elemental (de latin,
como se decia entonces) en su ciudad natal, pero la influencia mas pro-
funda fue, sin duda, la de su casa.? Su padre, Juan Alegre, era proveedor
de instrumentos de navegaciéon y mercancias varias para las naves espano-
las que salian del puerto de Veracruz, circunstancia que permitié al joven
Francisco Javier tener contacto real —y no sélo teérico—con la geografia
y las matematicas.

Contaba apenas doce anos cuando fue enviado al Real Colegio de San
Ignacio que los jesuitas tenian en Puebla. En el siglo XVIII, tanto en Mé¢-
xico como en Espaiia, la filosofia se consideraba una disciplina mental que
servia para desarrollar al maximo las aptitudes intelectuales de los jovenes,
por lo cual todos tenian que aprenderla, fueran o no capaces de hacerlo. En
su afan de que todos los alumnos estudiaran filosofia, y ante la evidencia de
que no todos estaban capacitados para ello, las escuelas terminaron redu-
ciendo esta disciplina del conocimiento humano a meros conceptos teéricos
y sin valor real, que los estudiantes podian memorizar y plasmar, casi sin re-
flexion, en sus examenes escolares. De ahi que no es de sorprender que una
mente inquieta y dinamica como la de Alegre no se entendiera bien con este
“método” para aprender filosofia. Sin embargo, tuvo que aprobar el curso,
aunque sin resultados sobresalientes.

20 Burrus, Ernest, Archivum Historicum Societatis Iesu, extracto del vol. XXII, “Francisco
Javier Alegre. Historian of the Jesuits in New Spain (1729-1788)”, Roma, Institutum Histori-

cum S. I., 1953, p. 440.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

22 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

A los catorce afios de edad partio a la capital de la Nueva Espafia para
cursar los estudios de ambos derechos (civil y canonico) en la Real y Pon-
tificia Universidad de México. En virtud de la misma concepcion pedago-
gica que ya habia sufrido con la filosofia, sus resultados en estas materias
fueron mediocres. Un ano después de haber terminado los estudios, regreso
a Puebla para comenzar su aprendizaje de teologia y Escritura, ademas de
filosofia, leyes y otras materias de su interés. Estos trabajos intelectuales los
super6 honorablemente y con el reconocimiento general de su aguda inte-
ligencia, en 1746.

En 1747 ingres6 en la Compania de Jests e hizo el noviciado en Tepo-
zotlan, hasta 1751, fecha en la que ingresé6 en el Colegio Maximo de San
Pedro y San Pablo, en la capital del virreinato, el cual tuvo que abandonar
por causa de enfermedad, pero al que regres6, cuando su salud se lo per-
mitid, en 1753. Al ano siguiente fue ordenado sacerdote. Se trasladé a La
Habana para ensefiar Artes, hasta 1763. Alli conoci6 al doctisimo padre
José Alana, quien le enseno la lengua griega y las matematicas. Después fue
a Mérida, Yucatan, donde ensefi6 canones hasta 1765, afio en el que se tras-
ladé a Querétaro con la encomienda de ensenar filosofia. I'ue en este lugar
donde escribié dos importantes cartas al padre Irancisco Xavier Clavijero,
de las cuales se desprenden su personal caracter y vision intelectual. Entre
este afio y el aciago 1767 —fecha de la expulsion de los jesuitas del Imperio
espafiol— ensend filosofia en el Colegio de San Ildefonso, en la ciudad de
México.

En 1764 se le encomendo la realizacion de una historia de la Compania
de Jests en México, que lleva a cabo con maestria. De esta obra se tienen
dos redacciones: la que Alegre dejo escrita y casi terminada en México en el
momento de la expulsion, y que fue posteriormente editada por Carlos Ma-
ria Bustamante, y la que reescribi6 en su exilio italiano, “casi de memoria”,
publicada en 1941, por la editorial Porrta de la ciudad de México.

En la manana del 25 de junio de 1767, la pequeiia comunidad jesuitica
del Colegio de San Ildefonso, constituida por cinco sacerdotes, dos semina-
ristas y un hermano coadjutor, fue llamada a la capilla doméstica para es-
cuchar el decreto de expulsion del rey Carlos I1I. El comisario real, Jacinto
Concha, estaba tan nervioso (cuentan las crénicas) que no pudo pronunciar
ni siquiera una silaba. El padre superior, Jos¢ Garrefio, “con una notable
presencia de animo y una exquisita cortesia”,?! tomo de las manos nerviosas
del comisario, el fatidico decreto y lo ley6 calmadamente y en un tono claro
a sus companeros de religion. Segun el texto del rey, ellos quedaban en la

2L Ihidem, p. 449.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 23

situacion juridica de prisioneros, primero en el propio San Ildefonso y luego
en algn convento de la ciudad de México, donde se concentrarian a todos
los demas jesuitas. Esto impidi6 que Alegre pudiera volver a consultar los
archivos de la Compaiiia que tan cuidadosamente habia leido, seleccionado
y clasificado para elaborar su Historia.

Una vez que dio aviso a sus parientes de su forzada salida del pais, par-
ti6 del puerto jarocho de su ciudad natal con rumbo a Europa, el 25 de
octubre de 1767, en el barco La Dorada, que transportaba a otros cuarenta
jesuitas.??

Asi, trasterrado a Italia, se estableci6 en Bolonia, donde preparé la obra
que lo haria célebre entre los intelectuales de su tiempo: Institutionum theologi-
carum libre XVIII, postuma, cuya edicidon comenzo en 1789. En el exilio, Ale-
gre dividio su tiempo entre ensefiar y estudiar, primero en el castillo de San
Pedro, y luego, casi por veinte aios, en Bolonia. Fue en este lugar donde
hizo su segunda version —mas breve y sin consultar las fuentes de primera
mano— de la Historia de la Compaiiia en la Nueva Espafia. Esta obra fue la pri-
mera importante que salié de la pluma de nuestro autor, escrita entre 1769
y 1771, durante el tiempo que se dedicaba a educar a sus hermanos jesuitas
mas jovenes y a componer numerosos tratados de matematicas.

En 1773 llegaron a oidos del padre Alegre, noticias de la supresiéon uni-
versal de la Compania de Jests. Debido a esto, la comunidad jesuita en la
que ¢l vivia tuvo que dispersarse y dividirse en pequefios grupos para no
levantar sospecha. No obstante lo anterior, Irancisco Javier continu6é con
sus estudios y con sus clases a los seminaristas. Su total dedicaciéon para
formarse, asi como su estricta disciplina para escribir, le permitieron publi-
car, pese a los continuos sobresaltos, su curso completo de teologia en siete
volimenes.

Asimismo, Alegre fue uno de los prominentes miembros de la Academia
Sedes Sapientie, fundada por Clavijero en Bolonia. Esto le permiti6 tener con-
tacto con otros historiadores de la Orden y le dio la posibilidad de consultar
bibliografia especializada.

Cabe mencionar que su Historia de la Provincia de la Compariia de Fesiis de
Nueva Esparia destaca por su cuidadoso estilo y por la extensa recopilacion de
datos sobre la evangelizaciéon de México llevada a cabo por los misioneros
jesuitas y sobre la historia de sus colegios.

Ademas de traducir el Arte poética del escritor francés Nicolas Boileau,
Alegre redact6é un tratado sobre el Arte retdrica y una epopeya en latin titu-

22 Idem.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

24 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

lada Alexandriada (1749), sobre la conquista de Tiro por Alejandro Magno.
También fue autor de una versién en versos latinos de la {liada de Homero
titulada Homeri illias latino carmine expresa (1776), y de una Carta geogrdfica del
hemisferio mexicano, que mostré a los eruditos europeos aspectos desconocidos
del continente americano.

Falleci6 en Bolonia, o en lugar proximo, en 1788.

2. Historia de la Compariia de Jesis en la Nueva Espafia

Ahora analizaremos brevemente esta obra. Lo primero por sefialar son
las fuentes en las que el padre Alegre se bas6. En el “Prélogo”, nuestro au-
tor las sefiala: la obra del padre Francisco de Florencia —que segiin Alegre
es el tnico que lo ha precedido en la composicion de una obra general de la
provincia—, los archivos de la misma provincia, que le fueron entregados por
manos del padre Andrés Pérez de Rivas, y una serie de documentos, cartas
anuas y escritos particulares de sacerdotes de la Compania. Para la seccion
consagrada a las misiones —*“la parte mas bella y mas importante de nues-
tro asunto”— utiliz6 la historia de Sinaloa de Rivas, la de Sonora, realizada
por Kino, la escrita por Villegas sobre California y, por altimo, una historia
de Nayarit, asi como varias cartas y relaciones de los propios misioneros.

Cuando llegé a la ciudad de México en 1764, el padre Alegre comen-
26 a compilar todos estos documentos historicos sobre la provincia. En un
principio habia sido llamado por el padre Ceballos para que actualizara la
historia de Francisco de Florencia; sin embargo, uno de los periodos histo-
ricos que éste no habia abordado adecuadamente era el de la llegada de los
jesuitas a América —la Florida— en 1566, por lo que Alegre tendria que
cubrir esa laguna. Asi fue como nuestro autor comenz6 su historia tomando
como punto de partida este evento, para concluirla con los acontecimientos
recientes, cubriendo exactamente doscientos afios de historia de la Compa-
nia de Jests en Nueva Espana.

Por otra parte, Alegre consideré que para los acontecimientos recientes
eran mas fidedignas como fuentes, los testimonios de compaferos suyos de
orden —sobre todo los jesuitas mayores— que los archivos oficiales. De
ahi su propésito por iniciar una interesante correspondencia con el padre
Clavijero. En ellas discute uno de sus proyectos favoritos: la necesaria refor-
ma de los estudios de la provincia. También aproveché para preguntarle al
afamado historiador e intelectual por algunos eventos historicos generales.

Alegre compil6 las fuentes de su historia con una velocidad que sorpren-
de. Antes de que el ano de 1765 terminara, Alegre habia estructurado los

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 25

folios que constituirian los documentos torales de su obra. En menos de
otro afio, no sélo habia terminado gran parte de su Historia, sino que habia
mandado al amanuense los libros que ya habia revisado y corregido para
que comenzara con la elaboracion de copias.

Ya hemos dicho que existen dos versiones de su Historia: 1a que realizo
en México y la que, una vez en el exilio, escribi6 practicamente de memoria.

¢Cual fue el juicio de los historiadores contemporaneos sobre la labor
histérica del padre Javier Alegre? El primer autor que lo cita es Andrés
Cavo; también lo hace Agustin Pomposo Fernandez en su obra Los jesuitas
quitados y restituidos al mundo, historia de la antigua California. Luis Maneiro, por
su parte, no lo incluye en su libro Vidas de mexicanos ilustres, esto debido a que
el padre Manuel Fabri compuso una pequena bibliografia para ser incluida
en la edicién postuma de las Instituciones teoldgicas. Sin embargo, Maneiro no
pierde oportunidad para halagar su labor como escritor e historiador.

Asimismo, Manuel Orozco y Berra, en su Historia de la dominacion espafio-
la, incorpora pasajes de la obra del padre Alegre, unas veces para ponderar-
los y otras para matizarlos o de plano desecharlos. Cabe destacar, por ulti-
mo, la opinién que le mereci6 el jesuita al historiador Vicente Riva Palacio,
autor de la trascedente obra México a través de los siglos:*

Como historiador, Alegre es minucioso y procura siempre seguir en sus tra-
bajos a los misioneros de la Compaiia, describiendo el pais, las tribus que lo
poblaban y las costumbres de las gentes que la componian. Ademas, cuida
siempre insertar en su Historia los documentos que prueban la verdad de su
dicho sin pretender en lo general que en cosas de importancia se le crea solo
bajo su propio testimonio.

Esta es, sin duda, una opinion certera y mesurada de la labor historica
del jesuita Francisco Javier Alegre. En la actualidad, varios académicos?*
han considerado la obra de nuestro pensador como un documento impres-
cindible, no sélo para la historia de la Compaiia de Jests en México, sino
también para los procesos historicos mas generales.

3. Instituciones teoldgicas

Ya hemos dicho que desde 1767 hasta su muerte en 1788, Francisco Ja-
vier, establecido en Bolonia, se dedico con disciplina al estudio, a la ense-

23 Tomo II, México, Ballesca y Comp. Editores, sin afio, p. 890.
2+ Burrus, Ernest, op. cit., pp. 460 y 461.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

26 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

nanza y a la redaccion de sus obras filosoficas y literarias, especialmente a
la composicion de sus Instituciones teoldgicas, su magna obra, a la que dedico
dieciocho anos de intenso trabajo.

Las Instituciones teoldgicas conforman un arduo y extenso estudio en siete
volimenes, estudio que el propio Alegre consider6 el mas sustancial y digno
de atencion de todos los que habia realizado en su vida.

Atendiendo a su contenido, se puede distinguir en ellas dos aspectos: su
objeto fundamental, que es la expansion sistematica del conjunto de la cien-
cia teolégica, y los puntos circunstanciales y complementarios sobre una
gran diversidad de temas, mas adecuados para la libre expresion de su ge-
nio. Como obra estrictamente teologica, pese a las alabanzas que los espe-
cialistas le tributaron por su estructura, solidez y organizacion, siempre sera
cierto que en su exposicion se basa en Santo Tomas de Aquino y utiliza el
método escolastico para la exposicion de cuestiones, circunstancias ambas
que lo restringen en sus opiniones y en la presentacion de respuestas nove-
dosas a los temas teoldgicos mas importantes. Por otra parte, tenemos que
reconocerlo, la materia puramente teolodgica no era ya, a finales del siglo
XVIII, un asunto de actualidad y de general interés como habia sido en los
dos siglos anteriores.

Las Instituciones teoldgicas de Alegre suscitan mas interés en las partes que
tratan los temas que él cree dejados por Dios a la libre discusion de los hom-
bres. En el planteamiento, examen y solucion de estas cuestiones, libre de la
aridez y de las trabas del escolasticismo y la dogmatica, da buenas muestras
de ingenio y de vitalidad, y de las fibras que en su espiritu vibraban de pen-
sador ilustrado del siglo XVIII.

Estos temas son variados, pero los que aqui nos interesan son principal-
mente dos: el origen del poder publico y la trata de esclavos. De ellos se
desprende la particular visién politica de nuestro autor. La soluciéon que da
a estas cuestiones deja ver claramente la impronta moderna de Alegre. En
su pensamiento ya se dan cita abiertamente algunos conceptos, tales como
el contrato social, igualdad, limitacion del poder, democracia y otros mas, si
bien, como lo veremos mas adelante, su modernidad no lo hace todavia un
liberal en sentido estricto.

Por lo que respecta al origen del poder, el padre Alegre comienza expo-
niendo la postura que atribuye este origen a la desigualdad de capacidades
entre los hombres. Veamos la cita:

Hay entre los hombres, a pesar de la absoluta igualdad en la naturaleza, des-

igualdad de ingenios. Porque unos son intelectualmente torpes y tardos, otros
agudos y perspicaces. Y por este capitulo piensan algunos que nace en éstos

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 27

el derecho de mandar y en aquéllos la necesidad de obedecer: juzgan que los
torpes y tardos son por naturaleza siervos de los sabios y talentosos... Sostu-
vieron tal sentencia, con Ginés de Sepulveda, algunos espanoles, a quienes
enérgicamente refutaron Bartolomé de las Casas y Domingo de Soto.?

Como se echa de ver, el jesuita desacredita, por un lado, la visién aristo-
cratica del poder vy, por el otro, la teoria aristotélica de los esclavos o siervos
naturales, defendida en el siglo XVI por Juan Ginés de Sepulveda en su
polémica con fray Bartolomé. Considera que si bien todos los hombres son
distintos en sus capacidades (accidentales), la naturaleza (la sustancia) los
ha hecho a todos iguales. Esta forma de igualdad es necesaria para con-
cebir a la sociedad como un pacto: todos los que participan en el contrato
que da vida a la sociedad tienen que tener la misma capacidad, de suerte que
no haya entre ellos desproporciones que afecten la justicia (geométrica) del
contrato.

Por otra parte (y en este punto es un continuador de la tradicion de la
Segunda Escolastica espanola y del iusnaturalismo racionalista), considera
que, debido a que el poder politico tiene su base en el contrato social, entre
individuos iguales que renuncian voluntariamente a una parte de su libertad
a fin de erigir un poder central que administre justicia entre ellos y asegure,
por tanto, sus derechos, cualquier limitacion de su libertad debe partir del
consentimiento de los mismos. Veamos:

...para que los hombres sufran alguna disminucion de la natural libertad que
todos por igual gozan, menester es que intervenga su consentimiento —ex-
preso, tacito o interpretativo—, o algun hecho de donde otros adquieran el
derecho de quitarsela atin contra su voluntad. La desigualdad, por tanto, de
ingenios no pudo dar por si sola derecho de mandar; pudo, si, ser ocasion
de desigualdad politica, ya sea por voluntad propia como en el caso de que
uno espontaneamente se someta a la direcciéon de otro, o bien por publica
autoridad como cuando el pretor asigna un tutor a los pupilos o un curador
a un prodigo.?s

Aqui se advierten elementos del pensamiento de Rousseau, particular-
mente de su idea del contrato social. Cabe destacar que el padre Francisco
Javier hace una precision importante en su doctrina contractualista: el con-
sentimiento de los que estan sometidos a un poder politico no tiene que ser
ni explicita ni actual; es decir, basta con que una persona viva establemente

25 Méndez Plancarte, op. cit., p. 43.
26 Ihidem, pp. 44 y 45.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

28 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

en una sociedad para que se considere que esta dando su anuencia a los
principios politicos y a las normas juridicas que la rigen.

Lo que definitivamente nuestro autor desecha como explicacion del ori-
gen del poder politico es la fuerza fisica: “debe, sin embargo, absolutamente
rechazarse tal sentencia, digna de hombres feroces y tiranos...”.?”

¢Donde pues ha de fundarse la autoridad politica? “La autoridad se fun-
da en la naturaleza social del hombre, pero su origen proximo es el consen-
timiento de la comunidad”. El hombre es naturalmente sociable, un animal
politico, en términos aristotélicos, de ahi la necesidad de la autoridad. No
obstante, tal autoridad no se constituye por la eleccion divina, sino por el
consentimiento de la sociedad. No hay cabida en el pensamiento del jesuita
para la teoria del derecho divino de los reyes, que habia sido muy popular
en Europa desde la Edad Media hasta el siglo XVIII. Y no la hay precisa-
mente porque nuestro autor esta empapado de las doctrinas de los jesuitas
espanoles de los siglos XVI y XVII, sobre todo por Francisco Suarez, quien
siglos antes ya habia afirmado en términos similares que la comunidad es la
auténtica sede del poder, porque Dios lo ha querido asi. Hay necesidad de
instaurar un poder politico, un poder que administre justicia y haga com-
patible las pretensiones licitas de todos, si, pero tal ereccién tiene su funda-
mento en el consentimiento de los individuos que conforman la sociedad.

De ahi que Alegre concluya:

Decimos en primer lugar que los principados y reinos han sido establecidos
por el derecho de gentes. Mas este derecho se basa en la natural necesidad
del hombre y en la equidad natural. Porque es natural para el hombre —dice
Santo Tomas (I de Regimine Principium)— el vivir con muchos en sociedad, y es
necesario que haya entre los hombres quien gobierne y dirjja a la multitud.
Porque mientras cada uno provee a sus propias conveniencias, la multitud se
dispersa hacia objetos diversos si no hay quien cuide del bien comun, ya que
las utilidades de los particulares son contrarias entre si, y lo que a una persona
o familia le es util, es danoso y pernicioso para otras.?®

Y lineas mas adelante: “Todo imperio, por tanto, de cualquier especie
que sea, tuvo su origen en una convenciéon o pacto entre los hombres...”.2

Sin embargo, no hay que perder de vista que nuestro autor no es un
liberal pleno y secularizante, pues Dios sigue siendo el fundamento tltimo
de todo poder. Los reyes o gobernantes, en efecto, reciben su autoridad de

27 Ibidem, p. 46.
28 Ihidem, p. 48.
29 Ibidem, p. 49.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 29

Dios; lo que cambia es precisamente que tal comunicacion del poder no se
realiza de modo directo, sino mediada por la comunidad:

Porque el que los principes haber obtenido el imperio por la clemencia, favor,
benignidad y gracia de Dios, es algo ciertamente dicho con gran verdad y sa-
biduria... Pero para ello no es necesario que Dios inmediatamente elija rey a
éste, o le confiera jurisdiccion, ya que bien podria conferirsela por medio de
los hombres, de acuerdo con el orden natural de las cosas.??

O, dicho de una manera resumida: “La autoridad civil no viene inmedia-
tamente de Dios a los gobernantes, sino mediante la comunidad”.?!

Hemos visto que, para nuestro autor, la constitucion de una autoridad ci-
vil es necesaria por la naturaleza social del hombre. El fundamento primero
de que ciertos hombres puedan mandar sobre otros es el poder de Dios. Sin
embargo, este poder no viene dado a los principes de forma directa, sino
mediatizada por la eleccién y consentimiento del pueblo sobre el que se ira
a gobernar. Nuestro autor aprovecha estas disquisiciones para, por ultimo,
desechar también como falsa la plena potestad papal en asuntos terrenos:
“Mucho menos puede decirse que la autoridad civil provenga del Romano
Pontifice y que ¢l la confiera a los principes... Tal opinion es ya enteramente
anticuada”.??

4. Conclusiones

El objeto de este capitulo, vale ahora la pena recordarlo, es conocer los
origenes ideoldgicos de nuestra guerra de independencia y su incipiente
constitucionalismo. ;Qué fundamentos tedricos permitieron pensar a los re-
volucionarios que sus acciones tenian sentido, que se justificaban?

A nuestro modo de ver, afirmar, como lo hace el padre Francisco Javier
Alegre, que la autoridad de los reyes viene dada por la comunidad, la cual
funge como auténtica sede de la soberania, implica, por un lado, que el go-
bernante ha de buscar el bien comun de sus gobernados y, por el otro, que,
llegado el caso en que este rey solamente buscara su beneficio personal, la
comunidad tiene la autoridad suficiente para destituirlo. Si en épocas ante-
riores se habia considerado que el rey solo respondia por sus acciones ante
Dios y su conciencia, ya, desde el siglo XVII, una corriente de pensamiento,

30 Idem.
31 Ibidem, p. 50.
32 Ibidem, p. 53.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

30 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

representada sobre todo por el jesuita Francisco Suarez, pero que también
se extendi6 por toda Europa via el iusnaturalismo racionalista, pensaba lo
contrario: el rey lo es por mandato de la comunidad, por lo que su libertad,
asi como su poder, ha de dirigirse primordialmente a la proteccion y fomen-
to del bien comun de la sociedad sobre la que gobierna.

Como consecuencia logica, ¢qué ocurriria en el caso de que un rey legi-
timo fuera destituido y suplantado por otro que, por no haber sido consen-
tido por el pueblo, fuera un tirano? En ese momento la soberania legitima
volveria a su sede originaria: el pueblo. Esta historia, lo sabemos, ocurrio
en 1808, en el Imperio espanol, y particularmente en la Nueva Espafia, en
donde un grupo de criollos, encabezados por los ilustres abogados Primo de
Verdad y Juan Francisco Azcarate, argumentaron, en lineas generales, con
este mismo criterio, como tendremos oportunidad de ver con mas detalle en
el segundo capitulo de este libro.

En sintesis, tenemos en el pensamiento del padre Francisco Javier Ale-
gre las bases tedricas para justificar por qué la autoridad politica pertenece
al pueblo vy, pese a trasmitirlo al gobernante, llegado el caso en que éste se
volviera tirano, o desapareciera, volveria naturalmente al mismo pueblo, lo
cual, es evidente, va a servir de fundamento a los insurgentes del siguiente
siglo y, por ende, a ese incipiente constitucionalismo mexicano.

VI. JUAN BENITO DiAZ DE GAMARRA
Y DAVALOS

1. Rasgos biogrdficos

Naci6 en Zamora, Michoacan, en 1745. Sus estudios humanisticos los
hizo en el Colegio San Ildefonso, de la ciudad México, y los referentes al
ministerio sacerdotal, en la Congregacion del Oratorio, de San Felipe Nert,
en San Miguel el Grande, Guanajuato. En 1767 viaj6 a Europa para ejercer
el cargo de procurador de su congregacion. Es en este viaje donde Gamarra
aproveché para conocer la filosofia en boga.

Obtuvo en Pisa el doctorado en derecho canénico. Su buen desempe-
no como procurador, asi como su conocida hondura espiritual, hicieron
que el papa Clemente XIII lo distinguiera con la dignidad eclesiastica de
Protonotario Apostolico Privado. En 1770, ano de su regreso a México, fue
ordenado sacerdote.

Comenzo a ensenar filosofia, y difundié en la Nueva Espana las ideas
de los pensadores modernos, aprendidos en Europa —y no precisamente
en Espana—. Ahora bien, esta difusion siempre fue de la mano de un espi-

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 31

ritu critico: su entusiasmo por las ideas ilustradas no eran producto de una
asuncion irreflexiva de las mismas y de todos sus presupuestos; antes bien,
en algunos momentos de su obra es sumamente combativo de ciertas ideas
modernas. Su preocupacion por mantenerse en la ortodoxia cristiana lo
llevd a buscar continuamente la aprobacion de sus doctrinas por parte de
sus superiores. Llego a ser calificador y comisario del Santo Oficio en 1778.

Llevo a cabo su labor docente en el antes mencionado Colegio de San
Miguel, que regenteaban sus hermanos de religién, los oratorianos, y alcan-
26 los puestos de rector y prefecto de estudios del mismo. Aproveché estos
cargos académicos para modernizar el método de ensefianza y reformar el
plan de estudios en ese centro de ensenanza. El Colegio era tan prestigioso,
que ya desde 1740 habia recibido la concesion de que sus alumnos pudieran
obtener grados en la Real y Pontificia Universidad de México. Gamarra
mantuvo una estrecha colaboracién con las autoridades académicas de esta
ultima Universidad, como lo demuestra el hecho de que le dieron unani-
memente su aprobacion para que su manual de filosofia (Elementos de filosofia
moderna) fuera el libro de texto oficial de esa materia en la misma casa de
estudios.

Sin embargo, su relaciéon con la Universidad también tuvo sinsabores.
Algunos profesores atacaron a Gamarra por considerar que sus ideas eran
demasiado modernas. Antes de cumplir los cuarenta anos, en plena activi-
dad intelectual y envuelto atin en polémicas, muri6 el primero de noviembre

de 1783.

2. Formacion ideoldgica

Para entender la resonancia que gener6 Gamarra entre sus contempo-
rancos y los pensadores posteriores, es necesario ahondar en su formaciéon
intelectual —de la que ya hemos dicho algo— y los fines que se propuso
con sus obras.

Gamarra es un pensador en el que se dan cita dos tradiciones, no siempre
de forma pacifica: la escolastica y la Ilustraciéon. El pensamiento moderno
muestra su influencia en nuestro autor, sobre todo en el método y en la es-
tructura de sus obras. Por su parte, la tradicion intelectual bajomedieval —
principalmente Santo Tomas de Aquino— se deja sentir en los temas mas
proximos a la teologia y la moral. Ademas, ya lo hemos dicho, Gamarra
siempre se preocup6 por mantenerse en la ortodoxia catélica. De suerte tal
que st bien en ciertos puntos es critico de la escolastica, en otros no hace
mas que repetir las respuestas de los principales autores de esa corriente de
pensamiento.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

32 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

Se ha calificado la labor filos6fica de Gamarra de ecléctica, debido a
la tension entre modernismo y escolasticismo que hay en ella. Ahora bien,
su eclecticismo fue critico, pues juzgoé severamente tanto a los medievales
como a los ilustrados, aunque resulta innegable su predilecciéon por estos
ultimos.?® Esto le permitié distanciarse de cualquier dogmatismo, y, en este
sentido, su intencién fue pulir la escolastica, echar luz con la filosofia mo-
derna sobre lo que ¢l consider6 como sus elementos oscuros. Para llevar
a cabo esto, fue necesario que Gamarra seleccionara cuidadosamente los
elementos de una y otra tradicion. Conciliar dos corrientes tan dispares
implicaba, por un lado, un conocimiento profundo de ambas, y, por el otro,
una labor reflexiva reposada. No obstante, en ciertas ocasiones, tal actitud
conciliadora no se logra del todo. En sus Elementos, por ejemplo, la distancia
entre sus posturas logicas, francamente modernas, y sus posturas éticas, mas
tradicionales, se deja notar con fuerza.

Es verdad, por otro lado, que nuestro autor fue consciente de su falta de
originalidad, pues la finalidad de sus trabajos era de corte pedagdgico, no
ensayistico. Y, si es cierto que sus obras, en términos generales, adolecen de
cierta superficialidad, esto no se debe a la incapacidad o pereza intelectual
del oratoriano, sino a su afan de ganar claridad expositiva.

A nuestro modo de ver, son tres los principales méritos académicos de
Gamarra: su esfuerzo por explicar de la manera mas sencilla las arduas
cuestiones filosoficas, su rigor logico tanto en las discusiones publicas como
en las académicas y su intento —no del todo exitoso— de lograr una sintesis
filosofica entre la escolastica y la modernidad en sus Elementos.

3. Errores del entendimiento humano

La principal obra académica de nuestro pensador es, sin duda, sus £le-
menta Recentioris Philosophie, publicada en México en 1774 y traducida al cas-
tellano por Bernabé Navarro.* Sin embargo, escribi6 otros textos destaca-
bles, particularmente uno titulado Errores del entendimiento humano, que, mas
que una obra de investigacion cientifica de filosofia, es un tratado con fines
pedagogicos y de divulgacion. En él, hace gala de un conocimiento profun-
do de la obra de Locke y de las corrientes reformistas ilustradas en cues-

33 Beuchot, Mauricio y Sanabria, Jos¢ Rubén, Historia de la filosofia cristiana en México,
México, Universidad Iberoamericana, 1994, p. 119.
3% Diaz de Gamarra y Davalos, Juan Benito, Elementos de filosofia moderna, t. 1, pres., trad.

y notas de Bernabé Navarro, México, UNAM, 1984, Col. Nueva Biblioteca Mexicana.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 33

tiones tales como la educacion, la salubridad y la higiene mental y fisica.
Asimismo, sugiere la necesidad de cambios sociales basados en la idea de
progreso y la especificidad americana.

4. Elementos de filosofia moderna

La importancia de los Elementos, como ya lo sefialamos, radica principal-
mente en su estructura y método, ambos de filiacion moderna. El libro esta
dividido en seis apartados: el primero versa sobre la historia de la filosofia;
la de Gamarra fue la primera historia de la filosofia que se habia escrito en
América, y esto le da un particular significado histérico. El segundo aparta-
do esta dedicado a la logica, y el tercero, a la metafisica. Siguiendo de cerca
a Christian Wolff, nuestro autor divide esta ultima en ontologia, psicologia
y teologia natural (dejando la cosmologia para ser tratada en la parte de la
fisica). El cuarto esta dedicado a la ética, el quinto a la geometria y el Gltimo
a la fisica. Fue también radicalmente novedoso para su época hablar de la
ética como una ciencia independiente de la teologia moral. En lo que res-
pecta a la geometria, Gamarra confiesa que tal apartado no fue redactado
por ¢él, sino que es esencialmente una copia —no sabemos hasta qué pun-
to— de la obra del matematico Agustin de Rotea.

De estas materias, dos disciplinas no se habian ensefiado con anteriori-
dad en la Nueva Espana ni en general en América: la historia de la filosofia
y la ética. Y en cuanto a la ontologia, la psicologia y la teologia natural, no
habian sido expuestas hasta ese momento como unidades propias ni consi-
deradas como disciplinas independientes.

El método expositivo elegido por el oratoriano constituye igualmente una
novedad. Segun Bernabé Navarro,* todas las obras filosoficas coloniales tie-
nen como caracteristica expositiva fundamental el comentario a las obras de
Aristoteles. Esto es abandonado por completo en los Elementos de Gamarra.

Dos cosas hay que considerar respecto del método: la aplicacion de la
metodologia en general y el método l6gico en particular. En toda la obra se
hace notar la metodologia moderna. Digamos, en primer lugar, que Gama-
rra prescinde por momentos de las doctrinas y desarrollos puramente filo-
soficos para dar cabida a las ciencias experimentales. El tono general de los
Elementos es un entusiasmo por la ciencia moderna y una indiferencia o hasta
repugnancia por las discusiones tedricas de escuela. De ahi se deriva la im-
presion de que no pierde oportunidad para tocar en cualquier apartado los

35 Navarro, Bernabé, en “Introduccién™, a ibidem, p. XVI.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

34 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

temas relacionados con la fisica. Por e¢jemplo, al hablar del papel de los sen-
tidos en la adquisicién de las ideas expone la anatomia y la fisiologia de los
sentidos, bajo el supuesto de que no se podria comprender lo uno sin lo otro.

En lo que respecta a la logica, Gamarra tuvo una preocupaciéon cons-
tante por el rigor metodologico en la exposicién, en la terminologia y en la
argumentacion, y ya no se diga en las regulaciones de los procedimientos 16-
gicos, donde da continuamente reglas que deberan aplicarse a la operacion
logica que acaba de tratar.

Al parecer del oratoriano, los escolasticos no se preocuparon por un mé-
todo logico. De ahi que ¢l ve necesario dedicar gran parte del libro tercero
del apartado de logica a los cuatro principales métodos de esta materia: el
logico-analitico o de invencidn, el logico-sintético o de ensefianza de la doc-
trina, el método de estudiar y el método de disputar. Todos ellos tienen una
clara filiacién moderna y particularmente cartesiana.

Baste decir, por tltimo, que Gamarra, en el mas puro espiritu ilustrado,
rechaza totalmente el método de autoridad como método argumentativo o
demostrativo. Ahora bien, ¢qué ocurre con el derecho divino, cuyas verda-
des reveladas se basan en la autoridad de Dios? Con impulso moderno, pero
con equilibrio, nuestro pensador da salida a esta peliaguda cuestiéon en un
capitulo de la légica titulado “Reglas que dirigen a la mente humana para
creer aquellas doctrinas que se fundan en la autoridad tanto divina como
humana”.

No hay cosa mas notoria en los Elementos, dice Bernabé Navarro, que su
actitud de antiescolastico y promoderno.’ Y donde esto se proyecta con
mayor fuerza es en la logica. Asimismo, Gamarra exhibe talante moderno
en su concepcion de la verdad: ninguna escuela la posee y, por tanto, es
necesario revisar las distintas corrientes de pensamiento para entresacar de
cada una las mejores respuestas a las diferentes cuestiones filosoficas.

Gamarra se aleja del pensamiento medieval en temas tales como la on-
tologia, donde, desde su particular opinion, las categorias que habian sido
propuestas por Aristoteles y seguidas irreflexivamente por la tradicion inte-
lectual anterior eran totalmente inadecuadas para la comprension del ser.
Pero también su faceta critica se asoma en las cuestiones logicas, principal-
mente en su explicita filiacion cartesiana a la hora de hablar sobre la nocién
de idea: evitando todas las innecesarias sutilezas de las que las que utiliz6 la
escolastica para explicar dicha nocién, el oratoriano la define como “cual-
quier percepcion de cualquier cosa. Por consiguiente, toda nocién, apren-
sién o percepcion, sea cual fuere, es llamada por nosotros idea”.

36 Ibidem, p. XVIL

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 35

En lo que respecta a la teoria del conocimiento, también se aleja de la
tradicion bajomedieval, que habia especulado sin ciencia positiva. Todos
los sentidos tienen que ser explicados desde sus érganos, y para conocer
¢éstos es necesario analizarlos desde los tltimos avances cientificos. Sin una
aproximacion fisica y biologica del conocimiento, es imposible decir nada
sensato sobre éste.

Resulta igualmente sintomatico de su actitud moderna, la que encontra-
mos en su definicién de filosofia: “es el conocimiento de lo verdadero, de
lo bueno y de lo bello, adquirido con la sola luz de la naturaleza y con el
raciocinio de ahi derivado”.?” Se echa de ver su entusiasmo por la razén y
su capacidad para conocerla a través de todas las realidades del mundo. El
simil de la luz lo refiere a la formacion intelectual, al cultivo de las facultades
racionales (superiores) del hombre, tan en boga en la Ilustracion.

Considera, por otra parte, que no hay propiamente una sede del alma,
como habian pensado —segtn él— los escolasticos, sino que esta difundida
en todo el cuerpo. Hace suyas las teorias de Descartes y sus seguidores en
este tema. Y en lo referente a la psicologia opta por una posicién idealista
y solipsista.

Sin embargo, hemos dicho que Gamarra también acude a la tradicion
escolastica en ciertos temas. Por ejemplo, en lo que respecta a los temas de
la teologia natural, nuestro zamorano repite, sin mucha novedad, las tra-
dicionales vias de la existencia de Dios de Santo Tomas. Y, tratindose de
la ética, no esgrime argumentos novedosos o modernos; antes bien, repite
fielmente las respuestas escolasticas tradicionales, haciendo de este tratado,
mas un alegato de origen cristiano, que un auténtico articulo filoséfico sobre
el obrar ético del hombre.

Asi, reiteramos, el religioso michoacano se mueve entre la novedad y la
tradicion, entre lo moderno y lo medieval. Y este vaivén hace que la estruc-
tura argumentativa de su obra sea, por momentos, floja o hasta inconse-
cuente. No es raro, en este sentido, encontrar puntos en los que contradice
su modernismo y vuelve a la postura escolastica, como en la teoria de los
accidentes respecto de la sustancia, donde, en un primer momento, asume
la critica de Locke al concepto aristotélico de sustancia, pero, en un segundo
momento, acude a la terminologia escolastica para abordar ciertos proble-
mas de ontologia.

Por lo demas, el auténtico valor de los Elementos fue, por un lado, haber
sido el primer intento en América de escribir un manual dedicado a la ju-
ventud que tratara temas filos6ficos modernos en didlogo con la tradicién,

37 Prolegémenos, nimero 1.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

36 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

y por el otro, haber tenido un notable influjo en los principales centros de
estudios novohispanos de aquel momento, dada la gran difusion que tuvo, si
bien es cierto que no fue bien recibido en la metropoli debido a —segun sus
absurdos calificadores de la Universidad de Salamanca— su poca originali-
dad y la excesiva dependencia con respecto de otros autores en boga.

5. Conclusiones

Si bien no hemos podido encontrar en la obra de Diaz de Gamarra
afirmacion alguna de la que se desprenda directamente alguna doctrina
politica o juridica que haya podido influir en el pensamiento revolucionario
del primer quinto del siglo XIX, también es verdad que el método y el estilo
de sus obras, inmersas en las corrientes modernas, anuncian una revolucion
intelectual que llegard a su plena madurez en las obras de Alzate e Hidalgo.
En este tltimo, a diferencia de los que lo precedieron, la teoria se convertira
en praxis.

Gamarra, pues, fue un hombre preocupado por la educacion de la ju-
ventud. En este sentido, busco innovar en los métodos pedagogicos y en el
contenido de la ensefianza. Tuvo por mejor en algunos puntos a la filosofia
moderna que a la medieval, si bien no se desembaraz6 por completo de
ésta, a la cual intento6 refrescar con una bocanada de aire ilustrado. El za-
morano advirti6 la necesidad de ensefar en su obra la filosofia lo que nadie
habia ensefiado antes en América, pero no por mero afan de novedad, sino
porque realmente creia que en ella se hallaba acreditada la verdad en mu-
chas asignaturas, porque consideraba que formaba una estructura mental
mas objetiva y que alcanzaba de mejor modo la realidad.

El oratoriano fue, pues, un filésofo guiado por el afan de la verdad y
apremiado por la urgencia de dar a su patria una nueva filosofia, la filosofia
de los tiempos modernos, que llevaba la semilla del deseo de autonomia, de
la erradicacion de cualquier sometimiento, de la rebelién contra un pasado
intelectual inmediato adocenado y de la ponderacion de lo propio, de lo
mexicano.

VII. MIGUEL HIDALGO Y COSTILLA
1. Perfil biogrdfico

Sobre el Hidalgo revolucionario se han realizado miriadas de investiga-
ciones. Menos son los estudios que han ahondado con seriedad en su bio-

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 37

grafia, y poquisimos los trabajos que se han preocupado por desentrafiar sus
influencias intelectuales. (A qué se debe esto? Suponemos que a la fuerte
atraccion que genera su imagen de sacerdote revolucionario, iniciador de
una guerra de independencia, la cual eclipsa cualquier otra. A este respec-
to, dice Gabriel Méndez Plancarte: “ocupados nuestros historiadores —con
excesivo apasionamiento partidista— en exaltar o denigrar al iniciador de
nuestra independencia, han descuidado casi por completo la investigacion
serena de sus antecedentes psicologicos, de su formacion literaria y de su
labor intelectual...” .3

Es verdad, tras el revolucionario hay un hombre cultivado, sensible, de-
licado; un hombre con inquictudes intelectuales, con ideas romanticas y
preocupaciones sociales. En definitiva: antes de ser un reformador politico,
Hidalgo fue un reformador intelectual.

En este apartado intentaremos poner en claro qué autores y qué obras
influyeron en la ideologia del Padre de la Patria, a fin de poder corroborar
si en su espiritu se dio la impronta de los pensadores que hemos estudiado
hasta ahora y como dicha impronta —si la hay— se trocé en pasioén revo-
lucionaria.

Obviaremos, pues, la parte biografica, de sobra conocida, e inecesaria
para los fines de este trabajo; en su lugar indagaremos acerca de la forma-
cion intelectual de este prohombre.

Sabemos poco de la formacién y los méritos académicos de Hidalgo.
Sin embargo, ¢l mismo enumero, a modo de un curriculum vite, para el con-
curso convocado por el dean de la catedral de Valladolid, en el que presentd
su Dusertacion sobre el verdadero método de estudiar teologia escoldstica —de la que
hablaremos adelante— lo que llama, con un dejo de humildad, “sus cortos
literarios ejercicios”. Vale la pena transcribir este documento para conocer
las prendas intelectuales de Hidalgo.

Primeramente, aprendi6 gramatica y retorica en dos afios, teniendo en am-
bas las primeras publicas oposiciones. Estudié filosofia y fue presidente de
las Academias de los condiscipulos, tuvo acto de fisica y lo premi6 su maes-
tro con el primer lugar. Después de graduado en esa facultad, sigui6 estu-
diando teologia: el afio de Primianista se examiné en tres materias del padre
Gonet; en el de Secundianista aprendié doce, de las que habria tenido un
acto si no le hubiera sido preciso retirarse a su patria. Graduado en esta fa-
cultad, sustentd un acto de las prelecciones del padre Serry, que el colegio
dedicé al ilustrisimo sefior doctor y maestro de Juan de la Rocha. Ha sido
pasante de Gramaticos, presidente de la Academia de Filosofos y Teélogos y

38 Meéndez Plancarte, Gabriel, Hidalgo, reformador intelectual, México, UNAM, 2003, p. 10.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

38 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

sinodal de unos y otros; ha hecho oposiciones a varias catedras y becas de este
titulo, por las que mereci6 vestir una de ellas. Fue catedratico de Minimos y
Menores y de filosofia: en este tiempo presidié diecisiete actos y arguyé en
muchos del Seminario. Sustituy6é por mucho tiempo la Catedra de Escolas-
tica y presidié cuatro actos menores y uno mayor. Ha predicado varios ser-
mones panegiricos, morales y doctrinales, ¢ hizo otras cuatro oposiciones a
concursos de beneficios vacantes, de los cuales en el tltimo obtuvo el primer
lugar para la Sacristia de Apasco. Hizo dos disertaciones sobre el verdadero
método de estudiar teologia escoléstica, una latina y otra castellana; las apro-
b6 el sefior dean en una carta que le puso, sobremanera expresiva. Presidio
los dos actos mayores: una de las prelecciones de Serry y otro, de cuatro vola-
menes, sobre Graveson, con que obsequio su colegio a su senoria ilustrisima.
Tradujo la epistola del doctor maximo San Jerénimo a Nepociano, afiadién-
dole algunas notas para su mayor inteligencia. Ha sido examinador sinodal
de confesores y ordenados; es actualmente catedratico de Prima de Teologia,
y por ultimo, opositor al presente concurso.3?

Lamentablemente, no conocemos ni la version latina de la Disertacién ni
la traduccion de la epistola de San Jeronimo a Nepociano, trabajos ambos
que nos hubieran podido revelar algo mas sobre la formaciéon humanista de
Hidalgo. Ademas, escribi6 otras obras, entre las que se cuentan un curso
de retorica, uno de artes y otro de teologia.*

A este catalogo de méritos hay que sumar su designaciéon como rector
del Colegio de San Nicolas, debido a su brillante carrera como profesor de
filosofia y teologia, y sus virtudes poliglotas, pues conocia bien el francés,
el latin, el castellano y algunas lenguas indigenas. Asi, tradujo y adapté el
Tartufo de Moliere y algunas obras de teatro de Racine.

Como se echa de ver, Hidalgo fue un hombre docto, con una carrera in-
telectual brillante, la cual no han podido negar ni sus enemigos.

2. Dusertaciones sobre el verdadero método de estudiar
teologia escoldstica

En 1784, siendo Hidalgo atn colegial —posiblemente contaba treinta y
un anos— tomo parte, como apuntamos antes, en el concurso que convoco
el dean de la catedral de Valladolid, el doctor don Joseph Pérez Calama.
Doce medallas de plata obtendria aquel estudiante de teologia que presen-

39 Tomamos este texto del libro de Méndez Plancarte que acabamos de citar: ibidem, pp.
14-16.

40 Ihidem, p. 18.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 39

tara las dos mejores disertaciones, una en latin y otra en castellano, sobre el
auténtico método de estudiar esta materia. Hidalgo gané el concurso con
sus brillantes disertaciones, entre fervorosos elogios del doctor Calama.

La Dusertacion esta dividida en un proélogo y tres capitulos, cada uno de los
cuales se divide en varios paragrafos.

Es una perversa obstinacion, decia Tulio, mantenerse con bellotas después de
descubiertas las frutas. Y ¢qué otra cosa es, afiade el doctisimo Graveson, es-
tarse los Tedlogos entretenidos en la discusion de unas cuestiones secas, inuti-
les y que jamas pueden saciar el entendimiento, sino comer bellotas, después
de descubiertas unas frutas tan deliciosas como las que se nos han franqueado
del siglo pasado a esta parte? Son muchos los hombres doctos que han enri-
quecido el reino literario en estos ultimos tiempos.*!

Ya en este parrafo que abre la Disertacion vemos claramente como Hidal-
go pugna por un espiritu moderno y se distancia de las discusiones “secas e
inatiles” de la escolastica. Se alcanza a adivinar, dice con tino Méndez Plan-
carte, “un alma belicosa y ardiente, duefia de si misma y dispuesta a romper
lanzas en defensa de sus ideales”.*?

En el primer capitulo, Hidalgo se dedica a ponderar la teologia historica
y positiva y a rechazar las sutilezas vanas de la filosofia escolastica. Ahora
bien, a fin de no generar escandalo, recordemos que la escoldstica conto
entre sus filas con doctores de la Iglesia, como Tomas de Aquino, y nues-
tro pensador distingue entre el método escolastico, que considera bueno y
utilizable, pues se refiere al uso de argumentos y respuestas por el modo
dialéctico, y los elementos tedricos de la filosofia escolastica, que le parecen
del todo despreciables. Particularmente, y en esto es un moderno redoma-
do, rechaza la doctrina aristotélica de la composicion sustancial de materia
y forma de los cuerpos y el consecuente rechazo de la existencia de formas
accidentales realmente distintas de la sustancia. En este punto se alinea con
Diaz de Gamarra, quien en sus Elementos —ya lo hemos dicho— sigue un
derrotero analogo.

El segundo capitulo versa sobre las bondades de una teologia historica o
positiva y de las ciencias afines que le sirven de auxiliares: historia eclesiasti-
cay profana, cronologia, geografia y critica. Partiendo de la definicion de la
teologia como “una ciencia que nos muestra lo que es Dios en si, su natura-
leza y sus atributos, y lo que es en cuanto a nosotros, explicando todo lo que

41
42

Disertacion sobre el auténtico mélodo de estudiar teologia escoldstica, México, Cantera, 1958, p. 10.
Méndez Plancarte, Gabriel, Humanistas..., op. cit., p. 22.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

40 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

hizo por nuestro respeto y para conducirnos a la bienaventuranza”,* Hi-
dalgo considera como absolutamente necesario para su estudio acudir a la
Sagrada Escritura y a la Tradicién, “porque siendo Dios un objeto entera-
mente insensible y superior a toda inteligencia criada, no podemos saber su
Magestad sino lo mismo que se ha dignado revelarnos”.* Coincidimos con
Plancarte® en la observacion de que tal postura intelectual, al no distinguir
entre las verdades naturales de Dios y sus atributos, que se pueden conocer
por la sola razon (teologia natural o teodicea), de las verdades sobrenatura-
les o misterios divinos, a los cuales solo se puede acceder por revelacion, se
encuentra mas cercana al nominalismo de Guillermo de Ockham que a la
tradicion catdlica.

Por dltimo, el tercer capitulo de la Disertacidn es una digresion que hace
Hidalgo de las ideas anteriormente expuestas, criticando la obra teologica
que entonces servia de texto en el Colegio de San Nicolas: el Clypeus theologie
thomistice del dominico francés Juan Bautista Gonet. Segtin nuestro te6logo,
este texto adolece de todos los errores que viene criticando: falta de preci-
sion geografica, absoluta carencia de una perspectiva historica y, en general,
una falta de sano espiritu critico positivo, que le hace llegar a afirmar cosas
del todo fantasiosas y, por tanto, falsas. La carencia de un método critico,
basado en la ciencia contemporanea, hace que este texto contenga una can-
tidad de imprecisiones y vaguedades, que en vez de ayudar y potenciar la
especulacion de los alumnos, la embotan. Por el contrario, cita las obras de
Melchor Cano, tedlogo del Renacimiento, y de Gotti y Berti, como ejem-
plos de te6logos mas modernos y de orientacion positiva y critica.

El contenido de la entera Disertacidn se puede resumir, segin Plancarte, en
los siguientes cinco puntos.

1) Decidida y manifiesta preferencia por la teologia positiva sobre la me-
ramente teorica.

2) Admision de la escolastica solo en lo que respecta al método, pero no
a su contenido conceptual.

3) Rechazo absoluto a la teologia escolastica en cuanto a su impronta
aristotélica, particularmente a los conceptos y distinciones de la metafisica.

4) Excelente exposicion de las ciencias que integran la teologia positiva
o historica: sagrada escritura, patristica, historia de la Iglesia, cronologia,
geografia y critica.

# Hidalgo y Costilla, Miguel, op. cit., p. 11.
- Ibidem, p. 13.

5 Méndez Plancarte, Gabriel, Humanistas..., op. cil., p. 35.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

ANTECEDENTES DIECIOCHESCOS DE LA ILUSTRACION NOVOHISPANA 41

5) Solida refutacion de algunos errores o imprecisiones que contenia el
Manual de teologia del padre Gonet.

3. Algunas reflexiones finales

Pese a que Hidalgo no cita ni una sola vez el nombre de Diaz de Gama-
rra, parece imposible que no conociera sus Elementos, en primer lugar, por la
cercania de posturas respecto de la escolastica y del pensamiento aristotéli-
co, v, en segundo lugar, porque dicha obra, lo hemos dicho, tuvo una nota-
ble influencia en las escuelas y en los ambitos académicos novohispanos en
general. Y hasta en cercania geografica entre Zamora, Pénjamo, Valladolid
y San Miguel el Grande.

También se notan visos de la actitud teérica sustentada por Clavijero, en
lo referente a la necesidad de las ciencias auxiliares y los avances de la cien-
cla para la investigacion humanista.

Son claras, por tanto, la relaciones entre el poderoso impulso reforma-
dor de la generacion de humanistas de la segunda mitad del siglo XVIII y
la Dusertacion de Hidalgo, la cual “no es otra cosa sino la proyeccion, en el
campo teologico, del mismo espiritu renovador y de idénticas tendencias
fundamentales...”.6 Hidalgo es un expositor nada despreciable del profun-
do movimiento reformador de nuestra cultura.

Tanto en Diaz de Gamarra como en Hidalgo se hacen presentes el des-
precio por la metafisica de filiacién aristotélico-tomista y el predominio de
un método historico positivo y la ciencia experimental; el espiritu critico y
el rechazo por el argumento de autoridad. Y ambos son hijos de ese rico
movimiento intelectual iniciado por Clavijero y continuado fructiferamente
por Alegre, Guevara, Baso Azabal, Alzate y otros tantos.

No seria de extranar que el movimiento reformador de los jesuitas haya
influido en Hidalgo desde joven: baste recordar que en el Colegio de San
Nicolas Obispo de Valladolid, nuestro epénimo fue discipulo de los padres
jesuitas, y que conocid personalmente al padre Clavijero. De igual forma,
la expulsion de los jesuitas, sus maestros y mentores, fue un agravio muy se-
rio que dejo una herida profunda y viva en el Padre de la Patria, quiza mas
todavia que en el resto de la poblacién novohispana, ya de por si bastante
agraviada.

¢Hubo pues Ilustracion en México? En lo que respecta a una confianza
en el entendimiento y en las ciencias positivas y experimentales basadas en
¢l, si; en lo que respecta, en cambio, al agnosticismo y el naciente materia-

46 Thidem, p. 45.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/y4bk26fv

42 JOSE LUIS SOBERANES FERNANDEZ

lismo de los enciclopedistas, no. Podriamos hablar en todo caso de un “libe-
ralismo” cristiano o de una “ilustracién” cristiana. Si bien Hidalgo fue un
espiritu critico, no hay que buscar sus principales influencias intelectuales
en Diderot y D’Alembert, sino en los clasicos grecolatinos, en los renacentis-
tas franceses, Racine y Moliere, y en los tedlogos ortodoxos, si bien criticos
de la escolastica: Melchor Cano, Gerson, Bossuet, Fleury y Genovesi. En
suma: no hay ni un solo autor antirreligioso en la larga enumeracion de los
libros predilectos de Hidalgo.

De ahi que sea del todo falsa la opinion de Urbina, al sostener que Hi-
dalgo era “un hijo directo de los enciclopedistas, un admirador de los tra-
gicos oradores de la Convencién, un jacobino”. O, como dice don Gabriel
Méndez Plancarte: tal afirmaciéon “no pasa de ser literatura, y de la mala”.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México - Instituto de Investigaciones Juridicas





