
719

Capítulo X

PRUEBA PERICIAL

Introducción del editor: en el Diario Oficial de la Federación del 30 de diciembre 
de 1931, se publicó la Ley que Reglamenta el Séptimo Párrafo del Artículo 
130 constitucional en el Distrito y Territorios Federales, promulgada por el 
presidente Pascual Ortiz Rubio, en cuyo artículo primero se disponía que 
en dichas circunscripciones solo podrían ejercer sus funciones sacerdotales 
los ministros de los cultos para cada religión o secta, sin que excedieran de 
uno por cada cincuenta mil habitantes; ello motivó la interposición de un 
juicio de amparo, en el cual el licenciado Fernando Lizardi prestó sus servi-
cios como perito; en las siguientes páginas reproducimos el correspondiente 
peritaje que produjo.

JUICIO DE AMPARO

Juicio de amparo
Quejoso:
Autoridades designadas como responsables:
El Congreso de la Unión, el Presidente de la Repúbli-
ca, la Secretaría de Gobernación y el Departamento 
Central
Prueba pericial sobre Derecho Canónico
Dictamen del perito Lic. Fernando Lizardi

Señor juez quinto de distrito:

El perito que suscribe, previa la aceptación de su cargo y bajo la protesta 
de desempeñarlo fiel y lealmente, aceptación y protesta que ya constan en 
autos, pasa a contestar las preguntas contenidas en el cuestionario que se le 
ha propuesto.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



720 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

Primera pregunta: 
¿Qué se entiende por cánones y qué por rúbricas? 

Primera respuesta:

“Canon” es una palabra griega que significa regla y de la que se ha 
servido la Iglesia Católica para denominar a las decisiones que regulan la 
fe y la conducta de los fieles: “Canon autem groece latinae, regula, nuncupaptur”. 
Lo que traducido al castellano significa: “Mas canon, en lengua grecolatina 
se llama regla”. C. 3. dist. “Regula dicta est quod recte ducat, vel quod distortum 
pravunque corrigat”; C. Regula, ead. dist. Isid., Etymol., Lib. 6, Cap. 15, 16. Lo 
cual en nuestro idioma quiere decir: “Se llama regla lo que conduce rec-
tamente, o la que rige y administra la norma de vivir rectamente, o lo que 
corrige lo torcido y corrompido”.

Es una significación lata. La palabra “canon” se toma por toda ley o 
constitución eclesiástica. “Canonum quidem alii sunt statuta conciliorum, alii decreta 
pontificum aut dicta sanctorum”; C. 1, dist. 3: lo que significa: “De los cánones 
unos son estatutos de los concilios, otros decretos de los pontífices, o senten-
cias de los santos”.

“Rúbrica”: Entienden los canonistas por este nombre, el título, epígrafe 
o inscripción de los libros, capítulos y aún párrafos del derecho canónico.
Significa también el orden para celebrar el oficio divino, de lo que provie-
nen las rúbricas generales en forma de prefacio o principio de los breviarios.
Del mismo modo se da este nombre a ciertas reglas, impresas ordinariamen-
te en el cuerpo del breviario en letras encarnadas para indicar lo que debe
decirse en los varios tiempos del año, en cada una de las horas canónicas.

Gavanto ha hecho un tratado de todas estas cosas que se ha comentado 
y extendido mucho. Bucard, maestro de ceremonias del siglo XV en tiem-
po de los pontífices Inocencio VIII y Alejandro VI, es el primero que puso 
muy por extenso el orden y ceremonias de la misa, en el Pontifical impreso 
en Roma en 1485 y en el Sacerdotal publicado algunos años después. En al-
gunos misales se han unido estas rúbricas al ordinario de la misa; y el papa 
Pío V las hizo poner en el orden y bajo los títulos que llevan en la actuali-
dad. Desde entonces, se han colocado en los misales las rúbricas que deben 
observarse al celebrar la misa; en los rituales, las que deben practicarse en 
la administración de los sacramentos, etcétera; y en los breviarios, las que 
deben seguirse en la recitación o canto del oficio divino.

Las rúbricas se dividen en ordinarias y extraordinarias; en substancia-
les y accidentales, según que toquen a la substancia o esencia de los divinos 
misterios, o sólo se refieran a lo accidental en los mismos. Divísense también 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



721ENSAYOS JURÍDICOS

en preceptivas y directivas. Preceptivas son las que obligan bajo pena de pe-
cado y directivas las que son a manera de consejo.

Segunda pregunta: 
Si para el ejercicio de su ministerio, los señores sacerdotes 

¿deben sujetarse estrictamente a las disposiciones de los cánones 
y rúbricas de la Iglesia Católica, Apostólica y Romana? 

Segunda respuesta:

Por lo que a los cánones respecta, desde el momento en que el Codex 
Juris Canonici (Código de Derecho Canónico) promulgado en la fiesta de 
Pentecostés del año de 191769 establece las obligaciones a los sacerdotes 
según sus diversas jerarquías, en distintos capítulos de la obra citada, puede 
decirse que son obligatorios para ellos, en tanto que pueda considerarse 
obligatorio el derecho canónico, cuestión esta última que se estudiará en la 
cuarta respuesta.

En cuanto a las rúbricas, salvo lo que se ha dicho de las que son simple-
mente directivas y salvo el valor que haya de dárseles en los Estados Unidos 
Mexicanos, también puede decirse que son obligatorias, pues así lo establ-
ecen los cánones 733 y 818 del mencionado Codex Juris Canonici, que respec-
tivamente dicen:

733. In Sacramentis conficiendis, administrandis ac suscipiendis accurate serventur ritus
et caeremoniae quae in libris ritualibus ab Ecclesia probatis praecipiuntur.70 818. Rep-
robata quavis contraria consuetudine, sacerdos celebrans accurate ac devote servet rubricas
suorum ritualium librorum, caveatque ne alias caeremonias aut preces proprio arbitrio
adiungat.71

Sobre este particular es interesante advertir que es tanto el espíritu 
conservador de la Iglesia Católica, que el papa Zósimo, por respeto a los 
decretos de los Santos Padres, establece como principio constante que ni 
aun la Santa Sede puede derogar las rúbricas y cánones que proceden de 
aquellos:

69		 Este Codex estuvo vigente hasta 1983, en que se promulgó uno nuevo con fecha 25 de 
enero de ese año.

70		 “Al celebrar, administrar y recibir los Sacramentos deben observarse cuidadosamente 
los ritos y ceremonias que están ordenados en los libros rituales aprobados por la Iglesia”.

71		 “Reprobada cualquiera costumbre contraria, el sacerdote celebrante observe cuidado-
sa y devotamente las rúbricas de sus libros rituales, y cuide de no añadir otras ceremonias u 
oraciones de su propio arbitrio”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



722 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

Contra statuta patrum condere aliquid vel mutare nec hujus quiden Sedis potest auctoritas. 
Apud nos enim inconvulsis radicibus vivit antiquitas, cui decreta patrum sanxere reveren-
tiam.72

Lo anterior debe entenderse como referido a los cánones pertenecien-
tes a la fe y no a aquellos que tratan de disciplina solamente, como lo hace 
notar con todo acierto el Diccionario de Derecho Canónico, del Abate Andrés, 
traducido por don Isidro de la Pastora y Nieto, el cual Diccionario, en la pági-
na 208 de la edición hecha en Madrid, [en] el año de 1847, comentando el 
párrafo del Papa Zósimo, transcrito antes dice textualmente:

Más todos estos cánones y otros muchos que podríamos citar no son perte-
necientes más que a la fe (de articulis fidei), como lo hace observar muy bien la 
glosa del último que acabamos de citar. Si se quiere decir que versan también 
sobre la disciplina, entonces nos contentaremos con responder con Bossuet, 
que el Papa lo puede todo en la Iglesia, cuando la necesidad lo exige; y Pío 
VII lo probó de modo bien patente cuando en 1801 infringió algunos cáno-
nes de disciplina general, para restablecer en Francia el ejercicio público del 
culto católico.

Por los antecedentes que se acaban de exponer y contestando categó-
ricamente la segunda pregunta del cuestionario sujeto a dictamen, puede 
responderse: Conforme al derecho canónico, los sacerdotes en el ejercicio 
de su ministerio deben sujetarse estrictamente a las disposiciones de los cá-
nones y rúbricas de la Iglesia Católica, principalmente en lo que se refiere 
a la fe, pues por lo que hace a la disciplina, el papa puede modificar los cá-
nones respectivos.

Tercera pregunta 
Si según esas disposiciones, o cánones y rúbricas, la obediencia a ellos 

¿es ineludible para los señores sacerdotes? 

Tercera respuesta

La pregunta se encuentra prácticamente contestada en el párrafo an-
terior; pero no podemos dejar de advertir que la pregunta es tendenciosa, 
pues da como definitivamente admitida y aceptada la obligatoriedad del 

72		 C. 7. Caus. 25 Q. 1. “En verdad, ni la autoridad de esta Sede puede hacer o mudar 
algo contra los estatutos de los Santos Padres, pues entre nosotros vive con raíces inconmo-
vibles la antigüedad, la cual ordena reverencia a los decretos de los Santos Padres”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



723ENSAYOS JURÍDICOS

derecho canónico, lo cual no se ha discutido aún. Por tanto, la pregunta de 
que se trata debe contestarse así: Suponiendo que el derecho canónico sea 
obligatorio, los sacerdotes tienen la obligación ineludible de sujetarse a los 
cánones y rúbricas. Pero el papa puede dispensarlos del cumplimiento de las 
disposiciones que sólo se refieren a disciplina, y en realidad así debe hacerlo, 
cuando esas disposiciones están en contraposición con las leyes del país libre 
y soberano en que pretendan aplicarse, pues como adelante se demostrará, 
es física y legalmente imposible que en un Estado existan dos soberanías.

Cuarta pregunta 
Si en obediencia a esos mismos cánones o disposiciones 

de la Iglesia Católica, Apostólica, Romana, 
¿los señores sacerdotes no pueden sujetarse a las prescripciones 
de la llamada ley que se impugna por medio de este amparo? 

Cuarta respuesta

La pregunta que precede es tan tendenciosa como la tercera, porque en 
los términos en que está concebida, presupone la aplicabilidad del derecho 
canónico en México, cuestión que, por ignorancia o por malicia, no ha sido 
propuesta en el cuestionario formulado por el quejoso. En tal virtud, ahora 
que concretamente se pide la resolución de un conflicto entre el derecho 
canónico y el derecho mexicano es la oportunidad de resolver previamente 
si el derecho canónico puede considerarse en México como un verdadero 
derecho, algunos de cuyos preceptos pudieran ser aplicables, aunque fuera a 
título de derecho extranjero, de conformidad con los principios de derecho 
internacional privado.

La necesidad de resolver previamente esas cuestiones es evidente, ya 
que sólo en el caso de que el derecho canónico presente las características 
necesarias para ser considerado como un verdadero derecho, aunque sea 
un derecho extranjero, en ese caso solamente, es cuando podrá suscitarse un 
conflicto entre tal derecho y el derecho mexicano.

Ahora bien, el derecho considerado objetivamente, es una colección de 
leyes emanadas de un soberano, que tiene el poder suficiente para hacerlas cum-
plir dentro de determinado territorio, pues el territorio sujeto a una soberanía 
exclusiva es un elemento indispensable para que exista un verdadero “impe-
rio”, o sea, el poder para hacer cumplir las leyes. Por tanto, para determinar 
si el derecho canónico es un verdadero derecho, en el sentido científico de 
la palabra, se hace indispensable resolver si sus preceptos emanan de un so-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



724 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

berano y si ese soberano tiene poder suficiente para hacerlas cumplir dentro 
de cierto territorio.

Sobre este particular me permito transcribir algunos párrafos de la cé-
lebre obra de Jellinek, Teoría General del Estado. Dice este autor en el párrafo 
III, capítulo XIII:

[…] cuando muchos hombres persiguen un mismo fin, es necesario, para 
llegar a este fin, una voluntad que los dirija. Esta voluntad, encargada así del 
cuidado del objeto común al que hay que llegar, esta voluntad que da órdenes 
y dirige después su ejecución, representa el poder del grupo. Todo grupo, por 
muy relajado que sea, en la medida en que aparece, por pequeña que sea, 
como una unidad distinta de sus miembros, posee también un poder que le 
es propio. Este poder puede ser de dos maneras: Puede ser un poder de coac-
ción, o un poder sin fuerza de coacción. ¿En qué consiste la diferencia entre 
estos dos poderes? El poder simple, sin fuerza de coacción se caracteriza en 
el grupo, por el hecho de poder verdaderamente dictar prescripciones para 
los miembros del grupo, pero sin estar en posición de asegurar la ejecución 
de sus órdenes, por su propio poder y con sus propios medios. Cualquier 
miembro de un grupo, si este grupo no goza del poder soberano, puede en 
cualquier momento abandonar dicho grupo; y si sucediere que se le obligara 
a permanecer en él, o que una vez salido del grupo, debiese no obstante esto, 
conforme a los estatutos del grupo, continuar llenando las obligaciones con-
traídas respecto de éste, sería necesario para ello la autorización o la orden de 
un poder imperioso que existiera fuera del grupo. Esto es verdad para todos 
los grupos que no tienen poder de imperio, y no solamente para aquellos en los 
cuales la entrada es voluntaria. Se observa muy claramente en la situación en 
que se encuentra el grupo más poderoso de los no políticos, con relación a sus 
miembros: según la doctrina católica, el bautismo y la ordenación imprimen 
un carácter indeleble a las personas que reciben estos sacramentos. Por tanto, 
si el Estado no consagra por su sanción la imposibilidad de salir de la Iglesia 
o del Sacerdocio, la Iglesia no tiene medio alguno para asegurar al respeto a
sus reglas, por parte de aquel que se separa de ellas, o vuelve a entrar en el
estado laico.

Por grande que sea el poder de la Iglesia sobre sus miembros, jurídicamente no parece, hoy 
en día, tener el poder de coacción, a menos que el Estado le preste el socorro de su brazo.73 
Por lejos que vayan las órdenes de un grupo dotado de poder simple, de un 
poder sin fuerza de coacción, el poder de este grupo encuentra su límite cuan-
do pretende exigir de una manera independiente la observancia de las reglas 
del mismo grupo, en aquella voluntad que se ha adherido libremente a él. El 
poder del grupo puede establecer para sus propios miembros todo un sistema 
jurídico y fijar numerosas penas; pero el miembro que no quiera someterse a 

73		 Énfasis original del texto.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



725ENSAYOS JURÍDICOS

este derecho, no puede ser obligado por el poder del grupo. Los medios que 
el grupo tiene a su disposición para sancionar sus órdenes son de naturaleza 
puramente disciplinaria; su poder es poder disciplinario, no poder de coac-
ción. El poder disciplinario existe aún entre los sujetos de un gran número de 
relaciones de derecho privado, pues se presenta en donde quiera que están 
establecidas relaciones jurídicas permanentes que no tienen por único objeto 
prestaciones económicas; piénsese en los aprendices, en los criados, en los 
trabajadores de fábricas, en los marinos, personas todas ellas cuyas relaciones 
con sus maestros, patrones o jefes, tienen algún aspecto de relación ética. Para 
reglamentar estas relaciones y conservarles su carácter fundamental, en una 
palabra, para asegurar el orden, el maestro debe poder usar de reprensiones, 
fijar otras penas y ponerlas en ejecución; y aunque parece que se trataría de 
un derecho de mando, realizable por medios propios, en realidad el último 
medio disciplinario, el medio supremo, no es (excepto cuando interviene el 
poder del Estado) sino la disolución de la relación personal, la expulsión del 
grupo, pues a pesar del poder disciplinario, el individuo que está sometido a 
él, puede en cualquier tiempo salirse del grupo, sustrayéndose de esta manera 
a la pena disciplinaria, a menos que la Ley, mano poderosa del Estado, lo 
retenga allí. En cuanto al grupo mismo, no tiene para defenderse contra las 
resistencias obstinadas del recalcitrante, otro medio derivado de su poder 
propio, que romper el lazo que liga al mismo grupo con el miembro rebelde; y 
eso, siempre que este medio no le haya sido prohibido por el Estado. El poder 
de dominación al contrario es un poder irresistible. Ejercerlo es mandar de 
una manera absoluta y estar en situación de obligar por la fuerza a la eje-
cución de las órdenes dadas. El individuo sometido a un poder puede siempre 
substraerse a él, excepto cuando este poder es el poder de dominio. Cualquier 
otro grupo puede expulsar de su seno a un miembro; pero el grupo dotado de 
poder de dominación puede, en virtud del poder originario, retenerlo en el 
grupo contra su voluntad. Al “imperium” nadie puede substraerse en la actu-
alidad, ni aún el individuo sin país de origen, a menos de huir a un desierto o 
al polo, pues sólo de esta manera consiente hoy el Estado en la disolución del 
lazo que exista entre él y uno de sus miembros; pero siempre el orden jurídico 
ha reglamentado la facultad del individuo de abandonar su país de origen y 
de emigrar, estableciendo las condiciones en que se le permite o se le rehúsa 
el ejercicio de ese derecho. La solicitud para emigrar, o en los casos en que 
no es necesaria tal solicitud, la declaración de quererse separar del Estado, no 
exime al emigrante de las obligaciones que le impone su calidad de súbdito. 
Esta calidad naturalmente subsiste, y un acto unilateral de su voluntad no 
puede abolirla. Por ejemplo, el emigrante no está exento de la obligación de 
sufrir las penas en que ha incurrido, así como tampoco el Estado se ha despo-
jado de su derecho de coacción. Sólo cuando el emigrante ha satisfecho sus 
obligaciones legales (entre otras las del servicio militar), el Estado deja partir 
al ciudadano autorizado para separarse del mismo. El poder que goza de tal 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



726 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

fuerza es un poder de dominación y por lo consiguiente es un poder de Es-
tado. Dominar soberanamente es el criterio que distingue al poder del Estado de cualquier 
otro poder.74 Ahora bien, cuando el poder de dominio se descubre en un grupo 
incorporado al Estado, o en un individuo, este poder deriva del poder del Es-
tado; y aun cuando haya llegado a ser el derecho de ese grupo incorporado,75 dicho 
grupo no lo tiene por sí mismo; es solamente un poder derivado.

La sola lectura de los párrafos que preceden demuestra, tanto por la ló-
gica rigurosa del autor citado como por el prestigio científico de éste, que el 
derecho canónico no emana de un poder soberano, si ese poder no tiene 
el imperio necesario para llevar a la práctica los preceptos de aquel derecho, 
por lo cual no puede ser considerado como un verdadero derecho. En co-
rroboración de este aserto, el mismo autor en las páginas 14 y 15 del tomo 
II de la obra citada, dice:

Pero entre todas estas corporaciones, las iglesias, y sobre todo la Iglesia Cató-
lica, organizada de una manera independiente del Estado, ocupan una situa-
ción particular. Desde el punto de vista del Derecho Político, que es el único 
que la ciencia del publicista puede admitir en la actualidad, depende absoluta-
mente de cada sistema político particular decidir hasta qué punto, al dotar a la Iglesia de 
“imperium”, autoriza al Derecho Eclesiástico a erigirse en Derecho Público.76

Si el Estado se rehúsa absolutamente (lo que sucede en el sistema de sepa-
ración del Estado y de la Iglesia), [es decir,] si el Estado se ha rehusado ab-
solutamente a colocar a la Iglesia, por el otorgamiento del “imperium”, sobre 
los otros grupos privados, entonces, en ese sistema legislativo particular, todo 
el derecho interior de la Iglesia entra al derecho privado; y el control único del 
Estado sobre las sociedades religiosas, forma parte del Derecho Político.

La lectura superficial de la transcripción que precede parecería dar a 
entender que, en concepto del ilustre profesor de la Universidad de Heidel-
berg, en los países que han admitido la separación de la Iglesia y el Estado, 
no puede considerarse al derecho canónico como derecho público, aunque 
sí como un derecho privado, propio de la Iglesia e independiente de la au-
toridad del Estado. Pero ese no es el sentido correcto de la aseveración de 
Jellineck. En realidad, lo que ese autor dice es que en tales países el derecho 
eclesiástico77 entra el campo del derecho privado del Estado, como entran 

74		 Énfasis original del texto.
75		 Énfasis original del texto.
76		 Énfasis original del texto.
77		 En la actualidad, el concepto de derecho eclesiástico es diferente, pues se trata de un 

régimen jurídico que regula la libertad religiosa, las asociaciones religiosas y a los ministros 
de culto religioso, como tales.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



727ENSAYOS JURÍDICOS

en ese campo los estatutos y reglamentaciones de las sociedades civiles y 
mercantiles y en general todo pacto entre particulares, pues todos esos es-
tatutos, reglamentos y pactos son autorizados y reconocidos por el Estado 
y aún el mismo Estado los hace cumplir, siempre que las leyes del mismo 
Estado los considere lícitos. Esta es la verdadera interpretación del párrafo 
que se acaba de transcribir, pues de otra manera no se explicaría que en el 
mismo párrafo se hable de “control único del Estado sobre las sociedades 
religiosas”, ni tampoco que el autor citado, en el capítulo XIII, tomo II de 
la misma obra, diga:

La tierra sobre la cual se encuentra establecido el grupo estático es desde 
el punto de vista jurídico, el espacio sobre el cual el poder del Estado pue-
de desplegar su actividad específica, su autoridad de potencia soberana. La 
importancia jurídica del territorio se marca de doble manera; desde luego, 
de una manera negativa, por el hecho de que está prohibido a cualquier otro 
poder independiente del Estado ejercer allí su dominio, sin autorización del mismo Estado; 
de una manera positiva, por el hecho de que todas las personas que se en-
cuentran sobre tal territorio están sometidas al dominio del Estado. Nota: 
Por consiguiente, las iglesias no son jamás en la actualidad, corporaciones 
territoriales. Cuando Rehm, Staatslehre, p. 36, afirma que las iglesias provin-
ciales evangélicas tienen el carácter de verdaderas corporaciones territoriales, 
bajo pretexto de que un cristiano evangélico, quiéralo o no lo quiera, perte-
nece a la iglesia provincial del mismo credo, en la circunscripción de la cual 
se encuentra situado el lugar que habita, desconoce la función especial que 
desempeña el territorio y que consiste en la sumisión de los extraños al poder 
de la corporación. No sería sino en el caso de que los miembros de todas las 
confesiones, cualesquiera que ellas sean, estuviesen igualmente sometidas al 
poder de una Iglesia determinada, por razón de su domicilio, cuando esta 
Iglesia tuviera la cualidad de corporación territorial.

De lo anterior se desprende que, mientras la Iglesia Católica no tenga 
imperium sobre un territorio determinado, no puede expedir verdaderas leyes 
para ser aplicadas en ese territorio; conclusión que implícitamente acepta, o 
cuando menos debe aceptar la misma Iglesia Católica, ya que en el canon 8, 
párrafo 2, del Codex Juris Canonici, se dice textualmente: “Lex non praesumitur 
personalis, sed territorialis, nisi aliud constet”.78

¿A qué territorio quiere referirse el canon que se acaba de citar? ¿Se 
refiere acaso a todos aquellos territorios en que se practica el culto católico 
y entre los cuales se encuentra México? Si esto es así, el precepto de que 
se trata no es sino una jactancia o un buen deseo, pues en muchos de esos 

78		 “La ley no se presume personal, sino territorial, salvo que conste lo contrario”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



728 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

territorios la Iglesia Católica no tiene soberanía, ni ejerce imperium alguno, 
ya que en todos los países en que existe la separación entre el Estado y la 
Iglesia no se le concede imperium a ésta y por tanto, el derecho canónico no 
puede ser considerado sino como una reglamentación particular que el Es-
tado tolera, en tanto que no se oponga a las buenas costumbres y al derecho 
público del mismo Estado, según principios generales del derecho positivo 
de todos los países y que entre nosotros, se encuentran consignados en los 
artículos 7 y 15 del Código Civil de 1884, concordantes con los 8 y 6 del 
Código Civil vigente.

Así, pues, por lo que a nuestro país respecta, se comprende fácilmente 
que en el territorio mexicano, sujeto a la exclusiva soberanía del pueblo 
mexicano, circunstancias éstas que no son una simple declaración teórica 
de principios, sino hechos reales y verdaderos que se encuentran legaliza-
dos por los artículos 39 a 48 de la Constitución Política de los Estados 
Unidos Mexicanos, no se puede conceder al derecho canónico el valor de 
un derecho público o de un derecho privado independiente, toda vez que 
el soberano, que lo es el pueblo mexicano, no ha concedido imperium alguno 
a la Iglesia Católica, sino antes bien, a ella y a cualquiera otra confesión 
religiosa, lo ha negado expresamente en el artículo 130 de la misma Con-
stitución.

Tan es verdad que la Iglesia Católica no tiene imperium alguno en Méxi-
co, que el mismo quejoso lo está reconociendo así tácitamente, por medio 
de su actitud. En efecto, al solicitar ante un juez de distrito el amparo de 
la Justicia de la Unión, contra una ley que, en su concepto, no respeta y sí 
debiera respetar los preceptos del derecho canónico, desde luego se somete 
a la jurisdicción del juez de distrito, reconociendo así la soberanía que el 
pueblo mexicano, por medio de los poderes federales, ejerce en el territorio 
nacional; y por otra parte, pide al Poder Judicial de la Federación que haga 
respetar preceptos del derecho canónico, petición que no haría si la Iglesia 
Católica tuviera imperium en el territorio mexicano, pues entonces, en vez de 
dirigirse a la autoridad judicial federal, se dirigiría a los tribunales eclesiásti-
cos, para que éstos, en virtud de un imperium originario o delegado, hicieran 
respetar sus propios fueros.

Contra lo anterior podría objetarse que frecuentemente los tribunales 
mexicanos aplican preceptos de una legislación extranjera, que es un ver-
dadero derecho, no obstante que la nación respectiva no ejerce soberanía 
alguna en México, ni tiene en el territorio mexicano imperium originario 
o delegado; y que, de la misma manera, los tribunales mexicanos pueden
considerar al derecho canónico como un derecho extranjero y aplicar sus
preceptos, toda vez que ese derecho procede de un soberano que ha ejercido

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



729ENSAYOS JURÍDICOS

su soberanía en los Estados Pontificios y la ejerce actualmente en la Ciudad 
del Vaticano.

Pobre y falso sería semejante argumento. Pobre, porque pondría a la Igle-
sia Católica, no obstante sus pretensiones de potencia internacional, a la al-
tura de la república de Andorra. Falso, porque una cosa es la legislación civil 
intentada para los habitantes de los Estados Pontificios o de la Ciudad del 
Vaticano y otra muy distinta el derecho canónico que los ultramontanos su-
ponen obligatorio para todos los que profesan al catolicismo, más suponiendo 
sin concederlo, que el derecho canónico, en virtud del sofisma que precede, 
pudiera considerarse en México como un derecho extranjero, sus precep-
tos sólo serían aplicables en los casos previstos por el derecho internacional 
privado. Por tanto, a fin de agotar en lo posible la materia de este dictamen, 
procede estudiar esta cuestión a la luz de la ciencia últimamente mencionada.

Las principales teorías para la resolución de los conflictos de leyes son 
la de los Estatutos, la de la Territorialidad de la Ley y la Cortesía Interna-
cional, la de Savigny y la teoría Italiana, o de la Ley Nacional. Pero todas 
esas teorías son deficientes desde el punto de vista de la ciencia práctica del 
derecho, como lo demuestra el distinguido jurisconsulto francés Jules Valery 
en su obra Manual de derecho internacional privado, párrafo 365, que textual-
mente dice:

Las teorías que han sido criticadas en el capítulo anterior, incurren, en nues-
tra opinión, en dos reproches que les son comunes: tienden a hacer admitir 
principios cuya observancia se impondría en donde quiera, cuando en reali-
dad, lo que las necesidades de la práctica reclaman son reglas que permitan 
resolver los conflictos que puedan suscitarse entre la ley francesa y las leyes 
extranjeras; además, confieren a los jueces la facultad de resolver los conflic-
tos de leyes, según lo que ellos crean que son los principios de Derecho In-
ternacional, cuando su verdadero papel es aplicar las disposiciones de la Ley 
de su propio país. El objeto, pues, que hay que perseguir debe ser investigar 
cuáles son las reglas que, según la ley francesa, deben servir para resolver los 
conflictos de leyes.

Si aplicamos esas ideas tan razonables al caso que nos ocupa, nuestro 
propósito debe ser investigar cuáles son las reglas que, según la ley mexicana 
deben servir para resolver los conflictos de leyes y entre estos, el menciona-
do en la cuarta pregunta del cuestionario que estamos contestando.

El mismo Valery, en los párrafos 372 y 373 de la obra citada, añade:

372. La conclusión que hay que sacar de la exposición doctrinal que precede
es que en todos los casos en que se encuentra uno en presencia de una rela-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



730 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

ción jurídica internacional; es decir, de una relación jurídica que comprende 
uno o varios elementos extranjeros, se propone la cuestión de saber si con-
viene regular esa relación, no conforme a las reglas establecidas por la ley 
francesa, sino conforme a las establecidas por una ley extranjera. ¿A quién 
corresponde, pues, la facultad de resolver esta cuestión, o mejor dicho, de 
decidir los conflictos de leyes? Si hubiéramos de creer a la mayor parte de los 
autores cuyas teorías han sido criticadas en el capítulo anterior, cada vez que 
un tribunal conociese de un litigio en que se suscitara un conflicto de leyes, 
le tocaría a ese tribunal, salvo el caso de que la ley nacional decidiera por 
sí misma la cuestión, dar a ese problema la solución que el mismo tribunal 
juzgara más conveniente, para lo cual debería inspirarse en los preceptos 
ministrados por un derecho al cual todas las naciones debieran obedecer, un 
derecho abstracto que dominara a todas las legislaciones. Ahora bien, en la 
realidad de las cosas, este derecho abstracto, el pretendido Derecho Natural, 
varía según la idea personal que cada jurisconsulto se forma de él. De allí se 
desprendería, pues, esta consecuencia, que todo juez sería dueño de seguir la 
teoría que más le agradara, uno conformando sus decisiones a las ideas profe-
sadas por Savigny, otro sometiéndose a las enseñanzas de la doctrina italiana, 
algún otro inspirándose en sus propias ideas, y así sucesivamente. Esta mane-
ra de concebir el papel de los tribunales es por completo errónea, porque ella 
confunde el papel de los jueces con la misión del legislador. La misión de los 
jueces es juzgar; es decir, aplicar a cada uno de los casos que le son sometidos 
las reglas establecidas por el legislador, de quien son simplemente ministros. 
No es a ellos a quienes toca establecer reglas destinadas a regir las relaciones 
internacionales; es al legislador a quien está reservada la facultad de dictar 
esas reglas. Por consiguiente, cuando se suscite una dificultad de derecho in-
ternacional ante un tribunal francés, su deber es resolverla, no inspirándose 
en la teoría de los Estatutos, ni en la de Savigny, ni en la de la ley nacional, 
ni en ningún otro sistema, sino investigando cuál es la voluntad del legislador 
francés sobre ese punto. En esta materia, el papel del juez debe ser, pues: 
1o. Analizar la relación jurídica sobre la cual tiene que resolver, para com-
probar si ella encierra o no, algún elemento extranjero. 2o. En caso de que 
esta relación contenga algún elemento extranjero, preguntarse si debido a esa 
circunstancia, la ley francesa ordena que se apliquen algunas disposiciones de 
una ley extranjera; y, por último, si tal es la decisión de la ley francesa, aplicar 
la ley extranjera cuya aplicación está prescrita por aquella.

373. Por tales razones hemos llegado a formular esta proposición: “Cuan-
do una ley extranjera es aplicada en Francia, esto no se hace en virtud de la 
misma ley extranjera, sino en virtud de la voluntad del legislador francés”. La 
razón es sencilla: las leyes son la expresión de la voluntad de un soberano y 
derivan su fuerza de la autoridad de que aquél dispone. Ahora bien, como el 
único soberano a quien se debe obediencia en Francia es el Estado Francés, 
se sigue de allí que no hay en Francia otras disposiciones legislativas con fuer-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



731ENSAYOS JURÍDICOS

za obligatoria, que las leyes que éste ha dictado. En efecto, ¿por qué habría 
uno de someterse en territorio francés, a órdenes emanadas de un soberano 
extranjero, y porqué las autoridades francesas habrían de hacer respetar esas 
órdenes? Decidir lo contrario equivale a desconocer la soberanía y la inde-
pendencia de Francia.

La lógica rigurosísima de la cita que precede obliga al autor de este dic-
tamen a aplicarla a la cuestión que se estudia y a establecer la conclusión 
de que, aun suponiendo que el derecho canónico pudiera ser considerado 
en México como un derecho extranjero sus preceptos no serían aplicables, 
mientras el legislador mexicano no autorizara su aplicación, la cual está 
muy lejos de hallarse autorizada, pues antes bien, sucede precisamente lo 
contrario, porque al establecer el artículo 130 de la Constitución que “La 
ley no reconoce personalidad alguna a las agrupaciones religiosas denomi-
nadas iglesias” es claro que no reconoce personalidad alguna a la Iglesia 
Católica; y al no reconocérsela, tampoco le reconoce capacidad para ejecu-
tar acto jurídico alguno y mucho menos el de legislar, que es el acto jurídico 
más importante de las personas morales de derecho público.

Pero no es esto sólo, sino que en lugar de aceptar la doctrina tan cien-
tífica, razonable y práctica de Valery, aceptáramos cualquiera de las otras 
teorías de derecho internacional privado, ya sea la de los Estatutos, la de la 
Territorialidad de la ley, la de Savigny, o la Italiana, tendríamos que llegar 
a una conclusión semejante, porque todas esas teorías están de acuerdo en 
que no debe aplicarse jamás una ley extranjera que sea contraria al dere-
cho público del país en que se quiera aplicar; y en el caso que nos ocupa, la 
ley impugnada por medio de este amparo forma parte del derecho público 
mexicano, ya que no es sino la ley orgánica de la parte del artículo 130 de la 
Constitución, que dice: “Las legislaturas de los estados únicamente tendrán 
facultad para determinar, según las necesidades locales, el número máximo 
de ministros de los cultos”, pues la ley de 26 de diciembre de 1931, que es la 
impugnada en este amparo, fue expedida por el Congreso de la Unión, en 
funciones de legislatura para el Distrito y Territorios Federales, en uso de la 
facultad que para tal efecto le concede expresamente la fracción VI del ar-
tículo 73 de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos. Por 
tanto, suponiendo que el derecho canónico pudiera ser considerado como 
un derecho extranjero, cualesquiera que sean sus preceptos, si ellos están en 
pugna con la ley de que se trata, esos mismos preceptos canónicos no deben 
tener aplicación alguna en México.

La ya muy larga exposición que precede nos autoriza para formular las 
siguientes conclusiones.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



732 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

Primera. El derecho canónico no es por sí mismo obligatorio en Méxi-
co, porque no procede del soberano mexicano, ni de persona alguna a quien 
este soberano haya concedido imperium en el territorio nacional.

Segunda. El derecho canónico no debe considerarse con el valor de un 
derecho extranjero. Pero suponiendo sin concederlo que pudiera conside-
rarse como tal, sus preceptos no son aplicables en México, sino cuando así 
los autorice el legislador mexicano y en ningún caso cuando los preceptos o 
disposiciones canónicas que se pretenda aplicar estén en contraposición con 
las leyes o preceptos del derecho público mexicano.

Sentados esos principios, es fácil comprender que la cuarta pregunta 
del cuestionario sujeto a dictamen debe contestarse categóricamente como 
sigue:

No es verdad que en obediencia a esos mismos cánones o disposiciones 
de la Iglesia Católica, Apostólica, Romana, los señores sacerdotes no pue-
dan sujetarse a las prescripciones de la “llamada ley” que se impugna por 
medio de este amparo, pues esta última no es “llamada ley”, sino una ver-
dadera ley que forma parte del derecho público mexicano; y por tanto, los 
sacerdotes residentes en México están física, legal y moralmente obligados 
a someterse a ella, antes que a obedecer los cánones y disposiciones de una 
Iglesia que no tiene personalidad jurídica reconocida en México.

Quinta pregunta 
¿Si de acuerdo con los cánones de la Iglesia Católica, Apostólica, 

Romana, ella misma está constituida y vive, obra y ejecuta, 
con independencia de toda otra ley o autoridad, todos los actos 

que tienden a alcanzar la finalidad de orden religioso 
que la misma Iglesia persigue? 

Quinta respuesta

La pregunta quinta tiene como las dos anteriores el defecto de presu-
poner el estatuto indiscutible79 del derecho canónico; tesis que, como se 
ha demostrado al contestar la pregunta cuarta, es absolutamente falsa; y 
esta misma pregunta quinta tiene también el defecto de referirse tan sólo 
al concepto “independencia” sin mencionar siquiera, por ignorancia o por 
malicia, el concepto “soberanía”, que es el más importante con relación al 
asunto a que se refiere el presente dictamen.

En efecto, una sociedad anónima [como] “El Buen tono” por ejemplo, 
ejecuta con “independencia” del Estado todos los fines de orden industrial y 

79		 El texto original señala “la indiscutibilidad”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



733ENSAYOS JURÍDICOS

mercantil que ella persigue. Pero esta independencia no quiere decir que tal 
sociedad se halle fuera del control a que el Estado tiene derecho, en ejercicio 
de su “soberanía”. Este sencillo ejemplo demuestra la importancia y necesi-
dad de precisar ambos conceptos antes de contestar la pregunta propuesta. 
Pero también, antes de hacer esa distinción tan pertinente, debemos confe-
sar que, de hecho, durante la Edad Media, es decir cuando no existían Esta-
dos en el sentido moderno de la palabra, la Iglesia Católica no sólo disfrutó 
de una completa autonomía, sino que llegó a tener a su servicio el poder 
político, pues como dice Jellinek en la obra citada, tomo I, página 408:

El Estado de la Edad Media se encontraba limitado por los fundamentos 
mismos de su evolución política y, además, por otra razón desconocida del 
Estado antiguo. Desde la caída del Imperio Romano de Occidente, mués-
trese la unidad de la Iglesia en oposición a la variedad de los nuevos Estados 
en formación. La relación entre Estado e Iglesia en el curso de los tiempos, 
cualquiera que haya sido su forma, siempre ha tenido el carácter de una exi-
gencia formulada por la Iglesia para que el Estado la obedezca. Siempre se 
ha creído dotada de poder bastante para influir en él, poder con que debía 
contar éste, tanto más cuanto que el poder de la Iglesia, en todos los momen-
tos de su vida, pidió la sumisión del Estado a su autoridad. Si, pues la Iglesia 
afirmó su superioridad sobre el Estado, como pasó en los siglos XI a XIII, 
durante las luchas contra el Imperio, o si contra su voluntad fue constreñida a 
ponerse al servicio del Estado, como aconteció en Francia en el siglo XIV, a la 
postre, siempre y en todas circunstancias, ella representaba la existencia de un 
amplio dominio de la vida humana en común, que escapaba a la soberanía y 
al influjo del Estado.

La cita que precede nos demuestra que durante la Edad Media la ac-
ción de la Iglesia escapó desde muchos aspectos al control del Estado y aún 
pretendió sobreponerse a él, fundándose prácticamente en circunstancias 
de hecho y en teoría, en argumentos más o menos hábiles basados en tex-
tos de los Evangelios, de los cuales probablemente los más importantes son 
los siguientes.

El versículo 18, capítulo 18, del Evangelio de San Mateo, que dice:80

“Amen dico vobis: Queacumque alligaveritis super terram, erunt ligata et 
in caelo; et, quaecumque solveritis super terram, erunt soluta et in caelo”.81

Y los versículos 18 y 19 del capítulo 16 del mismo Evangelio, que dicen:

80		 La traducción es original de Lizardi. Se decide ponerlo como nota de pie para mayor 
claridad en el formato.

81		 “En verdad os digo que todo lo que atareis sobre la tierra, será eso mismo atado en el 
cielo: y todo lo que desatareis sobre la tierra, será eso mismo desatado en el cielo”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



734 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

18. Et ego dico tibi, quia tu es Petrus, et super hanc petram aedificabo Eccle-
siam meam, et portae inferi non praevalebunt adversum eam.

19. Et tibi dabo claves regni caelorum. Et quodcumque ligaveris super ter-
ram, erit ligatum in caelis: et quodcumque solveris super terram, erit solutum 
et in caelis.82

De lo expuesto se pretende deducir que la Iglesia fue fundada por vo-
luntad de Jesucristo; es decir, por voluntad divina, y que por la misma vo-
luntad divina, la Iglesia y no otra institución alguna, tiene el poder de atar 
y desatar sobre la tierra, por lo cual la misma Iglesia no puede estar sujeta 
a ninguna otra autoridad. Naturalmente el argumento, aunque aparatoso, 
carece de valor lógico, pues todo él se funda en la divinidad de Jesucristo y 
esto es un dogma de fe, pero no una proposición científica; y por tanto, nin-
gún perito en ciencia alguna y ningún juez laico pueden tomar aquel dogma 
como premisa para fundar argumento alguno.

De todas maneras, es un hecho real que durante parte cuando menos 
de la Edad Media, la Iglesia logró sobreponerse al Estado en formación, lo-
grando que se aceptaran como indiscutibles las consecuencias más o menos 
forzadas de los textos que preceden. Pero al afirmarse en la época moderna 
la autoridad del Estado se desarrolló el concepto de “soberanía”, se pusie-
ron en tela de juicio las consecuencias políticas que pretendían sacarse de 
los referidos textos y aún el valor de estos últimos, cambiando por completo 
la situación.

Para darnos cuenta de la evolución de aquel concepto, volveremos a 
recurrir a Jellinek, quien en el tomo II, página 79, de la obra citada dice 
textualmente:

2. Si la antigüedad no ha podido llegar a reconocer este carácter de sobe-
ranía, es porque hay en esto una importante razón histórica. En el mundo
antiguo faltaba, en efecto, la sola y única cosa que pudiera hacer concebir
esta noción de soberanía: a saber, la oposición entre el poder político y otros
poderes.

El Estado Moderno se distingue de los Estados de la antigüedad en que se 
ha encontrado, desde su principio, combatido por varios lados y, por consi-
guiente, ha tenido que afirmar su existencia en medio de luchas encarnizadas. 
Hay tres poderes que, en el curso de la Edad Media, amenazan en indepen-
dencia: desde luego la Iglesia, que quiere obligar al Estado a servirla; ensegui-

82		 “18. Y yo te digo que tú eres Pedro, y que sobre esta piedra edificaré mi Iglesia, y las 
puertas del infierno no prevalecerán contra ella. 19. Y a ti te daré las llaves del reino de los 
cielos. Y todo lo que atares sobre la tierra, será también atado en los cielos: y todo lo que 
desatares sobre la tierra, será también desatado en los cielos”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



735ENSAYOS JURÍDICOS

da el Imperio, que no reconocía a los Estados particulares, sino el carácter de 
simples provincias; y por último, los grandes vasallos y las corporaciones que 
se desarrollan en el Estado, y que creían poder atribuirse un poder propio, 
junto al del Estado, e independiente de éste.

La noción de soberanía ha nacido en medio de las luchas contra estas 
tres potencias y continuaría incomprensible, si se hiciera abstracción de tales 
luchas. La soberanía es, si se me permite la expresión, un concepto polémico, 
defensivo en un principio, pero que, con el transcurso del tiempo, se ha con-
vertido en ofensivo. Durante la lucha a que se entregaron en el curso de la 
Edad Media, el Estado y la Iglesia, se manifiestan de tres distintas opiniones: 
El Estado está subordinado a la Iglesia; el Estado es considerado igual a la 
Iglesia; el Estado se proclama superior a la Iglesia. La teoría de las dos espa-
das representa, en sus dos matices, las dos primeras doctrinas, y a esta teoría 
viene a añadirse, a principios del siglo XIV, la tercera; pero en el último perío-
do de la Edad Media, gracias a Francia, la idea de la preeminencia del poder 
del Estado se convierte en un hecho histórico. El Papado de Avignon admite 
visiblemente (por primera vez desde el tiempo de los Otones) la superioridad 
del Estado sobre la Iglesia.

No es en la lucha del emperador contra el Papa, sino en las relaciones 
del Rey de Francia con el Jefe de la Iglesia, donde es preciso buscar el ori-
gen del sentimiento de soberanía concebido entonces por el poder laico. 
Los autores políticos, estrechamente presos en la escolástica, no tenían a la 
vista, hasta el asalto dado a Roma por el Rey de Francia, hacia fines del siglo 
XIII, sino la oposición del sacerdocio y el Imperio; lucha del poder espiritual 
contra el poder laico; pero no lucha entre el Papado y un Estado individual 
determinado, porque la idea de Imperio importaba la negación de la idea de 
Estado; y la ciencia naciente del Derecho Público tomaba como base de sus 
especulaciones políticas, no al mundo político existente entonces, sino la teoría 
oficial de la Iglesia. Más tarde esta ciencia se preocupa algo más del estado real 
de las cosas, pero la obligación que tiene de respetar la doctrina política de la 
Iglesia y la tendencia general, tan característica de la ciencia de la Edad Media, 
de abstraerse del mundo político real, no permitiendo al sentimiento de la rea-
lidad desarrollarse, sino dentro de límites muy estrechos, son las causas que, 
reunidas, le impiden desde luego constituir la ciencia del Estado independien-
te. A toda doctrina del Estado, de la Edad Media, le falta además, reconocer 
claramente que el poder estático es un elemento esencial del Estado, y esto 
solo basta para impedirle percibir la naturaleza jurídica propia del Estado.

Aunque en las obras de origen alemán, debido a los cambios habidos con 
posterioridad, se discuta la cuestión de la naturaleza propia del poder real 
alemán, es en Francia, bajo la influencia de los legistas y de un clero relati-
vamente independiente de Roma, donde se llega por primera vez a oponer 
directamente al Estado y a la Iglesia, afirmando la plena independencia del 
Estado respecto a las órdenes de la Iglesia. En el curso de la lucha entre Felipe 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



736 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

el Hermoso contra Bonifacio VIII, y aún después, es en Francia, o cuando 
menos bajo la influencia francesa, cuando se ve nacer y desarrollarse por 
primera vez, una literatura que afirma categóricamente la independencia del 
Estado respecto a la Iglesia. En la atmósfera intelectual de Paris germinan 
también las ideas de Marsilio de Padua, quien, con una audacia sin igual, 
proclama la superioridad del Estado sobre la Iglesia, aunque por entonces 
quedó aislado y sólo con sus opiniones, a pesar del carácter tan turbulento 
de la época.

El segundo poder que, en la Edad Media, se opone a la idea del Estado in-
dependiente, es el poder imperial. La teoría oficial que domina a la doctrina 
del Estado hasta la Reforma considera, de jure, a todos los Estados cristianos 
como miembros del Imperio Romano. Sólo el emperador es el señor, en el 
estricto sentido de la palabra, sólo él puede dar leyes: sólo a él pertenece la 
plenitudo potestatis, la plenitud del poder monárquico. Con esta ignorancia pro-
digiosa de la vida real, propia de esa época, se adhieren todavía a la idea de la 
superioridad del poder imperial sobre todos los otros poderes laicos, en una 
época en que ya esta idea no es sino una sombra vana. El que pretende que el 
emperador no es el monarca de la tierra entera, es un hereje, enseña Bartolo 
y más tarde el Papa Pío II, no obstante haber recibido una cultura clásica, 
escribe a Federico III que todos los pueblos son por derecho sus súbditos.

Pero esta doctrina oficial se encontró contradicha, sobre todo después de 
la caída de los Hohenstaufen, por la realidad de los hechos, que brillaba a los 
ojos de todos. Francia e Inglaterra no tenían en cuenta para nada la supre-
macía imperial, o la negaban directamente. Venecia pretendía encontrarse 
siempre fuera del Imperio. Las otras repúblicas italianas también, y princi-
palmente Florencia y Pisa, que son consideradas como civitates superiorem non 
recognoscentes.83 La teoría se ve obligada forzosamente a tener en cuenta esas 
pretensiones; pero lo hace de manera de apoyar el derecho de los príncipes y 
de las ciudades a la independencia, sobre un título jurídico que el emperador 
debe reconocer y que se liga al orden jurídico del Imperio. Esta independen-
cia se encuentra, por consiguiente, referida a un privilegio imperial, a la pre-
scripción, a la posesión inmemorial, y se conforma por completo con la manera 
de ser de la Edad Media, que sólo veía por dondequiera el Derecho Privado. 
Nunca la pretendida independencia es deducida de la naturaleza misma del 
Estado, esto había sido, para la doctrina medioeval del Estado, destruir el 
fundamento mismo sobre el cual ella reposaba. Así los reyes, liberados por 
un título cualquiera de la supremacía del emperador, quedan, sin embargo, 
ligados al Imperio. Es, por ejemplo, lo que dice expresamente Bartolo: “Rex 
Franciae et Angliae regent se subditos Regi Romanorum, non tamen desinunt esse cives 
romanos”. A estos príncipes pertenecen por lo demás, en sus tierras, todos los 
derechos imperiales, de tal modo, que Baldo declara que el rey es emperador 

83		 Nota de la edición: “Ciudades que no reconocen superior [alguno]”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



737ENSAYOS JURÍDICOS

en su territorio. Sin embargo, jamás se le pone sobre el mismo pie que al 
emperador: en el siglo XVI, Restauro Castaldo pretende todavía que “Rex 
Franciae licet etiam de jure non subesset Imperatori, non tamen ipse est alter Imperator”. Lo 
mismo las repúblicas municipales independientes tienen el derecho de ejercer 
todos los derechos imperiales, pero al emperador le queda, sin embargo, el 
nudum jus, que es todavía una cosa bastante fuerte para fundar más tarde to-
davía, una situación privilegiada de que goza el emperador, teóricamente al 
menos, con exclusión de los otros poderes.

Pero el emperador había conservado otro derecho. Este derecho indiscu-
tible y que, en la época, tenía su valor, no es otro que el privilegio exclusivo 
de conceder el título de rey, y por consiguiente, las prerrogativas anexas a ese 
título según la doctrina jurídica dominante. El Duque de Borgoña Carlos el 
Temerario se esforzó en vano por obtener de Federico III, el título de rey. Por 
esta razón es por lo que el emperador se eleva incontestablemente sobre los 
reyes, que le dan el título de “majestad”, sin recibir este mismo título de él.

En Francia, la protesta contra la idea imperial se confunde con la idea de 
independencia del Estado en relación con la Iglesia. Desde este punto de vis-
ta, el rey se mostraba simplemente fiel a las tendencias que ya, en las coleccio-
nes más antiguas del derecho francés, se presentaban como íntima convicción 
jurídica de este pueblo: “Ly roy ne tient de milieu fors de Dieu et de lui”. El rey no 
reconoce soberano sobre sí mismo, de ninguno tiene su reino en feudo. Así se 
encuentra por primera vez, en Francia, formulado por escrito el principio de 
la independencia real; pero este principio no deja de ser discutido. Se ve le-
vantarse enérgicamente contra él a aquellos que tienen motivo para combatir 
toda doctrina que se separe de la doctrina oficial de la Edad Media. Contra 
Felipe el Hermoso, que defiende también la independencia de su corona en 
relación al Papa, es contra quien Bonifacio VIII dirige en 1303, estas palabras 
amenazadoras: “nec insurgat hic superbia galicana, quae dicit quod non recognoscit su-
periorem, mentiuntur quia de jure sunt et esse debent sub rege romano et imperatore”.

Las teorías de Derecho Público no pueden dar sino una expresión incom-
pleta de los progresos constantes de la idea de la independencia del Estado. 
En tanto que permanecen bajo el imperio de los conceptos aristotélicos, son 
enteramente incapaces de definir, en relación con los otros grupos, el grupo 
que constituye el Estado. La pólis se convierte, en la doctrina política de la 
Edad Media, en la comunidad municipal, por encima de la cual se elevan to-
davía el regnum y el imperium, como grupos superiores de la misma naturaleza 
que el Estado. La condición de las ciudades italianas da ocasión para instituir 
la categoría de civitates superiorem non recognoscentes, de ciudades libres que no 
reconocen Señor. Esta noción es utilizada enseguida por los teóricos italianos 
de las corporaciones, para designar en general la comunidad municipal cons-
tituida en Estado independiente, no obstante la supremacía del Imperio. En 
fin, en el siglo XV, sólo la comunidad que no reconoce el beneficio superior 
de la apelación, es res publica, en el sentido completo de la palabra. He aquí 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



738 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

los primeros principios de una nueva determinación del concepto Estado. Los 
filósofos de la antigüedad no se habían dado cuenta de la importancia de esta 
idea de la independencia del Estado. Sin embargo, ella está bien lejos de 
llegar a producir un concepto nuevo y neto del Estado, pues no descarta por 
completo las pretensiones teóricas del Imperio a la supremacía, y, además, la 
distinción entre las comunidades que tienen un superior y las que no recono-
cen ninguno, no es tan clara que las primeras deban ser opuestas sin discusión 
a las otras, como que no son Estados.

Para llegar a comprender la naturaleza del poder estático y referir el senti-
miento de la independencia exterior del Estado al reconocimiento pleno de la 
naturaleza y de la posición del poder estático, era necesaria todavía una serie 
de experimentos enteramente diferentes.

No solamente la Iglesia y el Imperio fueron hostiles a la independencia 
del Estado. El feudalismo, y más tarde la misma libertad municipal que se 
engrandecía, crean una situación que, en algunos países, llega casi siempre a 
la negación completa del Estado. Mientras que los señores feudales y las co-
munas poseen los poderes de un verdadero Estado, derechos que tratan como 
una propiedad privada, se ven erigirse en el Estado y en presencia de éste, 
personalidades de Derecho Público que no tienen sus derechos sino de sí mis-
mas, sin subordinarlo a las prescripciones del Estado, y lejos de considerarse 
como órganos de un todo superior, esas personas no ven en el Estado, sino al 
suzerano,84 de ordinario molesto, cuyos menores derechos están sometidos al 
control celoso de los vasallos. Esta situación tenía por segunda consecuencia 
que el jefe supremo del Estado no podía entrar en contacto directo con la 
masa de la población, pues dado el rigor del sistema feudal, todos aquellos 
que no tenían su feudo inmediato al rey, estaban obligados a fidelidad y obe-
diencia, no para el rey, sino para los barones, y el pueblo debía, ante todo, 
comparecer en justicia ante el tribunal del señor.

El mismo autor en la página 94 del mismo volumen y obra dice:

No es sin embargo, sobre la base de la teoría general, sino sobre el suelo firme 
del Derecho Público Francés, donde se construye la nueva doctrina del Es-

84		 La palabra “suzenaría” significa “Relación de superintendencia nominal de un 
estado sobre otro en tiempos pretéritos” (Encontrado en https://es.glosbe.com/gl/es/
suzeran%C3%ADa). Así mismo: “De especial interés son los tratados conocidos como tra-
tados de “suzeranía” en los cuales un gobernante más débil se subordina a sí mismo junto 
con su reino (como vasallos) ante un gobernante más poderoso denominado “suzerano”. En 
1931 Viktor Korošec publicó una investigación en la cual describió la estructura de los tra-
tados y los aspectos legales de los mismos” (Encontrado en: http://estudiosbiblicosrojas.blogspot.
com/2010/09/los-diez-mandamientos-y-los-tratados-de.html). N. del E.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



739ENSAYOS JURÍDICOS

tado y de su poder. Esta doctrina es clara, el humanismo abandona la teoría 
propia de la Edad Media concerniente a la unidad de la Iglesia y del Impe-
rio. Ya no es en virtud de un privilegio, o como una consecuencia de puras 
circunstancias de hecho, sino más bien por el efecto de un derecho propio y 
originario, como el Rey de Francia es reputado como no siendo súbdito de 
nadie. El siglo XVI ve formarse, respecto al Rey de Francia, una teoría que, 
continuando las tendencias de los legistas, la pone en primer lugar entre los 
monarcas cristianos. Sobre todo bajo Francisco I, es cuando la escuela de 
Tolosa, enteramente impregnada de ideas romanas emprende el representar 
el derecho del rey, como el más alto que haya sobre la tierra. Utilizando los 
trabajos de Ferrault, Guy Pape, Boyer, Montaigne y otros, sobre el derecho 
francés, Grassaille publica un libro importante sobre los derechos reales en 
Francia, en 1538, en el cual enumera veinte derechos generales del rey, a los 
cuales vienen a añadirse otros veinte derechos relativos a la Iglesia. Por razón 
de estos derechos, el rey de Francia es el primer rey que no reconoce, de jure 
ni de facto, un superior cualquiera en el orden de las cosas temporales, ni aún 
al mismo Papa. Él es Imperator et Monarcha in suo Regno; es el Juez supremo que 
puede anular las jurisdicciones inferiores, él solo ejerce una serie de derechos 
enumerados aparte; en una palabra, Rex Franciae est in Regno tamquam quidam 
corporalis Deus. El tiene también sobre la Iglesia, derechos que no pertenecen 
a ningún otro monarca. Confiere, por ejemplo, dignidades y beneficios; esta-
blece impuestos al clero, para la defensa del reino, sin el consentimiento del 
papa, es juez de una serie de casos reservados en otras partes a los tribunales 
eclesiásticos.

Al lado de esta opinión extrema sobre los derechos del rey, hay otras que, 
invocando siempre el derecho positivo francés, enseñan la existencia de una 
limitación más o menos grande del poder real y de las cuales provienen unas 
de los partidarios de la monarquía limitada por los Estados; pero aún en 
las luchas entre los protestantes y la Liga, la institución misma del reino no 
es atacada, y no se intenta romper la unidad del Estado en provecho de los 
estados que pasan por este mismo hecho, a un segundo plano. La lucha ás-
pera que se libra no tiene ya por objeto la monarquía o la república, sino la 
monarquía absoluta, o la monarquía limitada. Estos combates dan a conocer 
a todo el mundo la necesidad para el Estado de una autoridad fuera de toda 
duda, independiente e irresistible.

Así es como, en medio de las guerras civiles que dividen a Francia, en el 
mismo momento en que el reinado, bajo Enrique III muestra una debilidad 
tan despreciable, nace la doctrina moderna del Estado. En Bodin se encuen-
tra resumido todo el desarrollo anterior, todo lo que por lo menos puede 
ayudar a comprender el carácter jurídico del reino de Francia. Sólo que este 
resultado, que se ha desprendido de la historia política francesa, lo eleva a la 
altura de un principio absoluto. La soberanía, conquistada al precio de mu-
chos combates, figura en su definición del Estado, como un elemento esencial: 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



740 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

“El Estado es el recto gobierno de varios hogares y de lo que les es común, 
con un poder soberano”. Esta definición del Estado contiene, de hecho, algo 
esencialmente nuevo, que no se encuentra en ninguna parte, en la literatura 
anterior. Nadie, antes de Bodin, había hablado de ese recto gobierno sobre 
un número mayor o menor de hogares, gobierno que dispone de un poder 
supremo; es decir, de un poder independiente, tanto en lo interior, como en 
el exterior; nadie había dicho que semejante gobierno representa al Estado; 
nadie había dicho algo análogo, y Bodin tiene completa razón en atribuirse 
el mérito de haber sido el primero en expresar correctamente la noción de 
soberanía. Antes de él se ha reconocido uno de los elementos de la sobe-
ranía, la independencia exterior y la suprema potestas de algunos príncipes, del 
emperador y del Rey de Francia; pero reunir en un concepto único todos los 
elementos de la soberanía ninguno lo ha hecho antes de Bodin. Por él es por 
quien, por primera vez, el comparativo soberano se convirtió definitivamente 
en superlativo; la superioritas llegó a ser la suprema potestas.

Pero este concepto, en la forma que le ha dado Bodin, es de naturaleza 
esencialmente negativa. El poder absoluto y libre de toda ley, sobre los ciu-
dadanos y los súbditos, lleva en sí, al principio, solamente la negación de 
todo lo que quisiera afirmarse como un poder independiente, sea arriba, sea al 
lado, o sea en el interior del Estado mismo, el poder soberano del papa, del imperio y de los 
Estados. El Estado tiene un poder soberano; lo que en principio significa tan 
solo que el Estado es pura y simplemente independiente de cualquiera otro 
poder. Esta proposición no dice lo que es esencialmente al Estado, sino más 
bien lo que no lo es.

Se ve ya de una manera muy clara, por qué la antigüedad no podía des-
cubrir la noción de soberanía. ¿Dónde encontrar, pues, un poder capaz de 
oponerse al Estado antiguo? Y se ve igualmente porqué la última época de la 
Edad Media ha presentido el concepto de soberanía, sin tener, sin embargo, 
una plena conciencia de ella. En las luchas por la independencia y soberanía 
del Estado, se percibe de una manera más o menos confusa, ya un aspecto del 
poder político soberano, o ya otro. El alcance universal de esta negación de 
todo poder superior (negación que forma el fondo del concepto de soberanía) 
no aparece por primera vez de una manera clara, sino hasta que, en la realidad 
política, esta negación integral ha triunfado y ha salido a luz plena ante los ojos de los 
teóricos.

Por no alargar demasiado la ya muy amplia transcripción que precede, 
no mencionamos la evolución del aspecto positivo de la noción “sobera-
nía”. Pero fácilmente se comprende que si el aspecto negativo consiste en 
desconocer un poder superior, sea arriba, sea abajo, sea dentro, del Estado 
mismo, el aspecto positivo consiste en afirmar que todas las personas, cor-
poraciones y cosas que se encuentran dentro del territorio en que ejerce su 
soberanía el Estado, o que actúen dentro de ese territorio, están sujetas al 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



741ENSAYOS JURÍDICOS

poder soberano del Estado. Por lo demás, la importancia capital de la cita 
que se acaba de hacer consiste en que ella demuestra que es un hecho histórico, 
una realidad política, que la soberanía es una característica del Estado Moderno. Por 
consiguiente, en la época actual cualquier corporación que actúe dentro de 
los límites de un Estado soberano, tiene que sujetarse al control de éste, sin 
presumir allí de soberanía alguna.

Sin embargo, la Iglesia Católica desconociendo esa realidad política no 
se conforma con estas ideas y aunque rara vez usa la palabra soberanía, por 
la cual siente una vehemente repugnancia, se atribuye cualidades análogas 
llamándose a sí misma “sociedad perfecta”; y sosteniendo pretensiones a un 
poder que no se limita a fines espirituales, sino que trata francamente de 
invadir la esfera de acción propia del Estado, como lo demuestra patente-
mente el Syllabus, sumario de los puntos de fe para la Iglesia Católica, pu-
blicado el 8 de diciembre de 1864, del cual transcribimos algunos artículos 
que juzgamos de interés.

Art. 17. Que no hay salvación eterna para aquellos que no viven en la verda-
dera Iglesia de Cristo.

Art. 24. Que la Iglesia tiene poder para emplear la fuerza, y poder temporal 
directo e indirecto.

Art. 42. Que en conflicto entre los dos poderes debe prevalecer el poder 
eclesiástico.

Art. 45. Que la completa dirección de las escuelas públicas no puede ni 
debe ser confiada exclusivamente a la autoridad civil.

Art. 57. Que las escuelas primarias y la instrucción superior no pueden 
estar fuera de la acción de alguna autoridad eclesiástica.

Art. 67. Que el vínculo matrimonial es indisoluble y la autoridad civil no 
puede sancionar el divorcio propiamente dicho.

Art. 74. Que las causas matrimoniales y esponsalicias no pertenecen por su 
naturaleza a la jurisdicción civil.

Art. 77. Que en nuestra época la religión católica debe aún ser tenida 
como la única religión de Estado, con exclusión de todas las otras.

Art. 78. Que por eso no deberían las leyes de los países católicos consentir 
que extranjeros residentes en ellos gocen del libre ejercicio de su culto.

Art. 80. Que finalmente al Pontífice Romano no puede ni debe condescen-
der ni transigir con el liberalismo ni con la civilización moderna.

Por su parte, los sacerdotes y escritores católicos insisten también en las 
mismas pretensiones, como puede verse en la nota 4 de la conferencia sobre 
El Derecho y la Religión, sustentada en la Facultad de Derecho de Racife, por 
el distinguido jurisconsulto brasileño Methodio Maranhao, el 11 de agosto 
de 1927, con motivo del centenario de la creación de los cursos jurídicos 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



742 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

en el Brasil. En dicha nota, que tomamos de la primera edición en español, 
dedicada al pueblo mexicano por el mismo señor Maranhao, el ilustre pu-
blicista, ridiculizando con ingenio a un escritor ultramontano, dice:

Todavía en 1874 el doctor José Soriano de Souza en un folleto Consideraciones 
sobre la Iglesia y el Estado publicado en Racife, tenía ideas como esas, y hacía 
las afirmaciones siguientes: “Que la dirección suprema del hombre es la re-
ligiosa; que ningún gobierno puede subsistir sin el apoyo de la religión; que 
por tanto, el poder civil depende del poder religioso; que la separación de la 
Iglesia y del Estado es antifilosófica; que el Estado debe tener como norma y 
límites de su acción las leyes de la Iglesia; que la Iglesia es la religión en con-
creto; que quien se separa de la Iglesia se separa de la religión, de la moral; 
que separarse de la Iglesia es no hacer caso de la moralidad del pueblo, que la 
honra nacional, la grandeza de la patria y el progreso bien entendido no pue-
den obtenerse con la separación del Estado y de la Iglesia; que la religión y la 
moral están en la Iglesia, y que por eso la separación del Estado y de la Iglesia 
es contraria a la propia naturaleza de la sociedad; que el Estado debe respetar 
las decisiones de la Iglesia, sobre el casamiento; que debe respetar las penas 
que la Iglesia imponga a los ciudadanos; que sólo la Iglesia tiene el derecho 
de dirigir la instrucción; que la Iglesia es una sociedad perfecta y no puede 
jurídicamente depender de un poder extraño, es por su esencia perfectamen-
te autónoma; que el fin del Estado es servir al fin del hombre que es Dios; 
que la forma “Iglesia Libre en el Estado Libre” debe entenderse admitiendo 
la jurisprudencia sagrada, aceptando, la subordinación esencial del bien del 
Estado al de la Iglesia que el placet (o beneplácito) fue instituido para bien de 
la Iglesia; que la Iglesia es asistida por el Espíritu Santo, y por eso no puede 
errar; que por tanto el beneplácito concedido al Estado es injusto y tiránico; 
que el tribunal secular, en las causas eclesiásticas, es un tribunal incompetente 
y sólo puede pronunciar un juicio usurpado y nulo; que los Estados cristianos 
nacieron después de la Iglesia y en la Iglesia; que los Estados son individuos 
respecto de la Iglesia; que el Estado que no abraza el cristianismo no tiene 
razón de ser; que es necesario abrazar el cristianismo romano, esto es, el ca-
tolicismo y que en eso no hay privilegio o religión; que el Estado tiene alma 
y vida futura, que sólo pueden ser salvadas con el cristianismo católico; que 
la libertad sólo es admitida para escoger la religión católica; que la Iglesia no 
puede dejar de ser intolerante; que debemos odiar al hereje, que el cristiano 
que odia al hereje imita a Dios; que los cultos falsos (religiones no católicas) 
contienen inmoralidad intrínseca; que, habiendo religión de Estado, no se 
puede reconocer derecho a los otros cultos; que una religión de Estado exclu-
ye la libertad de cultos; que el culto verdadero debe estar garantizado por el 
Estado con la fuerza; que los católicos deben resistir y luchar por impedir la 
separación del orden civil del religioso; que los católicos tienen su programa 
en el Syllabus; que el Syllabus es la carta de libertad cristiana de los pueblos.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



743ENSAYOS JURÍDICOS

Para esas ideas y conceptos, el autor cita a cada paso a Santo Tomás 
de Aquino, a quien califica de incomparable. No son doctrinas esas de ad-
mirar en el santo, porque siendo él teólogo de la Iglesia, hablaba pro domo 
sua; y además vivió de1226 a 1274, tiempo en que tales opiniones eran 
admisibles.

Lo que admira es que en 1873 aún hubiese publicista lego que admitie-
se opiniones de estas. El doctor José Soriano de Souza en el tiempo en que 
escribió el panfleto, era doctor en medicina. Fue profesor de filosofía en el 
Gimnasio de Pernambuco y Caballero de la Orden de San Gregorio Mag-
no. De él, me acuerdo que decía Tobías Barretto: “Los médicos lo encontra-
ban muy buen jurista; y los juristas lo tenían por muy buen médico”. Pero 
en teología y teodicea él reinaba. Al final, en 12 de marzo de 1891 entró en 
un grupo de profesores de la Facultad de Derecho nombrados sin concurso 
y parece que escogidos adrede para implantar en la Facultad de Derecho 
las ideas y opiniones de la Edad Media. Titulado con aquellas ideas, fue el 
doctor Soriano indicado profesor de Derecho Constitucional de la Repúbli-
ca. Se diría una pillería.

Finalmente, el Codex Juris Canonici publicado como antes se ha dicho en 
la fiesta de Pentecostés del año de 1917, se encuentran varios cánones que 
desconocen la autoridad del Estado, entre los cuales mencionaremos los 
siguientes:85

Can. 218. No. 1. Romanus Pontifex, Beati Petri in primatu Successor, habet 
non solum primatum honoris, sed supremam et plenam potestatem iurisdic-
tionis in universam Ecclesiam tum in rebus quae ad fidem et mores, tum in iis 
quae ad disciplinam et regimen Ecclesiae per totum orbem diffusae pertinent. 
No. 2. Haec potestas est vere episcopalis, ordinaria et immediata tum in om-
nes et singulas ecclesias, tum in omnes et singulos pastores et fideles, a quavis 
humana auctoritate independens.86

Can 219. Romanus Pontifex, legitime electus, statim ab acceptata electio-
ne, obtinet, iure divino, plenam supremae iurisdictionis potestatem.87

85		 A continuación, Lizardi transcribe ciertos cánones del Syllabus. La traducción al espa-
ñol es de Lizardi mismo. Se decide poner la traducción como nota al pie para mantener más 
ordenado el formato.

86		 “No. 1. El Pontífice Romano, Sucesor de San Pedro en el Primado, tiene no sólo el pri-
mado de honor, sino suprema y plena potestad de jurisdicción en toda la Iglesia, tanto en las 
cosas que se refieren a la fe, y a las costumbres, como en aquello que pertenece a la disciplina 
y régimen de la Iglesia difundida por todo el orbe. No. 2. Esta potestad es verdaderamente 
episcopal, ordinaria e inmediata, tanto en todas y cada una de las Iglesias, como en todos y 
cada uno de los pastores y fieles, y es independiente de cualquiera autoridad humana”.

87		 “El Pontífice Romano, electo legítimamente, desde el momento de aceptar su elección, 
obtiene, por derecho divino, la plena potestad de la jurisdicción suprema”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



744 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

Can. 120. No. 1. Clerici in omnibus causis sive contentiosis sive crimi-
nalibus apud iudicem ecclesiasticum conveniri debent, nisi aliter pro locis 
particularibus legitime provisum fuerit.88

Can. 121. Clerici omnes a servitio militari, a muneribus et publicis civili-
bus officiis a statu clericali alienis immunes sunt.89

Can. 122. Clericis qui creditoribus satisfacere coguntur, salva sint quae 
ad honestam sui sustentationem, prudenti ecclesiastici iudicis arbitrio, sunt 
necessaria, firma tamen eorundem obligatione creditoribus quamprimum sa-
tisfaciendi.90

Can. 1495. Ecclesia catholica et Apostolica Sedes nativum ius habent libe-
re et independenter a civili potestate acquirendi, retinendi et administrandi 
bona temporalia ad fines sibi proprios prosequendos.91

Can 1496. Ecclesiae ius quoque est, independens a civili potestate, exi-
gendi a fidelibus quae ad cultum divinum, ad honestam clericorum alio-
rumque ministrorum sustentationem et ad reliquos fines sibi proprios sint 
neccessaria.92

Can 1160. Loca sacra exempta sunt a iurisdictione auctoritatis civilis et in 
eis legitima Ecclesiae auctoritas iurisdictionem suam libere exercet.93

Los cánones que se acaban de transcribir demuestran que, aunque apa-
rentemente los 218 y 219 sólo dan jurisdicción al papa en materia de fe, cos-
tumbres y disciplina eclesiástica, en realidad, el 120, el 121 y el 122, tratan 
de establecer fueros y exenciones de impuestos, contrariando los preceptos 
contenidos en los artículos 13 y 28 de la Constitución. El 1495 es contrario a 
la fracción II del artículo 27 de la Constitución. El 1496 tiende directamen-
te a una usurpación de funciones, contrariando también el artículo 13 de la 

88		 “Los clérigos, en todas las causas, sean contenciosas o criminales, deben comparecer 
ante el juez eclesiástico, si no estuviere legítimamente ordenada otra cosa para lugares parti-
culares”.

89		 “Todos los clérigos están exentos del servicio militar y, de contribuciones y de los ser-
vicios públicos ajenos al estado eclesiástico”.

90		 “A los clérigos que son requeridos para satisfacer a sus acreedores, no se les ejecute con 
aquello que sea necesario, según el prudente arbitrio del juez eclesiástico, para su honesto 
sustento; quedando, sin embargo, firme su obligación de satisfacer cuanto antes a sus acree-
dores”.

91		 “Las Sedes de la Iglesia Católica y Apostólica tienen derecho originario, libre e inde-
pendiente del poder civil, de adquirir, retener y administrar bienes temporales, para prose-
guir sus propios fines”.

92		 “También es derecho de la Iglesia, independientemente del poder civil, exigir de los 
fieles todo lo que sea necesario para el culto divino, para el sustento honesto de los clérigos y 
demás ministros, y para los demás fines que le son propios”.

93		 “Los lugares sagrados están exentos de la jurisdicción de la autoridad civil, y en ellos 
la autoridad legítima de la Iglesia ejerce libremente su jurisdicción”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



745ENSAYOS JURÍDICOS

Constitución, y el 1160, además de estar en oposición con el citado artículo 
13, constituye una tendencia a substraer a la autoridad de los poderes legí-
timos de la República, varias partes del territorio nacional.

De todo lo anterior se infieren las siguientes conclusiones:
Primera. Es un hecho histórico que la Iglesia Católica, durante la Edad 

Media, estuvo fuera del control del Estado y aún llegó a tener bajo sus ór-
denes a algunos Estados.

Segunda. Es también un hecho histórico que entre las características 
del Estado Moderno se encuentran el imperium y la soberanía, cualidades o 
atributos de que disfrutan en la práctica los Estados Modernos y entre ellos 
México. Por lo cual, la Iglesia Católica y cualquiera otra corporación reli-
giosa deben obedecer al Estado en que actúen, en todo aquello que puede 
afectar la existencia e integridad del Estado, los fines propios de éste o de la 
sociedad y los derechos de tercero.

Tercera. Es un hecho actual que la Iglesia Católica no prescinde de sus 
pretensiones de colocarse fuera de la obediencia al Estado, no sólo para su 
finalidad esencialmente religiosa, sino para muchas otras actividades huma-
nas, cuyo control corresponde exclusivamente al Estado.

En vista de esas conclusiones, se comprende fácilmente que cualquier 
Estado Moderno, que sea celoso de su soberanía y de su poder, vea con 
desconfianza las actividades de la Iglesia Católica (única que continúa des-
conociendo la soberanía del Estado), en tanto que esas actividades puedan 
menoscabar aquellos atributos. Natural es también que todos esos Estados 
tomen medidas encaminadas a defenderse de tales actividades y que esas 
medidas sean más o menos enérgicas, según las circunstancias políticas del 
tiempo y del lugar. Ya que hay que combinar el respeto a la libertad de con-
ciencia con la defensa natural del Estado; defensa que depende del grado de 
temor,94 mayor o menor de los ataques de la Iglesia Católica.

En los Estados Unidos de América por ejemplo, donde las actividades 
de la Iglesia Católica se encuentran naturalmente contrarrestadas por la 
multitud de denominaciones protestantes que existen allí, las pretensiones 
de aquella Iglesia pueden considerarse como simples declamaciones teóri-
cas que en nada perjudican al Estado. Por esa razón, la única medida de 
defensa que espontáneamente ha tomado el pueblo americano consiste en 
no haber elegido jamás a un presidente católico; y el autor de este dictamen 
ha oído de labios de varios ciudadanos americanos que no eligen para tal 
puesto a un católico, porque si el electo fuera buen católico, serviría mejor 
a los intereses de la Iglesia que a los de los Estados Unidos y que si diera 

94		 Original del texto: “la temibilidad”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



746 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

preferencia a estos últimos, no cumpliría debidamente con los preceptos de 
su religión, por lo cual habría que desconfiar de él como debe desconfiarse 
de todo hombre que no sigue su religión rigurosamente.

En cambio, en los países como el nuestro donde la Iglesia Católica ha 
tenido un gran poder y no está debidamente controlada por el ejercicio de 
otras religiones, el Estado, en ejercicio de un derecho legítimo de defen-
sa, puede y debe tomar las medidas necesarias para que las declamaciones 
teóricas no pasen al terreno de los hechos y se conviertan en una verdadera 
amenaza contra la soberanía y el imperium a que el Estado tiene derecho en 
el momento histórico en que vivimos, según la natural evolución que ha 
tenido a través de la historia.

Las consideraciones anteriores nos permiten contestar concretamente 
la quinta pregunta del cuestionario, de la manera siguiente:

De acuerdo con los cánones de la Iglesia Católica, Apostólica, Romana, 
ella misma se afirma como constituida y viviendo, obrando y ejecutando, 
con independencia de toda otra ley o autoridad, no sólo la finalidad de or-
den religioso que debiera perseguir, sino muchas finalidades de orden tem-
poral que indebidamente se atribuye; pero esas afirmaciones en la época 
actual, sólo pueden considerarse como anhelos y deseos de los ultramonta-
nos, que ningún Estado soberano puede aceptar en la práctica, pues tales 
anhelos y deseos pueden llegar a convertirse en una seria amenaza contra 
la soberanía y el poder del Estado, que es la única autoridad suprema, en el 
momento histórico en que vivimos.

Sexta pregunta 
Si según las reglas con que se gobierna la misma Iglesia Católica, 
Apostólica, Romana ¿hay en los templos categorías que significan 

un orden de dignidad, tales como la catedral, basílica, parroquia, etcétera? 

Sexta respuesta

Los párrafos 1 y 3 del canon 1165 del Codex Juris Canonici dicen:95

Can 1165. 1. Divina officia celebrari in nova ecclesia nequeunt, antequam 
eadem vel sollemni consecratione vel saltem benedictione divino cultui fue-
rit dedicata. 3. Sollemni consecratione dedicentur eccelesiae cathedrales et, 
quantum fieri potest, ecclesiae collegiatae, conventuales, paroeciales.96

95		 Traducción del propio Lizardi.
96		 Los oficios divinos no pueden celebrarse en una iglesia nueva, antes de que ésta sea 

dedicada por consagración solemne, o al menos por bendición, al culto divino […] 3. Dedí-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



747ENSAYOS JURÍDICOS

La sola lectura de los textos que preceden demuestra que hay diferen-
cias que significan diversas categorías, en los distintos templos dedicados al 
culto católico, observándose desde luego que se da más importancia a las 
catedrales.

Se llaman catedrales aquellos templos en que hay cátedra episcopal; 
es decir, que están destinados a las funciones de un obispo o arzobispo. Se 
llaman colegiatas, aquellos en que se reúnen los canónigos a cantar el coro 
y ejecutar otros actos solemnes propios de su investidura. Las iglesias con-
ventuales, que cuando menos aparentemente no existen en la actualidad, 
en México son aquellas destinadas a los cultos que practican los religiosos 
que hacen vida común. [Las] iglesias parroquiales son aquellas en que hay 
un párroco que debe administrar los sacramentos. Hay, además, iglesias sin 
nombre especial que indique categoría, dedicadas solamente al culto.

Por lo expuesto, puede contestarse afirmativamente en todas sus partes, 
la sexta pregunta del cuestionario.

Séptima pregunta 
Si ¿a cualquiera de esas clases de iglesias corresponde 

la notación genérica de templo? 

Séptima respuesta

La pregunta de que se trata no es propiamente de derecho canónico, 
sino de lengua castellana; y como el Diccionario de la Real Academia Española, 
que es la más alta autoridad en la materia dice: “Templo. (Del l. t. Templum). 
Edificio o lugar destinado pública y exclusivamente a un culto verdadero o 
falso”; es claro que a las iglesias mencionadas en esta pregunta y en la ante-
rior, corresponde el nombre genérico de “templos”.

Por lo demás, el Codex Juris Canonici no da el nombre de templos, sino de 
iglesias, a los edificios destinados al culto, pues el canon 1161 dice:

1161. Ecclesiae nomine intelligitur aedes sacra divino cultui dedicata 
eum potissimum in finem ut omnibus Christifidelibus usui sit ad divinum 
cultum publice exercendum.97

En todo caso, como lo que el derecho canónico entiende por iglesias 
cabe dentro de la denominación genérica de templo que da el Diccionario de 

quense por consagración solemne las iglesias catedrales y, en cuanto fuera posible, las iglesias 
colegiatas, conventuales y parroquiales.

97		 Traducción del propio Lizardi: “Por el nombre de iglesia se entiende todo edificio 
sagrado dedicado al culto divino y con el altísimo fin de que sea usado por todos los fieles de 
Cristo para ejercer públicamente el divino culto”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



748 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

la Real Academia Española, es claro que la pregunta séptima debe contestarse 
afirmativamente en todas sus partes.

Octava pregunta 
¿Qué número de sacerdotes según las mismas reglas 

de la Iglesia Católica, Apostólica, Romana, respectivamente 
debe haber en una catedral, una basílica o una parroquia, 

para la celebración normal del culto? 

Octava respuesta

Según enseña Doneso en el párrafo 9, capítulo VIII, libro II, de sus Ins-
tituciones de derecho canónico, para cada catedral de América existen diez cano-
nicatos, seis raciones, seis medias raciones, seis capellanes de coro, seis acó-
litos, un sacristán, un pertiguero, un organista, un ecónomo o mayordomo 
de fábrica, el secretario del cabildo, el maestro de ceremonias, el sochantre 
y el caniculario o perrero. Naturalmente no todos estos oficios están desem-
peñados por sacerdotes.

El mismo autor, en el párrafo 8 del mismo capítulo dice que las digni-
dades en los cabildos de América son: 1o. El deán; 2o. El arcediano; 3o. El 
chantre; 4o. El maestre escuela; y 5o. El tesorero. Y en el párrafo 10 que de 
los canonicatos de erección, cuatro son de oficio y son: la canonjía teologal o 
lectoral, la penitenciaria, la magistral y la doctoral, de las cuales la teologal 
y la penitenciaria fueron instituidas por el Concilio Cuarto de Letrán, bajo 
Inocencio III y aprobadas después por el Concilio Tridentino; y las canon-
jías doctoral y magistral, son de institución vigente sólo en las catedrales de 
España y América y datan de la época de León X y Sixto V.

La Catedral de México, fundada según la bula de erección Sacri Aposto-
latus de 9 de septiembre de 1530, décimo año del pontificado de Clemente 
VII, aunque por error frecuentemente se dice ser del séptimo año de di-
cho pontificado, está organizada con el arzobispo, el deán, el arcediano, el 
maestre escuelas, el magistral, el penitenciario, cinco canónigos más y dos 
prebendados.

Las basílicas, como iglesias capitulares, tienen las dignidades, canónigos 
y demás personal que fijan los estatutos capitulares de cada una de esas igle-
sias; siendo en la Basílica de Guadalupe, como sigue: el abad, el arcipreste, 
el penitenciario, nueve canónigos y dos prebendados.

En las parroquias se requiere únicamente el párroco; pero ordinaria-
mente está auxiliado por uno o dos vicarios.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



749ENSAYOS JURÍDICOS

Pregunta novena 
¿Qué número de sacerdotes necesita para su funcionamiento 

normal un arzobispado, en el orden administrativo? 

Novena respuesta

El número de sacerdotes es variable, porque las oficinas de un arzo-
bispado en general y así sucede en el de México, son tres: la Secretaría de 
Cámara, el Provisorato y la Haceduría y naturalmente cada una de estas 
oficinas puede tener mayor o menor número de funcionarios y empleados.

En el Arzobispado de México, la Secretaría de Cámara y Gobierno 
cuyo jefe es el vicario general tiene además un secretario, un prosecretario, 
un oficial de matrimonios, un encargado de los libros de gobierno, un notifi-
cador de acuerdos, un encargado del archivo con dos ayudantes y un oficial 
mayor. El provisorato, tiene un provisor, un viceprovisor, un secretario y un 
escribiente. La Haceduría consta de dos jueces hacedores, puestos vacantes 
en la actualidad, un secretario y un prosecretario. Naturalmente no es nece-
sario que todos esos funcionarios o empleados sean sacerdotes.

Pregunta décima 
¿Cómo está organizada la Arquidiócesis de México en el Distrito 

Federal en cuanto a los templos en él comprendidos? 

Décima respuesta

Existen en el Distrito Federal, la catedral, con su curia y su cabildo. La 
Basílica de Guadalupe, con su cabildo, cuarenta y siete parroquias, nueve 
vicarías fijas, sesenta y ocho templos con sus capellanes y auxiliares y una 
gran cantidad de templos pequeños.

Pregunta undécima 
Si ¿las disposiciones o cánones de la Iglesia Católica, Apostólica, 

Romana, obligan a los señores sacerdotes encargados de un templo 
a ejercer su ministerio [dentro] o fuera de él, en actos tales como 

la confesión, la comunión, la extremaunción y otros? 

Undécima respuesta

No todos los sacerdotes encargados de templos están obligados expre-
samente por las disposiciones referidas a ejercer su ministerio fuera de di-
chos templos en los actos a que se refiere la pregunta, pues quienes tienen 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



750 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

esa obligación expresa son los párrocos; es decir, los encargados de una 
parroquia. En cuanto a los capellanes de los otros templos, la obligación de 
ejecutar esos actos es más bien moral y de conveniencia propia moral, si el 
sacerdote procede con toda buena fe y cree realmente que con tales actos 
hace un bien a sus semejantes. De conveniencia propia, porque la puntual 
ejecución de esos mismos actos, por consecuencia natural, aumenta el pres-
tigio y cantidad de limosnas que reciben dichos capellanes, como la puntual 
ejecución de los trabajos de cualesquiera actividades profesionales, aumenta 
el prestigio y los honorarios de cualquier profesionista.

Por lo demás, los párrocos no sólo tienen esas obligaciones, sino que, 
como lo asienta Donoso en el párrafo 6, capítulo IX, de la obra citada, 
tienen el deber (un poco indiscreto en opinión del suscrito) de visitar a sus 
feligreses e informarse de sus familias, sirvientes y operarios, para lo cual, 
sin duda alguna, no habría tiempo que bastara.

Pregunta duodécima 
Si según los cánones de la Iglesia Católica, Apostólica, Romana, 

¿deben los señores sacerdotes predicar la doctrina cristiana 
y excitar a los fieles a practicar periódicamente determinados 

actos del culto, tales como oír misa los domingos y días festivos, 
confesar, comulgar, etcétera? 

Duodécima respuesta

En concepto del suscrito, la pregunta que precede debe contestarse afir-
mativamente, aunque teniendo en cuenta lo expuesto ya sobre la no obliga-
toriedad del derecho canónico en nuestro país.

Pregunta decimotercera 
¿Cuáles son los actos que incluye el ministerio sacerdotal? 

Decimotercera respuesta

Las obligaciones impuestas por el Codex Juris Canonici y por los trata-
distas a los clérigos en general se refieren más bien a la conducta privada 
que a las funciones propias del ministerio sacerdotal, ya que, salvo algunas 
prescripciones como la absoluta castidad, la prohibición de casarse, la de 
portar armas y algunas otras relativas a la indumentaria personal y a los es-
pectáculos públicos, todas ellas pueden considerarse como obligaciones de 
cualquier particular honorable. En realidad, las obligaciones propias del mi-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



751ENSAYOS JURÍDICOS

nisterio sacerdotal están prescritas para cada una de las diversas categorías 
o jerárquicas que se encuentran en el clero. Así por ejemplo según Donoso
(párrafo 4, capítulo VI, libro II, de la obra citada), las obligaciones de los
obispos son residir en su sede, predicar, administrar los sacramentos, por sí
o por otros, ofrecer el sacrificio y cuidar de los pobres. Lo mismo enseña el
Codex Juris Canonici.

En general, podrían tomarse como tipo las obligaciones de los párrocos, 
aunque teniendo en cuenta que muchas de ellas no incumben a los cape-
llanes por la naturaleza misma de tales obligaciones y otros no están expre-
samente obligados a cumplirlas, según antes se advirtió. Las obligaciones 
de los párrocos, según el Código y autor citados son: residir, predicar, ad-
ministrar los sacramentos, anunciar en la misa de los domingos los ayunos 
eclesiásticos y días festivos de la semana siguiente; visitar a sus feligreses e 
informarse de sus familiares, sirvientes y operarios; orar por sus ovejas (así 
llaman a sus feligreses); decir sin retribución los domingos la misa pro populo; 
celebrar la misa tam frecuentes ut suo muneri satisfaciente,98 (tan frecuentemente 
como satisfagan su retribución); mantener en su iglesia la pila bautismal, 
el crisma y los sagrados óleos; y conservar depositado en forma litúrgica el 
Santísimo Sacramento para el viático de los enfermos; llevar los libros de 
bautismo, confirmaciones, matrimonios y entierros, así como el de fábri-
ca, donde no haya ecónomo que lo lleve; y finalmente, la formación de 
matrículas o inscripciones generales de sus feligreses.

Pregunta decimocuarta 
¿A cuántas personas por término medio puede atender 

en sus habituales necesidades espirituales de católicos, un sacerdote 
que dedique ocho horas diarias al ejercicio de su ministerio? 

Decimocuarta respuesta

La pregunta que precede no es de derecho canónico [puesto] que nin-
guno de los preceptos y principios de ésta pueden conducir al conocimiento 
del promedio de las necesidades espirituales a que se refiere la pregunta. 
Por tanto, un perito en derecho canónico no está legalmente obligado a 
contestarla y quizá tampoco la estuviera un perito en teología moral, pues 
en realidad, sólo puede contestarse esa pregunta fundándose en los datos 
ministrados por el sentido común, la observación y la experiencia. Sin em-
bargo, por el respeto justamente debido y que personalmente profeso a la 

98		 El original del texto es: “tam frecuenter ut suo muneri satisfaciant”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



752 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

autoridad judicial ante la cual se rinde el presente dictamen, voy a intentar 
contestar la referida pregunta, fundándome en los datos que me ministran 
el sentido común y la observación solamente, ya que experiencia personal 
no la he tenido sobre el particular.

Por lo que al sentido común se refiere, permítaseme citar a su más alto 
exponente, quien según se dice, es Sancho Panza. En el capítulo LX de la 
segunda parte del Ingenioso Hidalgo Don Quijote de la Mancha, se lee:

Hecho esto, con lo cual todos quedaron contentos, satisfechos y pagados, dijo 
Roque a don Quijote. Si no se guardase esta puntualidad con estos, no se po-
dría vivir con ellos, a lo que dijo Sancho. Según lo que aquí he visto, es tan 
buena la justicia, que es necesario que se use aún entre los mismos ladrones.

Sin ánimo de agraviar a nadie, y parodiando tan acertada frase, bien 
podemos decir que “es tan buena la Revolución, que es necesario que se use 
aún entre los mismos reaccionarios”. En efecto ¿de dónde, si no del triunfo 
ideológico de los principios revolucionarios, viene un sacerdote católico a 
reclamar ocho horas de trabajo, cuando según los mismos sacerdotes dicen 
[que] su misión es un verdadero apostolado para el cual no hay tiempo fijo 
de trabajo y solamente debe tomarse para descanso el tiempo estrictamente 
necesario para el sostenimiento de la vida material? ¿Habrá triunfado de tal 
manera la Revolución, que lleguemos a ver a un cura párroco demandan-
do al arzobispo, ante la Junta de Conciliación y Arbitraje, el pago de horas 
extraordinarias de trabajo? El absurdo de semejantes ideas salta a la vista.

Por otra parte, el mayor o menor tiempo que inviertan los sacerdotes en 
las necesidades espirituales de los fieles, depende mucho de las circunstan-
cias de lugar, pues no es lo mismo confesar en la iglesia, que salir de ella a 
oír la confesión a otra parte. Depende del carácter de los fieles, pues los hay 
concisos y los hay prolijos y depende finalmente del carácter del sacerdote y 
del concepto que éste se haya formado de su misión.

En corroboración de este aserto puede citarse una observación perso-
nal. El autor de este dictamen ha podido notar que muchos sacerdotes es-
pañoles jóvenes, dotados de toda la energía de su raza y hombres de socie-
dad, han creído que su misión es para el futuro más que para el presente y 
percatándose de la influencia que ejerce la mujer en la sociedad, ponen una 
atención preferente a la preparación de madres de familia y de allí que se 
dediquen con especialidad a dirigir las conciencias de las mujeres jóvenes, 
casadas o no, sobre todo si por su posición social y económica pueden ejer-
cer su influencia no sólo en el seno de sus familias, sino también fuera de 
éstas. Tan paternales cuidados de esos sacerdotes tienen como resultados, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



753ENSAYOS JURÍDICOS

primero, que se vean asediados por aquellas jóvenes penitentes; segundo, 
que los mismos sacerdotes recojan el premio de sus desvelos, tanto en el 
acendrado y respetuoso afecto de sus hijas de confesión como […].99

En cambio, los sacerdotes viejos y cansados de la vida, los que con las 
facciones del indio conservan la melancolía y a reserva de éste, y carecen de 
trato social, los que más que dedicarse a salvar las almas de los jóvenes se 
dedican al cuidado de salvar a los que por razón natural, o sea por los años, 
se encuentran más próximos a comparecer ante la Justicia Divina, casi siem-
pre miran desierto el tribunal de la penitencia, viven casi en el más comple-
to aislamiento y las ofrendas y limosnas para el culto y para ellos mismos, 
huyen de sus escarcelas, a menos que encaminen sus actividades al campo 
de la política ya sea religiosa o profana.

Por tanto, el mayor o menor número de fieles que un sacerdote puede 
atender en determinado período de tiempo depende muy principalmente 
de factores psicológicos, tanto del sacerdote como de los fieles. Es decir, de 
factores que no son susceptibles de medida ya que no se pueden contar, 
pesar o medir, y que por lo mismo constituyen cantidades y no números, 
lo cual hace imposible tomar un promedio, toda vez que esta operación es 
esencialmente aritmética.

Pregunta decimoquinta 
Teniendo en cuenta lo anterior, ¿cuál debe ser aproximadamente 
la relación entre el número de sacerdotes y el de fieles para que 

resulte adecuada esa relación a las necesidades de los fieles? 

Decimoquinta respuesta

Si como lo requiere la pregunta que se trata de contestar vamos a tener 
en cuenta lo determinado anteriormente, toda vez que hemos dictamina-
do que es imposible determinar el número de fieles que puede atender un 
sacerdote en determinado espacio de tiempo, es claro que tampoco podrá 
determinarse la relación entre el número de sacerdotes y el de fieles.

Por otra parte, aunque la pregunta se refiere expresamente a la relación 
entre el número de sacerdotes y el número de fieles, en realidad lo que pre-
tende el quejoso es que se determine la relación entre el número de sacerdo-
tes y el de habitantes, supuesto que la ley impugnada no se refiere al número 
de fieles, sino al de habitantes.

Planteada la cuestión de esta manera, el problema se complica más aún, 
porque sería preciso conocer la relación entre el número de habitantes y 

99		 Texto ilegible del original.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



754 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

el de verdaderos fieles de la Iglesia Católica. [Este es un] dato muy difícil de 
adquirir pues en nuestro medio con relación al catolicismo puede decir-
se que los habitantes del Distrito Federal están divididos en los siguientes 
grupos: 1o. Personas bautizadas que creen los dogmas católicos y siguen 
estrictamente las prácticas de esa Iglesia; 2o. Personas bautizadas que, sin 
preocuparse de los dogmas por conveniencia o simplemente por costumbre, 
siguen las prácticas de la misma Iglesia; 3o. Personas bautizadas que creen 
en los dogmas católicos, pero que por apatía no siguen las prácticas de tal 
Iglesia; 4o. Personas bautizadas que no creen los dogmas ni siguen las prác-
ticas de la Iglesia Católica, aunque no han abrazado ostensiblemente otra 
religión; 5o. Personas bautizadas, pero que han abrazado otra religión; y 6o. 
Personas que no han sido bautizadas, ni han pertenecido jamás a la Iglesia 
Católica.

La estadística oficial probablemente nos daría el dato relativo al último 
grupo, pero no nos da ni puede darnos los relativos a los primeros cinco 
grupos. Por su parte, la Iglesia Católica considera como fieles suyos a todos 
los que han sido bautizados, lo cual es falso por todos [los] conceptos; pero 
muy especialmente en relación con el asunto que nos ocupa, ya que es claro 
que no se necesita sacerdote alguno para los grupos 4o., y 5o. y muy pocos 
para el grupo 3o.; tres grupos que probablemente constituyen una inmensa 
mayoría en nuestro medio.

De allí se sigue que, aún considerada la cuestión desde el punto de vista 
de la Iglesia solamente, no es tan grande el número de sacerdotes que se 
necesitan como a primera vista parece. La prueba patente está en que antes 
de la vigencia de la ley impugnada, no obstante que según las disposiciones 
canónicas sólo los párrocos están obligados a ministrar los sacramentos, en 
el Distrito Federal había solamente cuarenta y siete parroquias, prueba in-
equívoca de que ellas bastaban para sus fines en concepto del mismo clero. 
De suerte que, en el concepto oficial del Arzobispado de México, bastaría 
para el Distrito Federal cuarenta y siete curas, cuarenta y siete vicarios y los 
miembros de los dos cabildos; es decir, poco más de cien sacerdotes.

Lo anterior es un aspecto de la cuestión, pero si se tiene en cuenta que, 
como lo hemos demostrado con documentos oficiales de la Iglesia Católica 
(al Syllabus y varios preceptos del Codex Juris Canonici) al contestar la pre-
gunta quinta, la misma Iglesia Católica no limita sus actividades a la finali-
dad religiosa, sino que pretende invadir facultades exclusivas del Estado, 
desconociendo la soberanía de éste y constituyendo para él una amenaza. 
Por lo cual, el mismo Estado en ejercicio de un legítimo derecho de de-
fensa, debe tomar las medidas necesarias para su seguridad. Es claro que 
la limitación del número de sacerdotes no está basada ni debe basarse en 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



755ENSAYOS JURÍDICOS

las necesidades religiosas exclusivamente, sino también en las necesidades 
políticas de la población del Distrito Federal considerada como parte del 
pueblo mexicano que es el soberano, y esas necesidades políticas, ni son las 
mismas en todos los tiempos, ni pueden determinarse a priori. Pero en todo 
caso, si oficialmente la Iglesia Católica consideraba suficientes poco más de 
cien sacerdotes y ese número había de limitarse por necesidades políticas, 
no podía esperarse que nuestros legisladores establecieran una proporción 
que permitiera mayor número de los sacerdotes considerados como indis-
pensables para la Iglesia.

En realidad, solamente la práctica y la actitud de la misma Iglesia pu-
eden determinar hasta donde debe llegar esa limitación, o si no debe haber 
limitación alguna. Si la Iglesia prescindiera de la actitud arrogante que la 
hace considerarse independiente y aún superior al Estado y limitara sus ac-
tividades a un fin exclusivamente religioso, sin pretender invadir la esfera 
de acción de la autoridad civil, probablemente no habría limitación alguna 
para el número de sacerdotes y la oferta de los servicios por parte de éstos 
y la demanda de tales servicios por parte de los verdaderamente católicos, 
fijaría de una manera automática el número de sacerdotes necesarios.

Desgraciadamente la Iglesia Católica jamás abandonará su arrogancia 
y su ambición de poder temporal y siempre será necesario que el poder pú-
blico ponga más o menos restricciones a sus actividades.

Tal es la situación actual y como no es posible determinar el número de 
fieles que pueda atender un sacerdote en determinado período de tiempo, 
ni tampoco el número de verdaderos católicos y observantes de sus prácticas 
que hay en el Distrito Federal, es claro que tampoco se puede determinar 
la relación que debe existir entre el número de sacerdotes y el número de 
fieles, o entre el número de sacerdotes y el número de habitantes.

De lo expuesto se infiere que la limitación establecida por la ley de 
26 de diciembre de 1931 publicada en el Diario Oficial del 30 del mismo 
mes y año, es, y por la naturaleza de las cosas tiene que ser, una limitación 
empírica. Se infiere así mismo que habiendo sido confiada esa limitación a 
las legislaturas de los estados y naturalmente al Congreso de la Unión como 
legislatura para el Distrito y territorios federales, aunque el Poder Judicial 
considerara exagerada tal limitación, nada podría hacer para remediarla. 
Pues, así como la jurisprudencia de la Suprema Corte de Justicia ha de-
clarado que la proporcionalidad y equidad de los impuestos no puede ser 
materia de amparo, y que el remedio contra los impuestos desproporciona-
dos o poco equitativos consiste solamente en el ejercicio del voto, llevando 
a las legislaturas a ciudadanos ecuánimes y prudentes, así también tendría 
que declarar que la extensión de la limitación del número de sacerdotes no 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 



756 OBRA JURÍDICA DE UN CONSTITUYENTE: FERNANDO LIZARDI

puede ser materia de amparo. Y que el remedio contra una exagerada limi-
tación consistiría en el ejercicio del derecho de voto, para llevar a las legisla-
turas y al Congreso de la Unión, a ciudadanos ecuánimes y prudentes. Este 
último, suponiendo que la limitación establecida sea exagerada; pero como 
en realidad no podrá decirse que lo sea, mientras una doble experiencia (re-
ligiosa y política) no venga a demostrarlo, es claro que lo único que puede 
y debe hacerse es que los sacerdotes católicos se sometan a esa limitación y 
si quieren mayor número de sacerdotes, que demuestren por su conducta 
general que reconocen plenamente la soberanía del pueblo mexicano, ejer-
cida por medio de los poderes federales y de los estados, en los términos de 
la Constitución. Que demuestren también por su conducta que no tratan 
de invadir la esfera de acción propia del Estado; y que demuestren por úl-
timo que, en vez de obstruccionar al gobierno, tratan de colaborar con él 
en todo aquello que tienda al bienestar y progreso intelectual, moral y ma-
terial del pueblo mexicano. Sólo así podrán demostrar que realmente son 
patriotas y sólo así podrán obtener una libertad completa de acción que, en 
otras condiciones sería atentatoria contra la soberanía nacional y contra los 
intereses morales y materiales del pueblo.

Señor Juez:

Con lo anterior creo dejar terminada la misión de perito con que usted 
se sirvió honrarme. Honra que agradezco profundamente y sólo me permito 
añadir que en el curso de este dictamen, he procurado citar autores religio-
sos y documentos oficiales de la Iglesia Católica; que cuando he tenido que 
recurrir a autores profanos, he citado solamente a Cervantes, de cuyo catoli-
cismo nadie duda, al señor Methodio Maranhao, únicamente a título de 
información y no de doctrina, a Jellinek y a Valery, cuyo prestigio científico 
está fuera de toda duda y cuyas obras han servido de texto por varios años en 
la Facultad de Jurisprudencia de la Universidad Nacional, por lo cual puede 
decirse que ellas inspiran a todos los jóvenes jurisconsultos mexicanos.

Esas mismas obras fueron propuestas como textos por el suscrito, cuan-
do tuvo la honra de ser director de la Facultad antes mencionada. Es decir, 
en una época en que yo no podía imaginarme siquiera que iba a tener que 
dictaminar en este asunto y por tanto, las referencias que hago a las mismas 
obras son el resultado de mis convicciones personales, formadas mucho an-
tes de mi nombramiento como perito, lo cual demuestra la sinceridad de mi 
dictamen.

Protesto, pues, haber procedido en el desempeño de mi cargo, según mi 
leal saber y entender y con sinceridad y buena fe.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx                    https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México - Instituto de Investigaciones Jurídicas

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/yxax3yup 




