


Una propuesta desde sus principios y herramientas

Hilda Carmen Vargas Cancino



2018
COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS

DEL ESTADO DE MÉXICO

Una propuesta desde sus principios y herramientas

Hilda Carmen Vargas Cancino



Comisión de Derechos Humanos
 del Estado de México  

Dr. en D. Jorge Olvera García 
Presidente 

Edición del libro
Dra. en D. Alma Regina Dávila Sámano, directora del Centro de 
Estudios; Lic. Juan Fernando Olguín Galicia, jefe del Departamento 
de Publicaciones; Iván García Velarde, diseño y formación; Dulce 
Thalía Bustos Reyes, corrección de estilo.

Antología de la No-violencia IV. 
Una propuesta desde sus principios y  herramientas.  
Autora: Hilda Carmen Vargas Cancino

D.R. © Comisión de Derechos Humanos del Estado de México 
Av. Nicolás San Juan,  núm. 113, 
col. Ex Rancho Cuauhtémoc 
c. p. 50010, Toluca, México.

Año: 2018
1a edición 

ISBN: 978-607-9129-28-6
Impreso en México 
Número de autorización del Comité Editorial CE/BLB/01/18

Queda estrictamente prohibida la reproducción total o parcial del
contenido de la presente obra sin previa autorización de la 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México (Codhem).

Las opiniones y los contenidos vertidos en esta publicación son
responsabilidad del autor; la Codhem los difunde a favor de la 
libertad de expresión.



Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI



Í n d i c e

Presentación ................................................................... XI

Introducción .................................................................. XV

Capítulo 1. Principios del Ahimsa .................................. 23

Capítulo 2. Herramientas de la No-violencia .............. 53

Capítulo 3. No-violencia con la naturaleza: 
		  ambiente, animales no humanos, 
		  decrecimiento y ecofeminismo ................. 115

Capítulo 4. No-violencia con la infancia .................... 149

Fuentes consultadas ....................................................... 165

Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI



Antología de la No-violencia

VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



P r e s e n t a c i ó n

La antología que se presenta es producto del trabajo rea-
lizado por la Comisión de Derechos Humanos del Estado 
de México (Codhem) y la Universidad Autónoma del Es-
tado de México (Uaemex), a través de su Instituto de Estu-
dios sobre la Universidad (iesu) y el Programa de Estudio 
Promoción y Divulgación de la No-violencia; esfuerzo por 
el cual se busca destacar aspectos clave, como la toma 
de conciencia, la justicia, la cohesión social, la promo-
ción de los derechos humanos, la interculturalidad, la 
legalidad, la inclusión, el aprendizaje cooperativo, el en-
tendimiento mutuo, entre otros, para generar cambios 
conductuales y restaurar un tejido social quebrantado.

XI

Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la

No-violencia VI Antología de

la No-violencia VI Antología

de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta recopilación constituye la cuarta entrega de una serie 
dedicada a una filosofía de vida inspirada en la transfor-
mación del ser humano que, consciente de sus acciones 
y deberes, avive su conciencia y transforme su entorno 
positivamente. Así, este libro ofrece un bagaje enriquece-
dor que busca revestir de un significado diferente las rela-
ciones humanas, donde la paciencia, la templanza, la paz 
interior, el diálogo y el amor se amalgaman para evitar la 
degradación del ser humano, el miedo, la falta de unidad y 
todo aquello que atenta contra su libertad y dignidad.

Martin Luther King afirmaba: “Quien acepta el mal pasiva-
mente está tan mezclado con el mal como el que ayuda 
a perpetrarlo. Quien acepta el mal sin protestar realmente 
está cooperando con el mal”. En este sentido, las acciones 
y las conductas que lastiman el círculo social no pueden 
ser normalizadas ni toleradas, ya que el reconocimiento 
de la diversidad y el respeto a las diferencias, aun cuan-
do entren en colisión con nuestras realidades, sugieren la 
resignificación de los valores y los deberes humanos que, 
dentro de la ética de Mahatma Gandhi, es en lo que se 
debe trabajar, tal como lo decía: “Que cada uno cumpla 
con su deber. Si yo cumplo mi deber, o sea, me sirvo a mí 
mismo, estaré en grado de servir a los otros”; de ahí la ne-
cesidad de que exista una armonía entre el deber humano 
y el derecho humano.

XII

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Como ombudsperson mexiquense asumo la resignifi-
cación y promuevo la defensa de los derechos huma-
nos como una forma de vida. La No-violencia nos sugiere 
una transformación interior para reconceptualizar y asimi-
lar una nueva construcción y significado del poder de la 
conciencia, el diálogo, la resistencia pacífica y el amor por 
uno mismo. Son plausibles la publicación y la divulgación 
de esta obra que pugna por una participación responsa-
ble y un entorno de mutualismo y respeto entre todos los 
seres humanos, pero sobre todo, apela a reconstruir una 
visión y un estado de vida, donde inicie un nuevo esque-
ma de pensamiento no sólo como una filosofía quimérica, 
sino como un ejercicio habitual que cambie al ser huma-
no, su existencia y, finalmente, las estructuras en las que 
se desarrolla.

Dr. en D. Jorge Olvera García
Presidente de la Comisión de Derechos Humanos del Estado 

de México

XIII

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia

VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



I n t r o d u c c i ó n

La presente antología es resultado de la unión de es-
fuerzos de la  la Codhem y la Uaemex,1 dos instituciones 
importantes en la entidad mexiquense, cuyas misiones 
compartidas son escuchar las necesidades de la co-
munidad, así como generar aportes para ella con el fin 
de que el respeto a los derechos de sus integrantes sea 
cada vez más visible; en ambas la enseñanza y la investi-
gación son horizontes de encuentro; es en ese tenor que 
el díptico mensual Ahimsa se ha gestado:

Ahimsa es un proyecto que inició el profesor emérito, 
Juan María Parent Jacquemin, en el [sic] 2004, con el 
propósito de difundir esta ética prosocial y pronaturaleza 

1 La elaboración de la investigación teórica está a cargo del Programa de Estudios, Promoción y 
Divulgación de la No-violencia, del Instituto de Estudios sobre la Universidad, de la Uaemex. La parte 
editorial de diseño y publicación la realiza el Centro de Estudios de la Codhem.

XV

Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la

No-violencia VI Antología de

la No-violencia VI Antología

de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



—fundada por Gandhi y conocida en el jainismo como 
ahimsa o la ausencia de daño o violencia— la cual se 
sostiene a través de la fuerza del espíritu, de la transpa-
rencia, de la verdad y del bien comunitario, por lo que su 
práctica también es conocida como satyagraha, que sig-
nifica la fuerza de la verdad y del espíritu.2

Ha sido ya una tradición que, posterior a los festejos por 
haber llegado a los 50, los 100 y ahora los 150 números, 
se edite una antología, la cual compila todos los Ahimsas 
publicados desde noviembre de 2013 (díptico 101), has-
ta octubre de 2017 (díptico 150).

Cuando llegamos al número 100, expresamos nuestro 
sentir, el cual continúa vigente:

El equipo de trabajo que participamos [sic] en su elabo-
ración siente alegría por la función que cumple este bole-
tín: acercar la cultura de la no-violencia a la sociedad civil 
y académica del mundo, para contribuir así al respeto de 
los derechos humanos y hacer conciencia de los recur-
sos que cada quien tiene para ser parte de la justicia, des-
de el modelo de la misma hasta su defensa cuando ésta 
no aparece. Juan María Parent pensó este proyecto […] 
cuya cristalización ha sido posible gracias al apoyo del 

2 H. C. Vargas Cancino, “Hemos llegado al número 150 del Ahimsa”, Ahimsa 150 (2017): s/p. 
Esta cita enmarca la celebración del número 150 del díptico Ahimsa, publicado en 2017.  
En los capítulos que integran la presente antología, aparecerá cada texto independiente o cita tex-
tual con un número que puede ir del 100 al 150, el cual corresponde al díptico,  y el año de publica-
ción del mismo, para que el lector pueda consultarlo.

XVI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Centro de Estudios de la Comisión de Derechos Huma-
nos del Estado de México3.

Se observará, a los largo de los diferentes textos, espe-
cialmente cuando de citas textuales se trate, que existen 
diversas formas de escribir el significado de ahimsa, pa-
labra que en español se ha traducido como No-violencia, 
noviolencia o no violencia. Cuando el término se emplee 
en esta obra, siempre se optará por escribir No-violencia, 
como una sola palabra, con mayúscula y guion, recono-
cida como un nombre propio que hace referencia a una 
filosofía de profundas implicaciones, que no sólo implica 
la ausencia de violencia.

Un ejemplo de las diferentes formas de escribir el signi-
ficado de ahimsa, las cuales se visualizan a lo largo de 
la antología, se observa en la siguiente cita del filósofo y 
activista no-violento de origen francés, Jean-Marie Mu-
ller, quien, aunque lo escribe separado, la descripción 
que hace representa una parte importante del corazón 
de esta filosofía:

Se ha dicho a menudo que la expresión “no violencia”, al 
ser negativa, no ha sido bien elegida y que incluye nume-
rosas ambigüedades. En realidad son nuestras relaciones 
con la violencia las que son ambiguas. La expresión “no 

3 H. C. Vargas Cancino, “Ahimsa festeja sus 100 números”, Ahimsa 100 (2013): s/p.

XVII

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



violencia”, en efecto, plantea una cuestión, pero plantea 
precisamente la cuestión debida, es decir, la de la violen-
cia. Rechazar la expresión “no violencia” es eludir la cues-
tión de la violencia; cuestión que; sin embargo, es esencial, 
porque afecta al sentido mismo de nuestra existencia […] 
En realidad, la expresión “no violencia” es decisiva por su 
negatividad misma, porque ella y sólo ella permite deslegi-
timar la violencia. Es la expresión más justa, exacta y rigu-
rosa para expresar lo que quiere significar: el rechazo de 
todos los procesos de legitimación y justificación que con-
curren a transformar la violencia en un derecho humano.4 

La publicación está conformada por cuatro capítulos: 
“Los principios del ahimsa”, “Herramientas de la No-vio-
lencia”, “No-violencia con la naturaleza: ambiente, ani-
males no humanos, decrecimiento y ecofeminismo” y 
“No-violencia en la infancia”, que abordan las temáticas 
generales en las cuales se agruparon los subtemas trata-
dos en los 50 dípticos.

En cada uno de los capítulos se realizó una pequeña in-
troducción que describe las temáticas específicas que 
se abordan; en seguida se colocan los diferentes tex-
tos de los dípticos, los cuales pueden ser citas textuales 
únicamente,5 relacionadas con la temática del capítulo, 
o textos que se costruyeron basados en la No-violencia 
que, a su vez, pueden incorporar alguna cita textual, en 

4  J.-M. Muller, El coraje de la no violencia (Cantabria: Sal Terrae, 2004), 128.
5 Las citas textuales solas, sin texto que las preceda, sólo aparecerán con el nombre del autor.

XVIII

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



estos casos se colocará a pie de página la fuente de la 
cita textual, tal como apareció en el díptico. Asimismo, es 
posible que en la redacción de los textos haya colabo-
rado alguna invitada o invitado local, nacional o interna-
cional, y también aparecerá su nombre y la institución de 
procedencia. 

El capítulo primero, “Los principios del ahimsa”, se divide 
en tres apartados: en el primero se abordan los principios 
fuente en los cuales se sustenta la filosofía gandhiana del 
ahimsa, asimismo, se describen y, en algunos casos, se 
ejemplifican, los vocablos originales que Gandhi retomó 
del sánscrito: ahimsa y satyagraha para definir lo que en 
occidente se llamó No-violencia; en el segundo se inclu-
yen los textos y las citas que fundamentan la conciencia 
como punto de partida de la No-violencia; en el tercero se 
integran los aspectos que defienden al ahimsa como una 
ética que comparte valores, como la justicia social y el res-
peto hacia la naturaleza, con cosmovisiones ancestrales.

El segundo capítulo, “Herramientas del ahimsa”, recopila 
los textos de los dípticos que describen algunas de las 
principales estrategias de la No-violencia; se integra por 
cuatro apartados: el primero aborda el encuentro interior, 
que es deseable que realice cada practicante para for-
talecer el espíritu, la mente y el corazón, para la acción; 

XIX

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



el segundo trata sobre el manejo del conflicto desde el 
diálogo no-violento; en el tercero se recopilan elementos 
conceptuales y técnicos sobre la mediación; el cuarto se 
enfoca en la descripción, así como en la documentación 
de ejemplos sobre el activismo social, columna vertebral 
del ahimsa.

El capítulo tercero engloba los textos que integran una apor-
tación sobre No-violencia hacia la naturaleza; en el primer 
apartado se habla sobre la sostenibilidad; en el segundo se 
revisa el ahimsa con los animales no humanos; en el tercero 
se aborda el decrecimiento, y en el cuarto, el ecofeminismo, 
sustentado desde los principios del ahimsa.

El último capítulo hace una recopilación de textos que 
enfatizan la importancia de trabajar la No-violencia desde 
la infancia; está integrado por dos apartados: en el prime-
ro se explica lo fundamental que es abordar esta filosofía 
desde la familia; en el segundo se describen alternativas 
de educación no-violenta en los espacios académicos.

La forma en la que se agruparon los textos busca facilitar 
la comprensión de los mismos, los cuales fueron organi-
zados por temáticas generales, ya que, al ser muy breves 
dentro de los dípticos, no se puede dar una visión más 
amplia de cada área del ahimsa, como la que ahora se 
genera al presentar los dípticos unidos.

XX

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Nos es grato compartir esta publicación, deseando sea 
una semilla para la población lectora, con un conjunto 
de herramientas, entre éstas el trabajo interior o el que se 
hace con el espíritu, el diálogo que se convierte en ac-
ción y el activismo social, que nos permitan practicar la 
justicia y favorecer una conciencia ecológica tanto en el 
hogar como en las instituciones educativas.

Hilda Carmen Vargas Cancino
Programa de Estudio, Promoción y 

Divulgación de la No-violencia

XXI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



23

C a p í t u l o  1
Principios del ahimsa

∆
Estoy impaciente por comprender la presencia de mi Hacedor, 

que encarna para mí la Verdad.
En el lejano pasado de mi carrera descubrí que si quería com-

prender la Verdad, debía obedecer la ley del Amor, aunque me 
costara la vida.

Mahatma Gandhi

Introducción

La No-violencia es una filosofía y una forma de vida; acción; una 
ética sustentada en diferentes visiones que Gandhi integró desde 
los principios de diversas religiones como el hinduismo, el jainis-
mo, el budismo, el islamismo y el cristianismo, entre otras, a partir 
de sus textos sagrados. Es importante resaltar el ecumenismo re-
ligioso del mahatma, el cual reconocía la existencia de una sola 
deidad, misma para todas las religiones, asociada siempre con la 
verdad, una verdad superior más allá de los paradigmas terrenales, 
en vínculo directo con la justicia. 

Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

24

En la primera parte de este capítulo se abordan los principios fuen-
te desde los que se sustenta el ahimsa; se describen también y, en 
algunos casos, se ejemplifican, los vocablos originales que Gandhi 
retomó del sánscrito: ahimsa y satyagraha para definir lo que en oc-
cidente se llamó No-violencia. 

El segundo apartado trata sobre la conciencia por ser su búsque-
da un distintivo importante del ahimsa, cuya pretensión constante 
es facilitar las condiciones no-violentas para que personas, go-
biernos y comunidades puedan percatarse del impacto de sus 
acciones. Se abordan también los aspectos que defienden, desde 
diversas perspectivas, al ahimsa como una ética, incluyendo su re-
lación con cosmovisiones de pueblos originarios que, sin llamarle 
ahimsa, igualmente, sus principios de actuación son respetuosos 
con la comunidad de la vida.

El ahimsa y sus fuentes

Las polémicas palabras: No-violencia, noviolencia o no violencia 
(Ahimsa 133, 2016)

Se ha escrito mucho, y al mismo tiempo criticado, sobre la conno-
tación negativa de la palabra y, sin embargo, su impacto aún así ha 
sido fuerte. Se requirió unir las dos palabras quedando “No-violen-
cia” o “noviolencia”, lo cual les dio la fuerza necesaria de la unidad 
en una nueva cultura hacia la acción desde la justicia, el amor y la 
ética, como punto de partida para el logro de la paz. Mario López, 
investigador del Instituto de la Paz y los Conflictos de la Universi-
dad de Granada, menciona:

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

25

Los británicos se estaban refiriendo a la lucha de Gandhi y sus se-
guidores como algo completamente nuevo en el horizonte político 
del Imperio, con la fortuna de que no-violencia, como tal, caló mu-
cho más en otras lenguas (francés, italiano, incluso castellano con 
el paso del tiempo) que otros vocablos también usados por los in-
gleses, como era el de “resistencia pasiva” […] a pesar del esfuerzo 
del propio Gandhi, de sus seguidores y de otros pensadores orien-
tales, vocablos como satyagraha o ahimsa quedaron relegados a 
un lenguaje para iniciados pero no para opinión pública o los me-
dios de comunicación en general.1

Ahimsa y el jainismo, un respeto a la vida (Ahimsa 101, 2013) 

El jainismo, de acuerdo con la visión de Cristopher Key, combina 
los aspectos físicos con los metafísicos, de tal forma que su cos-
movisión unifica los elementos de la realidad física con todo tipo 
de vida, de la misma forma que la práctica del ahimsa lo concibe. 
Es una ética que respeta todas las forma de vida y que ha influen-
ciado tanto al budismo y al hinduismo como al islamismo de India 
“La práctica de ahimsa, el voto de no hacer daño, está en el cora-
zón del jainismo. La palabra ahimsa viene del sánscrito hims, una 
forma desiderativa del verbo han, que significa matar o dañar. Con 
el prefijo a, la traducción más exacta es ausencia del deseo de he-
rir, dañar o matar”2.

El Ahimsa. Desde el jainismo para el mundo (Ahimsa 112, 2014) 

Las tradiciones jaina y budista son conocidas como las escuelas 
heterodoxas de [sic] pensamiento hindú; ambas rechazan la auto-
ridad de los vedas, enfatizan la meditación, contienen enseñanzas 

1 M. López, “Noviolencia, política y ética”, en El poder de la fragilidad. Experiencias en la senda de la 
Noviolencia, ed. Carlos H. Fernández (Bogotá: Kimpres Ltda, 2003),102.
2 C. Key, Nonviolence to Animals, Earth, and Self in Asian Traditions (Delhi: Indian Book Centre, 1995), p.10. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

26

relacionadas con el renacimiento y fueron establecidas por persona-
lidades históricas. Sin embargo, mientras que el budismo está enrai-
zado en una postura antiteísta y generalmente evade las cuestiones 
de naturaleza metafísica, el jainismo, al parecer, combina física con 
metafísica, proponiendo una visión del mundo en la que todos los as-
pectos de la realidad física están teñidos con multitudes de vida. Esta 
percepción de las cosas resultó en la práctica de [sic] ahimsa una éti-
ca que requiere un respeto a todas las formas de vida que moldea la 
cotidianidad de los laicos jainas y el camino austero que siguen los 
monjes de esta misma tradición ideológica. Este cuidadoso respeto 
por la vida influenció profundamente al budismo, el [sic] hinduismo y 
el [sic] islamismo en India y, en la medida en la que ayudó a moldear 
la práctica budista, se extendió por toda Asia.3

La práctica integral del Ahimsa (Ahimsa 108, 2014)

Gandhi, una vez que maduró su proceso con la No-violencia y fue 
iniciado en ésta, organizó y experimentó ese poder en varios cam-
pos de su vida, previa comprensión de la naturaleza y las carac-
terísticas destructivas, explotadoras e impulsivas del ser humano 
“Para conducir este tipo de lucha, Gandhi necesitaba el apoyo de 
la nación entera, de la cual, un 80 % de las personas eran comple-
tamente analfabetas, pobres, desesperados, socialmente apáticos 
y empapados por la superstición y el fatalismo. No entendían otro 
idioma que no fuera el del pan y la mantequilla”4, situación que co-
nocían los líderes que antecedieron al mahatma y que, al no creer 
en su potencial, renunciaron a trabajar con las masas y dirigirlas. 
Las circunstancias y la madurez de Gandhi lo llevaron a visitar con 
su rueca las miles de villas, consideradas por él holgazanas. 

3 C. Key, Nonviolence to animals, earth, and self in asian traditions, trad. F. Ongay (Albany: State Uni-
versity of New York Press, 1993), 9.
4 P. Menon,  “El concepto de no violencia en Gandhi”, en  Non-Violence and Social Change, eds. J. S. 
Marthur y P. C. Sharman (Ahmedabad : Navajivan Publishing House, 1998), 31-35.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

27

Menon comenta que el líder indio les habló a su conciencia ha-
ciéndoles ver que si elaboraban ellas mismas sus ropas dentro 
de sus cabañas, usando la más sencilla técnica para hilar, traería 
como consecuencia el cierre de poderosas fábricas de Manches-
ter y Birmingham y, por lo tanto, provocaría un importante golpe 
económico al imperio británico. Gandhi tenía muy claro que una 
lucha no-violenta sin una actividad alternativa para construir la in-
dependencia económica en forma sostenida no funcionaría, por-
que sólo así la gente podría tener confianza en ella misma.

∆
La satyagraha, combinación de dos palabras gujaratís que signi-

fican verdad y fuerza, era una doctrina nacida de y para la acción. 
Era la creación de una mente curiosamente concreta, atenta a las 
relaciones, siempre cambiantes, de los hombres entre sí y de és-
tos con el mundo [...] No era casual que siempre tuviera [Gandhi] 
como norma tratar de integrar la teoría y la práctica; no era casual 
su creencia de que la discordancia entre lo que se dice y lo que 

se practica es la mayor deshonestidad.
George Woodcock

Satyagraha y satyagrahis (Ahimsa 123, 2015)

George Woodcock retoma el movimiento gandhiano conocido 
como satyagraha:

Para enfrentarse a la ley, Gandhi puso en marcha el primer movimiento 
de satyagraha. Había elegido dicho nombre —verdad y fuerza—por-
que no le agradaba el de la resistencia pasiva, procedimiento pura-
mente negativo que le parecía una débil arma, ni el de desobediencia 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

28

civil, que tenía un aura de desafiante hostilidad. La resistencia que de-
seaba ofrecer era la de un pueblo que no temía la acción violenta pero 
optaba deliberadamente por la no-violencia y la lucha por el dominio 
de la verdad en vez de la lucha por el poder material5.

Los satyagrahis fueron los valientes practicantes del satyagraha 
que, de manera voluntaria, ejercían labores de educadores, prac-
ticantes, consejeros agrícolas, jueces en conflictos de paz y, en 
general, servidores del pueblo para las causas justas, también 
practicaban los criterios elevados de comportamiento propues-
tos por el mahatma: la castidad, la moderación, el vegetarianis-
mo, así como el voto de pobreza.

∆
…Los indios distinguen entre satyagraha y duragraha, que es la 
fuerza de la obstinación contrapuesta a la fuerza de la verdad y 

que en determinados momentos puede emplear una deliberada 
coacción no-violenta. A pesar de todo, la no-violencia coercitiva 
es preferible a la violencia coercitiva, pues deja abierta la posibili-

dad de la enmienda…
George Woodcock 

Responsabilidades del satyagrahi6 (Ahimsa 129, 2016)

El filósofo italiano, Giuliano Pontara, hace referencia a las condicio-
nes no-violentas que deben cuidarse por parte de sus practican-
tes; se enmarca en una elevada ética que debe mostrar:

• Transparencia y compromiso con la verdad, o con aquello que en 
ese momento se considere como verdad.
• Intentar ver el conflicto desde el punto de vista de la contraparte 
e identificar los valores y los parámetros bajo los cuales el otro se 
sostiene.

5 G. Woodcock, Gandhi (Barcelona: Planeta Agostini, 1971), 58.
6 El satyagrahi es el practicante del ahimsa o del satyagraha.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

29

• Defender siempre causas justas.
• Conservar la fe y a la par, mostrar precaución y prudencia con las 
nuevas dificultades que la lucha o la causa va presentando.7

Un satyagrahi requiere, sobre todo, amarse (Ahimsa 129, 2016)

El amor a uno mismo es necesario para la práctica del ahimsa; 
esta condición permite cuestionar el statu quo, generar reflexio-
nes sobre el propio comportamiento y el de los demás, “y que 
por ese amor a uno mismo, no descuida el amor a los otros; están 
contemplados en el impacto de sus decisiones, busca la defensa 
de los propios derechos sin invalidar los derechos de los otros. 
Una persona sometida en las diferentes esferas de la vida, gene-
ralmente, carece de ese amor, por eso se coincide con Cortina 
en que la capacidad de autolegislarse requiere de autoestima y 
responsabilidad…”.8

La No-violencia genera infantes y adultos autónomos, cuyo com-
portamiento ético no depende de que otros lo vigilen, lo recompen-
sen o castiguen, pues tienen amor a sí mismos y una alta capacidad 
para autolegislarse.

In Lak’ esh9 (Ahimsa 114, 2014)

Cuando escuchamos el saludo en lengua maya In Lak’ esh, cuya 
traducción al castellano se aproxima a “yo soy tú; tú eres yo” o “es-
toy en ti como estás en mí”, podemos preguntarnos ¿no ha sido 
ésta una indicación de los maestros de la humanidad en diferen-
7 G. Pontara, “Prólogo”, en Teoría e práctica della nonviolenza, M. Gandhi (Torino: Giulio Elinaudi Edi-
tore, 1996).
8 H. C. Vargas Cancino, La calidad de vida y los derechos humanos. Una alternativa desde las capaci-
dades y el decrecimiento (México: Torres, 2013), 186.
9 Eusebio A. Antonio Vázquez, licenciado en psicología educativa y profesor-investigador en la Es-
cuela Normal de Licenciatura en Educación Primaria “Villaflores”, Villaflores, Chiapas.	

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

30

tes partes del mundo y en distintas épocas?, ¿no es ésta una ma-
nifestación de aquellas prescripciones que indican que todos los 
seres humanos deben verse como hermanos o, mejor aún, que 
cada ser humano es portador de una partícula de la divinidad y, 
por tanto, se reconoce en cada uno de sus congéneres y, aún 
más, en todo organismo sobre la Madre Tierra?

∆
En el acto de perdón estamos declarando nuestra fe en el futuro de 
una relación en la capacidad del infractor para hacer un nuevo co-
mienzo en un curso que será diferente de la que nos causó el mal. 

Desmond Tutu 

Taoísmo y No-violencia (Ahimsa 129, 2016)

El taoísmo opone dos fuerzas, una pasiva, sutil, femenina (el Yin) y 
otra activa, concreta y masculina (el yang), esas fuerzas podrían ser 
respectivamente la paz y la guerra. El taoísmo nos dice que en el 
yin está el yang y en éste está aquel. La no-violencia no es ausen-
cia total de violencia, sino lucha en medio de la violencia, combate 
contra la injusticia […] Con medios pacíficos, sin armas, sin crueldad, 
sin inhumanidad pero con tenacidad, empeño, insistencia, compro-
miso, obstinación y resolución.10

Tres principios de la acción no-violenta gandhiana de acuerdo 
con Galtung11 (Ahimsa 130, 2016)

El primer principio se refiere al punto al que se dirige la acción: la 
relación entre el uno y el otro, nunca en contra del otro, porque 
nosotros aislados no existimos en la sociedad, y los problemas 

10 M. López, Ni Paz, ni Guerra, sino todo lo contrario. Ensayos sobre defensa y resistencia civil 
(Granada: Educatori, 2012), 5.
11 Cfr. J. Galtung, La meta es el camino. Gandhi hoy (México: Trascend México, 2008).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

31

son producto de las interacciones, de los intercambios que tene-
mos o de las carencias que se muestran a partir de una relación.

El segundo principio es la construcción del amor, no del odio; por lo 
tanto, abordar el conflicto a través de acciones no-violentas requiere 
previamente haber trabajado con uno mismo, haciendo conciencia 
sobre la propia violencia, enfrentarla, y después será posible ir con el 
otro con la guardia baja, pero con decisión de transformar la acción 
en justicia, desde el amor, la ecuanimidad y la justicia.

El tercer principio es totalmente inclusivo del otro; requiere inte-
grarlo para compartir su sentir, su experiencia, sus aportes, asegu-
rándole un espacio inclusivo en la futura relación.

El poder sin estigmas (Ahimsa 121, 2015)

Con frecuencia, existen personas que evitan la palabra poder por 
los abusos que se han cometido; sin embargo, este término también 
representa una herramienta para construir, ayudar, sanar, propiciar 
el crecimiento personal y el de las otras personas y seres. Se pro-
pone al lector que abandone el estigma que se le ha concedido, y 
se reconozcan las diferentes caras que el propio poder tiene para 
influir éticamente en el mundo, tal es el caso de la activista española 
no-violenta Mercedes Mas, quien invita a reconsiderar nuestras op-
ciones de poder y capitalizarlas para el servicio a los otros:

Poder de la PALABRA (capacidad de comunicar, de defender las 
propias razones, de convencer…). Poder de INVERSIÓN (entusias-
mo, energía, tiempo, confianza… invertidos en un proyecto o en el 
grupo). Poder del ROL (oficial: el delegado, el representante, el jefe 
de grupo…; o informal: el líder, el bromista, el “resuelveproblemas”, 
el chulo, el sabio, el polémico…). Poder INTELECTUAL (capacidad 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

32

de análisis, pensamiento creativo, rendimiento escolar…). Poder de 
la EDAD y de la EXPERIENCIA (según el contexto, ser más viejo o 
más joven lleva a ser más respetado o querido). Poder del DINERO 
(recurso que permite tener/hacer cosas que otros no pueden, y que 
muchos desearían…). Poder del SABER HACER (saber moverse, re-
solver problemas del grupo, organizar, encontrar recursos…). Poder 
del ATRACTIVO (carisma personal, presencia, carácter…).12

En el ahimsa la justicia también es libertad (Ahimsa 135, 2016)

El ahimsa es una filosofía que se une con las posturas que, aun 
cuando no son reconocidas por sí mismas como no-violentas, fo-
mentan el compromiso con la libertad y el bienestar frugal. Schlo-
mo Ben-Ami comenta: “Es al mismo tiempo necesario combatir los 
fantasmas de la historia que parecen resucitar en no pocas demo-
cracias. Sería oportuno recordar que nuestro mayor reto no es el 
de crear un alto nivel de bienestar para nuestros ciudadanos, sino 
elaborar un espacio de vida abierto y libre también para el otro, el 
extranjero y el diferente”.13

∆
El amor y la posesión exclusiva no pueden nunca ir a la par.

En teoría, donde es perfecto el amor, tiene que haber ausencia de 
total posesión. 

El cuerpo es nuestra última posesión.
Mahatma Gandhi 

12 M.  Mas, Noviolencia y Evangelio. Manual de supervivencia para un mundo complejo 36 (2002): 7.
13 S. Ben-Ami, “Vasos comunicantes: política global y el desafío de las identidades”, en Diálogo entre 
civilizaciones. Miradas, coords. R. Loyola, T. Unna Calvillo y A. Chenbouni (México: Universidad Na-
cional Autónoma de México [unam]-Colegio de San Luis-Institut de Recherche pour le Développe-
ment-Porrúa, 2010), 57.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

33

¿Qué aspectos puede abarcar la No-violencia? (Ahimsa 137, 2016)

De acuerdo con la visión de la Casa por la Paz de Milán (Casa per la 
Pace Milano), Italia, la No-violencia incluye los siguientes aspectos:

• Justicia y cohesión social
• Derechos humanos
• Gestión compartida del conflicto y del poder
• Estilos de vida sostenibles
• Interculturalidad
• Legalidad
• Ciudadanía activa y participativa
• Desarme y defensa no-violenta
• Aprendizaje cooperativo
• Desobediencia civil14

Cada uno actúa en interacción con el otro, donde la justicia será el 
eje transversal de esta filosofía y acción.

∆
Pero los ojos están ciegos, hay que buscar en el corazón.

Antoine de Saint Exupéry

La conciencia, un punto de partida del ahimsa (Ahimsa 105, 2014)

∆
La no violencia lleva a la más alta ética, 

lo cual es la meta de la evolución. 
Hasta que no cesemos de dañar a otros seres vivos, 

somos aún salvajes. 
Thomas Alva Edison 

14 Casa per la Pace Milano, “Cos’è nonviolenza per noi?”, Casa per la Pace Milano, trad. de la autora, 
http://www.casaperlapacemilano.it/.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

34

El despertar de la conciencia no-violenta15 (Ahimsa 148, 2017)

La conciencia no-violenta facilita el desarrollo de la virtud de discer-
nir lo justo de lo injusto. Surge mediante el encuentro que tienen las 
personas consigo mismas en el proceso de lograr su paz interior, 
donde se desvanecen las luchas internas y se da paso a la recon-
ciliación, se vuelve más nítida su capacidad de perdonar y se des-
pierta su espíritu; sin embargo, esto se obstaculiza con la corrupción 
y la tibieza, elementos que impiden el despertar de la conciencia 
no-violenta.

La conciencia (Ahimsa 147, 2017)

La conciencia es un elemento clave dentro de la No-violencia. Los 
cambios conductuales se originan en la toma de conciencia. Des-
de esta filosofía, cualquier acto consciente debe realizarse desde 
la justicia, no sólo entre humanos, porque de ser así sería un enfo-
que antropocéntrico; requiere se realice entre todos los seres vi-
vos; esta postura inclusiva se llama biocentrismo o ecocentrismo, 
en la cual toda la naturaleza importa.

El filósofo francés, Edgar Morin, menciona que la conciencia eco-
lógica se vincula con la percepción de una “relación fundamen-
tal con el ecosistema, que nos lleva a rechazar nuestra visión del 
mundo objeto y del hombre insular. Es, por lo demás, la única ma-
nera de comprender las verdades de las filosofías no occidentales 
(asiáticas y africanas), de reconciliarnos con éstas y de desembo-
car en una visión universal del mundo”.16 Desde la inclusividad de 
la No-violencia, también se integran las comunidades indígenas 
americanas: hopis, pieles rojas, lakotas, andinas, otomíes, entre 
15 Ricardo Corona Méndez, psicólogo becario de investigación, estudiante de la Universidad Autóno-
ma deTamaulipas.
16 E. Morin, El año 1 de la era ecológica (Barcelona: Paidós, 2008),16.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

35

otras, las cuales se enfocan en su conexión con la naturaleza y en 
mantener el equilibrio con la Tierra: una manera de practicar justi-
cia con el planeta que nos alimenta y cobija.

Trascender el egoísmo: un reto no-violento (Ahimsa 114, 2014)

En varias publicaciones, y a través de varios autores, se ha hablado 
de la necesidad de actuar con la brújula del amor; sin embargo, 
como menciona el respetado novelista ruso, León Tolstoi, “es más 
sencillo escribir diez volúmenes de principios éticos, que poner 
en práctica tan sólo uno de ellos”. Guiarse con la brújula del amor 
requiere entrenamiento y paciencia, temple con nosotros mismos 
y con el otro, lo cual no quiere decir pasividad, también se debe 
fortalecer la disciplina para seguir avanzando y crear conciencia, 
como se ha mencionado: 

El reto sigue: deshacerse del egoísmo y practicar el amor por el otro, 
no importa que sea precisamente el “enemigo”, aquel ha realizado 
uno o varios actos injustos contra la persona o su familia. Y es un 
reto porque la sociedad no está poblada de santos, ni del lado de la 
víctima ni del victimario, ambos son igualmente capaces de hacer 
el mal […] igualmente de hacer el bien y la no-violencia defiende la 
idea de aflorar en el victimario lo bueno que tiene; despertar en él la 
conciencia de que está cometiendo un acto injusto.17

Y cuando se despierta la conciencia, el mundo cambia.

17 H. C. Vargas Cancino, “Hacia la práctica pedagógica lenta y no-violenta, la pedagogía del cara-
col”, en Pedagogía para la práctica educativa del siglo xxi, coord. R. Pedroza (México:  Uaemex-Po-
rrúa, 2014), 304.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

36

En el camino de la integralidad (Ahimsa 124, 2015) 

Martin Luther King Jr. escribió en su libro la Fuerza de amar sobre 
la dificultad para encontrar una persona o una civilización comple-
tamente armónica:

De forma que casi cualquier afirmación de grandeza va seguida, no 
por una frase que indique totalidad, sino por una coma que indica 
su parcialidad entorpecedora. Muchas de nuestras más grandes 
civilizaciones son grandes sólo en algunos aspectos. Muchos de 
nuestros más grandes hombres lo son sólo en algún aspecto, mien-
tras que en otros se muestran débiles y ruines.18

Es un camino que se conquista día a día. Lo importante es lograr 
la conciencia de la mayoría de nuestros actos; cuando esto suce-
de, la dimensión de las propias acciones se revela cada vez más 
nítida, y dicha revelación es un detonador para una vida más co-
nectada, primero con la propia persona y, después, con los otros, 
hasta que llegue el punto en el que nos percibamos como unidad. 
Lo que le hago a los demás me lo hago a mí mismo(a), entonces 
podemos construir acciones de paz.

∆
La ahimsa es, pues, la toma de conciencia, la interpretación, el 

dominio, el control y la transmutación del deseo de violencia que 
está en la persona y le lleva a desear, rechazar, presionar, expul-

sar, excluir, eliminar y herir a otro ser.
Jean-Marie Muller 

18 M. Luther King, La fuerza de amar (Madrid: Acción Cultural Cristiana, 1999), 84.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

37

Algunas frases que intentan legitimar la violencia (Ahimsa 125, 2015)

• “Porque yo no soy de los que toleran las mentiras”.
• La persona propensa “a la violencia se presenta siempre como el 
policía del otro y se convence a sí mismo de que, haga lo que haga 
al otro, éste ‘se lo ha merecido’”.19

• “Es la única forma en que entienden las personas”.

Toda acción, palabra y pensamiento tiene impactos
(Ahimsa 129, 2016)

Las situaciones que se enfrentan en el día a día de las personas y las 
naciones, buenas o malas, deseables o indeseables, correctas o in-
correctas, tienen que ver con las creencias, acciones pensamientos 
o acciones de los involucrados, estemos o no conscientes de ello. 

La No-violencia busca crear conciencia de esos impactos y, más 
allá de esto, actuar, es decir, generar acciones para gestar la justi-
cia, la inclusión y la participación responsable de todos los actores 
para crear una sociedad donde el ahimsa pueda apreciarse en to-
dos sus espacios y rincones:

Toda acción humana lleva consigo una acción educativa, pero no 
siempre somos conscientes de que todo lo que hacemos, lo que 
decimos, lo que somos, tiene una repercusión positiva o negativa 
en las personas que nos rodean y en los medios en los cuales nos 
movemos. Anthony de Mello se refiere a esto cuando nos invita a 
contemplar el impacto que una gota de agua tiene en la roca, para 
cobrar conciencia de cuál es el impacto de nuestra vida no digamos 
sólo en nuestros educandos, sino en la historia de la humanidad.20

19 E. H. Erikson, La vérité de Gandhi, Les origines de la non-violence (París: Flarnmarion, 1974), 393.
20 A. M. González Garza, Educación holística: La pedagogía del siglo xxi (Barcelona: Editorial Kairós, 
2009), 314.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

38

Lanza del Vasto relata su primer encuentro con Gandhi
(Ahimsa 148, 2017)

Me hace una seña —sí, a mí—, me pregunta quién soy, qué hago, 
qué deseo. Y yo en seguida descubro que nada soy, que nada he 
hecho y nada deseo sino permanecer así, a su sombra. Aquí, ante mis 
ojos está el único que ha puesto un poco de verdor en el desierto de 
este siglo. El que conoce la dura ley de amor, dura y clara como el 
diamante. El capitán de los desarmados, el padre de las parias [...] 
Ha venido a mostrarnos el poder en este mundo, de la inocencia 
absoluta. Ha venido a probar que ella [la inocencia] puede parar las 
máquinas, plantar cara a los cañones, poner en jaque a un imperio.21

∆
Si buscamos la manera de obtener la benevolencia del otro para 

alcanzar la meta, estamos ante la habilidad que puede ser lisonja o 
astucia, pero no estamos en la no-violencia; si logramos del adversario 
que acepte nuestras razones porque él teme el escándalo o porque lo 
estamos molestando mucho, no hay no-violencia, sólo hay chantaje. 

Juan-María Parent 

Desafiemos el sinsentido22 (Ahimsa 104, 2013)

La No-violencia es exigente porque demanda que seamos cons-
cientes de cada uno de nuestros actos; una actitud interior que 
inunda nuestro ser y se refleja en el pensamiento, la palabra y la 
acción, pues, como dice Gandhi: “La no-violencia no es una vesti-
menta que uno se pone y saca a voluntad. Su sede se encuentra 
en el corazón, y debe ser una parte inseparable de nuestro ser”23. 
21 G. Lanza del Vasto, citado por J. J. Morales, en Lanza del Vasto, J. J. Morales (Málaga: Fundación 
Emmanuel Mounier, 2008), 42.
22 Julio César Chávez, estudiante de la licenciatura en filosofía (Uaemex).
23 M. Gandhi, Reflexiones sobre la No-violencia (Buenos Aires: Longseller, 2002), 16.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

39

Al ser una filosofía, la No-violencia no sólo reconoce las potenciali-
dades y las limitaciones propias, sino que también busca desafiar 
el sinsentido de este mundo y la violencia que ello conlleva.

∆
Occidente no ha sido capaz de escuchar a Oriente, ni a África, ni 

a la ahora prácticamente extinguida voz de América primitiva. ¡De 
resultas de ello las antiguas sabidurías se han sumido a su vez en 

el descrédito, y ni siquiera Asia se escucha así misma!
Thomas Merton 

La ética no-violenta, su existencia desde la antigüedad 

¿Para qué vivir éticamente? (Ahimsa 106, 2014)

En su dimensión social, posibilita la reproducción de la humani-
dad, permite el actuar responsable y la convivencia armónica. Sin 
embargo, lo más importante es el trabajo primero hacia sí y, como 
efecto, a los demás. El amor a uno mismo genera la expresión de 
actos justos y respetuosos hacia los otros, lo que facilita el adherirse 
al sentir social, por ello, la No-violencia también es ética.24

24 Información retomada de una conversación con Juan-María Parent Jacquemin, profesor emérito 
de la Uaemex.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

40

Ética y No-violencia (Ahimsa 106, 2014)

Hablar de la filosofía de la No-violencia es asumirla como una ética:

Esta concepción supone un intento de apelar a la conciencia y la 
racionalidad del adversario para persuadirle. Busca cambiar sus 
percepciones y sus actitudes internas. Los noviolentos no buscan 
una victoria sobre el oponente, sino una solución que abrace las 
necesidades de todas las partes del conflicto. Se busca y se invita al 
adversario a colaborar en el establecimiento de la justicia, ya que la 
lucha no es contra el oponente, sino contra la injusticia.25

Actuar éticamente es la expresión práctica de la benevolencia 
(Ahimsa 125, 2015)

La benevolencia es un principio universal de la No-violencia, ex-
presada verbal y corporalmente con los demás, sean éstos perso-
nas, plantas, animales no humanos, cualquier ser que se cruce en 
nuestro camino; una oportunidad para regalar un instante amoro-
so al otro, un relato alegre a alguien triste, una ayuda física a al-
guien en desventaja momentánea, situacional o permanente, una 
asesoría sin altanería o soberbia, tiempo y espacio al abrumado, 
un momento de escucha activa, un reconocimiento a los muchos 
aspectos de su vida que de varias formas nos han beneficiado, pe-
queñas acciones que pueden abrir más puertas que sólo andar los 
caminos viendo con lupa los errores ajenos.

∆
[El deber de obrar bien] Consiste en el deber de hacer míos los 

fines de los demás hombres (en la medida en que, sencillamente, 
no sean inmorales).

Immanuel Kant 

25 P. Ortega y A. Pozo, Noviolencia y transformación social (Barcelona: Icaria, 2005), 47.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

41

La No-violencia más allá del evangelio (Ahimsa 113, 2014)

François Vaillant contextualiza a la No-violencia como parte im-
portante del orden moral y político, “procede de una ética funda-
mentalmente secular, es decir, de una ética independiente en su 
fundamento de cualquier doctrina religiosa. Por eso, la no violen-
cia no debe ser vinculada con ninguna religión. Esto no impide 
reconocer a las diversas religiones la posibilidad de tomar en se-
rio la exigencia de No violencia y de motivarla espiritualmente”26, 
haciendo referencia al ecumenismo de Gandhi, quien intentó de-
mostrar qué tanto las escrituras sagradas de hindúes, musulma-
nes y cristianos buscan hacer el bien al prójimo, aun cuando sea 
un adversario. Igualmente, sabidurías ancestrales, como el sumak 
kawsay andino, consideran los principios de la No-violencia, para 
la sobrevivencia de una sociedad y del planeta.

El ethos indígena27 (Ahimsa 116, 2014)

El ethos indígena, en palabras de Maritza Gómez, es la revelación 
de la armonía de la humanidad que ha construido la práctica del 
sentido común, tan olvidado por occidente. Su ethos incluye el 
valor de la comunidad mostrada en un mundo holístico,“donde 
todo forma parte, el sentido y la existencia de la vida y las cosas se 
ordenan a imagen del ciclo de la naturaleza, del día y la noche, del 
sol y la luna  y su energía. La comunidad se rige por ese orden que 
es el orden de todo”.28 

Los esfuerzos educativos están dirigidos a la comunidad, la cual 
toma al respeto como el elemento vital que da sentido ordenado a 
las relaciones y la convivencia, sin él, la comunidad no existe.
26  F. Vaillant, La no violencia en el evangelio (Bilbao: Sal Terrae, 1993),168 y 169.

27 Concepción N. Martínez, profesora de la Escuela Preparatoria “Ignacio Ramírez” de la Universi-
dad Autónoma del Estado de México.
28 M. Gómez Muñoz, “Saber indígena y medio ambiente: experiencias de aprendizaje comunitario”, 

en  La complejidad ambiental, coord. E. Leff (México: Siglo XXI, 2000), 258.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

42

La reciprocidad y la complementariedad desde la 
cosmovisión mapuche (Ahimsa 117, 2015)

El luchador social andino, Fernando Huanacuni, defiende la idea 
de que el pueblo mapuche ha fundamentado la armonía y la salud 
a partir de dos planos; el primero, advierte, sobre la relación: 

del ser humano con lo sagrado y lo sobrenatural, la cual está ba-
sada en la reciprocidad. En este sentido, la familia ancestral ha 
otorgado al pueblo mapuche elementos tan importantes como su 
lengua (mapudungu), su forma de vida y sus leyes, pero […] el pue-
blo debe devolver este don originario cíclica y continuamente a la 
familia sagrada mediante el respeto a su entorno, el cual posee un 
fin vital que es mantener el equilibrio entre ellos y lo creado.29

El segundo plano es la categorización del mundo en términos di-
ferentes a la visión occidental, en la cosmovisión andina existe la 
complementariedad de los opuestos, no los visualizan como contra-
dicción, reconocen que existe una serie de fuerzas opuestas y com-
plementarias: “el hombre está constituido por polos opuestos que se 
complementan […] Esta es una visión integral, verdadera y sabia, ya 
que es imposible que en un individuo sólo existan cosas buenas, si así 
fuesen sería una persona coja, incompleta. El pueblo mapuche sabia-
mente ve al hombre como una conjunción de elementos negativos y 
positivos que se complementan y se retroalimentan”30. Esta cosmovi-
sión se enlaza en sentido estrecho con la filosofía de la No-violencia, 
donde se reconoce que el bien y el mal, lo correcto y lo incorrecto, 
están presentes en todo ser humano, lo “malo” no es privativo del 
“enemigo”, está en todos, de la misma forma que lo bueno también 
coexiste en él.

29 F. Huanacuni Mamani, Buen Vivir/Vivir Bien. Filosofía, políticas, estrategias y experiencias regiona-
les andinas (Lima: Coordinadora Andina de Organizaciones Indígenas, 2010), 24.
30 Ibidem, 26.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

43

∆
Los Estudios de la Paz no son una especie de aproximación iz-

quierdista a las relaciones inter-estatales sino que son una aproxi-
mación a la condición humana en general sobre la reducción del 

sufrimiento (dukka) a través de la paz negativa y la satisfacción 
(sukka) a través de la paz positiva, sin consideración de cómo las 
relaciones causales, los ciclos, las espirales o lo que sea, giran o 
agitan sus caminos, a través del colector humano con tan poco 

respeto por las fronteras disciplinarias como el que tienen
los vientos y las mareas, los animales y las aves a las fronteras 

estatales.
Johan Galtung  

El círculo social, los deberes hacia los otros (Ahimsa 126, 2015)

Sin pretender caer en una postura moralista, es importante recono-
cer que, en la medida en la que cada quien cumpla con sus deberes 
o responsabilidades, en esa misma proporción será posible obser-
var el respeto a los derechos. La evasión de una responsabilidad im-
pacta directamente en los derechos de los otros; un servidor público 
que no llega a su área de trabajo o lo hace con retraso impacta en:

a) El derecho del usuario a ser atendido con puntualidad y 
eficiencia.
b) Las actividades de rutina del compañero(a) que posible-
mente le sustituyó o dio solución a una problemática durante 
su ausencia.
c) El jefe inmediato que debió hacer ajustes en las prioridades 
del área para asignar personal que sustituya a los que no están.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

44

El profesor de la Universidad de Lile, en Francia, Robert Hanicot-
te, comenta que la mayoría de las constituciones no se equivoca, 
ya que “…éstas asocian solidariamente derechos y deberes en un 
mismo corpus. Sin embargo, la asociación entre unos y otras se re-
viste de un significado diferente según se establezca en un marco 
de mutualismo o de unilateralidad de las relaciones humanas”.31 
Dentro de la ética gandhiana son los deberes los más importantes 
en los que hay que trabajar, paralelamente con su trascendencia; 
más allá de los deberes está el servicio al otro, a la otra, a lo otro, 
independientemente que sea o no parte de las responsabilidades 
“oficiales”.

Proteger e impulsar la vida comunitaria, como meta gandhiana 
(Ahimsa 127, 2015) 

Se considera a la comunidad como el medio que permite “a la 
gente protegerse y obtener los recursos que satisfacen sus ne-
cesidades. Proporciona valores intelectuales y sociales que dan 
propósito a la supervivencia […] tienen valores comunes, asumen 
algún estatus permanente de pertenencia y comprenden los lími-
tes sociales dentro de los cuales operan”.32 La comunidad ayuda 
a cocrear estrategias de supervivencia, justicia, sustentabilidad y 
florecimiento de sus miembros, por lo que debe ser satisfactoria 
en la mayoría de los aspectos que experimentan sus integrantes, 
quienes tienden a “involucrar inversiones y retornos emocionales 
y físicos […] La comunidad es el contexto en el cual se ve la perso-
na como completa”.33 Es por ello que el florecimiento del individuo 
impacta inevitablemente en el florecimiento de la comunidad y en 
el de la naturaleza de la cual forma parte; nada está escindido.
31 R. Hanicotte, Devoirs de L’homme et Constitutions Contribution à une théorie générale du devoir 
(París: Hartman, 2007), 85.
32 C. M. Moore, “¿Por qué mediamos?”, en Nuevas direcciones en mediación investigación y perspecti-
vas comunicacionales, comps. J. P. Folger y T. S. Folger (Barcelona:  Paidós-SAICF, 1999), 269.
33 Ibidem, 269.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

45

El libro famoso y polémico de Gandhi: Hind swaraj (autogobier-
no no-violento comunitario) (Ahimsa 138, 2016)

Fue tal el impacto de este libro a nivel internacional que en este ani-
versario del nacimiento del mahatma compartimos un fragmento:

Es, ciertamente una gran suerte que este librito mío reciba una aten-
ción tan amplia, el original está escrito en Sudáfrica. Fue escrito en 
1908 durante el viaje de regreso de Inglaterra a Sudáfrica, como 
respuesta a la escuela hindú de violencia en Sudáfrica. Había en-
trado en contacto con todo hindú anárquico conocido en Londres. 
Su valor me impresionó, pero sentía que su celo estaba puesto en 
mal lugar. Sentía que la violencia no era un remedio para los males 
de la India, y que su civilización requería el uso de otro y más noble 
medio de autodefensa. El Satyagraha de Sudáfrica era todavía un 
niño de 2 años. Pero se había desarrollado suficientemente como 
para permitirme escribir sobre él con cierta seguridad […] Llamó la 
atención en la India. El gobierno de Bombay censuró la publica-
ción. Respondí publicando la traducción. Pensé que era justo hacer 
conocer el contenido a mis amigos ingleses. Según mi opinión es 
un libro que podría ser puesto en las manos de un niño. Enseña el 
Evangelio del amor en lugar del odio.34

∆
Que cada uno cumpla con su deber. Si yo cumplo mi deber,

o sea, me sirvo a mí mismo, estaré en grado de servir a los otros 
[…] me permito repetir:

1. El verdadero autogobierno es dominio de sí o autocontrol.
2. El camino para alcanzarlo es la resistencia pasiva, o sea, la fuerza 

del alma o la fuerza del amor.
3. Para ejercitar esta fuerza es necesario el Swadeshi [autosufi-

ciencia] en cualquier sentido.
Gandhi 

34 M. Gandhi, Hind swaraj, trad. y pról. de P. Ameglio (Morelos: Universidad 
Autónoma del Estado de Morelos [uaem], 2014), 23.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

46

Prosocialidad (Ahimsa 139, 2016)

La prosocialidad es un comportamiento que, sin la búsqueda de 
recompensas externas, favorece a otros, aumenta la probabilidad 
de generar una reciprocidad positiva de calidad y solidaridad, sal-
vaguarda la identidad y desarrolla la creatividad y la iniciativa de 
las personas, así como la de los grupos implicados.

∆
Vivimos en una época que la gente es cada vez más individualista 
(pone su propio crecimiento y progreso por encima de casi cual-
quier consideración), pero paradójicamente, hemos descubierto 

que necesitamos a los otros para encontrarnos a nosotros mismos.
Joseph P. Folger y Patricia S. Jones.

La No-violencia de la Navidad35 (Ahimsa 104, 2013)

En el contexto de la religión católica, la Navidad refiere el naci-
miento de un dios en la pobreza extrema, lo cual marca un primer 
aporte para la reflexión, puesto que la pobreza es también carac-
terística de la No-violencia —dichosos los que han optado y se 
han colocado del lado de los pobres, ser pobre entre los pobres—. 
Otro elemento en común: no hay armas ni discurso aplastante, hay 
una actitud, una manifestación, un testimonio que alude al amor. 
Así se ubica también el centro del pensamiento no-violento, que 
se cifra en amar fuera de las reglas sociales: presenta tu otra mejilla 
como testimonio de tu amor al otro, de tu pobreza en los medios 
que dispones, es decir, la palabra y el silencio, el grito y el llanto 
—haz algo: llora o ríe, pero haz algo—. Un actuar comprometido 
con la justicia muestra siempre el respaldo de una grandeza de 
espíritu, a partir de ésta, la No-violencia puede ser posible.

35 Juan-María Parent Jacquemin, profesor emérito de la Uaemex.	

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

47

El derecho a la ternura (Ahimsa 104, 2013)

Al acercarse las festividades decembrinas, una ola de nostalgia 
atraviesa el interior de muchas personas, principalmente en oc-
cidente, donde mayor porcentaje de la humanidad celebra la 
Navidad, aunque probablemente ya no como el nacimiento de 
Jesús, recuerdo que cada vez va enterrándose más, en la misma 
medida en la que el consumismo de la época va incrementándo-
se. Sin embargo, el festejo se asocia a la vida familiar, a proveerse 
amor y ternura mutuamente. 

Carlos Restrepo hace un llamado a la reflexión en la defensa del 
derecho a la ternura más allá de una época por demás comercial, 
no espiritual como en su origen, y dejar de ver de manera cotidiana 
y normal a la violencia familiar y social que nos rodea, a fin de tras-
cenderla desde la vulnerabilidad de los afectos:

Avanzar hacia climas afectivos donde predomine la caricia social y 
donde la dependencia no esté condicionada a que el otro renuncie a 
su dignidad, parece ser la tarea fundamental de la política contempo-
ránea. El actor político debe tomar en serio su condición de escultor 
de sensibilidades. Así como al artista se le entrega el mármol o el lien-
zo para que produzca una obra de arte, a nosotros se nos ofrecen a 
diario seres humanos para que interactuemos y cultivemos con ellos 
climas de sensibilidad que permitan alcanzar un estado estético favo-
rable a la plena expresión de las singularidades.36

36  L. C. Restrepo, “El derecho a la ternura”, http://www.ifejant.org.pe/Aulavirtual/aulavirtual2/upload-
data/pedagogia/UNI_III/Carlos_restrepo_-_Actuando_desde_la_fragilidad.pdf.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

48

Enseñanzas gandhianas recuperadas de la filosofía de John 
Ruskin (Ahimsa 146, 2017)

Las enseñanzas gandhianas, posiblemente como las de muchas 
propuestas sociales, se construyeron con las aportaciones de mu-
chos teóricos y activistas sociales. Gandhi recuperó del transfor-
mador social británico, John Ruskin (1819-1900), las siguientes 
enseñanzas:

• El bien individual sólo está comprendido si se integra en la totalidad.
• El trabajo del abogado tiene el mismo valor que el de cualquier 
oficio, en virtud de que todos tienen el mismo derecho de ganarse 
la vida con su trabajo.
• Las vidas de un artesano o de un labrador son tan dignas de vivirse 
como cualquier otra vida, por lo tanto, debe respetarse.37

Convivencialidad como eslabón intermedio de la equidad 
(Ahimsa 141, 2017)

El pensador austriaco, Iván Illich, introduce el término de conviven-
cialidad, el cual hace referencia a las sociedades y las instituciones 
que respetan y promueven la autonomía de la gente. Por otra parte, 
Alfons Garrigós menciona que la equidad puede entenderse como 
causa o efecto: 

Sería consecuencia de una política que da prioridad a las herra-
mientas convivenciales y no a las industriales [...] Pero en su sentido 
clásico, equidad es la virtud que corrige la ley, a fin de hacerla más 
justa; Aristóteles la define como “una corrección de la ley en la me-
dida en que su universalidad la deja incompleta” (Ética a Nicómaco, 

37 D. Pérez, Gandhi. Alma grande (México: Ediciones Koala, 2016).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

49

1137b 25), y al hombre equitativo lo describe como “aquel que eli-
ge y practica estas cosas justas y [...] que apartándose de la estricta 
justicia y de sus peores rigores, sabe ceder, aunque tiene la ley de 
su lado” (íd. 1138a).38

Desde este enfoque, la equidad puede ser un eslabón precedente 
de la convivencialidad o la consecuencia de éste, y es muy proba-
ble que cuando se respeta y promueve la autonomía de las perso-
nas, ésta sea antesala.

∆
En el Ashram de Gandhi no había criados, todos eran iguales y 
se servían unos a otros. Todos trabajaban y recibían una misma 

cantidad de dinero […] Gandhi era el ejemplo viviente, pues reali-
zaba hasta las tareas más ingratas, como cavar letrinas y recoger 

excrementos. 
David Pérez Gallardo 

La teoría de la atención y el cuidado desde la investigación de la 
paz (Ahimsa 139, 2016)

Irene Cumins, investigadora española por la paz que ha dedicado 
gran parte de su vida profesional a la ética del cuidado, considera que: 

las tareas de atención y cuidado no se reducen a la esfera privada, 
sino que abarcan también la esfera global [...] Fiona Robinson de-
muestra cómo el cuidado es relevante no sólo en la esfera privada, 
sino también más allá de ella. En este sentido, propone una ética del 
cuidado crítica que puede dar pistas respecto a la naturaleza de la 

38 A. Garrigós, “Convivencialidad y equidad en el pensamiento de Iván Illich. Reflexiones de un maes-
tro”, Boletín Ciudades para un futuro más sostenible. Boletín CF+S, vol. 26: Ivan Illich (2003),http://habi-
tat.aq.upm.es/boletin/n26/aagar.html. (Consultado en diciembre de 2016).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

50

moral, la motivación moral y las relaciones morales, de tal forma que 
lleve el debate sobre las relaciones internacionales más allá de sus 
estrechas fronteras.39

Desde la separación hacia la unidad (Ahimsa 128, 2015)

Ha quedado demostrado que ningún “ismo” ha contribuido a la 
unión, que es la que da la fuerza cohesiva en el avance hacia la jus-
ta convivencia: regionalismo, sexismo, eurocentrismo, machismo, 
feminismo, indigenismo, etc. Es necesario rebasar las fronteras fic-
ticias que nos separan. Lo ideal es lograr ubicar al planeta Tierra 
como patria, como en algún momento lo han comentado Edgar 
Morin y Anne Kern.40 

En América Latina es Simón Bolivar uno de los activistas y libertado-
res que más ha luchado por esa visión de unidad; el libertador an-
dino, como lo menciona el historiador Otoniel Morales, más allá de 
luchar por su nación, buscó la unidad abarcando Latinoamérica y 
el Caribe, que ya es un paso avanzado en la tendencia a los propios 
egoísmos de la humanidad: “…los elementos de mayor proyección 
histórica del pensamiento bolivariano fue su combate permanente 
por la unidad hispanoamericana frente a los intereses de la América 
de origen anglosajón”.41

39 I. Comins-Mingol, La ética del cuidado y la construcción de la paz (España: Icaria-Editorial, 2008),16.
40 Cfr. E. Morin y A. Kern, Tierra-Patria (Barcelona: Kairós, 1993).
41 O. Morales, “El pensamiento de Simón Bolívar ante los Estados Unidos de América”, en Simón Bo-
lívar y Mahatma Gandhi: paradigmas liberadores, comp. H. Lucena Molero (Venezuela: Universidad 
de Los Andes, 2010), 75.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

51

∆
Mi único deber se reduce a someterme sin restricción al Código 

y magistrados que nos deis, y es mi única aspiración, el que la 
voluntad de los pueblos sea proclamada, respetada y cumplida 

por sus delegados.
Simón Bolívar 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



53

C a p í t u l o  2
Herramientas de la 

No-violencia

Introducción

Si bien la filosofía de la No-violencia tiene sus fundamentos teóri-
cos basados en la ética del ahimsa, la desobediencia civil, el ac-
tivismo social de varios siglos atrás o los diálogos de saberes, así 
como los principios inherentes a diferentes religiones, más allá 
de estos fundamentos, el distintivo central de la No-violencia es 
la acción, una acción basada en la disciplina, la justicia, el amor y 
el coraje que, en conjunto, catalizan la decisión para actuar. Las 
acciones no-violentas son cautelosas, estratégicas, disciplinadas, 
y en la actualidad, basadas en las múltiples experiencias exitosas y 
no exitosas que retroalimentan las nuevas acciones.

En el presente capítulo se consideran seis tipos de herramientas, 
cada una aporta una bondad diferente en beneficio de la práctica 
no-violenta. La primera herramienta corresponde al encuentro in-
terior que cada satyagrahi, practicante del ahimsa y del satyagraha, 
requiere hacer para preparar el espíritu, la mente y el corazón, para 
la acción. La segunda herramienta presenta el manejo del conflic-

Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

54

to desde el diálogo no-violento. La tercera herramienta recopila 
elementos importantes sobre la mediación, como el perfil del me-
diador, las técnicas y las consideraciones generales. 

El cuarto apartado trata sobre el activismo social, el cual se podría lla-
mar el “corazón” de la No-violencia; en éste se enuncian diferentes 
estrategias, se describen algunas como la desobediencia civil y el 
boicot, además, se refieren casos de activismo realizado a lo largo de 
la historia, llevado a cabo incluso antes de la presencia internacional 
de Mahatma Gandhi, como es el caso de William Wilberforce, cuyo 
activismo osciló entre 1807 y 1833, año en el que fallece.

El quinto apartado aborda los nuevos movimientos, como el con-
sumo ético, responsable y socialmente solidario, complemento 
del comercio justo local, los cuales son una vertiente del activismo 
no-violento, encarnan la filosofía gandhiana de la autosustentabili-
dad, la autonomía y el autogobierno, y rescatan los valores comu-
nitarios y sus saberes.

La última sección hace referencia a las asociaciones, las redes y las 
instituciones que albergan los principios y las acciones del ahimsa, 
aunque no necesariamente lo expresen como tal; algunos ejem-
plos son las Brigadas Internacionales de Paz, Proyecto México; 
deep: (Dialogue, Empathetic Engagement & Peace), el Programa de 
Estudio, Promoción y Divulgación de la No-violencia del Instituto 
de Estudios sobre la Universidad y de la Facultad de Odontología, 
etc., que facilitan la divulgación de los trabajos sobre paz, No-vio-
lencia y consumo ético.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

55

∆
Por una parte profesamos con orgullo ciertos principios sublimes 

y nobles, pero por otra, practicamos desgraciadamente, 
la antítesis exacta de estos principios.

Demasiado a menudo nuestras vidas se caracterizan por el 
vigor del credo y la anemia de la acción. 

Martin Luther King

El encuentro interior 

Hacia una congruencia entre la práctica y el discurso 
(Ahimsa 109, 2014) 

La filosofía de la No-violencia insiste en que se actúe con plena 
congruencia con lo que representan los propios principios, pero 
más allá de ello, trabaja para que los principios sean acordes con 
la inclusión, el respeto, la justicia, en pocas palabras, el amor, y es 
aquí donde empieza un gran distanciamiento, aunque exista bue-
na voluntad, no es suficiente. Los ingredientes para actuar de ma-
nera no-violenta requieren de un trabajo disciplinario, que inicia 
con “la limpieza de la casa por dentro”; mientras se guarde rabia, 
venganza, rencor, tristeza o, incluso, depresión, será imposible tra-
bajar desde la No-violencia. 

La buena voluntad requiere verse fortalecida con la disciplina en un 
trabajo interior, esto sólo representa el principio; el camino que si-
gue es el entrenamiento en las herramientas de esta filosofía: el diá-
logo, la desobediencia civil —cuando una ley o norma es injusta—, 
la no cooperación o el boicot, en lugar de la queja infructuosa, débil 
y cobarde. Si algo no nos gusta, es posible cambiarlo a través de la 
omisión.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

56

∆
Debemos abandonar nuestros miedos exteriores, 

pero debemos temer siempre a nuestros enemigos interiores:
 la pasión animal, la cólera y otras cosas parecidas. 

Porque los miedos exteriores cesan por ellos mismos, en el momento 
en que vencemos a los traidores internos. 

Mahatma Gandhi 

El entrenamiento en la No-violencia: cabeza y corazón
(Ahimsa 122, 2015)

El lado izquierdo del cerebro es tan importante como el derecho. 
La educación a todos los niveles ha optado por descuidar el lado 
derecho, ese lado intuitivo, creativo, entusiasta, decidido, alegre y 
espiritual, que corresponde al derecho. 

Gandhi dice: “Sin fe es imposible la No-violencia”; sin embargo, 
este gran estratega, aparte de “poner el corazón” en sus proyec-
tos, era un ser altamente disciplinado, cauteloso, observador, frío y 
persistente; unía corazón y cabeza, individuo y comunidad, varón 
y mujer, personas y animales no humanos, tierra y cosmos.

∆
Conocerse a sí mismo es encontrar el centro de lo que somos, es 
encontrar la unidad. El conocimiento de sí construye una nueva 

vida. Hay una transformación del yo que es diferente del yo desco-
nocido. Con el conocimiento despierta y nos abre a la lucidez que 

podemos relacionar ahora con la verdad buscada y la justicia.
 ¡Digan la verdad! Declaraba Solyenitzine cuando entró en 

el mundo occidental. La verdad se equipara con la no-violencia. 
Dejemos de mentir, mintamos un poco menos. 

Y positivamente es el trabajo de desmenuzar 
los discursos para reconocer la mentira, primera acción no-violenta 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

57

que implica conversión. Esta tarea cuesta, se enfrenta a la 
ingenuidad o a la utopía de las que tanto se habla acerca 
de la No-violencia. Despierta nuestro espíritu. Demanda 
valor porque se va así contra lo políticamente correcto.

 Ahí empieza el combate, la lucha por la verdad, el amor y la justicia. 
Juan María Parent 

La agresividad como elemento no-violento de la vida
(Ahimsa 149, 2017)

El etólogo austriaco, Konrad Lorenz (1903-1989), se dedicó a estudiar 
toda su vida el comportamiento animal, lo cual le llevó a considerar 
que la agresividad:

a) Es un rasgo animal que también tienen los humanos.

b) Permite que se perpetúe la especie.

c) Posibilita la defensa de los hijos, del espacio vital y de la 
propia vida.

d) Tiene como fin asegurar la sobrevivencia por medio de la 
descarga de adrenalina, es decir, cuando la persona o los ani-
males se encuentran en peligro, a diferencia de la violencia, 
cuyo objetivo es causar sufrimiento y daño.

Cabe mencionar que las acciones no-violentas buscan preservar 
la vida y la justicia y rechazan la violencia; quienes las realizan ob-
tienen la fuerza desde la agresividad, pero no trasgreden los de-
rechos de los otros, aunque dentro de las manifestaciones, ellos 
reciban violencia. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

58

El entrenamiento no-violento consiste, precisamente, en generar el 
temple para no responder violentamente; de ahí que al ahimsa se 
le conozca también como satyagraha, que significa la “fuerza de la 
verdad y el espíritu”. 

Definiciones del concepto de paz (Ahimsa 149, 2017)

Existen muchas maneras de concebir la paz, por ello resulta muy 
enriquecedor leer las definiciones de tres estudiantes de la licen-
ciatura en medios alternos de solución de conflictos, en las cuales 
se identifican algunos elementos que pueden propiciar este valor.

a) De acuerdo con Gabriela Itzel Galindo González: 
La paz comienza consigo mismo y, después, con cada una de las per-
sonas, de la misma manera en la que comenzamos a amarnos. Requiere 
de tolerancia, es decir, de la forma de respetar y escuchar las ideas u opi-
niones de distintas creencias, culturas, etc.; como también necesita de la 
igualdad de oportunidades. Hoy en día, cada uno de nosotros formamos 
una unidad; no estamos separados. El sueño de muchos es vivir en un 
ambiente de armonía y paz.

b) Para Edson Gómez Flores:
La paz tiene la posibilidad de estar en conflicto con otro(s) debido a la 
falta de conocimiento o comunicación con otros y, aun así, a pesar de las 
dificultades, es posible poder y querer hacer algo bueno por los demás, 
sintiendo que también eso es bueno para uno, que se aprende de ello; y 
la mansedumbre llega, ello trae gozo y, por ende, descanso; para ello es 
necesario vivir en fe.

c) Según Jesús Alejandro Samaniego Bernal, la paz:
Es un estado emocional, espiritual y social, en el que cualquier individuo 
se siente tranquilo consigo mismo y con la sociedad. Cabe señalar que 
para lograr vivir y sentir paz, es necesario dar solución a los problemas y 
conflictos que se nos presentan de manera diaria, llevando a cabo este 
acto con humildad, inteligencia, empatía, sinceridad y respeto; haciendo, 
además, uso de la paz como un estilo de vida y un valor individual. El per-
dón es fundamental para vivir en paz.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

59

La esencia del mindsight: Daniel Siegel (Ahimsa 134, 2016)

La batalla de la No-violencia debe librarse primero en el interior de 
cada persona. La autoconciencia de los impactos de nuestro dis-
curso y nuestras acciones puede ser un gran salto para armonizar 
el entorno de lo cotidiano, transformando el yo individual en un 
nosotros: 

...mirar hacia dentro con el fin de conocer nuestro mundo interior 
para poder ver con claridad el estado interno y la mente del otro. 
Cuanto mayor es la capacidad de conocernos, más receptivos so-
mos a los demás.

Y cuando se entreteje un “nosotros” en las neuronas de dos cere-
bros que se reflejan, nuestro “yo” más profundo se ilumina con la 
luz de la conexión. La conciencia interior y la empatía, la mejora de 
uno mismo, y la diferenciación, la unión y la conexión, llenan de ar-
monía los circuitos de resonancia de nuestro cerebro social.1

De la mística. Experiencia plena de la vida (Ahimsa 114, 2014)

Raimon Panikkar es un escritor, químico y filósofo español, recono-
cido internacionalmente por trascender las fronteras de la filosofía 
occidental, así como por mostrar y analizar las aportaciones de la 
filosofía de Oriente. Defendió su tesis doctoral en química con el 
tema “Ontonomía de la ciencia. Sobre el sentido de la ciencia y sus 
relaciones con la filosofía”. Su tesis doctoral en teología abordó el 
tema “El desconocido cristo del hinduismo”; posteriormente, fue 
publicada. Concilió dos áreas disciplinarias distantes: la química y 
la filosofía.

1 D. J. Siegel, Mindsight. La nueva ciencia de la transformación personal (Madrid: Paidós, 2011), 301 
y 302.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

60

En 2005 publicó el libro De la mística. Experiencia plena de la Vida, 
del que comparto la siguiente cita: “Reduciendo a su esencia la 
multitud de prácticas ‘espirituales’, llámense meditación, yoga, 
contemplación, vipassana, tantra, ching o lo que fuere, todo se re-
duce a que nos concentremos en lo esencial, seamos plenamente 
conscientes del hecho de que estamos vivos y de que vivamos 
esta vida en su plenitud sin las distracciones que nos ‘tientan’”.2

Muere a la edad de 91 años, con una vasta obra dentro de la que 
figuran más de 40 libros enfocados en destacar la importancia del 
diálogo interreligioso, intercultural, interdisciplinar y transdiscipli-
nar. En gran parte de su obra se pueden observar valiosas aporta-
ciones a favor de la No-violencia como una estrategia para lograr 
la paz y la justicia.

La psicología, un soporte para la No-violencia3 
(Ahimsa 115, 2014)

La No-violencia como alternativa de vida requiere del aprendizaje 
de diversas habilidades, herramientas y  estrategias que beneficien 
un cambio del comportamiento humano que posibilite el uso de 
una modalidad diferente ante la resolución de conflictos, es aquí 
donde la psicología y la no-violencia se encuentran y se apoyan, 
ya que la primera ocupa un papel fundamental en la búsqueda de 
la salud socioafectiva del ser humano que le permita afrontar con-
flictos, de tal modo que favorezca la adaptación y aprendizaje de 
las experiencias adversas y sobre todo de una manera no-violenta 
para sí mismo y para quienes lo rodean. La persona que esté bien 

2 R. Panikkar, De la mística. Experiencia plena de la vida, Barcelona, Herder (Barcelona: Herder, 2008), 
19 y 20.
3 Raquel Alejandra Sarapura Naranjo, maestra y mediadora en el Centro de Mediación del Ministerio 
Público de la Provincia de Salta, Argentina.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

61

consigo misma puede entablar relaciones armónicas con los de-
más y, consecuentemente, con su entorno, propiciando su óptimo 
desarrollo y bienestar.

∆
Todo este sistema que estoy construyendo compone una amplia 

filosofía de vida, una filosofía del todo, de modo que también 
podría crearse un sistema filosófico o psicológico del arte de Ser 
para abarcar la poesía, la novela, el teatro y las artes verbales… es 
decir, el arte en general puede verse como un campo que poten-

cia el desarrollo personal […] y la plena humanidad.
Abraham Maslow

Polaridades y contradicciones. La visión parcial aleja de la 
No-violencia (Ahimsa 111, 2014)

Se ha comentado en numerosas ocasiones dentro de los talleres 
de No-violencia que adoptar esta filosofía de polaridades es posi-
ble cuando hay dominio de sí, el reto es lograrlo cuando estamos 
frente a un mundo bipolar, donde hay alegría y tristeza, humildad y 
soberbia, amor y odio, luz y sombra, etcétera.  

Mahatma Gandhi decía que la verdadera liberación y el dominio se 
alcanzan cuando es posible escapar de esta dualidad. “La libera-
ción de todo consiste en no dejarse afectar por estas contradiccio-
nes. El método para vencerlas no consiste en deshacerlas, sino en 
elevarse por encima de ellas”.4 La propuesta gandhiana, y de mu-
chas filosofías, tradiciones y religiones, es precisamente la trascen-
dencia de la dualidad, de esta forma no veremos malos y buenos o 

4 M. Gandhi, Quien sigue el camino de la verdad no tropieza. Palabras a un amigo (Cantabria: Sal Te-
rrae, 2001), 14.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

62

amigos y enemigos, pues el odio tanto como el “amor” desbordado 
nos ciegan, por lo tanto, pueden interferir en la negociación de un 
conflicto cuando la dualidad ha sido trascendida.

El miedo y la violencia se sostienen mutuamente 
(Ahimsa 135, 2016)

Resulta paradójico que, cuando existe violencia y alguien muestra 
miedo, el atacante se violenta más; este aspecto se puede obser-
var tanto en los animales como en los humanos. De igual forma, si 
alguien es violentado y responde con violencia, el conflicto se incre-
menta, y las causas reales de éste quedan “enterradas” en el mar de 
emociones. El activista por la paz, Johan Galtung, menciona: 

Las manifestaciones súbitas de conflicto conducen a más cristaliza-
ción y a más conflicto, de ahí que exista una incompatibilidad obvia 
entre un actor que desea golpear (física y psicológicamente) y otro 
actor que desea evitar ser golpeado y lastimado. Esto, a su vez, con-
duce a una actitud y un comportamiento más negativo, y así hacia 
delante. Mientras tanto la contradicción original, las raíces estructu-
rales, pueden ser olvidadas.5

La inteligencia interior (Ahimsa 111, 2014)

Lanza del Vasto, fundador de las comunidades de No-violencia 
“El arca”, localizadas al sur de Francia, enfatizaba la necesidad de 
que cada persona pudiera conocerse más profundamente. Era la 
inteligencia interior la que debía ser despertada, porque ella nos 
conectaría con la fuerza del alma, aquella gigante que puede ser 

5 J. Galtung, La meta es el camino. Gandhi hoy (México: Trascend México, 2008), 89.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

63

capaz de derrocar los imperios de la injusticia: “La victoria sobre 
uno mismo nos alcanza en la inteligencia interior, el conocimiento 
propio o conciencia. Aquí se opera la fusión de la inteligencia con 
el ser (uno mismo) y de esta fusión brota una fuerza nueva, fuerza 
del alma o coraje, la única capaz de superar los mayores obstácu-
los, que son el infortunio, el dolor y la muerte. Sólo queda liberado 
el que se ha conquistado y unificado a sí mismo”.6

∆
Me parece que podíamos concluir diciendo que hemos dedi-

cado, y seguimos dedicando, mucho más tiempo a la pequeña 
parte que en cada momento se hace consciente en el hombre 
y descuidando casi totalmente la inmensa parte de ese iceberg 

que se encuentra bajo la superficie.
Francisco Rubia

∆
Llevo estudiando por más de una década el fenómeno complejo 

transcultural y global de la no-violencia. Mis maestros: Pontara, 
L’Ábate, Drago, Maritirani […] me han hecho reflexionar y pensar con 
mayor profundidad sobre un camino que ellos comenzaron a andar 

hace ya medio siglo. Llegué en un momento dulce a sus vidas. 
Tenían ganas de encontrarse con una nueva generación más joven 
con ganas de seguir pensando y deliberando sobre la no-violencia. 

Me encontré con la horma espiritual de mi zapato intelectual.
Mario López

6 G. Lanza del Vasto, La fuerza de los no-violentos: Para evitar el fin del mundo (Bilbao: Ediciones 
Mensajero, 1993), 35.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

64

∆
Desaprender la guerra (fragmento)

Desaprender la guerra, realimentar la risa.
Deshilachar los miedos, curarse las heridas.

Difuminar fronteras, rehuir la codicia,
anteponer lo ajeno, negarse a las consignas.

Desconvocar el odio,
desestimar la ira,

rehusar usar la fuerza,
rodearse de caricias.

Reabrir todas la puertas,
sitiar cada mentira,

pactar sin condiciones,
rendirse a la justicia.

Rehabilitar los sueños, penalizar las prisas,
indemnizar el alma, sumarse a la alegría.
Humanizar los credos, purificar la brisa,
adecentar la Tierra, reinaugurar la vida.

Luis Guitarra

Indicadores de la paz personal (Ahimsa 140, 2016)

Existen elementos básicos fisiológicos que influyen en la paz interna, 
entre éstos dormir las horas necesarias para descansar, alimentarse 
sana y equilibradamente, así como tener una vida sexual armónica. 
Sin embargo, también hay otros factores como tener tiempo para 
estar a solas con uno mismo con el propósito de reflexionar sobre 
los sentimientos, las propias necesidades y cómo nuestro actuar 
ayuda o entorpece las acciones de los otros; también se encuentra 
la manera en la que nos dirigimos a los demás —con respeto o con 
gritos u ofensas o, inclusive, con la intención de ayudar a los otros o 
servirse de ellos—. Otro elemento de gran importancia es la forma 
en la que las personas se interrelacionan dentro de la familia. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

65

Habrá mayor paz interna si tanto en los deberes como en las ex-
presiones de afecto existe reciprocidad; de lo contrario, los abusos 
y las injusticias generarán turbulencia interna tanto en quien es 
receptor como en el que promueve. De esta forma, si los proble-
mas no se resuelven en el interior del hogar, causarán pequeños y 
grandes conflictos en otros ámbitos.

El valor del autodominio7 (Ahimsa 144, 2017)

En la sociedad actual, la mayor parte de las personas se enfoca en 
adquirir bienes que le proporcione placer instantáneo, que eleve 
su estatus y que le dé la oportunidad de entrar a esferas que le 
otorgue más prestigio.

Las emociones y el control de éstas desempeñan un papel muy 
importante, ya que el ser humano, de forma instintiva, se dirige a la 
búsqueda del placer y a la satisfacción; el reto es saber manejarlas 
para frenar las necesidades superfluas y abrir espacio empático ha-
cia los otros. Al respecto, Gandhi, en una de sus reflexiones, dice: “El 
dominio de sí nunca arruina la salud de nadie. Lo que echa a perder 
la salud no es el autodominio, sino la represión exterior. Una persona 
que realmente se autocontrola se hace cada día más fuerte y tiene 
cada día más paz. El primer paso en el camino del autodominio es 
la limitación de los pensamientos)”,8 lo cual no implica olvidarse to-
talmente de uno mismo, sino lograr un manejo de los sentimientos, 
los deseos y las emociones, de una manera que nos permita crecer 
y formarnos como una mejor persona que puede dar mucho para sí 
misma, así como para las demás.

7 Zenyazhe Rebeca Villa Aguayo, psicóloga y colaboradora del Programa de Estudio, Promoción y 
Divulgación de la No-violencia, iesu-Uaemex.
8   M. Gandhi, Mi fe en la verdad, un pensamiento para cada día (Santander: Sal Terrae, 2007), 94.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

66

La riqueza está en la diversidad9 (Ahimsa 100, 2013) 

Qué sentido tendría la vida si no tuviera una canción, una comida 
o un paisaje, sin duda sería aburrida, como lo sería con un mismo 
idioma, una sola cultura o una religión. La diversidad es un don 
que hace que nuestra vida tenga sentido, que la disfrutemos to-
dos, que nos lleva a descubrir la paz interior que cada ser humano 
lleva dentro y a encontrar la felicidad que se alcanza con la felici-
dad de los demás, con respeto a su fe, nacionalidad o ideología.

La sociedad del cansancio10 (Ahimsa 129, 2016)

De acuerdo con el filósofo coreano Byung-Chul Han, el mundo 
actual puede denominarse “la sociedad del cansancio”, caracteri-
zada por la violencia neuronal ante el agotamiento, la fatiga, la sen-
sación de asfixia y, sobre todo, la pérdida de inmanencia “…porque 
destruye toda comunidad, cercanía, incluso el mismo lenguaje”11; 
entonces cabe preguntarse ¿cómo voy a ser, desde la propia esen-
cia, inmerso(a) en esa imposibilidad impuesta de percibir la otredad? 
Es transcendental siempre recordar que somos y existimos por el re-
conocimiento del otro, sinergia que nos define como humanos, y de 
lo cual nos perdemos entregándonos irreflexivamente a la tiranía del 
reloj y de la productividad.

9 Said Bahajin, investigador en la Cátedra Unesco de Filosofía para la Paz (España).	
10 Ileana Paola Sánchez Guadarrama, psicóloga; colaboradora del Programa Estudio, Promoción y 
Divulgación de la No-violencia, iesu, Uaemex.
11 B.-C. Han, La sociedad del cansancio (Barcelona: Editorial Heder, 2012), 5.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

67

La compasión y su relación con la empatía (Ahimsa 139, 2016)

Es uno de los pilares defendido por diferentes disciplinas espirituales 
y asociado con la empatía, de la cual, Faure y Giradet mencionan que 
“[…] representa el arte de vivir, un arte de unirse en corazón, de vivir y 
desarrollar su fuerza de compasión”;12 sin embargo, el desarrollo de 
ambas requiere de entrenamiento. El Centro para la Investigación 
de Mentes Saludables, del Centro Waisman de la Universidad de 
Wisconsin-Madison, ha generado un entrenamiento de dos sema-
nas de duración, con el cual se ha demostrado que la compasión se 
puede incrementar considerablemente a partir de diversas estrate-
gias, entre éstas la meditación.13 

Manejo del conflicto desde el diálogo no-violento

∆
La no-violencia es el espacio del diálogo o de la palabra y la

 violencia calla la palabra […] La corrupción del lenguaje conduce 
a la pérdida de la fe en lo que oímos y vemos y el paso 

siguiente es la violencia como resultado de este debilitamiento 
de la lengua […] Devolver la presencia de la palabra valora 

al otro que puede escucharse, con quien se intercambia una mirada. 
Luego se reanuda e diálogo y restablece lo humano. Humano 

que nos es común a todos, la palabra hace viva la similitud entre 
todos, la fraternidad y desaparece las diferencias. Regresemos al 

valor del diálogo posible cuando aceptamos la premisa citada. 
Podemos añadir además que por este motivo, al tener la facultad 
de razonar, somos iguales y ninguno puede imponerse a los de-

más como una autoridad. 
Juan María Parent

12 J.-P. Faure y C. Girardet, L’empathie, le pouvoir de l’accueil. Au coeur de la communication nonvio-
lente (Saint- Julien: Jouvence Editions, 2003), 10.
13 Cfr. W. Helen et. al., “Compassion training alters altruism and neural responses to suffering”, Psy-
chological science 24 (7) (2013), https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC3713090/. (Con-
sultado en octubre de 2016).
 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

68

Resolución del conflicto y su analogía con la música
(Ahimsa 148, 2017)

Brian Muldoon es un abogado mediador que hizo una compara-
ción entre la música y la dialéctica del conflicto para explicar la 
trascendencia que tiene esta última para la evolución humana y 
consideró un punto importante que ambas comparten: la resolu-
ción. En la música, la resolución significa la trascendencia de un 
punto disonante a otro consonante; en el conflicto, se refiere a la 
culminación de éste mediante un proceso en el cual el mediador 
trabaja con pensamientos discordantes y crea las condiciones ne-
cesarias para que éstos “suenen en armonía”.14

El conflicto en siete niveles (Ahimsa 148, 2017)

Antony Judget, citado por Muldoon,15 refiere siete niveles de diso-
nancia y armonía dentro de la música, los cuales pueden extrapo-
larse a los conflictos personales:

Nivel 1 Monodía: Una sola voz se presenta, misma que ahoga e ig-
nora todo lo que le rodea.
Nivel 2 Monodías contrapuestas: Las voces que se escuchan repre-
sentan valores disonantes.
Nivel 3 Tonos afines: Aunque se siguen apreciando contrastes, 
cada voz va respondiendo a las otras.
Nivel 4 Melodías sencillas: Se aprecian secuencias de opiniones 
que resuenan unas con otras.
Nivel 5 Acordes armónicos: Estos acordes ya implican una fusión 
compleja y profunda de valores.
Nivel 6 Secuencias de acordes: Las condiciones de la situación y 
los involucrados generan el contexto en que los valores pueden ser 
expresados con libertad y plenitud.

14 B. Muldoon, El corazón del conflicto. Del trabajo al hogar como campos de batalla, comprendien-
do la paradoja del conflicto como un camino a la sabiduría (Barcelona: Paidós, 1998), 131.
15 Ibidem, 131 y 132.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

69

Nivel 7 Progresión de secuencias: Conforme se da la progresión, 
aumenta la profundidad de la interacción, es más variada e inclusi-
va, lo que facilita una calidad alta de la resolución. 

A través de éstos, Judge explicó el gran trabajo que el director de 
orquesta realiza paso a paso, tanto de manera individual como 
grupal, hasta lograr componer una melodía que no sólo sea acep-
tada, valorada, emulada y reconocida por la orquesta, sino que 
haga sinergia con su contexto.

Metodología para el diálogo no violento 
(Ahimsa 127, 2015)

1. Define el conflicto
Las prácticas dialogales requieren precisar los pensamientos, 
los hechos y las emociones, a fin de empezar conociendo 
nuestro propio terreno a la hora de dialogar, por lo que es im-
portante:

•Partir de un diagnóstico con evidencias (banco de argumentos).
•Definir la propia meta.
•Intentar definir la meta de los otros o del otro.
•Enfatizar las metas comunes y compatibles.
•Identificar los hechos relevantes que conducen al conflicto.

2. Contar con una apreciación positiva del conflicto
Al ser el conflicto una característica afín a todos los seres hu-
manos, es posible también identificar en él cualidades que le 
permiten a las personas y los grupos mejorar substancialmen-
te las condiciones originales una vez que se han enfrentado y 
trascendido, por lo que Galtung, basado en las experiencias 
gandhianas, sugiere:

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

70

•Identificar en el conflicto una oportunidad de conocer más 
allá de la superficialidad al otro o a los otros.

•Identificar al conflicto como una oportunidad para transfor-
marte a ti misma(o).16

Y desde luego, es una oportunidad extraordinaria de cambiar el 
contexto en el que nos desarrollamos, a través de normas y com-
portamientos éticos que representan la antesala de la justicia y, 
por lo tanto, de la no violencia.

3. Actuación ética durante el conflicto

EVITA:

•Lastimar con acciones.

•Herir o humillar con palabras.

•Herir o lastimar con pensamientos.

•Dañar las propiedades del otro.

PREFIERE:

•La violencia a la cobardía

•¡Hacer el bien incluso al enemigo!

16 Cfr. J. Galtung, La meta es el camino. Gandhi hoy (México: Trascend México, 2008).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

71

EJERCITA:

•Siempre incluir un elemento constructivo.

•Actuar en forma abierta, no en secreto.

•Dirigir el diálogo y tus argumentos al punto correcto.

•Tener disposición al sacrificio.

•Considerarte falible.

4. Algunos indicadores que permiten identificar cambios con-
ductuales hacia la práctica del diálogo no violento

•Se usa un tono de voz firme y paralelamente amable.

•Se utilizan argumentos más que apreciaciones.

•Se muestra tolerancia al punto de vista del otro.

•Sin embargo, es implacable para exigir la justicia en sí mismo(a) y 
en los otros(as).

•Se mantiene contacto visual con los interlocutores.

•Tiene propuestas fundamentadas.

•Es disciplinado y consciente en el manejo del tiempo a fin de llegar 
a acuerdos antes de culminar el diálogo.

•Establece fecha para el cumplimiento de compromisos de ambas 
partes.

•Da seguimiento oportuno a los compromisos.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

72

¿El diálogo entre culturas diferentes es posible?
(Ahimsa 107, 2014)

Ya se han abordado algunos de los retos que representa la prác-
tica de la herramienta número uno de la No-violencia: el diálogo; 
Matthieu Le Quang y Tamia Vercoutère lo asumen, magnificándo-
lo al referir culturas distintas:

En la medida que se trata de saberes que, por un lado, se inscriben 
en cosmovisiones distintas y que, por otro lado, son tributarios 
de una historia marcada por la subordinación de unos pueblos a 
otros, de unos pensamientos a otros. Sin querer caer en la victi-
mización de los unos y la diabolización de los otros, es necesa-
rio tener claro que, dadas esas mismas condiciones históricas, un 
diálogo horizontal y total entre diferentes saberes, si bien no es 
imposible, tampoco es automático.17

La cita anterior nos permite reflexionar: si bien hay actos o acon-
tecimientos que encaran más retos que otros, lo importante es la 
preparación para el proceso; en la acción no-violenta, este aspecto 
cobra especial relevancia, la mayoría de los logros no se da, como 
mencionan los autores, de manera “automática”, necesitamos in-
vertirle al proceso.

Los cuatro pilares básicos de un enfoque intercultural
(Ahimsa 101, 2013)

La No-violencia trabaja por el reconocimiento de que cada per-
sona percibe una realidad particularizada, la comprensión de ello 
ayuda a respetar las diferencias, y si éstas entran en conflicto con 
la realidad del otro, lo cual sucede a menudo, la herramienta pri-
maria será el diálogo, el cual requiere ser practicado. 
17 M. Le Quang y T. Vercoutère, Ecosocialismo y Buen Vivir (Quito: iaen, 2013), 16.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

73

La No-violencia invita a poner en práctica el diálogo en la vida per-
sonal, laboral, académica, comunitaria o de pareja, con la certeza 
de que muchos conflictos podrán ser solucionados, con beneficios 
mutuos, sin rencores ni revanchas, a diferencia de cuando las solu-
ciones son sesgadas, manipuladas o injustas.

∆
…¿puede una campaña de resistencia civil reducir el número de 

víctimas y aminorar el sufrimiento humano cuando se produce un 
cambio social profundo, con respecto a una campaña violenta? 
Ciertamente no hemos ofrecido cifras de ello, por tanto, no he-

mos elaborado comparaciones. No obstante, sirva esta muestra 
sólo como reflexión y no como demostración. Si tomamos cual-

quiera de los conflictos recientes, como las primaveras árabes, el 
número de víctimas en la resistencia civil han sido, desde unos 

cientos a unos pocos miles de víctimas; en cambio en ese mismo 
entorno geográfico, una semana de conflicto armado en Libia o 
Siria han supuesto más muertes que en el resto de países donde 

triunfaron las personas que pacíficamente tomaron las calles.
Mario López

La apertura en el diálogo (Ahimsa 102, 2013)

El diálogo es la herramienta número uno de la No-violencia y, tal vez, 
una de las más complejas. La apertura hacia el otro con la posibili-
dad de verlo como igual es una regla básica; cuando nos percibi-
mos inferiores o superiores a nuestro interlocutor, el diálogo ya no 
es posible; por ello se identifican ciertas actitudes que no permiten 
el diálogo. “Algunos participantes excluyen o desalientan la parti-
cipación de los demás ya sea tomándose mucho tiempo en cada 
intervención o a través de una alta frecuencia de intervenciones, 
o haciendo callar a otros, gritándoles [...] ignorando los aportes [...] 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

74

avergonzándolos”18, o atendiendo otros asuntos como el teléfono 
celular, o permitiendo que otros interrumpan el proceso sin tener 
nada que ver con el conflicto o tema tratado. Uno de los puntos im-
portantes derivados de la apertura es la creación de las condiciones 
físicas y emocionales para que el diálogo se pueda establecer.

Transformación no-violenta del conflicto y los nuevos paradigmas 
(Ahimsa 111, 2014)

Giovanni Salio asume este encuentro de factores que pueden lle-
var a la transformación del conflicto, cuya aplicación podría ayudar 
a trascender la crisis que la humanidad ha gestado, se requiere una 
transformación cultural de fondo en todas las esferas: políticas, re-
ligiosas, educativas, económicas, ambientales, etc., para finalmen-
te poder iniciar la transformación progresiva hacia una sociedad 
no-violenta. 

Calidad de vida no-violenta (Ahimsa 119, 2015)

En marzo se publicó el libro Calidad de vida no-violenta: saberes ori-
ginarios, prácticas de paz y decrecimiento,19 en el cual los autores, a 
través de sus investigaciones, reconocen y recuperan las cosmovi-
siones de los pueblos originarios, especialmente aquellas que los 
mantenían conectados con la naturaleza, el cosmos y la comunidad. 
En los artículos que integran este texto se advierte que en la práctica 
de esta forma de vida se promueven principios como la equidad y la 
justicia en su integralidad, más allá del antropocentrismo que, tanto 
la filosofía de la No-violencia como del decrecimiento, fomentan. 

18 E. Leiva-Lobos, H. Ponce y H. Antillanca,  “Un marco sistémico para orientar el diseño de artefactos 
del diálogo”, Convergencia 47 (2008): 21.
19 H. C. Vargas Cancino (coord.), Calidad de vida no-violenta: saberes originarios, prácticas de paz y 
decrecimiento (México: Torres, 2015).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

75

¿Es posible? Deja de ser amable; ¡sé auténtico! 
(Ahimsa 146, 2017)

Una parte de la humanidad es impositiva, testaruda y bastante 
impulsiva; sin embargo, otra no defiende sus derechos y termina 
cediendo al interlocutor más impositivo. Deja de ser amable; ¡sé 
auténtico! es el título de un libro del psicoterapeuta y escritor fran-
cés, Thomas D’Ansembourg, publicado por la editorial Sal Terrae. 
En 226 páginas que integran esta obra, el autor discurre sobre la 
creación de estados de conciencia y autovaloración para generar 
respeto a sí mismo y, en consecuencia, a los otros. A partir de sus 
conocimientos en la psicoterapia y la comunicación no-violenta, 
D’Ansembourg realiza un encuadre profundo entre sentimientos, 
emociones y necesidades, para dejar de cumplir las expectativas 
individualistas ajenas, aprender a escucharse a sí mismo y a los 
demás, creando, en consecuencia, impactos para una sociedad 
más justa, asertiva y armónica.

La reconciliación del ser a través de la No-violencia20 
(Ahimsa 147, 2017)

La No-violencia reconstruye la visión de las injusticias y propicia 
un espacio de escucha activa y tolerancia en una atmósfera de en-
cuentro de ideologías, sentimientos y expresiones neutros, donde 
inicia un nuevo significado de pensamiento, acción y movilización 
que los violentos no comprenden. Es una perspectiva que incluye 
ambas partes, que transforma la manera de expresar lo que sientes y 
de hacer justicia. En esta sociedad cada vez más desintegrada, y de 
una espiritualidad precaria, confundida con el fanatismo, donde la 
“verdad” te la ofrecen en tirajes de papel, sin escucharte, la No-vio-
lencia debe entenderse como aquella que te permite la apertura del 
20 Ricardo Corona Méndez, psicólogo becario de investigación, estudiante de la Universidad Autónoma 
de Tamaulipas.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

76

espíritu y la reconciliación entre tus sentires y las injusticias, para co-
menzar un nuevo estado de vida; por eso, Gandhi afirmó: “Hace fal-
ta un entrenamiento bastante arduo para llegar a un estado mental 
de No-violencia”.21

¿Realmente nos preocupa la violencia? (Ahimsa 149, 2017)

Si este problema nos inquieta, es momento de ocuparnos de éste a 
partir de la autoconciencia de la violencia, es decir, de reflexionar si, 
a veces, la hemos ejercido en cada uno de nuestros ámbitos en la 
vida. ¿Y, después? Una vez que nos damos cuenta de que también 
podemos generar violencia realizando comentarios “sin mala inten-
ción”, incumpliendo las responsabilidades que tenemos en nuestro 
diario actuar o criticando a los demás, producto de nuestra obsesión 
por la “perfección”, o por la creencia de que el otro nos pertenece 
y, por lo tanto, “se le tiene que controlar, someter, dominar”; el paso 
siguiente es realizar ajustes en nuestros comportamientos hacia la 
prosocialidad, hacia la convivencia, que reconozcan las necesida-
des de todos; así es como inicia la No-violencia.

∆
Desprenderse del egoísmo es uno de los retos que más cuesta 

a todo aspirante a la práctica de esta filosofía [No-violencia] y 
puede ser un ideal muy alto, como lo marca Gandhi […] se requie-
re de un entrenamiento que poco a poco va dando el fruto, por lo 
que aspirar a hacer cambios a escala social puede ser el inicio de 
un desafío, que tal vez, aún no se desea enfrentar, lo que no quita 
ningún mérito a los esfuerzos individuales […] para lograr cambios 

en la vida personal.
Hilda Vargas

21 M. Gandhi, En lo que yo creo (México: Dante, 1985), 175 y 176.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

77

La mediación como herramienta no-violenta

Los deberes de las personas que ejercen la mediación 
(Ahimsa 123, 2015)

Según Vinyamata, toda persona que se dedica a ejercer la media-
ción debe tener en cuenta las siguientes características:

a) Facilitar la comunicación entre las partes y promover la compren-
sión entre ellas.
b) Concienciar a las partes, en su caso, de la necesidad de velar por 
el interés superior de los hijos menores y de los incapacitados.
c) Tener en cuenta el interés de la familia, en especial de sus miem-
bros más vulnerables.
d) Propiciar que las partes tomen sus propias decisiones disponien-
do de la información y el asesoramiento suficiente para que de-
sarrollen los acuerdos de una manera libre, voluntaria y exenta de 
coacciones.
e) Mantener la reserva respecto a los hechos conocidos en el curso 
de la mediación, salvo que el levantamiento de la misma sea com-
patible con la legislación vigente respecto al secreto profesional o 
exista aceptación expresa de las partes.
f) Mantener la imparcialidad en su actuación.
g) Ser neutral ayudando a conseguir acuerdos sin imponer ni tomar 
parte por una solución o medida concreta.
h) Mantener la lealtad en el desempeño de su función y en relación 
con las partes22.

22   E. Vinyamata Camp,  Aprender mediación (Barcelona: Paidós Ibérica, 2003), 82 y 83

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

78

Funciones básicas del mediador (Ahimsa 117, 2015)

A continuación se mencionan algunas funciones que deben ser 
cultivadas y practicadas por un mediador ético:

a) Facilitar la comunicación entre involucrados.

b) Propiciar que cada uno de ellos comprenda la postura y ne-
cesidades del otro.

c) Generar las condiciones para que las partes puedan tomar 
sus propias decisiones sin temores o manipulación, “dispo-
niendo de la información y el asesoramiento suficientes para 
que desarrollen los acuerdos de una manera libre, voluntaria y 
exenta de coacciones”.23

d) Mantener un estado consciente de sí mismo de tal forma 
que sea posible la imparcialidad durante todo el proceso. Po-
siblemente sea una de las tareas y habilidades del mediador 
que más esfuerzo requiera, generalmente es necesario un tra-
bajo personal previo, en donde entrenamientos en materia de 
asertividad, inteligencia emocional y no-violencia son espe-
cialmente requeridos.

El arbitraje como método de solución alterna del conflicto 
(Ahimsa 140, 2016)

La solución no-violenta del conflicto un procedimiento mediante el 
cual las partes acuerdan incluir a un árbitro, cuya decisión acatarán 
de manera obligatoria. De acuerdo con la Ley sobre Resolución Al-

23  Ibidem, 82 y 83.	

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

79

terna de Conflictos y Promoción de la Paz Social de Costa Rica,24 
existen diversos tipos de arbitraje; entre éstos destacan dos: “el ar-
bitraje de derecho” y “el arbitraje de equidad” también conocido 
como “arbitraje de conciencia”.25 En el primero, el árbitro o tribunal 
arbitral debe tener formación profesional de abogado, de tal forma 
que, las controversias a solucionar se realicen con estricto apego 
a la legislación aplicable. En el segundo, cualquier persona, sin im-
portar disciplina, profesión u oficio, puede fungir como árbitro; para 
este caso, el sentido de justicia y equidad será el principal elemento 
a considerar.

∆
El bastón de la palabra está tomado de nuestras relaciones indí-

genas. Los consejos de ancianos y de madres del clan se reúnen 
en círculo para discutir un problema o tomar una decisión. En los 

consejos, escuchar es igual de importante que hablar, luego el 
silencio importa y uno sólo habla tras haber deliberado. Como los 

cuáqueros.
Shinoda Bolen

Fases generales de la mediación (Ahimsa 136, 2016)

Diez y Tapia proponen dos etapas principales del proceso de 
mediación: exploratoria y propositiva. En la fase exploratoria, el 
mediador o la mediadora presenta los relatos de ambas partes, 
en los que cada quien ve la historia del proceso; en esta etapa 
también se hacen visibles los rasgos de personalidad, los con-
textos y las valoraciones de cada persona involucrada. En la fase 
propositiva, la mediadora o el mediador, basándose en los datos 
de la fase anterior, construye una propuesta con un enfoque al-

24 Asamblea Legislativa de la República de Costa Rica, “Ley sobre Resolución Alterna de Conflictos y 
Promoción de la Paz Social” (Costa Rica: Asamblea Legislativa de la República de Costa Rica, 2010).
25 DINARAC, (Dirección Nacional de Resolución Alterna de Conflictos), Introducción a los métodos 
de resolución alterna de conflictos (República de Costa Rica: Ministerio de Justicia y Paz, 2013).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

80

ternativo, que les permita a las partes, integrar otros elementos 
no contemplados, y les facilite llegar a un acuerdo.26

La microtécnica de la reformulación en la mediación 
(Ahimsa 142, 2017)

La mediación es un sistema que se caracteriza por, entre otros as-
pectos, crear conciencia para lograr un acuerdo entre los actores 
de un conflicto a través de un tercero. Para poder llevarla a cabo, 
la especialista en esta materia, Marinés Suares, sugiere algunas mi-
crotécnicas, como la reformulación o el efecto de reencuadre, que 
permite crear o modificar el contexto, por tal razón, también se le 
denomina como re-contextualización. “Las reformulaciones ope-
rativas serían aquellas que producen el efecto de ‘re-encuadrar’, 
‘re-enmarcar’ o ‘re-contextualizar’, es decir, que permiten enten-
der desde otro contexto el problema o la situación”.27

Mediación intercultural (Ahimsa 137, 2016)

La mediación intercultural, de acuerdo con el Colectivo “AMANI”, 
se da entre partes que se diferencian étnica o culturalmente, siendo 
esa diferencia relevante para la problemática que se esté tratando. 
Específicamente, la mediación intercultural requiere considerar la 
naturaleza de lo culturalmente diferenciado de las partes, la inciden-
cia de esa diferencia en la relación, la relevancia del bagaje cultural 
de la mediadora y la interculturalidad como objetivo.

Tanto la negociación como la mediación intercultural pretenden disi-
par los malentendidos entre las personas y los grupos pertenecientes 
a lenguas o culturas diferentes: “La mediación en particular puede ser 
26 F. Diez y G. Tapia, Herramientas para trabajar mediación (Buenos Aires: Paidós Mediación, 1999).
27 M. Suares, Mediación: conducción de disputas, comunicación y técnicas  (Buenos Aires: Paidós, 
1996), 280.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

81

un instrumento útil para gestionar la conflictividad. Lo fundamental es 
que las personas conozcan y sean sensibles a los valores, normas y 
actitudes de los demás y, en consecuencia, de las suyas propias”.28

El activismo social

La acción pública no-violenta (Ahimsa 128, 2015)

Después del diálogo, la acción pública es una de las principales 
herramientas de la lucha no-violenta que, a nivel mundial es fre-
cuentemente elegida por sus defensores; Popovic, et al., mencio-
nan tres de sus beneficios:

•Las acciones públicas individuales se pueden llevar a cabo con 
tiempo y recursos humanos limitados.
•Los eventos públicos se pueden organizar aún en niveles de re-
presión crecientes, y en espacios políticos estrechos.
•Atraen la atención de los medios, lo cual abre una posibilidad po-
derosa, y virtualmente gratuita de presentar su mensaje visual a una 
audiencia grande–una imagen poderosa demostrada en un lugar 
visible vale más que mil palabras–.29

En la actualidad las redes sociales han funcionado con mayor 
cobertura y rapidez para la difusión de mensajes y, por lo tanto, 
representan una valiosa herramienta de promoción de la acción 
no-violenta.

28 B. Aguilera, J. Gómez, M. Morollón y J. de V. Abad, Educación intercultural, análisis y resolución de 
conflictos ( Madrid: Catarata, 2009), 244.
29 S. Popovic, A. Milvojevic y S. Djinovic, Lucha no violenta. Los 50 puntos cruciales,trad. Center for 
Non Violent Conflict (icnc) y nova-México (No Violencia en acción) (México: Centro para la Acción y 
la Estrategia No Violenta Aplicadas [CANVAS, por sus siglas en inglés], 2006), 67. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

82

Atrás de Gandhi en Occidente y Oriente (Ahimsa 109, 2014)

Se ha comentado en otros dípticos Ahimsa que formalmente se 
le han atribuido a Gandhi el concepto y la práctica de la No-vio-
lencia; no obstante, se ha reconocido la influencia en él de otros 
personajes como Tolstoi y Henry David Thoreau, entre otros. Jesús 
Castañar hace una semblanza histórica de la No-violencia y, como 
el mismo mahatma lo llegó a declarar, destaca que “Debe quedar 
claro […] que Gandhi, aunque introdujo el concepto de noviolencia 
en Occidente, tampoco era el inventor de las técnicas de acción 
noviolenta, sino que había ido tomando ideas de acciones previas 
tras un análisis concienzudo”30. Un ejemplo de esto se relaciona 
con el principio de no colaboración, propuesto por contemporá-
neos al joven abogado:

La huelga general durante la Revolución Rusa de 1905 que hizo que 
el zar Nicolás permitiera la formación de un parlamento, el boicot chi-
no a productos norteamericanos que alrededor de 1900 hizo que se 
derogaran las leyes antichinas de los Estados Unidos, o remontándo-
se en el tiempo, la negativa a pagar impuestos a Inglaterra poco antes 
de la Revolución Americana.31

Clasificación y jerarquización de las acciones no-violentas 
(Ahimsa 132, 2016)

La siguiente clasificación es reportada por Armando Rendón, de 
acuerdo con la estructura que integra Álvaro Díaz, donde se desta-
ca que la primera acción siempre será el diálogo y, previo a éste, el 
diagnóstico de la situación. Para un activista no-violento, la investi-
gación es su punto de partida:

30 J. Castañar, Breve historia de la acción noviolenta (Madrid: Ediciones Pentapé, 2010), 60
31 Ibidem, 58.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

83

1. Información y diálogo: al diálogo se debe acudir con una 
base informativa suficiente, con evidencias de los aspectos que 
consideran injustos; el único fin es sensibilizar o concienciar al 
dialogante para, finalmente, llegar a acuerdos justos, y que és-
tos sean difundidos al mayor número de población posible.

2. Acción directa o popular: son acciones púbicas que pue-
den ser marchas, sentadas, caravanas, etc.; sus propósitos 
son informar a la población, presionar al adversario, principal-
mente cuando, existe la presencia de la prensa local, nacional 
e internacional. La ventaja actual de las redes sociales es que 
han superado cualquier omisión de los medios masivos de 
comunicación tradicionales.

3. No cooperación: simplemente se deja de apoyar con las 
propias acciones aquello que mantiene la injusticia; el mejor 
ejemplo es el boicot, aplicable a productos, servicios o figuras 
públicas.

4. “Desobediencia civil: ante el fracaso de las anteriores tentati-
vas para lograr un acuerdo satisfactorio, se recurre a acciones 
que infringen e impugnan abiertamente una ley injusta o inhu-
mana (no pago de ciertos impuestos, toma de tierras, bloqueo 
de calles, etcétera)”.32

La fuerza de William Wilberforce (Ahimsa 118, 2015)

William Wilberforce (1759-1833) fue un reconocido luchador so-
cial inglés, cuya trayectoria política y personal la dedicó a favorecer 
causas diversas como la atención a las clases más desfavorecidas, 
el respeto a los animales y la prevención de la crueldad con ellos. 
32  A. Rendón Corona, “Gandhi: la resistencia civil activa”, Polis 7 (1) (2011): 87.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

84

Su esfuerzo más tenaz fue la defensa de la libertad de los esclavos 
(mujeres, hombres y niños), que el imperio británico trasladaba en 
buques cargueros desde África, en cuyo trayecto eran tratados con 
crueldad y salvajismo, lo cual ocasionaba que cerca de 50% que 
embarcaba falleciera durante el viaje. 

Su activismo social y su filantropismo los practicó hasta el final de 
sus días. Sus principales pilares fueron el primer ministro, William 
Pitt, vinculado con él desde la infancia, y quien lo invitó a formar 
parte del Parlamento británico, además del destacado abolicio-
nista Thomas Clarkson, así como un equipo conformado por per-
sonas disciplinadas y de fe inquebrantable, entre ellas su esposa 
Barbara Spooner.

Ser fiel a sus ideales y contar con amigos muy comprometidos con 
la causa fueron la clave para que todas las campañas y los esfuer-
zos realizados por Wilberforce pudieran, después de 18 años de 
lucha, terminar con el comercio de esclavos.

∆
Para enfrentarse a la ley, Gandhi puso en marcha el primer 

movimiento de satyagraha. Había elegido dicho nombre —
verdad y fuerza— porque no le agradaba el de la resistencia 

pasiva —procedimiento puramente negativo que le parecía una 
débil arma— ni el de desobediencia civil, que tenía un aura de 
desafiante hostilidad. La resistencia que deseaba ofrecer era 
la de un pueblo que no temía la acción violenta pero optaba 

deliberadamente por la no-violencia y la lucha por el dominio de 
la verdad en vez de la lucha por el poder material. 

George Woodcock

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

85

Desobediencia civil (Ahimsa 139, 2016)

Esta estrategia no-violenta es uno de los ejes centrales de la propues-
ta del ahimsa, que resulta de vital importancia cuando el diálogo no 
está funcionando y tiene un impacto primordial en el despertar de 
conciencias sobre la justicia; básicamente, se integra de dos aspectos: 
I. Desobediencia: “incumplimiento de un mandato por parte del 
agente...” o de la persona.
II. Carácter civil:  “aceptación responsable y voluntaria de las conse-
cuencias de dicho acto…”, acatando las multas o los procedimientos 
de la legislación vigente.33

Justicia restaurativa (Ahimsa 147, 2017)

En los últimos años, ha ido cobrando fuerza esta estrategia 
no-violenta que busca integrar a la víctima, la persona ofensora y 
la comunidad para sanear las emociones y los hechos dañados, 
corresponsabilizando a los involucrados para generar soluciones 
concreadas con alcances a largo plazo, con efectos positivos en 
todos los sectores. La justicia restaurativa es, de acuerdo con Al-
berto Olalde, reparadora, porque permite crear condiciones para 
que la víctima sea reparada en el daño, la persona ofensora par-
ticipe en la restauración de manera consciente y, en ese proce-
so, ella también sane; participativa, porque involucra a un tercer 
sector que es la sociedad o la comunidad; terapéutica, porque 
permite sanar las emociones de culpabilidad, de ira, de la víctima, 
e incluso, reconstructiva, porque puede ayudar a curar la postura 
ingenua que tiene la sociedad al creer que no se está implicada 
en la comisión de cualquier delito.34

33 F. Fernández, Desobediencia civil (Madrid: Ediciones Bajo Cero, 2005), 
https://www.upf.edu/materials/polietica/_pdf/paudesobediencia.pdf (Consultado en junio de 2017).
34 Cfr. A. Olalde, “Encuentros restaurativos en victimización por delitos de terrorismo: bases teóri-
cas”, en Los ojos del otro. Encuentros restaurativos entre víctimas y ex miembros de ETA, coord. E. 
Pascual (Santander: Sal Terrae, 2013).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

86

Boicot como herramienta no-violenta: no te quejes, ¡actúa! 
(Ahimsa 115, 2014)

•Le permite a las personas poner su dinero, sus esfuerzos y sus 
expectativas donde se encuentra lo que ellas consideran jus-
to y ético. “Los boicots le ofrecen a la comunidad una manera 
de estar firmes por lo que creen. Si el boicot está bien organiza-
do, le permite a la gente dar la cara a favor de sus creencias de 
una forma fácil y relativamente sin daños. En pocas palabras, 
un boicot alienta la responsabilidad civil de los miembros de 
la comunidad”.35

•Facilita captar la atención y concientizar a la sociedad sobre una 
acción, una persona, una empresa o un producto no-ético. Los 
medios masivos representan una ayuda gigantesca para difun-
dir las razones del boicot y, con ello, sensibilizar a la sociedad, la 
cual, en la medida en la que esté más informada, podrá unirse a 
él. Las redes sociales tienen un potencial altamente impactante 
para ejercer esta acción. 

∆
Así como el rayo que no hace ruido hasta que golpea, la Revolu-
ción Negra se generó en silencio. Pero cuando golpeó, el relám-
pago que reveló su poder y el impacto de su sinceridad y fervor 

mostraron una fuerza de intensidad aterradora. 
No se puede esperar que trescientos años de humillación, abuso 
y penuria se expresen con un susurro. Las nubes de tormenta no 
sueltan una “suave lluvia del cielo”, sino un torbellino, el cual aún 

no agota sus fuerzas ni llega a su culminación.

Martin Luther-King  

35 Caja de herramientas comunitarias, “Sección 17. Organizar un boicoteo”,  Caja de herramientas 
comunitarias, https://ctb.ku.edu/es/tabla-de-contenidos/abogacia/realizar-una-campana-de-ac-
cion-directa/organizar-boicoteo/principal.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

87

Una experiencia en el Programa de Estudio, Promoción y Divul-
gación de la No-violencia36 (Ahimsa 133, 2016)

Se experimenta un crecimiento profesional y personal, ya que se 
hace un trabajo transdisciplinario y se expande la visión de las 
situaciones que ocurren cada día y que afectan al mundo como 
individuo y sociedad; dicha visión da pauta a una extensión de co-
nocimiento y pensamiento crítico a través de una constante nutri-
ción de saberes.

Para el psicólogo, es imprescindible el conocimiento de la realidad 
existente de la sociedad y del mundo en general, en cuanto a edu-
cación, política, economía y la omisión de acciones por parte de 
la población en relación con acontecimientos como la diferencia 
de clases, la globalización, el neoliberalismo, las políticas injustas, 
la represión, entre otras, de manera que se tenga una concepción 
acerca del contexto actual, y para poder tomar pequeñas pero sig-
nificativas acciones mediante la sensibilización de las personas 
respecto a los temas mencionados y, así, fomentar el desarrollo so-
cial basado en el bien común y en una calidad de vida no-violenta.

Una mirada desde Colombia “La generación herida y rebelde” 
(Ahimsa 134, 2016)

Vengo de la costa norte, de los santanderes, vengo del centro del 
altiplano, de los llanos del oriente, de la selva amazónica, de la sie-
rra, vengo del Pacífico, vengo de los confines de mi país […] Somos 
colombianos, indios, negros, mulatos, mestizos, blancos y trigue-
ños que hemos vivido distintas situaciones de guerra, hambre y 
miseria, que hemos vivido y sobrevivido en una situación que se 
ha vuelto cotidiana.37

36 Ileana Sánchez Guadarrama, psicóloga en prácticas profesionales asignada al Programa de 
Estudio, Promoción y Divulgación de la No-violencia, iesu, Uaemex.
 37 J. F. Castrillón, “El vencimiento de la muerte: de las lógicas de rivalidad y avaricia, a las lógicas 
del perdón y la reconciliación”, en Vida, voces, reflexiones y esperanzas, coord. R. Solarte (Bogotá: 
Pontificia Universidad Javeriana, 2010), 69.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

88

Recomendaciones para hacer periodismo de paz 
(Ahimsa 134, 2016)

Primero. Un cambio de paradigma: difundir paz, dar noticias, al 
menos una vez cada semana o cada mes, sobre algo que se 
ha solucionado, las acciones no-violentas que han impactado 
en justicia, o aquello que, siendo verdad, puede dejar un buen 
sabor de boca, y ser modelo para otras acciones. 

Segundo. Aquellas personas que hacen el reportaje deben 
partir de la autorreflexión, particularmente, de una reflexión 
ética, en la que se cuestione qué es lo que se desea estimular: 
¿la violencia, la guerra, el desastre, o las acciones creativas de 
paz, de trascendencia del conflicto, de diálogo, etcétera?

Tercero. Mantener la objetividad de los hechos, descubrir lo en-
cubierto, mostrar los hechos dando voz a los que no la tienen.

Cuarto. “Una empatía balanceada con las partes no implica 
una simpatía balanceada. Aquel que pisotea las necesidades 
de los otros, en su vida y sobrevivencia, su libertad y su iden-
tidad tiene derecho a ser comprendido. Pero la simpatía es 
para las víctimas”.38

Difundir paz en el discurso social de lo cotidiano 
(Ahimsa 134, 2016)

La queja sin acción es estéril; es pérdida de tiempo y termina por 
intoxicar emocionalmente a los demás; la No-violencia es acción. 
Para ayudar a gestar cambios no-violentos, es necesario que el dis-
curso de cada persona sea a partir de un proceso reflexivo breve: si 
38 J. Galtung, J. Liynch y A. Mc. Goldrick, Reporteando conflictos. Una introducción al periodismo de 
paz (México: Ariete, 2006), 56.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

89

se analiza la mayoría de los comentarios entre familiares, vecinos, 
amigos, compañeros y colegas es notable que los temas que se 
abordan son sobre el desastre, la violencia, la injusticia; esto forta-
lece aquello que criticamos.

Por lo que está en nosotros informarnos y difundir los aconteci-
mientos positivos que están sucediendo. No se trata de mentir, 
sino de visibilizar las buenas noticias y compartirlas, esta tarea 
también incluye lo cotidiano, por ejemplo, hablar de los aciertos 
de la pareja, de las hijas o los hijos, de la compañera o del compa-
ñero del trabajo, de los espacios laborales, de las experiencias en 
el aula, etcétera; para los pesimistas, esto pareciera “querer tapar 
el sol con un dedo”.  La idea no es mentir, sino buscar el equilibrio; 
si se habla de una mala noticia, también es conveniente hablar de 
las buenos sucesos, de lo contrario, debe hablarse también de las 
acciones que esa persona hará para contrarrestar la situación de 
la cual se queja.

∆
Nosotros no somos mejores que nadie: este pensamiento rebosa 

verdad y humildad
Mahatma Gandhi

Recordando historias no-violentas desde Montgomery, 
Alabama (Ahimsa 112, 2014)

Era 1 de diciembre de 1955 cuando Rosa Parks se negó a ceder su 
asiento a un hombre blanco en el autobús, en esa época la segre-
gación racial era muy fuerte para las personas de raza negra, pues 
eran excluidas de la vida pública en muchos sentidos, haciéndo-
las sentir inferiores para así poder marginarlas de la sociedad. En 
ese entonces había en el autobús asientos designados para los 
negros que se encontraban en la parte final; los blancos podían 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

90

ocupar la primera parte; mientras que la mitad podría ser usada por 
ambos. En caso de que un blanco quisiera tomar asiento, y una 
persona de raza negra lo estuviera ocupando, ésta debía levantar-
se y dejar que el blanco ocupara su lugar. 

El hecho de que Parks se negara a ceder el asiento desencadenó 
una serie de actos, en primer lugar, fue encarcelada y tuvo que pa-
gar una multa; posteriormente, fue el detonador de un gran número 
de protestas organizadas por Martin Luther King contra la segrega-
ción racial en los autobuses, dando origen a un boicot de 382 días 
en los cuales aproximadamente 30 mil afroamericanos participaron; 
como consecuencia, la Suprema Corte de Justicia se vio presiona-
da a abolir la segregación racial en los autobuses, más por el déficit 
económico que el movimiento causó en los transportistas, que por 
su convencimiento de que se trataba de un acto injusto.39

∆
El hartal era una forma tradicional india de protesta no-violenta, 

una especie de huelga general durante la cual los comerciantes 
cerraban sus tiendas y los trabajadores abandonaban sus herra-

mientas, y los comerciantes cerraban sus tiendas, de tal modo 
que los bazares y fábricas vacíos expresaban una silenciosa pro-

testa contra el invasor que había actuado de forma injusta.
George Woodcock

Aldo Capitini (Ahimsa 111, 2014)

Aldo Capitini fue un filósofo y activista no-violento, considerado 
por muchos como el Gandhi italiano; nació en Perugia, Italia (1898-
1968). Fue un luchador social altamente comprometido con los 
movimientos de las masas; organizó la primera marcha por la paz, 
39 Diana Laura Velázquez Rojas, becaria de verano de investigación, adscrita al Programa de Estu-
dio, Promoción y Divulgación de la No-violencia, iesu, Uaemex.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

91

desde Perugia a Asís, en 1961; también fue fundador de las revistas 
Azione nonviolenta y Il potere di tutti. 

Algunos de sus libros son La realtà di tutti (1948), Religione aperta 
(1955) y Il potere di tutti (1969, póstumo). Especialmente, se resalta 
el libro El mètode de la noviolència, el cual “puede tener una gran 
importancia para los problemas políticos y éticos del mundo de 
hoy porque ilumina la relación que debería existir entre los medios 
y los objetivos en la política y la acción social, entre el respeto por 
la ley y la desobediencia civil”.40 

Galtung: hacia un periodismo de conflicto/paz 
(Ahimsa 103, 2013)

El activista por la paz, Johan Galtung, marca una diferencia sus-
tancial entre hacer periodismo de guerra/violencia y periodismo 
de paz, este último debe centrarse en la verdad y la gente; puede 
también reportear la violencia, pero sin el sesgo que lo ha carac-
terizado. Debe incluir las causas y los impactos no evidentes de la 
violencia, sin confundirla con el conflicto, y orientarse a la verdad, 
permitiendo dar a conocer las mentiras de todos los involucrados 
y hacer visible lo encubierto; dar voz a los que no han sido escu-
chados y reflejar las acciones que se orienten a la solución del 
conflicto, como las acciones no-violentas que han cobrado fuerza 
en diferentes latitudes. Se adiciona a la postura del activista no-
ruego que el periodismo de paz debe incluir las noticias que están 
mostrando que hay otras formas de solucionar los conflictos, y que 
su lenguaje no sea manipulado para la creación de miedo, triste-
za o depresión en la sociedad, evitando, por lo tanto, el terrorismo 
verbal que ha caracterizado al periodismo amarillista .41

40 A. Capitini, El mètode de la noviolència (Cataluña: Institut Català Internacional per la Pau, 2010), 2.
41 Cfr. J. Galtung; J. Lynch y A. Mc. Goldrick, Reporteando conflictos (México: Montiel & Soriano Edi-
tores, 2006).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

92

La disciplina de las estrategias no-violentas en el manejo del 
conflicto (Ahimsa 145, 2017)

Trabajar con las propias emociones como el miedo, el protagonis-
mo, la ira, entre otras, implica tener disciplina con uno mismo. Una 
introspección permite dominar a los demonios y los fantasmas 
personales que, al no ser controlados, se agigantan y se tornan en 
comportamientos violentos, saboteadores y egoístas. Al respecto, 
Krishnamurti menciona: “Uno no puede ser violento y meditar; eso 
no tiene sentido. Si existe psicológicamente cualquier tipo de temor, 
es obvio que entonces la meditación es un escape. Para lograr cal-
ma de la mente, su completo silencio, se requiere una disciplina 
extraordinaria”.42

Peacemakers, pacificadores, no-violentos (Ahimsa 103, 2013)

Las etiquetas son lo menos importante; el trabajo y las aportaciones 
de los transformadores de conciencia y de acción son lo valioso, lo 
que hay que promover y emular. Mercedes Mas nos comparte cin-
co tipos de peacemakers; probablemente, el lector se identificará 
con al menos un estilo:

•Garantes de paz. Aquellos que protegen los derechos a tra-
vés de la aplicación justa de la ley: un árbitro, un juez, un líder, 
etcétera.

•Mediadores. Profesionales neutrales que proporcionan guía 
y apoyo a dos partes que entran en conflicto, hasta que éstas 
logren un acuerdo justo para ambas.

42 J. Krishnamurti, Más allá de la violencia. Reflexiones sobre el origen y el fin del sufrimiento 
(Barcelona: Kairós, 2007), 176.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

93

•Activistas sociales. Personas de la sociedad civil comprome-
tidas con la justicia, con un liderazgo fortalecido y un corazón 
indomable y no manipulable, que les permite organizar a las 
masas y ser parte de la lucha activa por el cambio de cual-
quier estado injusto: Adolfo Pérez Esquivel, Corazón Aquino, 
Gandhi, Vandana Shiva, Helder Cámara, Petra Kelly, Václav 
Havel, Wangari Maathai, James Lawson, Aung, San Suu Kyi, 
Tawakkul Karman, por citar algunas.

•Idealistas. Aquellos que influyen con sus creencias e ideas y 
que inspiran a individuos y grupos para el despertar de cons-
ciencia y la trasformación de las experiencias de vida: intelec-
tuales, filósofos, artistas, místicos, cineastas, etcétera.

•Constructores de paz locales. Personas que, comprometidas 
con la justicia, realizan diversas acciones en sus diferentes 
ámbitos de influencia y que tienen que ver con el cuidado del 
ambiente, de los animales no humanos, de la seguridad, de la 
salud, por ejemplo.43

∆
Déjame decir, sin miedo a parecer ridículo, que el revolucionario 

necesita, sobre todo, amar mucho. 
Che Guevara 

¿Quién es Jean-Marie Muller? (Ahimsa 125, 2015)

Es un filósofo, escritor y activista francés (1939) que trabaja a favor 
de la No-violencia. Es miembro fundador del Mouvement pour une 
Alternative Non-violente, director de investigación en el Institut de 
Recherche sur la Résolution Non-violente des Conflits. Ha publicado 
Le príncipe de la non-violence (Marabout), Gandhi l’insurgé (Albin 
43 Cfr. M. Mas, Noviolencia y el Evangelio. Manual de supervivencia para un mundo complejo 36 
(2002).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

94

Michel) y Vers une culture de la non-violence (Dangles); en español 
destacan sus obras: El coraje de la no violencia, editada por Sal Te-
rrae y Gandhi, y La sabiduría de la no-violencia, editada por Desclée 
De Brouwer. 

Este número particular del díptico Ahimsa se lo hemos dedicado 
a Muller, como un reconocimiento a las múltiples aportaciones 
que ha realizado tanto en la fundamentación de la filosofía de la 
No-violencia como de su activismo no-violento. El autor es una 
fuente indispensable de consulta para cualquiera que desee in-
vestigar sobre el ahimsa o practicar esta filosofía.

La intervención civil de paz (Ahimsa 125, 2015)

Es una acción no armada directa en el sitio de un conflicto local o 
extranjero, de donde se desprenden diversas acciones no violen-
tas como la misma observación del conflicto, la difusión de informa-
ción, la interposición, o las tareas más activas como la mediación y la 
cooperación enfocada en la prevención o detención de la violencia, 
que permita la validación de los derechos humanos. Igualmente, 
busca la creación de “las condiciones para una solución política 
del conflicto que reconozca y garantice los derechos fundamenta-
les de cada una de las partes y permita que se definan las normas 
de convivencia pacífica”.44

Recordando a César Chávez desde la mirada de Jean-Marie 
Muller (Ahimsa 126, 2015)

Era el 1 de agosto de 1972, yo participaba, desde las cinco de la ma-
ñana, en un grupo de huelga organizado por el sindicato nacional 
de obreros agrícolas, la National Farm Workers Association (NFWA), 

44 J.-M. Muller, “L’Intervention Civile de Paix, une pratique de terrain”, Institut de recherche sur la 
Résolution Non-violente des Conflits, http://www.irnc.org/Diaporamas/Items/intervention_civile_
de_paix_1.pdf.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

95

en el frente vinícola de Delano, casi a 250 kilómetros al norte de los 
Ángeles, California. Alrededor de las 10, aquel cuyo nombre y rostro 
se identificaban con La causa de estos campesinos se mezcló con 
los huelguistas: fue mi primer encuentro con César Chávez. Desde el 
principio, este hombre de pequeña estatura se mostró particularmen-
te amable. Su hermoso rostro indio, en el que se reflejaban a la vez su 
calma y determinación, se iluminaba frecuentemente con una gran 
sonrisa. Sabía laresponsabilidad que pesaba sobre sus hombros, 
pero eso no le molestaba. Sabía que sus adversarios, los terratenien-
tes del agribusiness (la agricultura de los negocios), albergaban en 
su contra una feroz hostilidad, pero su convicción de luchar por la 
justicia lo protegía de la angustia y le proveía de gran serenidad.45

∆
Un diálogo es para todos los hombres, en todos los países un 

diálogo no son dos monólogos, la base del diálogo es que cada 
hombre tiene una parte de la verdad y una parte del error. Para em-
pezar un diálogo es con un enemigo, es decir, con un hombre que 

no piensa como nosotros [...] Descubrir en el otro lo que todavía 
tiene de bien, de verdad. Nunca hay un hombre malo en absoluto 

[…] Hay que descubrirlo, porque este bien no es solamente para 
él, sino para nosotros, es para mí. Y a partir de este descubrimiento 

tomar el proceso siguiente: Decirle cómo esta cosa buena que está 
en él, nosotros no la hemos descubierto o la hemos traicionado. 
Ante esta admisión de nuestra carencia, de nuestra debilidad, el 

otro se siente, por decirlo así, útil. No vinimos […] para acusarle, para 
destruirle, sino para que nos ayude a transformar la situación....

Hildegard y Jean Goss 

∆
La principal razón por la que la no-violencia “no funcionó” en 

la Alemania de Hitler fue porque no fue practicada. Cuando fue 
practicada, incluso por el grupo más vulnerable, funcionó.

Johan Galtung

45 J-M. Muller, “César Chavez et la longue marche des campesinos, 1966”, Alternatives non-violen-
tes 156 (2010): 17.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

96

Fragmento de la historia de “La Carta Magna de los indios” 
(Ahimsa 136, 2016)

Mientras que la granja de Tolstoi prosperaba, las relaciones con los britá-
nicos iban de mal en peor. Yo llegué a viajar hasta Gran Bretaña para tratar 
de que alguien nos ayudara, pero no sirvió de mucho, y los indios cada vez 
teníamos menos derechos. Algunas de las prohibiciones que nos impu-
sieron eran incomprensibles. Por ejemplo, dijeron que sólo serían válidos 
los matrimonios que se hubieran celebrado entre cristianos. La mayoría 
de nosotros éramos hindúes y musulmanes, y llevábamos mucho tiem-
po casados. [...] Aquello fue la gota que colmó el vaso: nos declaramos 
todos en huelga e incluso las mujeres, que normalmente no participaban 
en este tipo de manifestaciones, se unieron a nosotros. Fuimos duramente 
golpeados y a muchísimos de nosotros nos pusieron tras las rejas. Pero, a 
pesar de la represión, parece que por fin nuestras quejas tuvieron efecto.

Me encontraba en la celda cuando vinieron a buscarme unos guardias para 
llevarme delante del general Smuts, un británico que en aquel momento te-
nía mucho poder en Sudáfrica. Estuvimos negociando durante mucho rato 
y él acabó accediendo a devolvernos gran parte de nuestros derechos [...]. 
Todos estos acuerdos quedaron escritos en un documento llamado Carta 
Magna de los indios en Sudáfrica, que se firmó en el año de 1913.46

∆
El teatro del oprimido trata de activar a la gente en un esfuerzo 

humanista, expresado por su propio nombre: teatro de, por, y para  
el oprimido. 

Un sistema que facilita a la gente a actuar en la ficción del teatro 
para transformarse en protagonistas, i.e. sujetos activos, de su 

propia vida.
Augusto Boalv

46 L. Toro y M. Cabassa, Me llamo… Gandhi (Barcelona: Parramón, 2006), 10.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

97

∆
Gandhi tenía metas pedagógicas de gran escala con su participa-

ción en conflicto […] de ningún modo es posible alejar a la gente en 
conflicto de participar en sus propias luchas, tampoco una lucha 
puede ser manejada por especialistas en conflictos —arrebatan-
do el conflicto a los demás al “resolverlo” por ellos— aunque sea 
con la mejor de las intenciones. Para Gandhi tales personas serían 

ladrones de conflictos.
Johan Galtung

El consumo ético, responsable y socialmente solidario 
complemento del comercio justo local, otra esfera del 
activismo no-violento

Consumo responsable y el mercado de comercio justo 
(Ahimsa 120, 2015)

El consumo responsable tiene implicaciones éticas no-violen-
tas, tales como consumir lo que se ocupará, comprar artículos de 
proveedores que demuestren prácticas de producción justas y 
amables con la naturaleza y con sus colaboradores, dar prioridad 
al consumo local, pagar lo justo a los productores locales sin el 
acostumbrado “regateo” que minusvalora el trabajo del artesano 
o fabricante y termina por asfixiar sus finanzas al no colocar su mer-
cancía recuperando lo mínimo invertido.

El consumo responsable va de la mano del comercio justo; es un 
binomio importante, en tanto que uno sostiene al otro. Este último 
nace como alternativa al comercio tradicional, cuyo funcionamien-
to se da con normas no equitativas que, finalmente, sólo favorecen 
a los países del norte y terminan por empobrecer a los productores 
sureños. Uno de sus principales objetivos, además de trabajar con 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

98

normas más justas para los productores, es evitar la participación 
de los intermediarios, favorecer métodos de producción “limpios”, 
que protejan a los ecosistemas, manteniendo su equilibrio, ade-
más de evitar trabajo infantil y que se demuestre que llevan a la 
práctica el enfoque de equidad de género47.

Producción y consumo: dos puntas del mismo leño 
(Ahimsa 109, 2014)

Tanto la sociedad occidental como la occidentalizada se han 
caracterizado por sus hábitos compulsivos de consumo, los cua-
les son corresponsables en la crisis ecológica, social, cultural y 
económica del planeta. La otra punta del leño la representan las 
compañías productoras con sus tres herramientas casi infalibles: el 
dinero en plástico (la deuda), la publicidad “vendedora” o prome-
tedora de felicidad basada en la ficción, y la tecnología de la obso-
lescencia, también ficticia y a la vez “real”: ficticia porque muchos 
productos, entre ellos la ropa, podrían seguir funcionando para 
cumplir con la necesidad de taparse y protegerse, sin embargo, 
la publicidad la hace verse fuera de “moda”; real en tanto que un 
equipo de cómputo puede caducar más pronto que las medicinas, 
porque después de breve tiempo ya no es compatible o comunica-
ble o soportable de la información vigente en la academia o en la 
empresa. ¿Qué podemos hacer? Si desde el inicio del siglo pasado 
fue posible el principio de no colaboración, ahora es requerido para 
toda la población consumidora, aunque, para que esto suceda, es 
necesario despertar del letargo occidental.

47 H. C. Vargas Cancino, “Responsabilidad social universitaria: consumo responsable desde la 
no-violencia y el decrecimiento”, Responsabilidad social universitaria. El reto de la construcción de 
ciudadanía, coords. J. Olvera y J. C. Olvera (México: Porrúa-Uamex, 2014).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

99

Un buen inicio de año hacia un consumo responsable 
(Ahimsa 117, 2015)

Un consumo ético, responsable o solidario obliga a tener autocon-
ciencia sobre los impactos de los propios hábitos, de otra forma, 
se vive en el sueño de que nuestro andar por el mundo no mata 
bosques ni animales y tampoco contamina ríos, mares, aire o tierra 
y mucho menos se vislumbran las graves consecuencias para to-
dos: el propio cuerpo, por ejemplo, resiente los excesos; la comu-
nidad se empobrece, y los ecosistemas se desequilibran. En todo 
esto hay un solo beneficio parcial e imaginario que es la ganancia 
económica para los inversionistas; sin embargo, el cobro tarde o 
temprano también les llega a ellos y a su familia.48 Dicen los an-
cestros que todo lo que hacemos tiene impactos, y éstos, tarde o 
temprano, nos cobran factura.

La práctica del comercio justo como acción no-violenta49

(Ahimsa 104, 2013)

La forma en la que se han repartido los recursos no sólo en la ac-
tualidad, sino a lo largo de la historia, violenta a la sociedad, lleva a 
la pobreza tanto material como espiritual y nos mantiene enfermos. 
En palabras de Hilda Vargas: “los estándares de vida, orientados 
a tener, aprisionan y empujan a la humanidad a realizar un sin nú-
mero [sic] de acciones sin sentido para el ser, que dañan su físico 
hasta enfermarlo”50. Es por eso que una alternativa sana es la prác-
tica del comercio justo, cuyos beneficios alcanzan a la naturaleza, 
los productores y los consumidores51. 
48 Cfr. H. C. Vargas Cancino, “Responsabilidad social universitaria: consumo responsable desde la 
no-violencia y el decrecimiento” en Responsabilidad social universitaria. El reto de la construcción 
de ciudadanía, coords. J. Olvera y J. C. Olvera  (Toluca: Porrúa-Uaemex, 2014).
49  Marco Antonio Fuentes , estudiante de la licenciatura en Filosofía (Uaemex).
50 H. C. Vargas Cancino, “La calidad de vida interior, una puerta hacia la interculturalidad”, en ¿Cómo vivir 
juntos? Ética, derechos humanos e interculturalidad, coords. M. Guerra y R. Mendoza (México: Torres, 
2013), 97.
51 Cfr. P. Suess, “En defensa de la condición humana”, Latinoamérica mundial La Otra Economía,
ed. P. Casaldáliga y J. Vigil (México: Comunidades Eclesiales de Base, 2013).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

100

Fomento de mercados de comercio justo 
(Ahimsa 120, 2015)

Con motivo del Día Internacional de la Madre Tierra, el 22 de abril, 
se llevará a cabo el evento itinerante “un mercado de comercio 
justo”, que promueven las facultades de Odontología y Lenguas, 
así como el Programa de No-violencia del Instituto de Estudios so-
bre la Universidad; su sede será en el Centro Cultural “Casa de las 
Diligencias”. En esta actividad productores locales ofrecerán arte-
sanías, productos reciclados, hortalizas orgánicas, dulces regio-
nales, plantas, mermeladas, licores y deshidratados orgánicos, así 
como platillos típicos. La cita es de las 10:00 hasta las 15:00 horas.

El fomento de cooperativismo de consumo agroecológico 
(Ahimsa 145, 2017)

El cooperativismo de consumo agroecológico representa una 
alternativa ética para la población más desprotegida, pues dismi-
nuye los gastos de consumo cuando éste se realiza en grupo y, al 
mismo tiempo, comparte la producción interna de la localidad para 
su satisfacción, pues los excedentes se venden externamente. Asi-
mismo, un consumo agroecológico implica que la comunidad se 
alimente de plantas, frutas, hortalizas, granos, etc. que se siem-
bran sin el uso de pesticidas y agrotóxicos que envenenan los 
alimentos y provocan una gran cantidad de enfermedades que 
padece la población que los consume. Por ello, la Red de Eco-
nomía Solidaria de Cataluña exhorta a la población a apoyar el 
consumo agroecológico:

Acércate a la realidad de las cooperativas de consumo agroecoló-
gico, que fomentan los vínculos campo-ciudad, apoyan nuestro 
campesinado y reivindican la soberanía alimentaria de los pueblos. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

101

Fomentan la agricultura local y la supervivencia del campo, reducen 
el gasto ecológico produciendo localmente, promueven el alimento 
de temporada y rompen con las reglas de la desigualdad Norte-Sur.52

Economía social y solidaria (ess), una vía hacia la justicia social 
(Ahimsa 131, 2016)

La ess es una forma alternativa más justa e inclusiva de hacer eco-
nomía, de vender, ganar y compartir las ganancias; “nace del tron-
co común de la Economía Social, y supone un intento de repensar 
las relaciones económicas desde unos parámetros diferentes”;53 
tales parámetros tienen que ver con los principios de la No-violen-
cia, y  los cuales son practicados a través de: 

•La valoración de la persona y el objeto social más que del capital. 
•La administración democrática de sus integrantes.
•Interés compartido entre miembros y sociedad.
•Definición, defensa y difusión de los principios de solidaridad y 
responsabilidad.
•Independencia de gestión con respecto al gobierno.
•Que el destino final de la mayor parte del excedente económico 
sea a favor de la sostenibilidad, y servicios a los miembros.54

52 D. Quintas, “De un comercio esclavo, a un comercio justo. Monográfico sobre comercio inter-
nacional”, Setem 20 (2011), www.setem.org/media/pdfs/Setem20Castellano.pdf. (Consultado en 
mayo 2017).
53 J. C. Pérez de Mendiguren Castresana, E. Etxezarreta y L. Guridi , “Economía social, empresa social 
y economía solidaria: diferentes conceptos para un mismo debate”, Papeles de Economía Solidaria 1 
(2009), http://base.socioeco.org/docs/papeles_es_1_reaseuskadi.pdf. (Consultado en febrero de 2016).
54 H. C. Vargas Cancino, “Responsabilidad social universitaria: El consumo responsable desde la 
No-violencia y el decrecimiento”, Responsabilidad social universitaria. El reto de la construcción de 
ciudadanía, (México: Porrúa-Uamex 2014): 195.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

102

Consumo consciente (Ahimsa 131, 2016)

Necesitamos una cultura del consumo consciente para poder 
erradicar el consumismo impulsivo que caracteriza a las socieda-
des occidentales, al capitalismo y a las empresas que impregnan 
en la sociedad necesidades ficticias que atentan contra la salud 
del propio consumidor y de la tierra; otro sector igualmente per-
judicado es el de los productores independientes, quienes bajan 
los precios de sus productos a fin de lograr la venta perdiendo su 
“margen saludable” de ganancia. 

El comercio justo y la economía solidaria, representan una oportu-
nidad para generar cambios en nuestros patrones de producción y 
consumo, debido a que se trabaja por una cultura del respeto pro-
ductor-consumidor, sin intermediarios ni empresas trasnacionales 
que se apoderen más del mercado.55

∆
Hay numerosos esfuerzos hoy por trabajar en la revalorización

de los saberes comunitarios, abriendo así una ruta importante de 
reencuentro y construcción del saber.

Eloisa Tréllez

Transdisciplinariedad vs. hiperespecialización en alternativas de 
paz (Ahimsa 146, 2017)

La División de Filosofía y Ética de la Organización de las Nacio-
nes Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura (Unesco) ha 
trabajado por más de 15 años en la consolidación de la transdis-
ciplinariedad, un enfoque que integra en igual jerarquía saberes 

55 Héctor Barrera Arriaga, estudiante de octavo semestre de la licenciatura en Educación (Universi-
dad Autónoma del Estado de México) y colaborador  prácticas del Programa de Estudio, Promoción 
y Divulgación de la No-violencia, iesu, Uaemex.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

103

comunitarios, arte y ciencia, como metodología trascendente en 
la investigación educativa; la considera una alternativa impor-
tante, contraria a los excesos de la hiperespecialización,56 la cual 
implica robustecer la formación de profesionistas enfocados en 
el incremento de las ganancias financieras; con ello, el currícu-
lum académico ha descuidado las habilidades para el desarrollo 
afectivo y la ética misma que podría dirigir una convivencia más 
armónica en la sociedad hacia una cultura de paz. Al respecto, 
Morin alerta:

El progreso admirable de los conocimientos se acompaña de una 
regresión del conocimiento por la dominación del pensamien-
to parcelario y compartimentado en detrimento de toda visión de 
conjunto. Así, los desarrollos de nuestra civilización conducen a un 
nuevo subdesarrollo afectivo –los seres no llegan a encontrar la res-
puesta a su deseo de comunicación humana, de amor, de comu-
nidad–,  y a un nuevo subdesarrollo moral en la degradación de la 
responsabilidad y de la solidaridad.57

Asociaciones, redes e instituciones no-violentas

Días internacionales en torno a la paz y la No-violencia 
(Ahimsa 146, 2017)

La Organización de las Naciones Unidas estipuló siete fechas re-
lacionadas con la No-violencia que se conmemoran en junio. Para 
este organismo, establecer días conmemorativos implica, por un 
lado, evocar sucesos que han marcado la historia con el fin de que 
no se repitan; por otro, concienciar sobre acciones que violentan 
la dignidad humana. A continuación se enlistan estas fechas: 

56 Unesco (Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura), Transdis-
ciplinarity “Stimulating synergies, integrating knowledge” (División of Philosophy and Ethics, Unes-
co, 1998, unesdoc.unesco.org/images/0011/.../114694eo.pdf (Consultado en agosto de 2015).
57 E. Morin, Para una política de la civilización, (Barcelona: Paidós, 2009), 40.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

104

•4 de junio, Día Internacional de los Niños Víctimas Inocentes de 
Agresión; 

•5 de junio, Día Mundial del Medio Ambiente; 

•12 de junio, Día Mundial contra el Trabajo infantil; 

•15 de junio, Día Mundial de Toma de Conciencia de Abuso y Maltra-
to en la Vejez; 

•17 de junio, Día Mundial de Lucha contra la Desertificación;

•19 de junio, Día Internacional para la Eliminación de la Violencia Se-
xual en los Conflictos; 

•26 de junio, Día Internacional en Apoyo de las Víctimas de la Tortura.

Día Mundial de la Diversidad Cultural para el Diálogo y el Desarrollo 
(Ahimsa 145, 2017)

La Asamblea General de las Naciones Unidas proclamó el 21 de 
mayo Día Mundial de la Diversidad Cultural para el Diálogo y el 
Desarrollo, esto debido a que 75% de los conflictos tiene su ori-
gen en las diferencias de tipo cultural, pues donde se involucran 
y confrontan las ideologías, las creencias, las costumbres y las 
emociones existen dificultades que afectan incluso la integridad 
de las personas. Tal parece que el egoísmo prevalece en la for-
ma de comportamiento, donde sólo lo propio es válido; éste no 
es un problema exclusivo del eurocentrismo, pues hay una gran 
cantidad de personas que se agrupan para apoyar movimientos o 
ideologías con objetivos específicos que, si bien apoyan, en cier-
tos casos, una causa loable, otras veces denostan y consideran 
contrario todo movimiento que no se apega a sus convicciones, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

105

tales como el nativismo, el feminismo, el machismo, el etnocentris-
mo, entre otros; por ello, es necesario que se abran las fronteras no 
sólo físicas, sino ideológicas y, como lo advierte este organismo 
internacional, es necesario fomentar el respeto y la comprensión 
mutua entre las diversas civilizaciones:

Superar la división entre las culturas es urgente y necesario para la 
paz, la estabilidad y el desarrollo. La cultura, en su rica diversidad, 
posee un valor intrínseco tanto para el desarrollo como para la co-
hesión social y la paz. La diversidad cultural es una fuerza motriz del 
desarrollo, no sólo en lo que respecta al crecimiento económico, 
sino como medio de tener una vida intelectual, afectiva, moral y es-
piritual más enriquecedora.58

NOVACT Instituto Internacional para la Acción No-violenta 
(Ahimsa 109, 2014)

NOVACT promueve acciones internacionales para la construcción 
de la paz en situaciones de conflicto. Este instituto creado por la 
sociedad civil tiene como fin propiciar una convivencia más justa, 
digna y equitativa. Cuenta con una red de expertos, investigadores 
y activistas en diferentes partes del mundo para proporcionar apoyo 
a movimientos e iniciativas no-violentas que trabajan para la trans-
formación social, desarrollando mecanismos de intervención civil 
pacífica y proteger así a poblaciones vulnerables en situaciones de 
violencia, por lo que imparte talleres como Comunicación y Género, 
Lucha No-violenta, Resistencia Civil o Comunicación y Seguridad, 
entre otros. 

Su sede está en Barcelona, España, y es parte de un proyecto ma-
yor derivado de Nova- Innovación Social, el cual está registrado 

58 onu (Organización de las Naciones Unidas), “Día Mundial de la Diversidad Cultural para el Diálogo 
y el Desarrollo. 21 de mayo”, onu, http://www.un.org/es/events/culturaldiversityday/. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

106

como organización no gubernamental (ong) cualificada ante la 
Organización de Naciones Unidas. Sus principales fuentes de fi-
nanciamiento son los ciudadanos comprometidos e instituciones 
públicas que le permiten mantener sus actividades tanto de forma-
ción como de investigación.59

Brigadas Internacionales de Paz, Proyecto México
(Ahimsa 113, 2014)

Las Brigadas Internacionales de Paz constituyen un organismo no 
gubernamental (ong) enfocado en proteger los derechos humanos 
y la paz; su precepto es “abrir y mantener espacios de trabajo para 
grupos e individuos defensores de los derechos humanos amena-
zados u hostigados por su labor […] o que trabajan en situación de 
riesgo”60. Inician en 1981 con reconocimiento de la Organización 
de las Naciones Unidas (onu) y realizan labores en más de 15 
países, incluyendo México, por ser catalogado por Amnistía In-
ternacional como un país peligroso para quienes defienden los 
derechos humanos.

∆
Perdonando construyo paz

Escuelas de Perdón y Reconciliación “ES.PE.RE.” 

Escuelas de Perdón y Reconciliación “ES.PE.RE.” 
(Ahimsa 113, 2014)

Las Escuelas de Perdón y Reconciliación son alternativas que permi-
ten a la comunidad y a sus integrantes poder lograr un encuentro para 
la reconstrucción y la superación de sus odios, deseos de venganza y 
59 Cfr., NOVACT, Instituto Internacional para la Acción Noviolenta, “Nuestra misión”, NOVACT, Insti-
tuto Internacional para la Acción Noviolenta, http://novact.org/category/rainings/?lang=es.
60 pbi (Peace Brigadades International),“Presentación”, Proyecto México, abriendo espacios para la 
paz, folleto (s/f): s/p.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

107

rencores. “Una propuesta de esperanza para darle paso a la memoria 
grata. Con una metodología novedosa y redes de apoyo, las víctimas 
resignifican el daño y reconstruyen su proyecto de vida” y con ello 
pueden salir del “encharcamiento”61 emocional que inmoviliza a la 
persona y la ata al sufrimiento y a la autocompasión, arrastrando en 
dolor a los seres queridos, aspectos que, de no ser sanados, posterior-
mente funcionan como argumentos para la violencia.

Primer Encuentro Internacional de Trabajadores y Trabajadoras 
por la Paz, la No-violencia y el Ambiente (Ahimsa 113, 2013)

El 2 de agosto, se congregaron activistas y promotores de los de-
rechos humanos, la paz, el ambiente y la No-violencia en el Primer 
Encuentro Internacional de Trabajadores y Trabajadoras por la Paz, 
la No-violencia y el Ambiente, realizado en el Museo Universitario 
“Dr. Luis Mario Schneider”, ubicado en el municipio de Malinalco, 
Estado de México, donde hermanos de diversos países (El Salvador, 
Brasil, Guatemala, España, Colombia, Chile, Holanda y México) com-
partieron experiencias y propuestas alternativas para una nueva cul-
tura inclusiva, de reconciliación con la naturaleza, la humanidad y 
el cosmos, sin protagonismos, reconociéndose todos importantes 
para la cocreación de una nueva Tierra y una sociedad más justa. 
Se presentaron 16 ponencias y cinco talleres.62 El reto próximo es la 
Integración de la Red Internacional de Trabajadores y Trabajadoras 
por la Paz, la No-violencia y el Ambiente.

61 Escuelas de Perdón y Reconciliación “ES.PE.RE.”, Centro Cultural “Loyola” de Monterrey a. c., 
“¿Qué hacemos?”, folleto (s/f): s/p.
62 El evento fue organizado por “Trabajadores por la Paz”, a. c., Proyecto “Un mundo teñido de Paz” 
y el Programa de Estudio, Promoción y Divulgación de la No-violencia.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

108

Las universidades como avales de la Carta de la Tierra 
(Ahimsa 115, 2014)

Ser aval de la Carta de la Tierra significa que una persona o una 
organización se compromete a defender los cuatro principios que 
la integran:

I. Respeto y cuidado de la comunidad viva

II. Integridad ecológica

III. Justicia social y económica

IV. Democracia, No-violencia y paz

Además de difundirlos en los diferentes ámbitos mediante activida-
des como seminarios, talleres, conferencias, investigaciones, publica-
ciones, etcétera y, desde luego, con la práctica de dichos principios. 
En 2014 la Universidad Autónoma del Estado de México (Uaemex) 
cumplió 10 años de signar, a través de la Facultad de Odontología, 
como aval; fue la primera institución mexicana en hacerlo; actualmen-
te, en cada estado, al menos una universidad ha firmado.

deep: Dialogue, Empathetic Engagement & Peace63

(Ahimsa 116, 2014)

deep es el Centro Internacional para el Diálogo, la Empatía y el 
Compromiso para la Paz, creado en abril de 2014. Está integrado 
por una comunidad global de trabajadores de paz, investigado-
res y responsables políticos. Su visión es crear un mundo más 

63 A. Gomes, director del Centro de Diálogo de la Universidad La Trobe, Melbourne, Australia, 
fundador de deep.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

109

pacífico, socialmente cohesionado y ecológicamente sostenible 
mediante el apoyo de iniciativas basadas en la comunidad. Bus-
ca la formación en la solución de conflictos para una coexisten-
cia pacífica. Busca la formación en la solución de conflictos para 
una coexistencia pacífica. Sus integrantes creen en la necesidad 
de revitalizar la solidaridad, así como trabajar con la pedagogía 
de la esperanza y la empatía. Los valores más importantes son el 
trato respetuoso, la igualdad y la inclusión. Actualmente, cuen-
ta con sedes en Australia, España, Austria, Grecia, Malasia, Bos-
nia-Herzegovina, Corea y México.

Fechas importantes del Programa de No-violencia (Instituto de 
Estudios sobre la Universidad-Odontología y Lenguas, Univer-
sidad Autónoma del Estado de México). Primer semestre 2015 
(Ahimsa 118, 2015)

Enero: Taller “Construcción del Ethos para una calidad de vida 
no-violenta”.
Febrero: Seminario “Metodología para la construcción del diálogo 
de saberes para una educación ambiental no-violenta”.
Concurso de carteles sobre Justicia Social, para conmemorar el Día 
Mundial de la Justicia Social que se celebra el 20 de febrero.
Marzo: Seminario “Comercio justo y No-violencia, hacia una educa-
ción más consciente” para festejar el Día Mundial de los Derechos 
del Consumidor el 15 de marzo. Ayuno a favor de la No-violencia 
con los animales de las granjas industriales en conmemoración del 
Día Internacional de No Comer Carne a celebrarse el 22 de marzo. 
Seminario “No violencia o barbarie”, sede Instituto de la Paz y de los 
Conflictos de la Universidad de Granada, España.
Abril: 3a Jornada por la tierra para festejar el Día Internacional de la 
Madre Tierra el 22 de abril. Presentación de libro Calidad de vida 
No-violenta y cultura de paz.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

110

Mayo: Meditación por la paz en conmemoración del Día Internacio-
nal del Personal de Paz de la Naciones Unidas que se celebra, el 29 
de mayo.
Junio: Seminario “Educación ambiental, indicadores desde la 
No-violencia”.

Ecosaberes y encuentro interior para la paz y la No-violencia 
(Ahimsa 124, 2015)

Dentro del Programa de Estudio, Promoción y Divulgación de la 
No-violencia,64 en 2011 se inició un subprograma denominado 
“Programa Permanente de Encuentro Interior como base para 
la No-violencia”, las temáticas abordadas y prácticas realizadas 
poco a poco fueron perfilando una conciencia más ecológica en 
los participantes, y se empezaron a incluir actividades de fomento 
al consumo responsable y ético, al comercio justo, así como a las 
diversas acciones de paz y No-violencia,65 desde las culturas le-
gendarias, tanto precuauhtémicas (antes de la conquista españo-
la en México) como de otros países, que rebasaron el espacio físi-
co del programa. Considerando estos elementos, se decidió hacer 
el cambio de nombre a “Ecosaberes y encuentro interior para la 
paz y la no-violencia”, con el fin de dar cabida a todo el despliegue 
de saberes y prácticas que se estaban generando, por lo que su 
visión y misión se orientaron de la siguiente manera:

Visión
Ser un espacio transáulico que asegure la inclusión sin jerar-
quías de saberes, conocimientos, razas, religiones y culturas, 
e integre a la comunidad global en acciones para el cuidado 
planetario, desde las esferas: individual, universitaria, comuni-
dad local, país y tierra.

64 Este programa lo fundó en 2004 el Dr. Juan María Parent Jacquemin, quien lo dirigió hasta el 
2011, año en el que se jubiló de la Uaemex.
65 Este programa sesiona dos miércoles al mes de 10:00 a 11:30. Pueden participar toda la comuni-
dad académica y  la sociedad civil.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

111

Misión
Fomentar la comunión del diálogo de ecosaberes y procesos 
de conciencia interior para lograr la cocreación de la paz a 
través de la No-violencia, a fin de catalizar las acciones que 
impacten en nuevos hábitos de consumo y de conexión dig-
na con la Tierra, sus cohabitantes y el ser humano como un 
miembro más de la comunidad global.

Difusión de investigación en materia de educación ambiental, 
decrecimiento y paz (Ahimsa 135, 2016)

El Instituto de Estudios sobre la Universidad de la Uaemex publi-
cará el libro Educación Ambiental transversal y transdisciplinaria. 
Una visión decrecentista desde la Ética, la Cultura de Paz y el Diá-
logo de saberes.66 Esta edición es producto del trabajo colegiado 
de un grupo de investigadores que pertenecen, escencialmen-
te al Instituto de Estudios sobre la Universidad, a la Facultad de 
Odontología, a la Dirección de Educación Continua y a Distancia 
y a la Facultad de Lenguas, todos de la Uaemex, también parti-
cipan dos universidades invitadas: Universidad Complutense de 
Madrid y Universidad de Granada, España. 

Algunos teóricos, así como diversos actores de propuestas ambien-
talistas, y de corte ecológico, sostienen que el origen de la actual 
crisis ambiental se ha dado principalmente, por el hecho de percibir-
nos como humanidad totalmente escindida de la naturaleza. Por lo 
que en esta obra se presentan diferentes propuestas teóricas para 
recuperar, a través de la educación ambiental, la conexión con la 
Tierra, desde la transdisciplinariedad y la transversalidad. Asimismo, 
se da a conocer el trabajo de colaboración entre la universidad y la 
comunidad, cada una aportando sus conocimientos, sin jerarquías, 

66 H. C. Vargas Cancino y E. González (coords.), Educación Ambiental transversal y transdisciplinaria. 
Una visión decrecentista desde la Ética, la Cultura de Paz y el Diálogo de saberes, México, Torres, 2016.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

112

donde el arte, los saberes locales y tradicionales, las ecotecnias y el 
diálogo son indispensables para lograr un planeta con posibilida-
des de una cultura de paz, decrecentista y no-violenta. 

Algunas de las temáticas que se abordan son “La ética de la Tierra” 
(Alfonso Fernández), “Ética planetaria” (Virginia Panchi y Emma 
González), “Transdisciplinariedad y diálogo de saberes” (Hilda Var-
gas), “Decrecimiento y transdisciplinariedad” (Emma González y 
Ana Pichardo), “Educación Ambiental y diálogo de saberes” (Da-
vid Velázquez), “La lectura como praxis pacificadora” (Bienvenida 
Sánchez), “Ethos y sostenibilidad” (Cristina García), “Desarrollo 
sostenible y Paz” (Gabriel Espínola) y, finalmente, la “Educación 
Ambiental más allá del ambiente” (Sonia Garduño y Nallely Jaurez).

Quinta Jornada por la Paz y la No-violencia (Ahimsa 138, 2016)

En conmemoración del Día Internacional de la No-violencia, el Ins-
tituto de Estudios sobre la Universidad67 organiza, a través del Pro-
grama de Estudio, Promoción y Divulgación de la No-violencia, y en 
trabajo colegiado con las facultades de Odontología, Ciencias Políti-
cas y Sociales y Lenguas la Quinta Jornada por la Paz y la No-violen-
cia, en la que se llevan a cabo foros, talleres, presentación de libros, 
fomento de mercados del comercio justo, gratiferías, así como de-
clamación de poesía y exposición de pintura en torno a los temas 
de paz y No-violencia —dichas actividades se llevaron a cabo en 
septiembre y octubre—. 

67 Dependiente de la de la Uaemex.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

113

La educación para la No-violencia activa en la Facultad de 
Odontología68  (Ahimsa 150, 2017)

La violencia está latente en todos los ámbitos que impliquen vida 
en relación e, incluso, en los entornos escolares. La participación 
de personas sensibilizadas en torno a ésta devino, a través de los 
talleres de adiestramiento con los fundamentos de la No-violencia 
activa y las enseñanzas de Juan María Parent, en un proyecto edu-
cativo en la Facultad de Odontología, que considera las acciones 
no-violentas como un método para transformar conflictos y gene-
rar condiciones para que las relaciones humanas sean más justas, 
sustentables y pacíficas. Actualmente, en este organismo acadé-
mico universitario, se implementó el Programa de Educación para 
la No-Violencia Activa, con el cual se difunde esta filosofía a través 
de estrategias educativas formales e informales. 

68 David E. Velázquez Muñoz, profesor de tiempo completo y fundador del Programa de Educación 
para la No-Violencia Activa que se implementó en la Facultad de Odontología de la Uaemex.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



115

C a p í t u l o  3
No-violencia con la naturaleza: 
ambiente, animales no humanos, 

decrecimiento y ecofeminismo

Introducción

La visión gandhiana de la No-violencia es biocéntrica; trasciende 
el antropocentrismo que, por siglos, ha mostrado la  humanidad; 
en ese sentido, su propuesta incluye a la naturaleza en la cobertura 
del ahimsa en que más allá de evitar su daño, la filosofía no-violen-
ta hace referencia al uso frugal de alimentos, ropa, tecnología, etc., 
aspecto que el mahatma practicó y difundió como estilo de vida 
después de sus primeras acciones públicas en India; también de-
manda la autosuficiencia con la cual se puedan realizar acciones 
que generen vida comunitaria independiente,  donde, a la par, se 
promuevan los intercambios recíprocos, propuesta gandhiana co-
nocida como swadeshi,  la cual  es concebida desde el  investigador 
no-violento, Mario López, como:

Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

116

…sólo depender para las necesidades básicas de la vida, de mate-
rias primas, métodos y modos de hacer locales. Es un principio de 
autonomía en lo material  basado en la defensa de lo local. Swa-
deshi, tiene implicaciones no sólo económicas sino también cul-
turales y sociales. Valorizar lo propio sin menospreciar lo ajeno […] 
valorar lo pequeño, lo cercano, lo cotidiano, lo sostenible, etc….1

Englobados en estos conceptos han surgidos diversos movi-
mientos sociales alternativos, que buscan contrarrestar tanto los 
desastres violentos que la naturaleza ha experimentado como el 
quebrantamiento del tejido social de la humanidad. Sus nombres 
han sido diversos; sin embargo, se destacan el decrecimiento, el 
ecofeminismo, la ética de la Tierra, la defensa de los animales 
no humanos, etc., que, en general, buscan provocar cambios de 
conciencia. 

En un primer apartado se aborda la No-violencia con la naturaleza, 
y se revisan varios matices desde su reconocimiento con derechos 
a nivel constitucional (caso Ecuador) o la Ley de Derechos de la 
Madre Tierra (Bolivia), pasando por los días internacionales que 
la Organización de las Naciones Unidas (onu) conmemora, has-
ta los pensamientos y las acciones que personajes con diversos 
reconocimientos públicos han aportado al cuidado de la Tierra.

El segundo apartado considera el ahimsa con los animales no hu-
manos, donde se destacan aspectos vinculados con el abuso y el 
maltrato a ellos, como los circos; el reconocimiento a la dignidad 
animal, a sus talentos y virtudes, pero sobre todo, a su sensibilidad.

1 M. López-Martínez, ¿Noviolencia o Barbarie? El arte de no dejarse deshumanizar (Madrid: Dykin-
son, 2017), 102.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

117

Se presenta una tercera parte que aborda el movimiento decre-
centista que, a lo largo de una década, desde su aparición oficial 
(2008) en la Primera Conferencia Internacional de Decrecimiento 
en París, ha sentado las bases para un movimiento que integra a 
más de 40 países,  así como a pensadores, activistas, académicos 
y sociedad civil que defienden que la Tierra es un planeta finito 
que ya no permite el crecimiento exponencial que la industria si-
gue promoviendo, acompañado y sostenido por el hiperconsumo 
patológico de una sociedad hipnotizada por el marketing.

Un cuarto apartado habla del ecofeminismo como otro movi-
miento social que sostiene que el mismo pensamiento de domi-
nio patriarcal con el que se trata como objeto a la naturaleza es 
el que mantiene el sometimiento de la mujer, y que trabajar por 
equilibrar las fuerzas representará una posibilidad de recuperar el 
ecosistema natural y social. Se muestran diversas posturas desde 
la visión gandhiana y de activistas.

No-violencia con la naturaleza es sostenibilidad

∆
La liberación de la Naturaleza de esta condición de sujeto sin de-
rechos o de simple objeto de propiedad, exigió y exige, entonces, 
un esfuerzo político que le reconozca como sujeto de derechos. 
Este aspecto es fundamental si aceptamos que todos los seres 
vivos tienen el mismo valor ontológico, lo que no implica que 

todos sean idénticos.
Alberto Acosta y Esperanza Martínez 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

118

Más allá del antropocentrismo (Ahimsa 113, 2014)

Gran parte de los problemas que enfrenta toda la naturaleza es por 
el analfabetismo de la humanidad en materia de conciencia am-
biental y planetaria, pues es a quien se le ha dificultado entender-
se en unidad con el planeta, sólo se observa a sí misma como la 
“señora” que se sirve de todo lo existente, mientras que el resto de 
la naturaleza ha demostrado más sabiduría, “el planeta necesita, 
al igual que cualquier ser sintiente: alimento, atención, respeto y 
cuidados. Durante cientos de años la Tierra sólo ha recibido explo-
tación y se la ha visto únicamente como proveedora, no como el 
hogar de todas las especies”.2

Es posible la creación de un mundo sustentable 
(Ahimsa 130, 2016)

Salvar el planeta implica la transformación de los propios hábitos. 
La responsabilidad involucra a todos: sector gobierno, a través del 
respeto de las abundantes leyes que existen y que defienden los 
derechos de los pueblos, los relacionados con la protección de un 
ambiente sano; sociedad civil, a partir del consumo consciente y 
frugal; sector empresarial, mediante estrategias de producción que 
usen tecnología respetuosa con los ciclos de la naturaleza. 

Al respecto, Joanna Macy y Molly Young defienden la idea de que 
otro mundo es posible. “Es posible elegir la vida. A pesar de las gra-
ves predicciones, todavía podemos actuar para asegurar un mundo 
en el que se pueda vivir. Es crucial saber que podemos satisfacer 
nuestras necesidades, sin destruir nuestro sistema de soporte vital”.3

2 H. C. Vargas Cancino, “El decrecimiento: Una alternativa para la calidad de vida planetaria”, Bioéti-
ca desde la ética, coords. R. Mendoza et al. (México: Torres, 2011), 88.
3.J. Macy y M. Young, Nuestra vida como Gaia prácticas para reconectar nuestros seres, nuestro 
mundo, trad. A. Villaseñor Galarza, http://libroesoterico.com/biblioteca/Wicca/Nuestra%20Vida%20
Como%20Gaia%20-%20Joanna%20Macy.pdf (Consultado en enero de 2015).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

119

La primera declaración de amor a la naturaleza 
(Ahimsa 118, 2015)

En febrero de cada año, la sociedad contemporánea dedica gran-
des esfuerzos mercadológicos para manipular el consumo en torno 
al sentimiento del amor, principalmente, el de pareja; no obstante, el 
afecto a la naturaleza parece olvidado en cuanto a hechos más que 
a palabras. 

Wangari Muta Maathai (1940-2011) fue una luchadora social naci-
da en Kenya, África; defensora incansable de la tierra. Bióloga y doc-
tora en veterinaria, fue la primera mujer de África oriental en recibir 
el grado y pionera en obtener el Premio Nobel de la Paz en 2004 
por sus aportaciones a la sustentabilidad, la democracia y la paz. 
Durante su vida política, se hizo merecedora de varias distinciones. 
Falleció a los 71 años a consecuencia de una enfermedad dege-
nerativa. Siempre fiel en manifestar su amor a la tierra con actos de 
gran trascendencia.

Valor 1: amor por el ambiente (Wangari Maathai)
(Ahimsa 120, 2015)

Menciona Wangari que la única manera de demostrar amor es con 
el propio estilo de vida, en virtud de que muestra acciones positi-
vas que las personas realizan por la Tierra, “como plantar árboles 
y asegurarse de su subsistencia, cuidar de los árboles existentes, 
proteger a los animales y a sus hábitats, conservar el suelo y em-
prender cualquier actividad que se demuestre ese aprecio por la 
Tierra, por el entorno inmediato y por todo lo que nos proporciona 
de un modo tangible.”4 

4 W. Maathai, Devolver la abundancia a la tierra (Barcelona: Obelisco, 2011), 16.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

120

∆
Uno de los aspectos de amor a la naturaleza que tenemos que 

fomentar es el aspecto experiencial. La naturaleza (y, en particular 
la naturaleza más salvaje y agreste) alimenta nuestro espíritu; y un 
encuentro directo con ella es crucial para que podamos apreciarla 
y cuidarla. Pues a menos que la veamos, la olamos y la toquemos, 
tenderemos a olvidarnos de ella, marchitándose así nuestra alma.

Wangari Maathai 

XV aniversario del lanzamiento de la Carta de la Tierra 
(Ahimsa 120, 2015)

México prepara la celebración del XV aniversario del lanzamien-
to de la Carta de Tierra; los anfitriones son la Universidad Autó-
noma de Coahuila, la Secretaría del Medio Ambiente y Recursos 
Naturales (Semarnat), la Red Mexicana de la Carta de la Tierra y 
la Secretaría de la Carta de la Tierra Internacional. Algunos de los 
propósitos de este evento son:

•Informar sobre los logros, retos y expectativas del compromiso de 
México con la Carta de la Tierra. 
•Difundir el Programa de Acción Global de Educación para el De-
sarrollo .
•Sustentable presentado en la reunión de la Unesco en Nagoya, 
Japón.
•Refrendar el Compromiso de México con la Carta de la Tierra.
•Promover el intercambio de experiencias entre los participantes.
•Forjar colaboraciones para fortalecer el compromiso con la Carta 
de la Tierra5.

5 onu (Organización de las Naciones Unidas), “Una celebración Internacional de todos y todas, Carta 
de la Tierra+ 15, Carta de la Tierra Internacional”, onu, http://www.earthcharterinaction.org/conteni-
do/articles/594/1/Carta-de-la-Tierra--15-en-Mexico-21--23-Abril/Page1.html.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

121

La autosustentabilidad desde Gandhi, según Johan Galtung 
(Ahimsa 101, 2013)

La autosustentabilidad requiere de:

a) La autosuficiencia en lo esencial para ser independiente.

b) El intercambio en lo no esencial para ser interdependiente.
“En la práctica significa que cada aldea debe ser capaz de cre-
cer y producir, a través de la agricultura, manualidades e incluso 
la industria de pequeña escala para construir lo necesario con 
el objeto de mantener un nivel mínimo razonable de vivienda”.6

Simbiosis y reciprocidad con la naturaleza (Ahimsa 123, 2015)

El politólogo noruego, Johan Galtung, habla de la simbiosis como 
una forma de intercambiar beneficios mutuos, una manera de entre-
tejer la equidad; no obstante, la humanidad se ha mostrado ingrata 
con la tierra, y más que una relación simbiótica, se ha convertido en 
parásito depredador de quien lo provee, es decir, muerde la mano 
de quien le da de comer.

Es posible iniciar el cambio mostrando humildad y ser aprendices 
de la naturaleza:

1. La naturaleza ha estado desde hace mucho más tiempo que los 
seres humanos.
2. El espacio natural es básico, todos los demás dependen de él. En 
contraste, la naturaleza puede sobrevivir sin los seres humanos.

6 J. Galtung, La meta es el camino (México: Trascend Peace University, 2008), 83.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

122

3. Tal vez nuestra perspectiva de la naturaleza es mejor que nuestra 
perspectiva de nosotros mismos […] Nos encontramos demasiado 
cerca para observarnos a nosotros mismos, hay demasiado en jue-
go en nuestros valores subjetivos e intereses7.

La edad de oro gandhiana: la vida artesanal y frugal en los pe-
queños pueblos (Ahimsa 124, 2015) 

George Woodcock sostenía que uno de los grandes propósitos 
de Gandhi era crear condiciones para apoyar a las tribus de los 
pequeños pueblos y la promoción y el reconocimiento de la dig-
nidad de la mujer:

Aunque Gandhi predicaba una simplificación de la vida que sus 
críticos han tachado de mero atavismo, no era un primitivista y el 
mismo uso de la palabra “atrasadas” indica que no consideraba a 
los aborígenes indios como nobles salvajes. Creía que el hombre al-
canzaría la Edad de Oro en un mundo de pequeños pueblos donde 
se combinarían las granjas con los talleres, de tal modo que fuera 
posible llevar una vida digna y sin lujos....8

Ecosaberes: epistemologías indígenas para la supervivencia 
planetaria (Ahimsa 128, 2015)

La mayor parte de la sociedad occidental y de sus universidades 
ha considerado al conocimiento científico y tecnológico como el 
único y legítimo punto de referencia que puede ser utilizado a fin 
de impulsar el desarrollo económico y social, así como para la so-
lución de la problemática cultural y ambiental, cualquier otra fuen-
te de información es despreciada, ridiculizada o invalidada.

7 J. Galtung, 50 años. 25 paisajes intelectuales explorados (Puebla: Montiel & Soriano, 2009), 227.
8 G. Woodcock, Gandhi (Barcelona: Fontana, 1971), 124.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

123

Diversos autores occidentales han realizado propuestas incluyen-
tes que valoran la pluralidad epistemológica, dentro de los que se 
mencionan a Alberto Gomes (Australia), Gustavo Flores (Perú), León 
Olive (México), Enrique Leff Olive (México), Serge Latouche (Fran-
cia), Vandana Shiva (India) y Boaventura de Sousa (Portugal), entre 
otros; es un reconocimiento que parte del respeto a los ecosistemas 
de la naturaleza, la base para la No-violencia con la tierra, para im-
pactar finalmente en la justicia social y la inclusión pluricultural.9

∆
La ética del cuidado me parece la más fundamental, la más evi-

dente, la más basada en algo que es estructural en el ser humano, 
la dimensión, yo diría, femenina del ser humano. El hombre y la 

mujer cuidan de la vida, permiten que crezca la vida, se interesan 
por el otro y sufren con otros, se alegran con otros y juntos cuidan 
de que la atmósfera común sea incluyente, respirable para todos, 

propiciadora de vida para todos.
Leonardo Boff 

El saber ambiental, una necesidad práctica10 (Ahimsa 122, 2015)

Se cree que una de las bases fundamentales en cualquier parti-
cipación individual, o bien, social, que tenga que ver con el am-
biente, es el saber ambiental y la práctica que se lleve a cabo, ya 
que, como lo menciona Enrique Leff, “En el saber se inscriben, se 
articulan y se expresan procesos ecológicos y culturales, econó-
micos y tecnológicos”, donde es posible la trascendencia; así, en  
la medida en la que se hace uno partícipe de actividades donde 
exista contacto directo con la naturaleza, existirá un aprendizaje 
significativo en nosotros con beneficios para la Tierra.
9 Cfr. H. C. Vargas Cancino, “Las epistemologías indígenas. Un camino para la Educación Ambiental 
no-violenta, desde la complejidad”, Educación, complejidad y transdisciplinariedad, coord. M. del R. 
Guerra (México, Torres: 2015).
10 Nallely Itzel Jaurez Alcocer psicóloga; ayudante de investigación en el Programa de Estudios, 
Promoción y Divulgación de la No-violencia, iesu, Uaemex.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

124

5 de junio, Día Mundial del Medio Ambiente11 (Ahimsa 122, 2015)

Un día especial para poner manos a la obra, sensibilizar a las perso-
nas, tener conciencia de que nuestro planeta necesita ayuda, cuidar 
el medio ambiente; es un trabajo de todas las personas que vivimos 
en esta tierra para garantizar que las generaciones venideras tengan 
un mundo sustentable, educándolas para que sepan amar y cuidar al 
medio que nos brinda lo necesario para poder vivir.

Junio 5, ¿Día Mundial del Medio Ambiente? (Ahimsa 110, 2014)

Al hablar de ambiente necesariamente se aterriza en un punto: natu-
raleza. ¿Es posible creer que la naturaleza tenga derechos?, la Cons-
titución Política de Ecuador (2008) así lo declara en sus artículos 71 
y 72 del capítulo séptimo, “Derechos de la Naturaleza”:

Art. 71. La naturaleza o Pacha Mama, donde se reproduce y realiza 
la vida, tiene derecho a que se respete integralmente su existencia 
y el mantenimiento y regeneración de sus ciclos vitales, estructura, 
funciones y procesos evolutivos […]
Art. 72. La naturaleza tiene derecho a la restauración. Esta restau-
ración será  independiente de la obligación que tiene el Estado y 
las personas naturales o jurídicas de indemnizar a los individuos o 
colectivos que dependan de los sistemas naturales afectados.

Si éstos se respetaran, muchos problemas relacionados con el am-
biente sólo serían ficción.

11 Jenny García Guerrero, estudiante de noveno semestre de la Facultad de Ciencias de la Con-
ducta (Facico), Uaemex.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

125

∆
RECONOCIENDO nuestras raíces milenarias, forjadas por mujeres 
y hombres de distintos pueblos, CELEBRANDO a la naturaleza, La 

Pacha Mama, de la que somos parte y que es vital para nuestra 
existencia, INVOCANDO el nombre de Dios y reconociendo nues-
tras diversas formas  de religiosidad y espiritualidad, APELANDO 

a la sabiduría de todas las culturas que nos enriquecen como 
sociedad, COMO HEREDEROS de las luchas sociales de libera-
ción frente a todos las formas de dominación y colonialismo […] 

Decidimos construir una nueva forma de convivencia
Preámbulo de la Constitución de la República del Ecuador 

Haciendo las paces con la naturaleza, reconociendo nuestra 
interdependencia (Ahimsa 128, 2015) 

Eugenio Raúl Zaffaroni, destacado abogado argentino, expresa en 
la siguiente cita la interdependencia que guardamos con la Tierra 
y con todos los demás entes del planeta, a quienes escuchar y res-
petar podría ser el pasaporte para la salvación de la humanidad, 
pero más allá de la humanidad, está el valor por sí mismo de la 
Tierra, como también lo afirma el autor:

Durante siglos se resistió al avance de los derechos humanos afir-
mando que el principio de igualdad es un mito, lo que aún repiten 
–o piensan sin decirlo– quienes racionalizan cualquier clase de 
discriminación y privilegio. Nadie pretende que haya un organismo 
Tierra del que todos seamos parte y que un intérprete de éste nos 
esclavice pretendiendo asumir su voz. Por el contrario: se trata de 
reconocer que debemos actuar respetando a otros seres con dere-
chos y cuyo reconocimiento es condición de nuestra propia super-
vivencia como especie interdependiente de otras y de otros entes 
terrenos en su existencia, es un fortalecimiento de la capacidad de 
escucharnos entre nosotros y de escuchar lo que nos dicen todos 
los demás entes del planeta.12 

12 E. R. Zaffaroni, “La Pachamama y el humano”, La Naturaleza con derechos: De la filosofía a la polí-
tica, (Quito: Abya Yala, 2011), 127.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

126

Ley de Derechos de la Madre Tierra (Ahimsa 143, 2017)

El 7 de diciembre de 2010, en la Asamblea Legislativa Plurina-
cional de Bolivia se aprobó la Ley de los Derechos de la Madre 
Tierra. Este documento y la Constitución de Ecuador, representan 
un cambio en las concepciones y los paradigmas de la humani-
dad hacia una visión más ecocéntrica, con los que se incorporan 
las cosmovisiones de los pueblos originarios; es un inicio que la 
No-violencia reconoce y celebra. En el artículo tres, del título II, ca-
pítulo I de esta Ley, se le reconoce a la Tierra como madre, tam-
bién es considerada un sistema vivo, en el cual los seres que la 
integran, incluyendo a la humanidad, son interdependientes y 
complementarios:

Artículo 3. (MADRE TIERRA). La Madre Tierra es el sistema vivien-
te dinámico conformado por la comunidad indivisible de todos los 
sistemas de vida y los seres vivos, interrelacionados, interdepen-
dientes y complementarios, que comparten un destino común. La 
Madre Tierra es considerada sagrada, desde las cosmovisiones de 
las naciones y pueblos indígenas originarios campesinos.13

 
El derecho al disfrute de un medio ambiente y los derechos de 
la naturaleza (Ahimsa 143, 2017)

Diversos sectores cuestionan el reconocimiento oficial del dere-
cho a disfrutar de un medio ambiente sano y, por otro lado, aceptar 
a la naturaleza como sujeto activo, que goza de derechos. Algu-
nos argumentan que, al reconocerle derechos, también implica 
atribuirle responsabilidades, lo cual, para los críticos, esto sería im-
posible; tal postura no es aceptada por la No-violencia, debido a 
13 Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia, “Ley de los Derechos de la Madre la Tierra”, en Ga-
ceta oficial del Estado Plurinacional de Bolivia (Bolivia: Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia, 
2010).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

127

que la naturaleza realiza innumerables funciones las 24 horas del 
día, entre las que se incluye nutrir a la totalidad de seres que habi-
tan el planeta humano:

El derecho al disfrute de un ambiente sano es un derecho humano 
ubicado dentro de los derechos económicos, sociales y culturales, 
cuya característica esencial es la complejidad de su reclamación. 
El sujeto activo puede ser una colectividad de personas o una per-
sona que se vea afectada individualmente por un daño ambiental 
específico. El sujeto pasivo, aquel que está ocasionando el daño, 
puede estar identificado o desconocerse por completo. 
Algunos juristas hablan de los derechos “de la naturaleza,” pues 
consideran que el sujeto activo no es solamente el ser humano, 
sino también la naturaleza [...] se sustentan en el hecho de que exis-
ten algunos perjuicios ambientales que no solamente afectan a los 
seres humanos, sino también a otros habitantes del planeta.14

Derechos de la naturaleza, aniversario de su reconocimiento a 
nivel constitucional (Ahimsa 143, 2017)

Hace nueve años, Ecuador reconoció en su Constitución política el 
derecho de la población a un ambiente sano y a la naturaleza como 
sujeto de derechos “Artículo 14. Se reconoce el derecho de la población 
a vivir en un ambiente sano y ecológicamente equilibrado, que garantice 
la sostenibilidad y el buen vivir, Sumak Kawsay”. 

14 G. Cuadrado, “El reconocimiento del derecho a un medio ambiente sano en el derecho interna-
cional y en Costa Rica”, Revista CEJIL. Debates sobre Derechos Humanos y el Sistema Interame-

ricano IV (2009), https://www.cejil.org/sites/default/files/legacy_files/RevistaNro5_completa_0.pdf 
(Consultado en febrero de 2017).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

128

La No-violencia como expresión de vida15 (Ahimsa 100, 2013)

La No-violencia se ha visto, vivido e interpretado desde diferentes 
perspectivas, pero una postura importante es aquella en donde se 
ve como una práctica cotidiana, parte de la vida del ser humano, 
y no sólo una teoría o filosofía utópica. Gandhi mencionaba: “La 
no-violencia de los fuertes no puede ser simplemente una política. 
Debe ser un credo, o una pasión. […] Un hombre con una pasión la 
expresa en cada uno de sus actos, por pequeños que sean”16. 

Implementar la No-violencia en nuestra cotidianidad es respetarse 
a uno mismo para dar respeto a las demás personas; el respeto 
de la vida, cuidando la propia no en un sentido egoísta, sino de 
conciencia —la vida que está a cargo nuestro es la propia, de la 
cual debemos ser responsables en su expresión, salud y bienestar, 
para, a su vez, reconocer las otras expresiones de vida, seres hu-
manos, animales, plantas y planeta—. La No-violencia se expresa 
en el interior y se proyecta al exterior cada día por cada uno de no-
sotros, pues todos somos responsables, actores y constructores 
de la misma.

22 de abril: Día Internacional de la Madre Tierra (Ahimsa 108, 2014)

La proclamación de esta fecha, según la Organización de Naciones 
Unidas:

...supone el reconocimiento de que la Tierra y sus ecosistemas nos 
proporcionan la vida y el sustento a lo largo de nuestra existencia. 
También supone reconocer la responsabilidad que nos correspon-

15 Gloria María Abarca Obregón, doctoranda en estudios internacionales de paz, conflictos y desa-
rrollo en la Cátedra Unesco de Filosofía para la Paz, de la Universidad Jaume I de Castellón, España. 
Investigadora en formación del Instituto Interuniversitario de Desarrollo Social y Paz, y licenciada en 
educación primaria.
16 T. Merton, Gandhi y la no-violencia. Una selección de los escritos de Mahatma Gandhi
(Barcelona: Oniro, 1998), 82.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

129

de, como se expone en la Declaración de Río de 1992, de promover 
la armonía con la naturaleza y la Tierra a fin de alcanzar un justo 
equilibrio entre las necesidades económicas, sociales y ambienta-
les de las generaciones presentes y futuras17.

La neurobiología de las plantas revela inteligencia en ellas 
(Ahimsa 108, 2014)

Mucha de la barbarie y del sometimiento del otro o lo otro es pro-
ducto de paradigmas culturales que dan por sentado que aquel 
otro u otra carece de inteligencia, por lo tanto, sólo le queda obe-
decer y someterse. A la naturaleza se le ha sometido por siglos a 
medida que desaparecen los pueblos originarios, cuya cosmovi-
sión los vinculaba con un profundo respeto hacia la Tierra. 

La tecnología actual va abriendo espacios de discusión que per-
miten cambiar los paradigmas, uno de ellos es la concepción de 
inteligencia en las plantas. Habla el neurobiólogo italiano Stefano 
Mancuso, profesor de la Universidad de Florencia:

Las plantas tienen neuronas, se comunican mediante señales quí-
micas, toman decisiones, son altruistas y manipuladoras […] hoy 
podemos empezar a hablar de su inteligencia. Puede que pron-
to empecemos a hablar de sus sentimientos […] Se comportan de 
manera totalmente distinta si a su lado hay parientes o hay extra-
ños. Si son parientes no compiten: a través de las raíces, dividen el 
territorio de manera equitativa.18

17 onu (Organización de las Naciones Unidas), “Observaciones del Presidente de la Asamblea Gene-
ral de las Naciones Unidas sobre la proclamación del Día Internacional de la Madre Tierra”, 
http://www.un.org/es/ga/president/63/statements/pga_proclam_motherearthday_april222009.shtml.
18 S. Mancuso, citado por A. Oviedo Freire, en Buen Vivir vs. Sumak Kawsay. Reforma capitalista y 
revolución alter-nativa, A. Oviedo Freire (Quito: CICCUS, 2013), 140.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

130

La No-violencia, ética con la Tierra (Ahimsa 108, 2014)

La No-violencia es una filosofía que trabaja por integrar una serie 
de comportamientos éticos con la sociedad y con la naturaleza; tal 
filosofía no está completa si no trasciende la teoría y se convierte 
en una práctica integral. “Es reconocida la propuesta gandhiana 
por su rechazo a la violencia con la naturaleza, la cual va desde el 
abuso en el consumo más allá de nuestras necesidades, hasta la 
matanza de los animales y la degradación del ambiente”.19 

∆
Gandhi, desde su niñez, sentía una atracción hacia la vida sencilla 

en el campo. Trabajo manual y austeridad eran sus referencias 
principales. Para este hombre inquieto no podía ser de mayor 

provecho el encuentro con la prosa de Ruskin. En 1904, efectiva-
mente, leyó en el tren que lo llevaba a Durban el libro de Ruskin 
y se quedó impresionado. Ahí mismo se convirtió. Conversión 

extremosa: quería que todos recibieran el mismo salario para los 
trabajos socialmente útiles. Con sensibilidad, observa a los cam-

pesinos y declara: producen alimentos y tienen hambre. 
Juan María Parent 

Ecología es acción20 (Ahimsa 122, 2015)

¡Es momento de actuar! 

En la actualidad se vive una crisis ambiental que afecta al planeta 
y a todos lo que habitamos en él. Se tiene que llegar al despertar 
de la conciencia sobre nuestras acciones, invitar a la humanidad 

19 H. C. Vargas Cancino, “Responsabilidad social universitaria: consumo responsable desde la 
no-violencia y el decrecimiento”, en Responsabilidad social universitaria. El reto de la construcción 
de ciudadanía, (México: Uaemex-Porrúa, 2014), 184.
20 Sonia Garduño Aca, psicóloga; ayudante de investigación en el Programa de Estudios, Promo-
ción y Divulgación de la No-violencia, iesu, Uaemex.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

131

a reflexionar sobre sus actos, atender la idea de que una relación 
en armonía con la naturaleza es posible cambiar el pensamiento 
de que la humanidad es la reina y señora que puede destruir a su 
antojo al ambiente, a fin de obtener bienestar; por lo que es impe-
rativo trabajar en la educación ambiental desde casa y desde el 
aula, para que se convierta en modo de vida diaria, asumiendo un 
papel responsable dentro de esta gran red de vida llamada tierra. 

La educación gandhiana es cooperativa. Se prepara a la persona para 
encajar en una estructura social sin explotación. Si bien respalda el de-
sarrollo de las habilidades intelectuales, la educación gandhiana está 
de acuerdo con Albert Schweitzer que “el amor es el conocimiento 
supremo, y […] el valor más alto de la creación dentro de un marco no 
explotador y sí amorosa de relaciones con los demás”.21 

∆
En el “buen vivir” de tradiciones indígenas andinas y amazónicas 

la vida social y política trasciende la dimensión comunitaria y 
hasta humana porque su objetivo es contribuir a la conservación 

y perpetuación de un orden cósmico de relaciones vitales, 
en las cuales el mismo hombre encuentra su sentido.

 El “sumak kawsay” de poblaciones indígenas, por lo tanto, 
es un tipo de “ética cósmica”.

David Cortés  

La No-violencia con la naturaleza y el bien común22

(Ahimsa 105, 2014)

El bien común es una noción integral que no puede concebirse 
antropocéntricamente, sino en función de las interretroconexio-
nes del ser humano con su ambiente natural y cultural. Este ca-

21 G. De Mallac, Seven Steps to Global Change, Gandhi’s Menssage for Today (California: Ocean 
Tree Books, 1987), 41.
22 Virginia Panchí Vanegas, doctora; académica adscrita a la Dirección de Educación Continua y a 
Distancia, de la Uaemex.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

132

rácter de interretroconexiones es transversal a todos los seres, de 
forma que se puede decir, como lo declaran los físicos cuánticos, 
que todo tiene que ver con todo, en todos los puntos y en todas 
las circunstancias. El universo, más que la suma de todos los seres 
existentes y por existir, es el conjunto de todas las relaciones y re-
des de relaciones con las informaciones que todos mantienen con 
todos. Todo es relación, y nada puede existir fuera de la relación, 
esto funda el principio de cooperación como la ley más fundamen-
tal del universo que relativiza el principio de la selección natural.23 

Así, para el bien común, es necesaria la inclusión de la naturaleza 
con sus ecosistemas, y la propia Tierra, en su arquitectura, debe 
ser reconstruida con base en la cooperación social y no en la com-
petencia humana. “El bien común no puede ser sólo humano, sino 
de toda la comunidad terrena y biótica con la que compartimos la 
vida y el destino”24.

María Novo. Una mirada hacia nosotros: persona y naturaleza 
(Ahimsa 133, 2016)

María Novo —destacada representante transdisciplinaria de la edu-
cación ambiental, temática defendida por ella 40 años atrás—, es 
catedrática Unesco de educación ambiental y desarrollo sostenible 
de la Universidad Nacional de Educación a Distancia de Madrid; la 
profesora invita a cuestionarnos cuál es el vínculo que nos conce-
demos con respecto a la naturaleza: 

…podríamos preguntarnos de qué modo nos percibimos en relación 
con la Naturaleza. La respuesta más frecuente es que las personas 

23 Cfr. L. Boff, Ecología, grito de la tierra, grito de los pobres (Madrid: Trotta, 2006), 35-42, 48-51.
24 Ibidem, Ética y moral, la búsqueda de los fundamentos (Bilbao: Sal Terrae, 2004), 70.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

133

sienten que están “frente a” o como mucho “con” la Naturaleza. Es 
decir, quienes responden así a esta pregunta expresan el convenci-
miento de no pertenecer al complejo sistema llamado biosfera, sino 
de estar fuera de él para explotarlo, dominarlo o, en el mejor de los 
casos, conservarlo.25

Diálogo con la naturaleza (Ahimsa 114, 2014)

La ética del cuidado ha defendido la idea de que las cualidades fe-
meninas, amorosas, de ternura y cuidado requieren ser extendidas 
y fortalecidas para ambos géneros a fin de lograr una sociedad 
más justa no sólo con la humanidad, sino con la misma naturaleza. 
Taíta Leónidas, conocido así por el pueblo ecuatoriano, destaca 
precisamente dichos atributos como necesarios para el diálo-
go con la naturaleza; él observó que muchos campesinos de las 
comunidades en las que colaboró mantienen esta interrelación. 
“El campesino ama entrañablemente su tierra y dialoga con ella 
cuando la trabaja. El horticultor ama entrañablemente los árboles 
frutales que ha plantado y los cultiva amorosamente. El floricultor 
es un enamorado de la belleza múltiple que se encuentra en las 
flores y las riega con cariño singular”.26

Las cualidades femeninas y masculinas son parte del ser humano, 
independientemente de su género, y necesarias para la acción 
no-violenta. Estamos interconectados y juntos formamos la unidad.

25 M. Novo, La educación ambiental. Bases éticas, conceptuales y metodológicas (Madrid: Universi-
tas, 2012), 104.
26 L. E. Proaño, Concientización evangelización política (Salamanca: Sígueme, 1987), 47.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

134

∆
Es preciso saber que nuestros actos tienen consecuencias. 

Nuestra referencia moral es interior a nosotros mismos, 
es nuestra conciencia, además de referirse a la razón universal 

o a las exigencias de nuestra naturaleza: esta es la gran 
enseñanza deGandhi y punto de partida de la acción eficaz 

para salvar nuestra tierra […] Se trata de integrar 
lo humano en sinergia de la naturaleza […] una forma de

 amor engranada al planeta. Se restablece la relación
 constructiva entre el hombre y la naturaleza.

Juan-María Parent Jacquemin 

∆
Canto de Nezahualcóyotl

He llegado aquí,
soy Yoyontzin.

Sólo flores deseo,
he venido a estar deshojando flores

sobre la tierra.
Allá corto

la flor preciosa,
corto la flor de la amistad:

junto contigo, con tu persona;
¡oh príncipe!

Yo Nezahualcóyotl, el señor Yoyontzin.

Ahimsa con los animales no humanos

¿Qué se entiende por respeto a la dignidad animal? 
(Ahimsa 122, 2015)

Depende de la herencia cultural, social, emocional, y hasta espiri-
tual, que cada persona ha recibido, será así como se mostrará en 
su relación con los animales no humanos. Como menciona Mar-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

135

tha Nussbaum, es difícil precisar qué significa existencia animal 
digna —en ocasiones, es más claro lo que es indigno: espacios 
sucios, escasez de alimentos y agua, o ser víctimas de crueldad en 
cualquiera de sus expresiones—; sin embargo, la autora menciona 
como elementos de una existencia digna, al menos:

•Disfrutar de oportunidades adecuadas de nutrición y actividad física.

•Vivir libres de dolor, miseria y crueldad.

•Disponer de libertad para actuar del modo característico de cada 
una de las especies (sin estar confinados ni obligados a realizar 
acrobacias ridículas y degradantes).

•Vivir sin miedo y gozar de oportunidades para entablar relaciones gra-
tificantes con otras criaturas de la misma especie (o de otras distintas).

•Tener la opción de disfrutar de la luz y del aire tranquilamente.27

Para el caso de los animales domésticos, es también importante 
que la familia conviva con ellos o los lleve de paseo. En caso de 
peces y aves, se sugiere que se les hable o prodigue afecto.

Las enseñanzas de los animales no humanos 
(Ahimsa 101, 2013)

El chileno Manfred Max-Neef, economista y ambientalista, ha ex-
presado en más de una ocasión su reconocimiento a los animales 
no humanos, porque, en muchas ocasiones, podemos encontrar 
en ellos más ejemplos de humanización que en nuestra propia es-
pecie. Les concede mucha más claridad, respeto y decencia; en 
cambio, afirma, el ser humano ha inventado los valores sólo para 
27 M. Nussbuam, Las fronteras de la Justicia. Consideraciones sobre la exclusión,(Barcelona: Paidós, 
2007), 322.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

136

violarlos, las leyes para pasar sobre ellas y firma tratados interna-
cionales para que ningún país los respete. Mientras que nuestros 
hermanos animales no firman absolutamente nada y pueden mos-
trar acciones que sorprenden, como las relaciones de pareja de 
los pingüinos.

La ceremonia de los pingüinos (Ahimsa 101, 2013)

Entre los pingüinos hay ceremonias matrimoniales en las que parti-
cipa toda la colonia y en las que las pingüinas casaderas se ponen 
en una hilera y los pingüinos casaderos ponen una piedrecita a los 
pies de la elegida y si ella a su vez la recoge es que lo acepta y la co-
lonia los declara marido y mujer, y viven juntos también por el resto 
de la vida, e incluso se llega al extremo del suicidio por amor: si a un 
pingüino no lo quiere ninguna pingüina se lanza al agua después 
de la puesta del sol, cuando habitualmente nunca hace eso por te-
mor a los lobos marinos y, sin embargo, nada mar a adentro y nunca 
más se sabe de él.28 

El maltrato animal29 (Ahimsa 137, 2016)

A pesar de que el maltrato animal es un problema que tiene su 
origen y solución en la humanidad, es común que al establecer 
prerrogativas hacia los animales, algunas personas se opongan 
presuponiendo que tales beneficios podrían desviar la atención 
de los problemas que verdaderamente afectan a los seres huma-
nos. No obstante, Annamaria Manzoni, al igual que otros autores, 
considera que esta problemática sí está vinculada con las prio-
ridades humanas, “la gran cuestión de los animales lejos de ser 
marginal en el panorama de los infinitos problemas que afligen a 

28 M. Max-Neef, “Transdisciplina, para pasar del saber al comprender”, http://disi.unal.edu.co/~lcto-
rress/PSist/PenSis07.pdf.
29 Yazmín Araceli Pérez Hernández, licenciada en filosofía por la Uaemex; actualmente, colabora 
como asistente de investigación en el iesu.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

137

la humanidad, es en cambio, una cuestión central, ya que com-
partimos con ellos esta tierra. Sin embargo, lo hacemos como 
amos y señores lejos de hacerlo como compañeros solidarios”.30

El ser humano ha marginado a estos seres no sólo en el ámbito 
de la justicia, de los derechos o de las consideraciones morales, lo 
ha hecho principalmente en el lugar que les corresponde en este 
mundo, del cual forman parte y cohabitan con la humanidad. Ha 
olvidado que, al igual que los animales, forma parte del conjunto 
del todo, y que al dañar a las criaturas que conforman la gran fami-
lia de la vida, se daña a sí mismo.

20 de marzo: Día Internacional de No Comer Carne 
(Ahimsa 107, 2014)

En 2014 se cumplen 29 años de celebrarse esta fecha. “Todos los 
animales, incluyendo los humanos, somos seres sintientes. Eso 
nos hace idénticos en nuestra capacidad de experimentar dolor y 
placer. Cuando decidimos evitar la carne, estamos promoviendo 
una vida menos violenta para todos los seres que habitan en este 
planeta”.31

Los circos, otra forma de violencia disfrazada (Ahimsa 107, 2014)

Este 5 de febrero se votó en el Congreso del Estado de Morelos 
a favor de la iniciativa presentada por el diputado Roberto Yáñez, 
la cual busca la prohibición de los circos que utilizan animales.

30 A. Manzoni, Nosotros tenemos un sueño. Reflexiones y sentimientos en torno al respeto hacia los 
animales (México: Tiempo Animal, 2013), 9.
31 Anima naturalis, “20 de marzo: ¡por el Día Mundial sin Comer Carne”, Anima naturalis, http://www.ani-
manaturalis.org/n/20-de-marzo-por-el-dia-mundial-sin-comer-carne.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

138

Asimismo, el municipio de Culiacán, en Sinaloa, decidió no autorizar 
más permisos a los circos que incluyan animales en su espectáculo.32

Desde la No-violencia, se considera que en los circos se da un trato 
injusto a estos seres en cuanto a su alimentación, “entrenamiento”, 
condiciones antinaturales de vivienda, además de dejarlos en cali-
dad de esclavos ante las fluctuaciones emocionales de los que es-
tán “a su cargo”. La No-violencia invita a no cooperar con los circos 
no asistiendo a ellos. La diversión de unos no puede estar basada 
en el sufrimiento de otros. 

Existe una página llamada circos.org que proporciona una guía 
para todo ciudadano que desee manifestarse a favor de la no uti-
lización de animales en los circos; un ejemplo de la guía se anexa:

Acciones sugeridas antes de que un circo llegue:
Trata de cancelar su gira. Contacta los auspiciadores del circo y pre-
gúntales respetuosamente si conocen el tipo de espectáculo que 
están financiando, escríbeles cartas y enlaza los videos que tene-
mos en este sitio web. Trata de obtener el apoyo de algún grupo 
organizado que pueda apoyarte, si no, escribiendo a los auspicia-
dores y la prensa puedes movilizar a más gente a favor del circo 
sin animales. Contacta también con los colegios y escuelas de la 
ciudad, para que no acepten visitas a los circos con animales.33 

Siempre podemos apoyar, en menor o mayor medida, compar-
tiendo esta información en los muros, los blogs, las páginas, los 
periódicos murales, o en la escuela o comunidad. Todas estas op-
ciones pueden ser formas de activismo social, mucho mejor que el 
hecho de sólo criticar. Recordemos que la No-violencia es acción.

32 Idem, “Culiacán prohíbe los circos con animales”, Anima naturalis, http://www.animanaturalis.or-
g/n/43629.
33 Adopta gdl, “Guía de Acción contra los circos con Animales”,Adopta gdl, https://www.adopta.
mx/2010/06/guia-de-accion-contra-los-circos-con-animales/.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

139

 ∆
En el seno de la sociedad humana, el egocentrismo puede 

hipertrofiarse en egoísmo desenfrenado, y el altruismo puede 
extenderse más allá de la propia sociedad, volverse humanitario, 

consagrarse incluso a los animales que sufren o a especies en 
vías de desaparición.

Edgar Morin 

Decrecimiento

∆
El decrecimiento económico es una gestión individual y colectiva 

basada en la reducción del consumo total de materias primas, 
energías y espacios naturales gracias a una disminución de la avi-
dez consumista, que nos hace querer comprar todo lo que vemos.

Vicente Manzano

El decrecimiento como sobriedad (Ahimsa 133, 2016)

Son muchos los aspectos que nuestras sociedades requieren ges-
tionar, entre éstos se encuentran lograr la justicia ecocéntrica y reti-
rarse del egoísmo antropocéntrico; una alternativa está en bajar los 
diversos niveles de consumo material, tanto en lo individual como 
en lo colectivo. En el aspecto individual tenemos que “hacer un tra-
bajo personal para desacostumbrarse de la voluntad de ser todo 
poderoso. Tenemos que volver a la sencillez voluntaria, a una so-
briedad feliz”,34 que permita disfrutar los alimentos naturales, des-
cartar la comida procesada, que no sólo contamina el cuerpo, sino 
depreda al planeta y lo contamina. Podemos ser más conscientes 
al momento de realizar las compras, evitando adquirir productos no 
necesarios, que se encuentran en la mayoría de los grandes alma-
cenes, disfrazados de “confort”, “salud” y “juventud”.
34 M. del R. Guerra e H. C. Vargas Cancino, “La responsabilidad de la universidad ante la formación en 
derechos humanos: el decrecimiento como propuesta ética”, Cuadernos de ética 26 (39) (2011): 5.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

140

∆
Un hombre epimeteico (fragmento) 

Querido Iván, me pidieron escribir sobre ti,
un maestro al que nunca vi,
salvo en páginas de libros

[…] Seré honesto, Iván, no llegaste fácilmente,
has sido para mí, como el vino,

un gusto adquirido.
[…] Como tú, Iván, caminando con tu corazón.

Viviendo de amistad, como de amistad vivía Hugo (Hugo de San Víctor)
Poniendo cada vez la fidelidad antes que la libertad,

sabiendo que sin amor no somos libres.
[…] Eres, querido Iván, un hombre epimeteico,
haciendo lo que dijiste que aquellos hombres

y mujeres trataban de hacer,
queriendo a la gente, más que a las cosas,

aprendiendo de nuevo cómo tener esperanzas,
honrando y apreciando la tierra

en que nos reunimos,
dispuestos a dejarlo todo,
una vez y otra vez, para ir

a tomar la mano de un amigo que muere.
[…] Tu debilidad, Iván, ¿puedo decirla?

Describes el viñedo, pero no puedes hacer salir las uvas.
Creas un hambre que no puedes satisfacer.

[…] Nunca intentaste cultivar unas uvas.
Nosotros hemos de ser los que satisfagan el hambre profunda,

y encuentren tu voz que habla como nos habla ahora
y se atrevan a seguir hablando

como los amigos se atreven a hablar,
libremente, francamente, sin pena.

Tom Pruiksma

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

141

El decrecimiento, recordando ideas centrales (Ahimsa 106, 2014)

En anteriores dípticos se ha hablado del decrecimiento; a conti-
nuación resumimos algunas ideas básicas que lo caracterizan:

•Ajuste y reequilibrio de los diferentes niveles de vida, así como 
de las jornadas laborales, las cuales deben reducirse para abrir 
espacio a otras áreas olvidadas.
•Equilibrio de la proporción de consumo, pues 20% de la huma-
nidad consume 80% de los bienes y los recursos.
•Incremento en el bienestar o la calidad de vida, donde lo super-
fluo sea omitido, y sea posible y valorado el tiempo libre o de ocio, 
con oportunidad para la comunicación familiar y comunitaria, así 
como para el desarrollo espiritual, para el juego, la creatividad, la 
dedicación al sí mismo —como el autocuidado y la salud—, así 
como actividades que propicien la reconexión con la Tierra.
•Madurez interna que propicie en la misma sociedad que ésta se 
autorregule en un nivel de rendimiento medio, sin excederse en 
producción que sólo daña al planeta y hace más pobres a los ya 
de por sí empobrecidos.
•Promoción del consumo local (autoabastecimiento).
•Respeto del ambiente, de la naturaleza, que incluya el decre-
mento tanto en la producción como en el consumo.
•Apego a los derechos humanos, donde la justicia social y la 
No-violencia hacia la vida en general sean reconocidas y prac-
ticadas.35

35 Cfr. H. C. Vargas Cancino, “El decrecimiento. ¿Desafío para la responsabilidad social universita-
ria?”, en Enfoque Ético de la Responsabilidad Social Universitaria, México, Torres, coords. R. Guerra y  
R. Mendoza (México: Torres, 2011).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

142

Ecofeminismo

Conexión entre ecofeminismo y decrecimiento
(Ahimsa 101, 2013)

La plataforma filosófica de la cual se desprenden el ecofeminis-
mo y el decrecimiento es la No-violencia, cuyo énfasis es la de-
fensa de la vida, no sólo la humana. Hurtado y Rubio limitan el 
enfoque de manera antropocéntrica, por lo tanto, esa parte no 
la compartimos, en tanto que, en los aspectos de relaciones de 
cuidado, estamos totalmente de acuerdo:

El punto de conexión fundamental entre feminismo y decrecimiento 
lo encontramos en la defensa de la sostenibilidad de la vida humana. 
Este concepto más amplio de sostenibilidad que aporta el feminismo 
requiere recursos materiales y energía, pero también contextos y rela-
ciones de cuidado y afecto. Y es que son precisamente los contextos 
y relaciones de cuidado y afecto los que verdaderamente nos permi-
ten a las personas crecer, desarrollarnos y mantenernos como tales.36

Ecofeminismo como manifestación no-violenta
(Ahimsa 131, 2016)

El ecofeminismo es una propuesta que se dirige al restablecimiento 
del equilibrio, al reconocimiento y al ejercicio de la justicia para to-
dos, por lo tanto, se dirige principalmente a las personas más vulne-
rables o desprotegidas; se incluye a la naturaleza como víctima del 
abuso del ser humano (mujer/hombre, niño/niña), debido a la prác-
tica de un estilo de vida, en muchos sentidos, inconsciente, y sólo 
atento a los “mandatos” de la mercadotecnia. Muy especialmente, 
este movimiento de corte no-violento busca:
36 Á. Hurtado y E. Rubio, Acercándonos al decrecimiento (Sevilla: Asociación de Educación Ambien-
tal “El Enjambre sin Reina”, 2010), 55.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

143

•La recuperación de los derechos de la mujer en simetría con 
los del varón.

•Asocia la asimetría de dominio del varón con el sometimiento 
devastador de la naturaleza.

La mujer y el hinduismo (Ahimsa 130, 2016)

La posición de Gandhi con la mujer, dice Galtung: “No creo que se 
pueda decir que teológicamente el hinduismo tenga en sí mismo 
construida demasiada hostilidad contra las mujeres como el cristia-
nismo”;37 sin embargo, aspectos inaceptables del hinduismo, como 
la quema de viudas junto al cuerpo de su difunto esposo, generaban 
en Gandhi un marcado rechazo, luchando en la búsqueda vehemen-
te de igualdad de derechos y deberes entre hombres y mujeres. 

Los actos hay que valorarlos desde la perspectiva personal y de gru-
po, su sufrimiento, su beneficio, y donde hay injusticia, no importa lo 
legendario de la práctica, hay que pararla; es necesario el cuestiona-
miento de los roles cuando la injusticia y la crueldad saltan a la vista 
o cuando el opacamiento del otro o su invisibilidad o sometimiento 
es evidente, no importa quién sea el otro o la otra, si es una pobla-
ción o una persona, o bien, la naturaleza misma.

Vandana Shiva: ecología y No-violencia (Ahimsa 102, 2013)

En otros dípticos hemos hablado de Vandana Shiva, activista 
no-violenta a favor del ecofeminismo, nacida en India, con estu-
dios en física y maestría en filosofía. Cuando ella es cuestionada si 
cree que la No-violencia funciona, aun con los gobiernos violen-
tos, su respuesta es:
37 J. Galtung, La meta es el camino. Gandhi hoy (México: Trascend México, 2008), 37.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

144

En India estamos aplicando la Satyagraha1 de Gandhi con la de-
fensa de las semillas; y en las calles de India se está practicando 
no-violencia contra los políticos corruptos [...] Y hay gente que mue-
re, pero si tu respuesta es coger una pistola te aseguro que ya ha-
brás perdido, porque los ejércitos capitalistas tienen más armas de 
las que tú nunca podrás llegar a tener. La no-violencia es más ética, 
más efectiva y además evita que se criminalice a un movimiento. 
Desde el miedo no lo puedes hacer, sólo con amor, también es una 
cuestión de conexiones, conectar [...] y el momento mágico llega.38

∆
La justicia y la sostenibilidad nos exigen no utilizar más 

recursos de los que necesitamos. La contención del uso de los
 recursos y vivir dentro de los límites marcados por la naturaleza 
son precondiciones de la justicia social […] En los commons es 

donde convergen la justicia y la sostenibilidad, donde se
 unen la ecología y la equidad. La sobrevivencia de propiedades 

comunitarias o bienes comunes como los pastos, los bosques
 o un ecosistema estable es solamente posible mediante formas 

de organización social que incorpora entre sus principios
 frenos y controles al mal uso de los recursos.

Vandana Shiva 

38 J. E. Drault, “La revolución es inevitable y será ecológica”, http://drault.com/2013/03/10/la-revolu-
cion-es-inevitable-y-sera-ecologica/.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

145

Una gandhiana de alto calibre: Ela Bhatt (Ahimsa 105, 2014)

Ela Bhatt es una de las pioneras más reconocidas en el ámbito in-
ternacional por su profundo valor y compromiso en la defensa del 
empoderamiento de las mujeres indias a través del trabajo digno. 
Se le ha nombrado como la “dulce revolucionaria”, cuya causa se 
ha dirigido a mejorar la vida de las mujeres oprimidas de la India, 
basada en la orientación gandhiana. 

En 1972, fundó la Asociación de Mujeres Trabajadoras por Cuenta 
Propia (sewa), agrupación que a la fecha integra a más de un millón 
de mujeres, y fue miembro del Parlamento de India de 1986 a 1989. 

La doctora Bhatt ha sido reconocida al recibir el Premio Ramon 
Magsaysay, el Pemio Nobel Alternativo y el Meany-Lane Kirkland 
de Derechos Humanos y Justicia Social, entre otros. Las univer-
sidades, como Harvard y Yale (Estados Unidos) y Natal (Brasil), le 
han otorgado doctorados honoris causa. En septiembre de 2013, 
cumplió 80 años y, a la fecha, sigue adelante con su activismo so-
cial desde la No-violencia.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

146

Marcelina Bautista, defensora ejemplar 39 (Ahimsa 109, 2014)

Este abril de 2014, la activista mexicana y directora del Centro de 
Apoyo y Capacitación para Empleadas del Hogar (Caceh), Marceli-
na Bautista recibió el Premio Nacional por la Igualdad y la No Dis-
criminación, otorgado por la Comisión Nacional para la Prevención 
de la Discriminación (Conapred). Antes, en 2010, la Fundación Frie-
drich Ebert (fes) le otorgó el Premio de Derechos Humanos. Ambos 
reconocimientos ganados por ser un ejemplo importante40 en la 
defensa de los derechos de las trabajadoras domésticas, mujeres 
generalmente olvidadas por la sociedad. 

Yo me llegué a sentir estancada en un trabajo no valorizado. Me sen-
tía mal por no hablar español, la discriminación de muchas patronas 
y muchas otras personas, no sólo de los empleadores; de repente 
cuando la gente te dice que no vales y te hablan de forma despec-
tiva, te bajan la autoestima y no quieres estar ahí. Marcelina Bautista.

Gracias a mujeres como Marcelina Bautista, llegará el día en el que 
este grupo esclavizado por cientos de personas que se aprovechan 
de sus necesidades y condiciones pueda disfrutar de sus derechos. 
En este contexto, también se reconoce a todas las indígenas que 
luchan día a día contra las injusticias, la opresión, la discriminación 
y la pobreza en las que están sumergidas por su ignorancia, por la 
corrupción y la falta de atención.

39 María Estela Reyes Retana responsable de la Biblioteca “Juan María Parent Jacquemin” del iesu 
de la Uaemex.
40 Cfr. G. Cruz Jaime, “Defensora de DH y laborales de mujeres, recibe premio en Berlín”, cimac noti-
cias Periodismo con perspectiva de género, http://cimacnoticias.com.mx/node/59841.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



149

C a p í t u l o  4
No-violencia con la infancia

Introducción

El cuarto capítulo representa el “terreno” más próspero para la 
“siembra de semillas” de la No-violencia. Los grandes problemas 
como el abuso de poder en puestos de liderazgo, la delincuencia, 
el terrorismo, el mal trato animal, los feminicidios, los ecocidios, la 
autoviolencia (suicidios, desórdenes alimenticios, tabaquismo, al-
coholismo, drogadicción, codependencia), etc., son algunos de los 
ejemplos de una educación que repercute en la personalidad adul-
ta, y que, en un contexto más amplio, responde también a la violen-
cia estructural del sistema, el cual es el detonante de la misma.

Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

150

En este apartado se abordan temáticas vinculadas con los ele-
mentos comunicativos, disciplinarios y educativos dentro de la 
familia y los espacios escolares, en donde se sugiere implementar 
estrategias que ayuden a formar niños, niñas y adultos autogesti-
vos, éticos y prosociales, en pos de la No-violencia. Se habla sobre 
la importancia de integrar a los niños y las niñas en la mediación 
cuando inicia un proceso de divorcio, que permita reconocerlos 
como seres importantes que también se ven vulnerados cuando 
sus padres deciden separarse.

La familia como gestora de amor y justicia o de personalida-
des violentas

Somos corresponsables (Ahimsa 115, 2014) 

Toda la humanidad es corresponsable en la creación del cambio. 
Algunos requieren realizar mayores esfuerzos en virtud de los da-
ños que han causado a la humanidad y la biosfera, desde el niño o 
la niña que destaza un insecto sólo por divertirse, y cuyos padres 
parecen indiferentes, hasta el empresario que produce y vende 
conscientemente comida con insumos dañinos y letales para su 
consumidor, utilizando empaques contaminantes, y con políticas 
internas de “exprimir hasta la última gota de sangre” a su personal 
operativo, con sueldos por debajo de los idóneos para cubrir las 
necesidades básicas de las personas.

Por lo tanto, se insiste en que se requiere de la corresponsabilidad1 de 
todos los actores. El diálogo puede ser la primera herramienta para 
generar conciencia y, con ella, cambios en el comportamiento, pero 
si éste no funcionara porque una de las partes no se compromete, 

1 H. C. Vargas Cancino, “El decrecimiento, una alternativa para la calidad de vida planetaria”, en 
Rubén Mendoza et al., Bioética desde la ética (México: Torres, 2011).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

151

se cuenta con otros recursos como el boicot, esto es, evitar consu-
mir, apoyar, promover, etcétera, aquello que es reprobable, insano, 
corrupto. Nuestro silencio u omisión de actos es una herramienta po-
derosa que pocos han ocupado y produce cambios individuales o 
sociales cuando se unen sistemáticamente.

Conciencia del lenguaje verbal con el adolescente 
(Ahimsa 103, 2013)

Dentro de los ambientes familiares, se han encontrado algunas con-
secuencias severas en adolescentes que han sido víctimas de vio-
lencia psicológica y que han llegado a suicidarse, o bien, pueden 
verse minusvalorados en su autoestima con las consecuencias que 
ello implica. 

Christine Laquénan afirma: “Los niños que no son reconocidos 
como sujetos por sus padres, igualmente corren el riesgo de que en 
su edad adulta perpetúen el nivel de dependencia a través de con-
ductas adictivas”2, de las que no son conscientes y, asimismo, ellos 
podrían estar supeditados a encontrar parejas muy manipuladoras, 
de las cuales serían sus víctimas.

El alfabeto del ahimsa inicia en casa (Ahimsa 135, 2016)

Se insiste en que la No-violencia se procura en lo cotidiano, con las 
personas cercanas y, especialmente, con la familia; Thomas Mer-
ton, ferviente seguidor de la filosofía gandhiana, opina:

El mejor campo en que aplicar la no-violencia es la familia o la insti-
tución considerada como familia. La práctica de la no-violencia entre 

2 C. Laquénan, “Violences verbales. Des mots qui peuvent tuer”, en Alternatives non-violentes, L’ac-
te de la parole. Détruire, costruire, 147 (2008): 13.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

152

los miembros de estas familias debería ser fácil. Si esto fracasa, sig-
nifica que no hemos desarrollado la capacidad para la no-violencia 
pura […] El alfabeto de la ahimsa se aprende mejor en la escuela do-
méstica, y puedo decir por experiencia que, si aseguramos el éxito 
allí, podemos estar seguros de hacer lo mismo en cualquier lugar.3

El estrés y la No-violencia (Ahimsa 142, 2017)

Un mal manejo del estrés puede traer como consecuencia con-
ductas violentas; por ello, generalmente éste se identifica dentro 
de un ámbito negativo, ya que se le considera como una parte 
perturbadora del equilibrio y de la estabilidad psíquica de los se-
res; sin embargo, Mary E. Muscari en su libro Not my kid: 21 steps 
to raIsing a non-violent child menciona: “El estrés es una parte 
de la vida cotidiana tanto para usted como para su hijo. Algunas 
personas aman el estrés y son muy productivos bajo presión, 
otros lo temen y se desmoronan (Stress is a part of everyday life 
for both you and your child. Some people love stress and are very 
productive under pressure. Others dread it and fall apart)”.4 

Una persona que tiene niveles muy elevados de estrés y que no 
sabe manejarlo presenta muchas repercusiones físicas y actitudi-
nales; no obstante, resulta preocupante que las conductas violen-
tas aparezcan con mayor frecuencia. 

El problema en la actualidad es la concepción que se tiene del 
tema; considerarlo como un problema pasa a ser algo que no 
debe formar parte de la vida cotidiana, sin embargo, “Poco estrés 
puede ser tan malo como demasiado estrés, porque el aburrimien-
to constante puede hacerte sentir triste e, incluso, deprimido. La 
clave del equilibrio el manejo del estrés (Little stress can be as bad 
3 T. Merton, Gandhi y la No violencia (Barcelona: Oniro, 1998), 127.
4 M. Muscari, Not my kid: 21 steps to raising a nonviolent child  (University of Scranton Press: United 
States, 2002), 97.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

153

as too much stress because constant boredom can make you feel 
sad and even depressed. the key to the balancing act is stress ma-
nagement)”.5

Por lo tanto, el estrés es una parte importante en la vida que pue-
de crear la tensión necesaria para seguir en movimiento; éste no 
es el problema, sino el temor a él y el desconocimiento de cómo 
manejarlo, de ahí la importancia de generar un entrenamiento en 
el control del mismo.

Lenguaje violento de uso común (Ahimsa 140, 2016)

Frecuentemente, tanto en infantes como en personas adultas se 
escucha entre pares, así como en relaciones jerárquicas, comen-
tarios con tonos de superioridad que pretenden criticar, denostar, 
amenazar, moralizar, denigrar, etiquetar o descalificar a los otros. Sin 
embargo, el entrenamiento en comunicación asertiva puede ser 
una oportunidad para aprender a expresarnos adecuadamente por 
medio del uso de un tono de voz seguro, palabras descriptivas y no 
evaluativas, lenguaje corporal vital y la práctica de la escucha activa; 
no obstante, para esto, se requiere de un trabajo con la autoestima 
y la responsabilidad. Al paso del tiempo, sus resultados dejarán ver 
relaciones más armónicas, porque se ha practicado la reciprocidad 
en la justicia.

Violencia sutil en la familia6  (Ahimsa 141, 2017)

Frente a la violencia social, es necesario pensar el hecho de que lo 
que se vive en las calles es resultado de un entorno social y políti-
co, de una violencia estructural que termina por permear también 
en los hogares. 

5 Ibidem, 97.
6 Zenyazhe Rebeca Villa Aguayo, colaboradora en prácticas profesionales del Programa de Estudio, 
Promoción y Divulgación de la No-violencia, iesu, Uaemex.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

154

La familia, como primera escuela, tiene un gran poder en la forma-
ción de los ciudadanos; sin embargo, muchos de los modelos que 
se enseñan a través del ejemplo son no conscientes y, algunos, 
demasiado sutiles. 

Los padres, en ocasiones, con la buena intención de corregir, in-
sultan a sus hijos, quienes, desde muy pequeños, son puestos 
en situaciones dolorosas y humillantes, en las que públicamente 
pueden ser minimizados, y ese patrón es el que se suele repetir 
cuando están con pares, vecinos y adultos, o cuando llegan a te-
ner puestos de poder. Para poder romper este círculo vicioso, en el 
cual la injusticia dentro de los hogares debe también ser atendida, 
la autoconciencia y la autocrítica son las herramientas no-violen-
tas iniciales recomendadas.

La comunidad académica  como gestora de amor y justicia 
o de personalidades violentas 

La formación de niños no-violentos (Ahimsa 102, 2013)

Yolanda García en su obra Filosofía y argumentación en la escuela 
primaria7, defiende la idea de formar a los niños en la discusión 
filosófica y la cultura de la No-violencia dentro del salón de clases, 
cuando se realiza el entrenamiento en el diálogo buscando: 

•Mostrar habilidades de escucha activa.
•Identificar razones y argumentos claros.
•Proporcionar ejemplos así como contraejemplos.
•Definir criterios.
•Mostrar y solicitar evidencias.

7 Cfr. Y. García, Filosofía y argumentación en la escuela primaria (Toluca: Instituto de la Educación del 
Estado de México,  2000).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

155

•Evaluar argumentos propios y ajenos.
•Asumir responsabilidades.
•Lograr el compromiso de los otros.
•Crear la conciencia de la injusticia.

∆
La cultura de paz no es otra cosa que la humanización efectiva de 
los seres humanos. En ella juega un papel decisivo la educación.

Juan B. Arrien

Día Escolar Internacional de la No-violencia y la Paz8 
(Ahimsa 105, 2014)

Desde 1964, cada 30 de enero se celebra el Día Escolar de la 
No-violencia y la Paz (Denip) en el marco de la conmemoración 
de la muerte de Mahatma Gandhi, y con la intención de que los 
centros escolares tengan una jornada de trabajo para el cultivo de 
la No-violencia en el corazón de cada alumno. 

La escuela es para los estudiantes como las aguas para los peces. La 
calidad de agua en la que los pececillos nadan afecta directamente 
su mundo; así, las “aguas” que la escuela ofrece a los estudiantes 
influirán directamente en el mundo que cada uno de ellos constru-
ye y, a la vez, en todo el “océano” al que éstos pertenecen. Ofrecer 
a estos “peces” “aguas” de No-violencia es brindarles la oportuni-
dad de “nadar” en “corrientes” que contribuyen al desarrollo de sus 
talentos para consigo mismos y al desarrollo de los talentos que se 
encuentran en su proximidad.

8 Ana Vanadys Santiago Jiménez egresada de la licenciatura en  filosofía (Uaemex), adscrita a la 
Unidad de Mediación de la Comisión de Derechos Humanos del Estado de México.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

156

Aprendizaje individualista o competitivo (Ahimsa 116, 2014)

La mayoría de las escuelas, desde los niveles iniciales hasta las au-
las de posgrado universitario, fomenta la competencia como estra-
tegia de enseñanza, sin reparar en los impactos que causa en las 
relaciones y en la propia estima de los integrantes de los grupos; sus 
legados son varios: sensación de minusvalía para los perdedores, 
la cual, a su vez, puede ser detonador de cuadros depresivos que 
pueden durar meses; mientras que a los ganadores les transforma 
su visión de la realidad, se ven a sí mismos como superdotados que 
tienen derecho a burlarse de los “menos favorecidos”.

Puntos esenciales del aprendizaje cooperativo9 
(Ahimsa 116, 2014)

El aprendizaje cooperativo es una alternativa que incluye la aten-
ción a cinco puntos esenciales:

1. Interdependencia positiva. Con beneficios para todos los 
integrantes, “supone compromiso con el éxito de otras perso-
nas, además del propio”.10

2. Responsabilidad individual. Es independiente del grupo.
3. Interacción. La acción cara a cara es necesaria compartien-
do los recursos, el respaldo, el aliento y el entusiasmo.
4. Habilidades interpersonales y grupales. Se requiere la prác-
tica de habilidades sociales de sus integrantes como escucha 
activa, toma de decisiones, sensibilidad personal, confianza, 
así como manejo de conflictos.
5. Autoevaluación. Los miembros del grupo requieren man-
tener un monitoreo que les permita ser la brújula que les dice 
qué tan cerca o lejos están de las metas grupales, y les facilite 
la información para hacer los ajustes respectivos.

9 Concepción N. Martínez, profesora de la Escuela Preparatoria “Ignacio Ramírez” de la Universidad 
Autónoma del Estado de México.	
10 D. Johnson, R. Johnson y E. Holubeo., El aprendizaje cooperativo en el aula  (Buenos Aires: Paidós, 
1999).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

157

Colectivo “AMANI”: argumentos a favor  y en contra de los juegos 
(Ahimsa 136, 2016)

Argumentos a favor de los juegos cooperativos: 
Construyen. Todas las personas conservan un lugar importante 
dentro del grupo; tienen la misma oportunidad de mostrar sus ha-
bilidades y talentos, sin el riesgo de ser humilladas o denigradas, 
por lo tanto, se desarrolla a la par la autoestima del grupo.
Promueven la cooperación. Todas las áreas de la vida requieren de 
la cooperación para mostrar su eficacia y eficiencia. Dejan siempre 
un grato “sabor de boca” porque muestran a todos, la oportunidad 
de ayudarse.
Valoran la diversidad. Todos destacan y hacen tareas diferentes, 
pero a la vez complementarias.

Argumentos en contra de los juegos competitivos: 
Desmotivan. La ganancia siempre se dará a costa de la pérdida 
de otros, y generará la falsa creencia de superioridad de quienes 
ganan sobre las personas perdedoras. “Estableciéndose de esta 
forma una jerarquía que ordena a las personas según su valía. El 
problema surge cuando el hecho de ganar o perder en un juego 
afecta en forma directa nuestra autoestima”.11

Dividen. Se hace valer la ley del más fuerte; las perdedoras y los 
perdedores quedan excluidas(os).
Angustian. En el proceso se genera ansiedad y angustia para la 
totalidad de participantes; sólo se divierten las personas ganado-
ras, y quienes pierden pueden, con frecuencia, entrar en etapas 
depresivas, de revancha o coraje.

11 Colectivo “AMANI”, Educación intercultural. Análisis y resolución de conflictos (Madrid: Catarata, 
2009), 58.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

158

¿Estás bien? Pongamos alto a la violencia en la escuela (Ahimsa 
121, 2015)

¿Estás bien? Pongamos alto a la violencia en la escuela es el título 
del libro de la doctora Luz María Velázquez Reyes, quien ofrece 
a docentes y alumnos diversas herramientas para una nueva 
cultura de integración escolar, a través de una presentación 
textual y gráfica, didácticamente cuidada para lograr hacer 
atractiva la lectura y las prácticas que en ella se sugieren; “…el 
presente texto es una invitación para reconocer las innumerables 
violencias que afectan a los estudiantes, con la finalidad de 
generar estrategias educativas para combatirlas”.12

La educación como acto creativo (Ahimsa 140, 2016)

Ricardo Nassif retoma las palabras que expresó el político y escri-
tor cubano del siglo XIX, José Martí, en una estadía en Guatemala 
“Yo llegué hace meses a un pueblo hermoso: llegué pobre, desco-
nocido y triste. Sin perturbar mi decoro, sin doblegar mi fiereza, el 
pueblo aquel, sincero, generoso, ha dado abrigo al peregrino hu-
milde: lo hizo maestro, que es hacerlo creador”;13 en esta frase se 
enfatiza el poder de la creación, inherente en la labor docente, y se 
añade que las ideas expresadas con convicción, así como el ejem-
plo son semillas que, tarde o temprano, germinan, sólo es cuestión 
de que las condiciones se presenten.

12 L. M. Velázquez, ¿Estás bien? Pongamos alto a la violencia en la escuela (Toluca: Colegio de 
Investigadores en Ciencias de la Educación, 2014), 15.
13 R. Nassif, “José Martí (1853-1895)”, Perspectivas: revista trimestral de educación comparada 
XIII (núms. 3 y 4)(1993), http://www.ibe.unesco.org/fileadmin/user_upload/archive/Publications/
thinkerspdf/martis.PDF (Consultado en noviembre de 2016).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

159

La inteligencia emocional y la No-violencia14 
(Ahimsa 141, 2017)

La presencia de la violencia es tan fuerte que, al conocer la contrapar-
te de ésta, resulta difícil creer que se puedan erradicar muchas de las 
conductas que se han llevado a cabo por tantos siglos, las cuales nos 
impiden mirar al futuro y saber que es posible gozar de una cultura de 
paz y de No-violencia en el mundo. 

¿Es posible cambiar de esquemas mentales? Sí, existe un trasfon-
do político, social y económico que debe ser abordado; sin em-
bargo, una alternativa en la esfera individual es el entrenamiento 
en inteligencia emocional, el cual ayuda a crear conciencia de las 
propias emociones y  poder manejar éstas de forma más madura, 
en beneficio propio y del entorno, con el objetivo de que todas las 
partes salgan ganando.

Dada la relación que guarda con la No-violencia, la inteligencia 
emocional es una herramienta básica que genera competencias 
emocionales, las cuales promueven la resolución de conflictos 
de manera no-violenta, iniciando por el nivel de conciencia que 
se requiere para automonitorearse, requisito imprescindible para 
ambos enfoques; desde ahí se inicia con un cambio.

La formación de jóvenes no-violentos (Ahimsa 144, 2017)

La violencia y los abusos que se viven en las diferentes ciudades 
de la mayor parte del planeta son producto, algunas veces, de la 
falta de amor en las personas que los ejercen y en las que los tole-
ran, pero, especialmente, en ciertos líderes que gobiernan a través 

14 Gisela Bernal López, colaboradora en prácticas profesionales del Programa de Estudio, Promo-
ción y Divulgación de la No-violencia, iesu, Uaemex.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

160

de la amenaza, el abuso y la manipulación, quienes, en su momen-
to, formaron parte de una familia y, a su vez, muy probablemente 
carecieron de expresiones afectivas. 

Mary E. Muscari, catedrática de las universidades de Binghamton y 
Scranton, ha trabajado desde la década de los 80 con delincuen-
tes juveniles en Nueva York; ha publicado estudios sobre el tema, 
cuyo planteamiento radica en la importancia de expresar mues-
tras de afecto amorosas a los integrantes de toda la familia, lo cual 
implica convivir y dialogar con ellos, hacer alguna actividad diver-
tida juntos y, especialmente, menciona la autora, darles muchos 
besos y abrazos y decirles “te amo”,15 además de llevar estilos de 
vida sanos, así como fomentar actividades deportivas y artísticas, 
entre otros aspectos.

Germinar las semillas (Ahimsa 105, 2014)

Las escuelas son una especie de invernaderos donde “germinan” 
las “semillas” que crean la sociedad, por lo tanto, es posible crear 
a partir de ellas las condiciones para que una nueva humanidad 
empiece a germinar. 

Con las jornadas sobre No-Violencia, que el Instituto de Estudios 
sobre la Universidad organiza desde el 2012 en octubre, se tiene 
la esperanza de que más tarde llegue el momento de que el pro-
yecto se cristalice en una práctica diaria de la filosofía de vida de la 
No-violencia, donde la justicia y la corresponsabilidad para lograr-
la están en todos.16

15 M. Muscari, “Not my kid”, 21 steps to raising a non-violent child (Scranton: University Scranton, 
2002), 208.
16 Durante todo el mes, el iesu organiza, en coordinación con las facultades de Lenguas y Odontolo-
gía, organiza diversas actividades relacionadas con la No-violencia, en virtud de que el 2 de octubre 
se conmemora el Día Internacional de la No-violencia, su propósito es involucrar tanto a la sociedad 
civil como a la universitaria en la creación de una nueva conciencia de justicia y ética construida 
por todos.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

161

Educación holística (Ahimsa 112, 2014)

Es altamente recomendable que la educación se enfoque en el 
holismo, término cuyo significado es la totalidad o integralidad; 
esto ayudaría a los alumnos a generar entre sus iguales una convi-
vencia más ética, pues la No-violencia ve a cada ser unido al todo, 
en tanto que cada acto, pensamiento y sentimiento impacta en el 
otro y lo otro; de tal manera que esto propiciaría que ellos tuvieran 
conciencia sobre sus actos y cuál es el impacto de éstos en el otro. 
Al respecto, Ana María González comenta:

El mundo de hoy requiere de un paradigma pedagógico universal 
centrado en el otro, que implica la promoción de desarrollo de la 
persona en su totalidad. La estructura de este nuevo paradigma se 
encuentra en las manos del maestro por ser él el principal actor en 
lo que se refiere a la construcción de espacios en los que se pro-
mueva no sólo el autodescubrimiento, sino la conciencia crítica, la 
formación cívica y ciudadana, la cultura y la ética.17

Sin embargo, ¿es posible propiciar una educación holística?, el de-
safío, como siempre, será iniciar con uno mismo. Así, el docente, el 
padre, la madre, el o la líder, etc., deberá comenzar con su trabajo de 
autoconciencia, antes de dar el siguiente paso para “enseñar” a los 
otros; de lo contrario, se puede caer en la farsa y, en consecuencia, 
se pierde el respeto de la familia, de los colaboradores o alumnos. 

Cultura de paz (Ahimsa 136, 2016)

Es una cultura de convivencia y equidad, en la que implícitamente 
se entretejen la libertad, la justicia y la solidaridad. Posee un acuerdo 
tácito de optar por la solución no-violenta del conflicto; elige el diálo-
go y la negociación, en lugar de la cerrazón, la ofensa verbal o física:

17 A. M. González Garza, Educación holística: La pedagogía del siglo xxi (Barcelona: Kairós, 2009), 324.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

162

La cultura de paz es un concepto evolutivo, pero que se define 
principalmente en relación a [sic] algunos principios sociales: [...] 
no-violencia [...] respeto de los derechos y las libertades fundamen-
tales [...] comprensión, tolerancia y solidaridad entre las culturas [...] 
difusión y la libre circulación de la información; y la participación 
plena y completa de las mujeres.18

Mediación como herramienta

La mediación en los procesos de divorcio (Ahimsa 103, 2013)

La mediadora Marinés Suares sintetiza algunas ventajas de incluir 
a los niños en la mediación, aquellos a quienes se olvida, y que, al 
ser descuidados, se vuelven más vulnerables ante el entorno so-
cioafectivo que tendrán que enfrentar:

• Propicia una atmósfera de confianza para que los infantes 
puedan hablar de sus temores, confusiones, angustias y, en 
general, de aquello que les preocupa y estresa por la separa-
ción de sus padres. 
• Les permite la expresión de sus preferencias y argumentos 
en relación con la futura residencia y el plan de vida que de 
ello se deriva. 
• “Las entrevistas de toda la familia en conjunto ayudan a 
construir y verificar hipótesis sobre las relaciones familiares 
a partir de la observación de interacciones en el aquí y en el 
ahora de la mediación. Esto permite ratificar y/o rectificar hipó-
tesis construidas a partir de lo relatado por los padres”.19

18  J. Ortega, J. Villanueva y M. Carrillo  (coords.), Diálogo escolar y cultura de Paz. Educando para la 
tolerancia, la no violencia y la resolución de conflictos (Andalucía: Grupo Editorial Universitario-Cen-
tro Unesco de Andalucía, 2004), 76.
19 M. Suares, Mediando en sistemas familiares (Paidós: Quilmes, 2002), 394.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

165

F u e n t e s  c o n s u l t a d a s

Bibliografía

Aguilera, B.; J. Gómez, M. Morollón y J. de V. Abad. Educación inter-
cultural, análisis y resolución de conflictos. Madrid: Catarata, 2009.

Ben-Ami, S. “Vasos comunicantes: política global y el desafío de las 
identidades”. En Diálogo entre civilizaciones. Miradas, coordinado 
por R. Loyola, T. Unna Calvillo y A. Chenbouni, 57. México: Universi-
dad Autónoma Nacional de México (unam)-Colegio de San Luis-Ins-
titut de Recherche pour le Développement-Porrúa, 2010.

Boff, L. Ecología, grito de la tierra, grito de los pobres. Madrid: Trotta, 
2006. 

_______. Ética y moral, la búsqueda de los fundamentos. Bilbao: Sal 
Terrae, 2004.

Capitini, A. El mètode de la noviolència. Cataluña: Institut Català In-
ternacional per la Pau, 2010.

Castañar, J. Breve historia de la acción noviolenta. Madrid: Ediciones 
Pentapé, 2010.

Antología de la No-violencia 
VI Antología de la No-vio-
lencia VI Antología de la 
No-violencia VI Antología de 
la No-violencia VI Antología 
de la No-violencia VI Antolo-
gía de la No-violencia VI An-
tología de la No-violencia VI

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

166

Castrillón, J. F. “El vencimiento de la muerte: de las lógicas de rivali-
dad y avaricia, a las lógicas del perdón y la reconciliación”. En Vida, 
voces, reflexiones y esperanzas, coordinado por R. Solarte, 69. Bo-
gotá: Pontificia Universidad Javeriana, 2010.

Colectivo “AMANI”. Educación intercultural. Análisis y resolución de 
conflictos. Madrid: Catarata, 2009.

Comins-Mingol, I. La ética del cuidado y la construcción de la paz. 
España: Icaria-Editorial, 2008.

DINARAC (Dirección Nacional de Resolución Alterna de Conflictos). 
Introducción a los métodos de resolución alterna de conflictos. Re-
pública de Costa Rica: Ministerio de Justicia y Paz, 2013.

De Mallac, G. Seven Steps to Global Change, Gandhi’s Menssage 
for Today. California: Ocean Tree Books, 1987.

Diez, F. y G. Tapia. Herramientas para trabajar mediación. Buenos Ai-
res: Paidós Mediación, 1999.

Erikson, E. H. La vérité de Gandhi, Les origines de la non-violence. 
París: Flarnmarion, 1974.

Faure, J.-P. y C. Girardet L’empathie, le pouvoir de l’accueil. Au coeur 
de la communication nonviolente. Saint-Julien: Jouvence Editions, 
2003.

Fernández, F. Desobediencia civil. Madrid: Ediciones Bajo Cero, 2005. 
https://www.upf.edu/materials/polietica/_pdf/paudesobediencia.pdf. 
También disponible en versión impresa.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

167

Galtung, J. La meta es el camino. Gandhi hoy. México: Trascend 
México, 2008.

_______; J. Liynch y A. Mc. Goldrick. Reporteando conflictos. Una 
introducción al periodismo de paz. México: Ariete, 2006.

_______. Reporteando conflictos. México: Montiel & Soriano Edito-
res, 2006.

_______. 50 años. 25 paisajes intelectuales explorados. Puebla: 
Montiel & Soriano, 2009.

Gandhi, M. Reflexiones sobre la No-violencia. Buenos Aires: Long-
seller, 2002.

_______. Quien sigue el camino de la verdad no tropieza. Palabras 
a un amigo. Cantabria: Sal Terrae, 2001.

_______. Mi fe en la verdad, un pensamiento para cada día. Santan-
der: Sal Terrae, 2007.

_______. En lo que yo creo. México: Dante, 1985.

_______. Hind swaraj, trad. y pról. de P. Ameglio. Morelos: Universi-
dad Autónoma del Estado de Morelos (uaem), 2014.

García, Y. Filosofía y argumentación en la escuela primaria. Toluca: 
Instituto de la Educación del Estado de México, 2000.

Gómez Muñoz, M. “Saber indígena y medio ambiente: experien-
cias de aprendizaje comunitario”. En La complejidad ambiental, 
coordinado por E. Leff. México: Siglo XXI, 2000.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

168

González Garza, A. M. Educación holística: La pedagogía del siglo 
xxi. Barcelona: Editorial Kairós, 2009.

Han, B.-C. La sociedad del cansancio. Barcelona: Editorial Heder, 
2012.

Hanicotte, R. Devoirs de L’homme et Constitutions Contribution à 
une théorie générale du devoir. París: Hartman, 2007.

Huanacuni Mamani, F. Buen vivir/ vivir bien. Filosofía, políticas, estra-
tegias y experiencias regionales andinas. Lima: Coordinadora Andi-
na de Organizaciones Indígenas, 2010.

Hurtado, Á. y E. Rubio. Acercándonos al decrecimiento. Sevilla: Aso-
ciación de Educación Ambiental “El Enjambre sin Reina”, 2010.

Johnson, D.; R. Johnson y E. Holubec. El aprendizaje cooperativo 
en el aula. Buenos Aires: Paidós, 1999.

Key, C. Nonviolence to Animals, Earth, and Selfin Asian Traditions. 
Delhi: Indian Book Centre, 1995.

_______. Nonviolence to Animals, Earth, and Selfin Asian Traditions. 
Albany: State University of New York Press, 1993.

Krishnamurti, J. Más allá de la violencia. Reflexiones sobre el origen 
y el fin del sufrimiento. Barcelona: Editorial Kairós, 2007.

Lanza del Vasto, G., citado por J. J. Morales. En Lanza del Vasto, J. 
J. Morales. Málaga: Fundación Emmanuel Mounier, 2008.

_______. La fuerza de los no-violentos: Para evitar el fin del mundo. 
Bilbao: Ediciones Mensajero, 1993.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

169

Le Quang M. y T. Vercoutére. Ecosocialismo y Buen Vivir. Quito: iaen, 
2013.

López, M. “Noviolencia, política y ética”. En El poder de la fragili-
dad. Experiencias en la senda de la Noviolencia, editado por C. H. 
Fernández, 102. Bogotá: Kimprés Ltda, 2003.

_______. Ni Paz, ni Guerra, sino todo lo contrario. Ensayos sobre de-
fensa y resistencia civil. Granada: Educatori, 2012.

_______. ¿Noviolencia o Barbarie? El arte de no dejarse deshumani-
zar. Madrid: Dykinson, 2017.

Luther King, M. La fuerza de amar. Madrid: Acción Cultural Cristiana, 
1999.

Maathai, W. Devolver la abundancia a la tierra. Barcelona: Obelisco, 
2011.

Macy, J. y M. Young. Nuestra vida como Gaia: prácticas para reco-
nectar nuestros seres, nuestro mundo. http://libroesoterico.com/bi-
blioteca/Wicca/Nuestra%20Vida%20Como%20Gaia%20-%20Joan-
na%20Macy.pdf. 

Mancuso, S., citado por A. Oviedo Freire. En Buen Vivir vs. Sumak 
Kawsay. Reforma capitalista y revolución alter-nativa, A. Oviedo Frei-
re. Quito: CICCUS, 2013.

Manzoni, A. Nosotros tenemos un sueño. Reflexiones y sentimien-
tos en torno al respeto hacia los animales. México: Tiempo Animal, 
2013.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

170

Menon, P. “El concepto de no violencia en Gandhi”. En Non-violen-
ce and Social Change, editado por J. S. Marthur y P. C. Sharman, 
31-35. Ahmedabad: Navajivan Publishing House, 1998.

Merton, T. Gandhi y la no-violencia. Una selección de los escritos de 
Mahatma Gandhi. Barcelona: Oniro, 1998.

Moore, C. M. “¿Por qué mediamos”. En Nuevas direcciones en me-
diación, investigación y perspectivas comunicacionales, compilado 
por J. P. Folger y T. S. Jones, 269. Barcelona: Paidós-SAICF, 1999.

Morales, O. “El pensamiento de Simón Bolívar ante los Estados Uni-
dos de América”. En Simón Bolívar y Mahatma Gandhi: paradigmas 
liberadores, compilado por H. Lucerna. Venezuela: Universidad de 
los Andes, 2010.

Morin, E. El año 1 de la era ecológica. Barcelona: Paidós, 2008.

_______. y A. Kern. Tierra-Patria. Barcelona: Kairós, 1993.

_______. Para una política de la civilización. Barcelona: Paidós, 2009.

Muldoon, B. El corazón del conflicto. Del trabajo al hogar como cam-
pos de batalla, comprendiendo la paradoja del conflicto como un 
camino a la sabiduría. Barcelona: Paidós, 1998.

Muller, J.-M. El coraje de la no violencia. Cantabria: Sal Terrae, 2004.

Muscari, M. Not my kid: 21 steps to raising a nonviolent child. United 
States: University of Scranton Press, 2002.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

171

Novo, M. La educación ambiental. Bases éticas, conceptuales y me-
todológicas. Madrid: Universitas, 2012.

Nussbuam, M. Las fronteras de la Justicia. Consideraciones sobre la 
exclusión. Barcelona: Paidós, 2007.

Olalde, A. “Encuentros restaurativos en victimización por delitos de 
terrorismo: bases teóricas”. En Los ojos del otro. Encuentros restaura-
tivos entre víctimas y ex miembros de ETA, coordinado por E. Pascual. 
Santander: Sal Terrae, 2013.

Ortega, J.; J. Villanueva y M. Carrillo (coords.). Diálogo escolar y cul-
tura de paz. Educando para la tolerancia, la no violencia y la reso-
lución de conflictos. Andalucía: Grupo Editorial Universitaro-Centro 
Unesco de Andalucía, 2004.

Ortega P. y A. Pozo. Noviolencia y transformación social. Barcelona: 
Icaria, 2005.

Panikkar, R. De la mística. Experiencia plena de la vida. Barcelona: 
Herder, 2008.

Pérez, D. Gandhi. Alma grande. México: Ediciones Koala, 2016. 

Pontara, G. “Prólogo”. En Teoría e práctica della nonviolenza, M. 
Gandhi. Torino: Giulio Elinaudi Editore, 1996.

Popovic, S.; A. Milvojevic y S. Djinovic. Lucha no violenta. Los 
50 puntos cruciales, trad. Center for Non Violent Conflict (icnc) y  
nova-México. México: Centro para la Acción y la Estrategia No Vio-
lenta Aplicadas (CANVAS, por sus siglas en inglés), 2006.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

172

Siegel, D. J. Mindsight. La nueva ciencia de la transformación perso-
nal. Madrid: Paidós, 2011.

Proaño, L. E. Concientización evangelización política. Salamanca: 
Sígueme, 1987.

Suares, M. Mediación: conducción de disputas, comunicación, 
disputas y técnicas. Buenos Aires: Paidós, 1996.

_______. Mediando en sistemas familiares. Paidós: Quilmes, 2002.

Suess, P. “En defensa de la condición humana”. En Latinoamérica 
mundial La Otra Economía, editado por P. Casaldáliga y J. Vigil. Mé-
xico: Comunidades Eclesiales de Base, 2013.

Toro, L. y M. Cabassa. Me llamo… Gandhi. Barcelona: Parramón, 2006.

Unesco (Organización de las Naciones Unidas para la Educación, 
la Ciencia y la Cultura). Trandisciplinarity “Simulating synergies, in-
tegrating knowledge” Division of Philosophy and Ethics, Unesco, 
1998. unesdoc.unesco.org/images/0011/.../114694eo.pdf. (Consul-
tado en agosto de 2015).

Vaillant, F. La no violencia en el evangelio. Bilbao: Sal Terrae, 1993.

Vargas Cancino, H. C. La calidad de vida y los derechos humanos. 
Una alternativa desde las capacidades y el decrecimiento. México: 
Torres, 2013.

_______. “Hacia la práctica pedagógica lenta y no-violenta, la pe-
dagogía del caracol”. En Pedagogía para la práctica educativa del 
siglo xxi, coordinado por R. Pedroza, 304. México: Universidad Autó-
noma del Estado de México (Uaemex)-Porrúa, 2014.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

173

_______. Calidad de vida no-violenta: saberes originarios, prácticas 
de paz y decrecimiento. México: Torres, 2015.

_______. “Responsabilidad social universitaria: consumo responsa-
ble desde la no-violencia y el decrecimiento”. En Responsabilidad so-
cial universitaria. El reto de la construcción de ciudadanía, coordinado 
por J. Olvera y J. C. Olvera, 184 y 195. México: Porrúa-Uaemex, 2014.

_______. “La calidad de vida interior, una puerta hacia la inter-
culturalidad”. En ¿Cómo vivir juntos? Ética, derechos humanos e 
interculturalidad, coordinado por M. del R. Guerra y R. Mendoza, 97. 
México: Torres, 2013.

_______. y E. González. Educación Ambiental transversal y transdis-
ciplinaria. Una visión decrecentista desde la Ética, la Cultura de Paz y 
el Diálogo de saberes. México: Torres, 2016.

_______. “El decrecimiento: Una alternativa para la calidad de vida 
planetaria”. En Bioética desde la ética, coordinado por R. Mendoza, M. 
del R. Guerra González, J. L. Salvador Benítez y H. C. Vargas Cancino, 
88. México: Torres, 2011.

_______. “Las epistemologías indígenas. Un camino para la Educa-
ción Ambiental no-violenta, desde la complejidad”. En Educación, 
complejidad y transdiciplinariedad, coordinado por M. del R. Guerra. 
México: Torres, 2015.

_______. “El decrecimiento. ¿Desafío para la responsabilidad social 
universitaria?”. En Enfoque Ético de la Responsabilidad Social Uni-
versitaria, coordinado por R. Guerra y R. Mendoza. México: Torres, 
2011.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

174

Velázquez, L. M. ¿Estás bien? Pongamos alto a la violencia en la 
escuela. Toluca: Colegio de Investigadores en Ciencias de la Edu-
cación, 2014.

Vinyamata Camp, E. Aprender mediación. Barcelona: Paidós Ibérica, 
2003.

Woodcock, G. Gandhi. Barcelona: Planeta Agostini, 1971.

_______. Gandhi. Barcelona: Fontana, 1971.

Zaffaroni, E. R. “La Pachamama y el humano”. En La Naturaleza con 
derechos: De la filosofía a la política, compilado por A. Acosta y E. 
Martínez, 127. Quito: Abya Yala, 2011.

Instrumentos jurídicos internacionales

Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia. “Ley de Derechos de 
la Madre la Tierra”. Bolivia: Asamblea Legislativa Plurinacional de 
Bolivia, 2010.

Asamblea Legislativa de la República de Costa Rica. “Ley sobre Re-
solución Alterna de Conflictos y Promoción de Paz Social”. Costa 
Rica: Asamblea Legislativa de la República de Costa Rica, 2010.

Hemerografía

Cuadrado, G. “El reconocimiento del derecho a un medio ambien-
te sano en el derecho internacional y en Costa Rica”. Revista CEJIL. 
Debates sobre Derechos Humanos y el Sistema Interamericano IV 
(2009). https://www.cejil.org/sites/default/files/legacy_files/RevistaN-
ro5_completa_0.pdf. (Consultado en febrero de 2017).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

175

Escuelas de Perdón y Reconciliación “ES.PE.RE.”, Centro Cultural 
“Loyola” de Monterrey a. c. “¿Qué hacemos?”, folleto. S/f: s/p.

Garrigós, A. “Convivencialidad y equidad en el pensamiento de Iván 
Illich. Reflexiones de un maestro”. Boletín Ciudades para un futuro sos-
tenible. Boletín CF+S, vol. 26: Iván Illich (2003). http://habitat.aq.upm.
es/boletin/n26/aagar.htm. (Consultado en diciembre de 2016).

Guerra, M. del R. e H. C. Vargas Cancino. “La responsabilidad de 
la universidad ante la formación en derechos humanos: el decreci-
miento como propuesta ética”. Cuadernos de ética 26 (39) (2011).

Laquénan, C. “Violences verbales. Des mots qui peuvent tuer”. Al-
ternatives non-violentes, L’acte de la parole. Détruire, costruire 147 
(2008): 13.

Leiva-Lobos, E.; H. Ponce y H. Antillanca. “Un marco sistémico 
para orientar el diseño de artefactos del diálogo”. Convergencia 47 
(2008): 21.

Mas, M. Noviolencia y Evangelio. Manual de supervivencia para un 
mundo complejo. 36 (2002): s/p.

Muller, J.-M. “César Chávez et la longue marche des campesinos, 
1966”. Alternatives non-violentes 156 (2010): 17.

Nassif, R. “José Martí (1853-1895)”. Perspectivas: revista trimestral de 
educación comparada XXIII (3 y 4) (1993). http://www.ibe.unesco.
org/fileadmin/user_upload/archive/Publications/thinkerspdf/martis.
PDF. (Consultado en noviembre de 2016).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

176

Peace Brigadades Interational (pbi). “Presentación”. Proyecto Méxi-
co, abriendo espacios para la paz, folleto. S/f: s/p.

Pérez de Mendiguren Castresana, J. C.; E. Etxezarreta Etxarri y L. 
Guridi Aldanondo. “Economía social, empresa social y economía 
solidaria: diferentes conceptos para un mismo debate”. Papeles de 
Economía Solidaria 1 (2009). http://base.socioeco.org/docs/pape-
les_es_1_reaseuskadi.pdf. (Consultado en febrero de 2016).

Quintas, D. “De un comercio esclavo, a un comercio justo. Mono-
gráfico sobre comercio internacional”. Setem 20 (2011): 9. 

Rendón Corona, A. “Gandhi: la resistencia civil activa”. Polis 7 (1) 
(2011): 87.

Vargas Cancino, H. C. “Hemos llegado al número 150 del Ahimsa”. 
Ahimsa 150 (2017): s/p. 

_______. “Ahimsa festeja sus 100 números”. Ahimsa 100 (2013): s/p.

Weng, H.; A. Fox, A. J. Shackman, D. E. Stodola, J. Z. K. Caldwell, M. 
C. Olson, G. M. Rogers y R. J. Davidson. “Compassion training alters 
altruims and neural responses to suffering”. Psychological Science. 
24 (7) (2013), https://brainimaging.waisman.wisc.edu/~fox/publica-
tions/Weng_PsychScience_2013.pdf. (Consultado en octubre de 
2016).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

177

Mesografía

Adopta gdl. “Guía de Acción contra los circos con Animales”. Adopta 
gdl. https://www.adopta.mx/2010/06/guia-de-accion-contra-los-cir-
cos-con-animales/. (Consultado en febrero de 2014).

Anima naturalis. “20 de marzo: ¡por el Día Mundial sin Comer Carne!”. 
Anima naturalis. http://www.animanaturalis.org/n/20-de-marzo-por-
el-dia-mundial-sin-comer-carne. (Consultado en enero de 2014).

_______. “Culiacán prohíbe los circos con animales”. Anima na-
turalis. http://www.animanaturalis.org/n/culiacan-prohibe-los-cir-
cos-con-animales. (Consultado en febrero de 2014).

Caja de herramientas comunitarias. “Sección 17. Organizar boicoteo”. 
Caja de herramientas comunitarias. https://ctb.ku.edu/es/tabla-de-con-
tenidos/abogacia/realizar-una-campana-de-accion-directa/organi-
zar-boicoteo/principal. (Consultado en octubre de 2014).

Casa per la Pace Milano. “Cos’è nonviolenza per noi?”, Casa per 
la Pace Milano, http://www.casaperlapacemilano.it/. (Consultado en 
agosto de 2016).

Cruz Jaime, G. “Defensora de DH y laborales de mujeres, recibe 
premio en Berlín”. Cimac noticias Periodismo con perspectiva de 
género. http://cimacnoticias.com.mx/node/59841. (Consultado en 
abril de 2014).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Codhem

178

Drault, J. E. “La revolución es inevitable y será ecológica”. http://
drault.com/2013/03/10/la-revolucion-es-inevitable-y-sera-ecologi-
ca/. (Consultado en septiembre de 2013).

Max-Neef, M. “Transdisciplina, para pasar del saber al comprender”. 
http://disi.unal.edu.co/~lctorress/PSist/ PenSis07.pdf. (Consultado 
en agosto de 2013).

Muller, J.-M.  “L’ Intervention Civile de Paix, une pratique de terra-
in”. Institut de recherche sur la Résolution Non-violente des Conflits. 
http://irnc.org/IRNC/Diaporamas/330. (Consultado en julio de 2015).

NOVACT Instituto Internacional para la Acción Noviolenta. “Nuestra 
misión”. NOVACT Instituto Internacional para la Acción Noviolenta. 
https://novact.org/about-us/our-mission/?lang=es. (Consultado en 
julio de 2018).

onu (Organización de las Naciones Unidas), “Día Mundial de la Di-
versidad Cultural para el Diálogo y el Desarrollo. 21 de mayo”. onu. 
http://www.un.org/es/events/culturaldiversityday/. (Consultado en 
abril de 2017).

_______. “Una celebración Internacional de todos y todas, Carta 
de la Tierra+ 15, Carta de la Tierra Internacional”. onu. http://www.
earthcharterinaction.org/contenido/articles/594/1/Carta-de-la-Tie-
rra--15-en-Mexico-21--23-Abril/Page1.htm. (Consultado en abril de 
2015).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Antología de la No-violencia 
IV

179

_______. “Observaciones del Presidente de la Asamblea General 
de las Naciones Unidas sobre la proclamación del Día Internacional 
de la Madre Tierra”. onu. http://www.un.org/es/ga/president/63/sta-
tements/pga_proclam_motherearthday_april222009. shtm.
(Consultado en marzo de 2014).

Restrepo, L. C. “El derecho a la ternura”, http://www.ifejant.org.pe/
Aulavirtual/aulavirtual2/uploaddata/pedagogia/UNI_III/Carlos_res-
trepo_-_Actuando_desde_la_fragilidad.pdf. (Consultado en no-
viembre de 2013).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv 

 
 
 
 

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/y42w4xpm

DR © 2018. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Es importante expresar nuestro reconocimiento a los 
colaboradores invitados, quienes contribuyeron para el 

enriquecimiento de esta antología y participaron en los diferentes  
números, del100 al 150, del díptico Ahimsa: 

Juan María Parent, Said Bahajin, Julio César Chávez, Marco 
Antonio Fuentes, Ana Vanadys Santiago Jiménez, Virginia Panchi 

Vanegas, María Estela Reyes Retana, Diana Laura Velázquez 
Rojas, Eusebio A. Antonio Vázquez, Raquel Alejandra Sarapura 

Naranjo, Alberto Gomes, Concepción N. Martínez, Jenny García 
Guerrero, Nallely Itzel Jaurez Alcocer, Sonia Garduño Aca, Héctor 

Barrera Arriaga, Ileana Paola Sánchez Guadarrama, Yazmín 
Araceli Pérez Hernández, Gisela Bernal López, Zenyazhe Rebeca 

Villa Aguayo, Ricardo Corona Méndez, Gabriela Itzel Galindo 
González, Edson Gómez Flores, Jesús Alejandro Samaniego 

Bernal, David E. Velázquez Muñoz y Gloria María Abarca Obregón.



DIRECTORIO

PRESIDENTE
Jorge Olvera García

CONSEJEROS CIUDADANOS
Miroslava Carrillo Martínez
Marco Antonio Macín Leyva
Carolina Santos Segundo
Luz María Consuelo Jaimes Legorreta
Justino Reséndiz Quezada

PRIMERA VISITADURÍA GENERAL
José Benjamín Bernal Suárez

SECRETARÍA GENERAL
María del Rosario Mejía Ayala

DIRECCIÓN GENERAL DE ADMINISTRACIÓN Y 
FINANZAS
Karla López Carbajal

UNIDAD JURÍDICA Y CONSULTIVA
Erick Segundo Mañón Arredondo

UNIDAD DE INFORMACIÓN, PLANEACIÓN, 
PROGRAMACIÓN Y EVALUACIÓN
Sheila Velázquez Londaiz

UNIDAD DE COMUNICACIÓN SOCIAL
Juan Portilla Estrada

ÓRGANO INTERNO DE CONTROL
Víctor Antonio Lemus Hernández

CENTRO DE ESTUDIOS EN DERECHOS 
HUMANOS
Alma Regina Dávila Sámano

SECRETARÍA PARTICULAR
Yoab Osiris Ramírez Prado



Antología de la No-violencia IV
Una propuesta desde sus principios y  herramientas.  

 

Impreso en 2018 con un tiraje de 200 ejemplares.






