(mEEL T EERS
/I ANTotoia DE 1A No-vio-
ENCA VI ANTOLOGEA DE 1A
NO-VIOLENCIA VI ANTOLOGIA DE
A No-viotencia VI ANtorosia
E 1A No-vioLEnciA VI ANToLo-

1A DE 1A No-vioLEncia VI An-
orocia nE 1A Noavinrenera VI



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

CapiTuLo 3

NO-VIOLENCIA CON LA NATURALEZA:
AMBIENTE, ANIMALES NO HUMANOS,
DECRECIMIENTO Y ECOFEMINISMO

Introduccion

La vision gandhiana de la No-violencia es biocéntrica; trasciende
el antropocentrismo que, por siglos, ha mostrado la humanidad;
en ese sentido, su propuesta incluye a la naturaleza en la cobertura
del ahimsa en que mas alla de evitar su dano, la filosofia no-violen-
ta hace referencia al uso frugal de alimentos, ropa, tecnologia, etc,,
aspecto que el mahatma practico y difundio como estilo de vida
después de sus primeras acciones publicas en India; tambien de-
manda la autosuficiencia con la cual se puedan realizar acciones
que generen vida comunitaria independiente, donde, a la par, se
promuevan los intercambios reciprocos, propuesta gandhiana co-
nocida como swadeshi, la cual es concebida desde el investigador
no-violento, Mario Lopez, como:

115

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

..S0lo depender para las necesidades basicas de la vida, de mate-
rias primas, meétodos y modos de hacer locales. Es un principio de
autonomia en lo material basado en la defensa de lo local. Swa-
deshi, tiene implicaciones no solo econdmicas sino tambien cul-
turales y sociales. Valorizar lo propio sin menospreciar lo ajeno [..]
valorar lo pequeno, lo cercano, lo cotidiano, lo sostenible, etc....”

Englobados en estos conceptos han surgidos diversos movi-
mientos sociales alternativos, que buscan contrarrestar tanto l0s
desastres violentos que la naturaleza ha experimentado como el
quebrantamiento del tejido social de la humanidad. Sus nombres
han sido diversos; sin embargo, se destacan el decrecimiento, el
ecofeminismo, la ética de la Tierra, la defensa de los animales
no humanos, etc.,, que, en general, buscan provocar cambios de
conciencia.

En un primer apartado se aborda la No-violencia con la naturaleza,
y Se revisan varios matices desde su reconocimiento con derechos
a nivel constitucional (caso Ecuador) o la Ley de Derechos de la
Madre Tierra (Bolivia), pasando por los dias internacionales que
la Organizacion de las Naciones Unidas (onu) conmemora, has-
ta los pensamientos y las acciones que personajes con diversos
reconocimientos publicos han aportado al cuidado de la Tierra.

El segundo apartado considera el ahimsa con los animales no hu-
manos, donde se destacan aspectos vinculados con el abuso y el
maltrato a ellos, como los circos; el reconocimiento a la dignidad
animal, a sus talentos y virtudes, pero sobre todo, a su sensibilidad.

M. Lopez-Martinez, ¢Noviolencia o Barbarie? El arte de no dejarse deshumanizar (Madrid: Dykin-
son, 2017), 102.

116

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

Se presenta una tercera parte que aborda el movimiento decre-
centista que, a lo largo de una década, desde su aparicion oficial
(2008) en la Primera Conferencia Internacional de Decrecimiento
en Paris, ha sentado las bases para un movimiento que integra a
mas de 40 paises, asi como a pensadores, activistas, academicos
y sociedad civil que defienden que la Tierra es un planeta finito
que ya no permite el crecimiento exponencial que la industria si-
gue promoviendo, acompanado y sostenido por el hiperconsumo
patologico de una sociedad hipnotizada por el marketing.

Un cuarto apartado habla del ecofeminismo como otro movi-
miento social que sostiene que el mismo pensamiento de domi-
nio patriarcal con el que se trata como objeto a la naturaleza es
el gue mantiene el sometimiento de la mujer, y que trabajar por
equilibrar las fuerzas representara una posibilidad de recuperar el
ecosistema naturaly social. Se muestran diversas posturas desde
la vision gandhiana y de activistas.

No-violencia con la naturaleza es sostenibilidad

4

e

La liberacion de la Naturaleza de esta condicion de sujeto sin de-
rechos o de simple objeto de propiedad, exigio y exige, entonces,
un esfuerzo politico que le reconozca como sujeto de derechos.
Este aspecto es fundamental si aceptamos que todos los seres
vivos tienen el mismo valor ontologico, lo que no implica que
todos sean idéenticos.

Alberto Acosta y Esperanza Martinez

17 <

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

Mas alla del antropocentrismo (Ahimsa 113, 2014)

Gran parte de los problemas que enfrenta toda la naturaleza es por
el analfabetismo de la humanidad en materia de conciencia am-
biental y planetaria, pues es a quien se le ha dificultado entender-
se en unidad con el planeta, solo se observa a si misma como la
“senora” que se sirve de todo lo existente, mientras que el resto de
la naturaleza ha demostrado mas sabiduria, “el planeta necesita,
al igual que cualquier ser sintiente: alimento, atencion, respeto y
cuidados. Durante cientos de anos la Tierra solo ha recibido explo-
tacion y se la ha visto unicamente como proveedora, N0 como el
hogar de todas las especies”.?

Es posible la creacion de un mundo sustentable
(Ahimsa 130, 2016)

Salvar el planeta implica la transformacion de los propios habitos.
La responsabilidad involucra a todos: sector gobierno, a traves del
respeto de las abundantes leyes que existen y que defienden los
derechos de los pueblos, los relacionados con la proteccion de un
ambiente sano; sociedad civil, a partir del consumo consciente y
frugal; sector empresarial, mediante estrategias de produccion que
usen tecnologia respetuosa con los ciclos de la naturaleza.

Al respecto, Joanna Macy y Molly Young defienden la idea de que
otro mundo es posible. “Es posible elegir la vida. A pesar de las gra-
ves predicciones, todavia podemos actuar para asegurar un mundo
en el que se pueda vivir. Es crucial saber que podemos satisfacer
nuestras necesidades, sin destruir nuestro sistema de soporte vital”?

2H. C. Vargas Cancino, “El decrecimiento: Una alternativa para la calidad de vida planetaria”, Biogti-
ca desde la ética, coords. R. Mendoza et al. (México: Torres, 2011), 88.

3J. Macy y M. Young, Nuestra vida como Gaia practicas para reconectar nuestros seres, nuestro
mundo, trad. A. Villasenor Galarza, http://libroesoterico.com/biblioteca/Wicca/Nuestra%20Vida%20
Como%20Gaia%20-%20Joanna%20Macy.pdf (Consultado en enero de 2015).

2118

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

La primera declaracion de amor a la naturaleza
(Ahimsa 118, 2015)

En febrero de cada ano, la sociedad contemporanea dedica gran-
des esfuerzos mercadologicos para manipular el consumo en torno
al sentimiento del amor, principalmente, el de pareja; no obstante, el
afecto a la naturaleza parece olvidado en cuanto a hechos mas que
a palabras.

Wangari Muta Maathai (1940-2011) fue una luchadora social naci-
da en Kenya, Africa; defensora incansable de la tierra. Biologa y doc-
tora en veterinaria, fue la primera mujer de Africa oriental en recibir
el grado y pionera en obtener el Premio Nobel de la Paz en 2004
por sus aportaciones a la sustentabilidad, la democracia y la paz.
Durante su vida politica, se hizo merecedora de varias distinciones.
Fallecio a los 71 anos a consecuencia de una enfermedad dege-
nerativa. Siempre fiel en manifestar su amor a la tierra con actos de
gran trascendencia.

Valor 1: amor por el ambiente (Wangari Maathai)
(Ahimsa 120, 2015)

Menciona Wangari que la unica manera de demostrar amor es con
el propio estilo de vida, en virtud de que muestra acciones positi-
vas que las personas realizan por la Tierra, “como plantar arboles
y asegurarse de su subsistencia, cuidar de los arboles existentes,
proteger a los animales y a sus habitats, conservar el suelo y em-
prender cualquier actividad que se demuestre ese aprecio por la
Tierra, por el entorno inmediato y por todo lo que nos proporciona
de un modo tangible.”

4W. Maathai, Devolver la abundancia a la tierra (Barcelona: Obelisco, 2011), 16.

119 <

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

)78

Ea

Uno de los aspectos de amor a la naturaleza que tenemos que
fomentar es el aspecto experiencial. La naturaleza (y, en particular
la naturaleza mas salvaje y agreste) alimenta nuestro espiritu; y un
encuentro directo con ella es crucial para que podamos apreciarla
y cuidarla. Pues a menos que la veamos, la olamos y la toquemos,
tenderemos a olvidarnos de ella, marchitandose asi nuestra alma.

Wangari Maathai

XV aniversario del lanzamiento de la Carta de la Tierra
(Ahimsa 120, 2015)

México prepara la celebracion del XV aniversario del lanzamien-
to de la Carta de Tierra; los anfitriones son la Universidad Auto-
noma de Coahuila, la Secretaria del Medio Ambiente y Recursos
Naturales (Semarnat), la Red Mexicana de la Carta de la Tierra y
la Secretaria de la Carta de la Tierra Internacional. Algunos de los
propositos de este evento son:

-Informar sobre los logros, retos y expectativas del compromiso de
México con la Carta de la Tierra.

-Difundir el Programa de Accion Global de Educacion para el De-
sarrollo .

-Sustentable presentado en la reunion de la Unesco en Nagoya,
Japon.

-Refrendar el Compromiso de México con la Carta de la Tierra.
-Promover el intercambio de experiencias entre los participantes.
-Forjar colaboraciones para fortalecer el compromiso con la Carta
de la Tierra®.

5onu (Organizacion de las Naciones Unidas), “Una celebracion Internacional de todos y todas, Carta
de la Tierra+ 15, Carta de la Tierra Internacional”, onu, http://www.earthcharterinaction.org/conteni-
do/articles/594/1/Carta-de-la-Tierra--15-en-Mexico-21--23-Abril/Page 1.html.

2120

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

La autosustentabilidad desde Gandhi, segun Johan Galtung
(Ahimsa 101, 2013)

La autosustentabilidad requiere de:

a) La autosuficiencia en lo esencial para ser independiente.

b) Elintercambio en lo no esencial para ser interdependiente.

“En la practica significa que cada aldea debe ser capaz de cre-
cery producir, a través de la agricultura, manualidades e incluso
la industria de pequena escala para construir lo necesario con
el objeto de mantener un nivel minimo razonable de vivienda™.®

Simbiosis y reciprocidad con la naturaleza (Ahimsa 123, 2015)

El politdlogo noruego, Johan Galtung, habla de la simbiosis como
una forma de intercambiar beneficios mutuos, una manera de entre-
tejer la equidad; no obstante, la humanidad se ha mostrado ingrata
con la tierra, y mas que una relacion simbicotica, se ha convertido en
parasito depredador de quien lo provee, es decir, muerde la mano
de quien le da de comer.

Es posible iniciar el cambio mostrando humildad y ser aprendices
de la naturaleza:

1. La naturaleza ha estado desde hace mucho mas tiempo que [0S
seres humanos.

2. Elespacio natural es basico, todos los demas dependen de el. En
contraste, la naturaleza puede sobrevivir sin los seres humanos.

6 J. Galtung, La meta es el camino (México: Trascend Peace University, 2008), 83.

121 <

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

3. Tal vez nuestra perspectiva de la naturaleza es mejor que nuestra
perspectiva de nosotros mismos [..] Nos encontramos demasiado
cerca para observarnos a nosotros mismos, hay demasiado en jue-
go en nuestros valores subjetivos e intereses’.

La edad de oro gandhiana: la vida artesanal y frugal en los pe-
quenos pueblos (Ahimsa 124, 2015)

George Woodcock sostenia que uno de los grandes propositos
de Gandhi era crear condiciones para apoyar a las tribus de los
pequenos pueblos y la promocion y el reconocimiento de la dig-
nidad de la muijer:

Aungue Gandhi predicaba una simplificacion de la vida que sus
criticos han tachado de mero atavismo, no era un primitivista y el
mismo uso de la palabra “atrasadas” indica que no consideraba a
los aborigenes indios como nobles salvajes. Creia que el hombre al-
canzaria la Edad de Oro en un mundo de pequenos pueblos donde
se combinarian las granjas con los talleres, de tal modo que fuera
posible llevar una vida digna y sin lujos...8

Ecosaberes: epistemologias indigenas para la supervivencia
planetaria (Ahimsa 128, 2015)

La mayor parte de la sociedad occidental y de sus universidades
ha considerado al conocimiento cientifico y tecnologico como el
unico y legitimo punto de referencia que puede ser utilizado a fin
de impulsar el desarrollo economico y social, asi como para la so-
lucion de la problematica cultural y ambiental, cualquier otra fuen-
te de informacion es despreciada, ridiculizada o invalidada.

7 J. Galtung, 50 anos. 25 paisajes intelectuales explorados (Puebla: Montiel & Soriano, 2009), 227.
8 G. Woodcock, Gandhi (Barcelona: Fontana, 1971), 124.
S 122

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

Diversos autores occidentales han realizado propuestas incluyen-
tes que valoran la pluralidad epistemologica, dentro de los que se
mencionan a Alberto Gomes (Australia), Gustavo Flores (Peru), Leon
Olive (México), Enrique Leff Olive (México), Serge Latouche (Fran-
cia), Vandana Shiva (India) y Boaventura de Sousa (Portugal), entre
Otros; es un reconocimiento que parte del respeto a los ecosistemas
de la naturaleza, la base para la No-violencia con la tierra, para im-
pactar finalmente en la justicia social y la inclusion pluricultural ®

Z

A

La ética del cuidado me parece la mas fundamental, la mas evi-
dente, la mas basada en algo que es estructural en el ser humano,

la dimension, yo diria, femenina del ser humano. Elhombre y la
mujer cuidan de la vida, permiten que crezca la vida, se interesan
por el otro y sufren con otros, se alegran con otros y juntos cuidan
de que la atmosfera comun sea incluyente, respirable para todos,

propiciadora de vida para todos.
Leonardo Boff

El saber ambiental, una necesidad practica’™ (Ahimsa 122, 2015)

Se cree que una de las bases fundamentales en cualquier parti-
cipacion individual, o bien, social, que tenga que ver con el am-
biente, es el saber ambiental y la practica que se lleve a cabo, ya
que, como lo menciona Enrique Leff, “En el saber se inscriben, se
articulan y se expresan procesos ecologicos y culturales, econo-
micos y tecnologicos”, donde es posible la trascendencia; asi, en
la medida en la que se hace uno participe de actividades donde
exista contacto directo con la naturaleza, existira un aprendizaje
significativo en nosotros con beneficios para la Tierra.

9 Cfr. H. C. Vargas Cancino, “Las epistemologias indigenas. Un camino para la Educacion Ambiental
no-violenta, desde la complejidad”, Educacion, complejidad y transdisciplinariedad, coord. M. del R.
Guerra (México, Torres: 2015).

' Nallely Itzel Jaurez Alcocer psicologa; ayudante de investigacion en el Programa de Estudios,
Promocion y Divulgacion de la No-violencia, iesu, Uaemex.

123 <

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

5 de junio, Dia Mundial del Medio Ambiente’ (Ahimsa 122, 2015)

Un dia especial para poner manos a la obra, sensibilizar a las perso-
nas, tener conciencia de que nuestro planeta necesita ayuda, cuidar
el medio ambiente; es un trabajo de todas las personas que vivimos
en esta tierra para garantizar que las generaciones venideras tengan
un mundo sustentable, educandolas para que sepan amary cuidar al
medio que nos brinda lo necesario para poder vivir.

Junio 5, ; Dia Mundial del Medio Ambiente? (Ahimsa 110, 2014)

Alhablar de ambiente necesariamente se aterriza en un punto: natu-
raleza. ¢ Es posible creer que la naturaleza tenga derechos?, la Cons-
titucion Politica de Ecuador (2008) asi lo declara en sus articulos 71
y 72 del capitulo septimo, “Derechos de la Naturaleza™:

Art. 71. La naturaleza o Pacha Mama, donde se reproduce vy realiza
la vida, tiene derecho a que se respete integralmente su existencia
y el mantenimiento y regeneracion de sus ciclos vitales, estructura,
funcionesy procesos evolutivos [..]

Art. 72. La naturaleza tiene derecho a la restauracion. Esta restau-
racion sera independiente de la obligacion que tiene el Estado y
las personas naturales o juridicas de indemnizar a los individuos o
colectivos que dependan de los sistemas naturales afectados.

Si éstos se respetaran, muchos problemas relacionados con el am-
biente solo serian ficcion.

" Jenny Garcia Guerrero, estudiante de noveno semestre de la Facultad de Ciencias de la Con-
ducta (Facico), Uaemex.

C 124

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

7
A

RECONOCIENDO nuestras raices milenarias, forjadas por mujeres
y hombres de distintos pueblos, CELEBRANDO a la naturaleza, La
Pacha Mama, de la que somos parte y que es vital para nuestra
existencia, INVOCANDO el nombre de Dios y reconociendo nues-
tras diversas formas de religiosidad y espiritualidad, APELANDO
a la sabiduria de todas las culturas que nos enriquecen como
sociedad, COMO HEREDEROS de las luchas sociales de libera-
cion frente a todos las formas de dominacion y colonialismo [...]
Decidimos construir una nueva forma de convivencia
Preambulo de la Constitucion de la Republica del Ecuador

Haciendo las paces con la naturaleza, reconociendo nuestra
interdependencia (Ahimsa 128, 2015)

Eugenio Raul Zaffaroni, destacado abogado argentino, expresa en
la siguiente cita la interdependencia que guardamos con la Tierra
y con todos los demas entes del planeta, a quienes escuchary res-
petar podria ser el pasaporte para la salvacion de la humanidad,
pero mas alla de la humanidad, esta el valor por si mismo de la
Tierra, como también lo afirma el autor:

Durante siglos se resistio al avance de los derechos humanos afir-
mando que el principio de igualdad es un mito, lo que aun repiten
-0 piensan sin decirlo- quienes racionalizan cualquier clase de
discriminacion y privilegio. Nadie pretende que haya un organismo
Tierra del que todos seamos parte y que un interprete de éste Nos
esclavice pretendiendo asumir su voz. Por el contrario: se trata de
reconocer que debemaos actuar respetando a otros seres con dere-
chos y cuyo reconocimiento es condicion de nuestra propia super-
vivencia como especie interdependiente de otras y de otros entes
terrenos en su existencia, es un fortalecimiento de la capacidad de
escucharnos entre nosotros y de escuchar lo que nos dicen todos
los demas entes del planeta.™

2 E. R. Zaffaroni, “La Pachamama y el humano”, La Naturaleza con derechos: De la filosofia a la poli-
tica, (Quito: Abya Yala, 2011), 127.

125 ¢

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

Ley de Derechos de la Madre Tierra (Ahimsa 143, 2017)

El 7 de diciembre de 2010, en la Asamblea Legislativa Plurina-
cional de Bolivia se aprobo la Ley de los Derechos de la Madre
Tierra. Este documento y la Constitucion de Ecuador, representan
un cambio en las concepciones y los paradigmas de la humani-
dad hacia una vision mas ecoceéntrica, con los que se incorporan
las cosmovisiones de los pueblos originarios; es un inicio que la
No-violencia reconoce y celebra. En el articulo tres, del titulo I, ca-
pitulo | de esta Ley, se le reconoce a la Tierra como madre, tam-
bién es considerada un sistema vivo, en el cual los seres que la
integran, incluyendo a la humanidad, son interdependientes y
complementarios:

Articulo 3. (MADRE TIERRA). La Madre Tierra es el sistema vivien-
te dinamico conformado por la comunidad indivisible de todos los
sistemas de vida y los seres vivos, interrelacionados, interdepen-
dientes y complementarios, que comparten un destino comun. La
Madre Tierra es considerada sagrada, desde las cosmovisiones de
las naciones y pueblos indigenas originarios campesinos.™

El derecho al disfrute de un medio ambiente y los derechos de
la naturaleza (Ahimsa 143, 2017)

Diversos sectores cuestionan el reconocimiento oficial del dere-
cho adisfrutar de un medio ambiente sano'y, por otro lado, aceptar
a la naturaleza como sujeto activo, que goza de derechos. Algu-
nos argumentan que, al reconocerle derechos, tambien implica
atribuirle responsabilidades, lo cual, para los criticos, esto seria im-
posible; tal postura no es aceptada por la No-violencia, debido a

'8 Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia, “Ley de los Derechos de la Madre la Tierra”, en Ga-
ceta oficial del Estado Plurinacional de Bolivia (Bolivia: Asamblea Legislativa Plurinacional de Bolivia,
2010).

7126

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

que la naturaleza realiza innumerables funciones las 24 horas del
dia, entre las que se incluye nutrir a la totalidad de seres que habi-
tan el planeta humano:

El derecho al disfrute de un ambiente sano es un derecho humano
ubicado dentro de los derechos economicos, sociales y culturales,
cuya caracteristica esencial es la complejidad de su reclamacion.
El sujeto activo puede ser una colectividad de personas o una per-
sona que se vea afectada individualmente por un dano ambiental
especifico. El sujeto pasivo, aquel que esta ocasionando el dano,
puede estar identificado o desconocerse por completo.

Algunos juristas hablan de los derechos “de la naturaleza,” pues
consideran que el sujeto activo no es solamente el ser humano,
sino también la naturaleza [...] se sustentan en el hecho de que exis-
ten algunos perjuicios ambientales que no solamente afectan a los
seres humanos, sino también a otros habitantes del planeta.™

Derechos de la naturaleza, aniversario de su reconocimiento a
nivel constitucional (Ahimsa 143, 2017)

Hace nueve anos, Ecuador reconocio en su Constitucion politica el
derecho de la poblacion a un ambiente sanoy a la naturaleza como
sujeto de derechos “Articulo 14. Se reconoce el derecho de la poblacion
a viviren un ambiente sano y ecologicamente equilibrado, que garantice
la sostenibilidad y el buen vivir, Sumak Kawsay”.

4 G. Cuadrado, “El reconocimiento del derecho a un medio ambiente sano en el derecho interna-
cional y en Costa Rica”, Revista CEJIL. Debates sobre Derechos Humanos y el Sistema Interame-

ricano IV (2009), https://www.cejil.org/sites/default/files/legacy _files/RevistaNro5_completa_0.pdf
(Consultado en febrero de 2017).

127 <

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

La No-violencia como expresion de vida'® (Ahimsa 100, 2013)

La No-violencia se ha visto, vivido e interpretado desde diferentes
perspectivas, pero una postura importante es aquella en donde se
ve COmOo una practica cotidiana, parte de la vida del ser humano,
y no solo una teoria o filosofia utopica. Gandhi mencionaba: “La
no-violencia de los fuertes no puede ser simplemente una politica.
Debe ser un credo, o una pasion. [...] Un hombre con una pasion la
expresa en cada uno de sus actos, por pequenos que sean”’®.

Implementar la No-violencia en nuestra cotidianidad es respetarse
a uno mismo para dar respeto a las demas personas; el respeto
de la vida, cuidando la propia no en un sentido egoista, sino de
conciencia —la vida que esta a cargo nuestro es la propia, de la
cual debemos ser responsables en su expresion, salud y bienestar,
para, a su vez, reconocer las otras expresiones de vida, seres hu-
manos, animales, plantas y planeta—. La No-violencia se expresa
en el interior y se proyecta al exterior cada dia por cada uno de no-
sotros, pues todos somos responsables, actores y constructores
de la misma.

22 de aburil: Dia Internacional de la Madre Tierra (Ahimsa 108, 2014)

La proclamacion de esta fecha, segun la Organizacion de Naciones
Unidas:

..Supone el reconocimiento de que la Tierra y sus ecosistemas nos
proporcionan la vida y el sustento a o largo de nuestra existencia.
También supone reconocer la responsabilidad que Nos correspon-

'® Gloria Maria Abarca Obregon, doctoranda en estudios internacionales de paz, conflictos y desa-
rrollo en la Catedra Unesco de Filosofia para la Paz, de la Universidad Jaume | de Castellon, Espana.
Investigadora en formacion del Instituto Interuniversitario de Desarrollo Social y Paz, y licenciada en
educacion primaria.

6T. Merton, Gandhi'y la no-violencia. Una seleccion de los escritos de Mahatma Gandhi

(Barcelona: Oniro, 1998), 82.

128

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

de, como se expone en la Declaracion de Rio de 1992, de promover
la armonia con la naturaleza y la Tierra a fin de alcanzar un justo
equilibrio entre las necesidades economicas, sociales y ambienta-
les de las generaciones presentes y futuras’.

La neurobiologia de las plantas revela inteligencia en ellas
(Ahimsa 108, 2014)

Mucha de la barbarie y del sometimiento del otro o lo otro es pro-
ducto de paradigmas culturales que dan por sentado que aquel
otro u otra carece de inteligencia, por lo tanto, solo le queda obe-
decer y someterse. A la naturaleza se le ha sometido por siglos a
medida que desaparecen los pueblos originarios, cuya cosmovi-
sion los vinculaba con un profundo respeto hacia la Tierra.

La tecnologia actual va abriendo espacios de discusion que per-
miten cambiar los paradigmas, uno de ellos es la concepcion de
inteligencia en las plantas. Habla el neurobiologo italiano Stefano
Mancuso, profesor de la Universidad de Florencia:

Las plantas tienen neuronas, se comunican mediante senales qui-
micas, toman decisiones, son altruistas y manipuladoras [..] hoy
podemos empezar a hablar de su inteligencia. Puede que pron-
to empecemos a hablar de sus sentimientos [..] Se comportan de
manera totalmente distinta si a su lado hay parientes o hay extra-
Nos. Si son parientes Nno compiten: a traves de las raices, dividen el
territorio de manera equitativa.™

7 onu (Organizacion de las Naciones Unidas), “Observaciones del Presidente de la Asamblea Gene-
ral de las Naciones Unidas sobre la proclamacion del Dia Internacional de la Madre Tierra”,
http://www.un.org/es/ga/president/63/statements/pga_proclam_motherearthday_april222009.shtml.
'8 S. Mancuso, citado por A. Oviedo Freire, en Buen Vivir vs. Sumak Kawsay. Reforma capitalista y
revolucion alter-nativa, A. Oviedo Freire (Quito: CICCUS, 2013), 140.

129 <

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

La No-violencia, ética con la Tierra (Ahimsa 108, 2014)

La No-violencia es una filosofia que trabaja por integrar una serie
de comportamientos éticos con la sociedad y con la naturaleza; tal
filosofia no esta completa si no trasciende la teoria y se convierte
en una practica integral. “Es reconocida la propuesta gandhiana
por su rechazo a la violencia con la naturaleza, la cual va desde el
abuso en el consumo mas alla de nuestras necesidades, hasta la
matanza de los animales y la degradacion del ambiente”.™®

74
Al

Gandhi, desde su ninez, sentia una atraccion hacia la vida sencilla
en el campo. Trabajo manual y austeridad eran sus referencias
principales. Para este hombre inquieto no podia ser de mayor
provecho el encuentro con la prosa de Ruskin. En 1904, efectiva-
mente, leyo en el tren que Lo llevaba a Durban el libro de Ruskin
y se quedo impresionado. Ahi mismo se convirtio. Conversion
extremosa: queria que todos recibieran el mismo salario para los
trabajos socialmente Utiles. Con sensibilidad, observa a los cam-
pesinos y declara: producen alimentos y tienen hambre.
Juan Maria Parent

Ecologia es accion® (Ahimsa 122, 2015)

iEs momento de actuar!

En la actualidad se vive una crisis ambiental que afecta al planeta
y a todos lo que habitamos en él. Se tiene que llegar al despertar
de la conciencia sobre nuestras acciones, invitar a la humanidad

9 H. C. Vargas Cancino, “Responsabilidad social universitaria: consumo responsable desde la
no-violencia y el decrecimiento”, en Responsabilidad social universitaria. El reto de la construccion
de ciudadania, (México: Uaemex-Porrua, 2014), 184.

20 Sonia Garduno Aca, psicologa; ayudante de investigacion en el Programa de Estudios, Promo-
cion y Divulgacion de la No-violencia, iesu, Uaemex.

7130

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

a reflexionar sobre sus actos, atender la idea de que una relacion
en armonia con la naturaleza es posible cambiar el pensamiento
de que la humanidad es la reina y senora que puede destruir a su
antojo al ambiente, a fin de obtener bienestar; por lo que es impe-
rativo trabajar en la educacion ambiental desde casa y desde el
aula, para que se convierta en modo de vida diaria, asumiendo un
papel responsable dentro de esta gran red de vida llamada tierra.

La educacion gandhiana es cooperativa. Se prepara a la persona para
encajar en una estructura social sin explotacion. Si bien respalda el de-
sarrollo de las habilidades intelectuales, la educacion gandhiana esta
de acuerdo con Albert Schweitzer que “el amor es el conocimiento
supremo, v [...] el valor mas alto de la creacion dentro de un marco no
explotadory si amorosa de relaciones con los demas” 2’

74
A

En el “buen vivir’ de tradiciones indigenas andinas y amazonicas
la vida social y politica trasciende la dimension comunitaria y
hasta humana porgue su objetivo es contribuir a la conservacion
y perpetuacion de un orden cosmico de relaciones vitales,
en las cuales el mismo hombre encuentra su sentido.

El “sumak kawsay” de poblaciones indigenas, por o tanto,
€s un tipo de “ética cosmica”.

David Cortés

La No-violencia con la naturaleza y el bien comun??
(Ahimsa 105, 2014)

El bien comun es una nocion integral que no puede concebirse
antropoceéntricamente, sino en funcion de las interretroconexio-
nes del ser humano con su ambiente natural y cultural. Este ca-

21 G. De Mallac, Seven Steps to Global Change, Gandhi’s Menssage for Today (California: Ocean
Tree Books, 1987), 41.

22\/irginia Panchi VVanegas, doctora; académica adscrita a la Direccion de Educacion Continua y a
Distancia, de la Uaemex.

131 <

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

racter de interretroconexiones es transversal a todos los seres, de
forma que se puede decir, como lo declaran los fisicos cuanticos,
que todo tiene que ver con todo, en todos los puntos y en todas
las circunstancias. El universo, mas que la suma de todos los seres
existentes y por existir, es el conjunto de todas las relaciones y re-
desde relaciones con las informaciones que todos mantienen con
todos. Todo es relacion, y nada puede existir fuera de la relacion,
esto funda el principio de cooperacion como la ley mas fundamen-
tal del universo que relativiza el principio de la seleccion natural.?

Asi, para el bien comun, es necesaria la inclusion de la naturaleza
con sus ecosistemas, y la propia Tierra, en su arquitectura, debe
ser reconstruida con base en la cooperacion socialy no en lacom-
petencia humana. “El bien comun no puede ser sélo humano, sino
de toda la comunidad terrena y bidtica con la que compartimos la
viday el destino™?,

Maria Novo. Una mirada hacia nosotros: persona y naturaleza
(Ahimsa 133, 2016)

Maria Novo —destacada representante transdisciplinaria de la edu-
cacion ambiental, tematica defendida por ella 40 anos atras—, es
catedratica Unesco de educacion ambiental y desarrollo sostenible
de la Universidad Nacional de Educacion a Distancia de Madrid; la
profesora invita a cuestionarnos cual es el vinculo que nos conce-
demos con respecto a la naturaleza:

..podriamos preguntarnos de qué modo nos percibimos en relacion
con la Naturaleza. La respuesta mas frecuente es que las personas

23 Cfr. L. Boff, Ecologia, grito de la tierra, grito de los pobres (Madrid: Trotta, 2006), 35-42, 48-51.
24 Ibidem, Etica y moral, la busqueda de los fundamentos (Bilbao: Sal Terrae, 2004), 70.

132

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

sienten que estan “frente a” o como mucho “con” la Naturaleza. Es
decir, quienes responden asi a esta pregunta expresan el convenci-
miento de no pertenecer al complejo sistema llamado biosfera, sino
de estar fuera de él para explotarlo, dominarlo o, en el mejor de los
casos, conservarlo.?®

Dialogo con la naturaleza (Ahimsa 114, 2014)

La ética del cuidado ha defendido la idea de que las cualidades fe-
meninas, amorosas, de ternuray cuidado requieren ser extendidas
y fortalecidas para ambos géneros a fin de lograr una sociedad
Mas justa no solo con la humanidad, sino con la misma naturaleza.
Taita Leonidas, conocido asi por el pueblo ecuatoriano, destaca
precisamente dichos atributos como necesarios para el dialo-
go con la naturaleza; él observo que muchos campesinos de las
comunidades en las que colabord mantienen esta interrelacion.
“El campesino ama entranablemente su tierra y dialoga con ella
cuando la trabaja. El horticultor ama entranablemente los arboles
frutales que ha plantado y los cultiva amorosamente. El floricultor
es un enamorado de la belleza multiple que se encuentra en las
flores y las riega con carino singular”.?

Las cualidades femeninas y masculinas son parte del ser humano,
independientemente de su género, y necesarias para la accion
no-violenta. Estamos interconectados y juntos formamaos la unidad.

% M. Novo, La educacion ambiental. Bases éticas, conceptuales y metodologicas (Madrid: Universi-
tas, 2012), 104.
% | E. Proano, Concientizacion evangelizacion politica (Salamanca: Sigueme, 1987), 47.

133 ¢

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

g
Al

Es preciso saber que nuestros actos tienen consecuencias.

Nuestra referencia moral es interior a nosotros mismos,
es nuestra conciencia, ademas de referirse a la razon universal

0 a las exigencias de nuestra naturaleza: esta es la gran

ensenanza deGandhiy punto de partida de la accion eficaz

para salvar nuestra tierra [...] Se trata de integrar
lo humano en sinergia de la naturaleza [..] una forma de
amor engranada al planeta. Se restablece la relacion
constructiva entre el hombre y la naturaleza.
Juan-Maria Parent Jacquemin

74

A~

Canto de Nezahualcoyotl
He llegado aqui,
soy Yoyontzin.
Solo flores deseo,
he venido a estar deshojando flores
sobre la tierra.
Alla corto
la flor preciosa,
corto la flor de la amistad:
junto contigo, con tu persona;
joh principe!
Yo Nezahualcoyotl, el senor Yoyontzin.

Ahimsa con los animales no humanos

¢Que se entiende por respeto a la dignidad animal?
(Ahimsa 122, 2015)

Depende de la herencia cultural, social, emocional, y hasta espiri-
tual, que cada persona ha recibido, sera asi como se mostrara en
su relacion con los animales no humanos. Como menciona Mar-

S 1A

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

tha Nussbaum, es dificil precisar qué significa existencia animal
digna —en ocasiones, es mas claro lo que es indigno: espacios
sucios, escasez de alimentos y agua, o ser victimas de crueldad en
cualquiera de sus expresiones—; sin embargo, la autora menciona
como elementos de una existencia digna, al menos:

-Disfrutar de oportunidades adecuadas de nutricion y actividad fisica.
-Vivir libres de dolor, miseria y crueldad.

-Disponer de libertad para actuar del modo caracteristico de cada
una de las especies (sin estar confinados ni obligados a realizar
acrobacias ridiculas y degradantes).

-Vivir sin miedo y gozar de oportunidades para entablar relaciones gra-
tificantes con otras criaturas de la misma especie (o de otras distintas).

‘Tener la opcion de disfrutar de la luz y del aire tranquilamente.?”

Para el caso de los animales domeésticos, es tambiéen importante
que la familia conviva con ellos o los lleve de paseo. En caso de
pecesy aves, se sugiere que se les hable o prodigue afecto.

Las ensenanzas de los animales no humanos
(Ahimsa 101, 2013)

El chileno Manfred Max-Neef, economista y ambientalista, ha ex-
presado en mas de una ocasion su reconocimiento a los animales
Nno humanos, porque, en muchas ocasiones, podemos encontrar
en ellos mas ejemplos de humanizacion que en nuestra propia es-
pecie. Les concede mucha mas claridad, respeto y decencia; en
cambio, afirma, el ser humano ha inventado los valores solo para

27 M. Nussbuam, Las fronteras de la Justicia. Consideraciones sobre la exclusion, (Barcelona: Paidos,
2007), 322.

135 ¢

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

violarlos, las leyes para pasar sobre ellas y firma tratados interna-
cionales para que ningun pais los respete. Mientras que nuestros
hermanos animales no firman absolutamente nada y pueden mos-
trar acciones que sorprenden, como las relaciones de pareja de
los pinguinos.

La ceremonia de los pinguinos (Ahimsa 101, 2013)

Entre los pinguinos hay ceremonias matrimoniales en las que parti-
cipa toda la colonia y en las que las pinguinas casaderas se ponen
en una hilera y los pinguinos casaderos ponen una piedrecita a los
pies de la elegiday siella a su vez larecoge es que lo aceptay la co-
lonia los declara marido y muijer, y viven juntos también por el resto
de lavida, e incluso se llega al extremo del suicidio por amor: sia un
pinguino no lo quiere ninguna pinguina se lanza al agua después
de la puesta del sol, cuando habitualmente nunca hace eso por te-
mor a los lobos marinos'y, sin embargo, nada mar a adentroy nunca
mas se sabe de él.?8

El maltrato animal?® (Ahimsa 137, 2016)

A pesar de que el maltrato animal es un problema que tiene su
origen y solucion en la humanidad, es comun que al establecer
prerrogativas hacia los animales, algunas personas se opongan
presuponiendo que tales beneficios podrian desviar la atencion
de los problemas que verdaderamente afectan a los seres huma-
nos. No obstante, Annamaria Manzoni, al igual que otros autores,
considera que esta problematica si esta vinculada con las prio-
ridades humanas, “la gran cuestion de los animales lejos de ser
marginal en el panorama de los infinitos problemas que afligen a

28 M. Max-Neef, “Transdisciplina, para pasar del saber al comprender”, http://disi.unal.edu.co/~Icto-
rress/PSist/PenSis07.pdf.

29 Yazmin Araceli Pérez Hernandez, licenciada en filosofia por la Uaemex; actualmente, colabora
como asistente de investigacion en el iesu.

7136

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

la humanidad, es en cambio, una cuestion central, ya que com-
partimos con ellos esta tierra. Sin embargo, lo hacemos como
amos y senores lejos de hacerlo como companeros solidarios”.*

El ser humano ha marginado a estos seres no solo en el ambito
de la justicia, de los derechos o de las consideraciones morales, lo
ha hecho principalmente en el lugar que les corresponde en este
mundo, del cual forman parte y cohabitan con la humanidad. Ha
olvidado que, al igual que los animales, forma parte del conjunto
deltodo, y que al danar a las criaturas que conforman la gran fami-
lia de la vida, se dana a si mismo.

20 de marzo: Dia Internacional de No Comer Carne
(Ahimsa 107, 2014)

En 2014 se cumplen 29 anos de celebrarse esta fecha. “Todos los
animales, incluyendo los humanos, somos seres sintientes. Eso
nos hace identicos en nuestra capacidad de experimentar dolor y
placer. Cuando decidimos evitar la carne, estamos promoviendo
una vida menos violenta para todos los seres que habitan en este
planeta”.®

Los circos, otra forma de violencia disfrazada (Ahimsa 107, 2014)

Este 5 de febrero se voto en el Congreso del Estado de Morelos
a favor de la iniciativa presentada por el diputado Roberto Yanez,
la cual busca la prohibicion de los circos que utilizan animales.

30 A. Manzoni, Nosotros tenemos un sueno. Reflexiones y sentimientos en torno al respeto hacia los
animales (México: Tiempo Animal, 2013), 9.

31 Anima naturalis, “20 de marzo: jpor el Dia Mundial sin Comer Carme”, Anima naturalis, http://www.ani-
manaturalis.org/n/20-de-marzo-por-el-dia-mundial-sin-comer-carne.

137 <

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

Asimismo, el municipio de Culiacan, en Sinaloa, decidio no autorizar
Mas permisos a los circos que incluyan animales en su espectaculo.®?

Desde la No-violencia, se considera que en los circos se da un trato
iNjuSto a estos seres en cuanto a su alimentacion, “entrenamiento”,
condiciones antinaturales de vivienda, ademas de dejarlos en cali-
dad de esclavos ante las fluctuaciones emocionales de los que es-
tan “a su cargo”. La No-violencia invita a no cooperar con los circos
no asistiendo a ellos. La diversion de unos no puede estar basada
en el sufrimiento de otros.

Existe una pagina llamada circos.org que proporciona una guia
para todo ciudadano que desee manifestarse a favor de la no uti-
lizacion de animales en los circos; un ejemplo de la guia se anexa:

Acciones sugeridas antes de que un circo llegue:

Trata de cancelar su gira. Contacta los auspiciadores del circoy pre-
guntales respetuosamente si conocen el tipo de espectaculo que
estan financiando, escribeles cartas y enlaza los videos que tene-
MOS en este sitio web. Trata de obtener el apoyo de algun grupo
organizado que pueda apoyarte, si no, escribiendo a los auspicia-
dores y la prensa puedes movilizar a mas gente a favor del circo
sin animales. Contacta también con los colegios y escuelas de la
ciudad, para que no acepten visitas a los circos con animales.

Siempre podemos apoyar, en menor o mayor medida, compar-
tiendo esta informacion en los muros, los blogs, las paginas, los
periodicos murales, 0 en la escuela 0 comunidad. Todas estas op-
ciones pueden ser formas de activismo social, mucho mejor que el
hecho de solo criticar. Recordemos que la No-violencia es accion.

32 Jdem, “Culiacan prohibe los circos con animales™, Anima naturalis, http://www.animanaturalis.or-
ag/n/43629.

33 Adopta gd|, “Guia de Accion contra los circos con Animales”,Adopta gdl, https://www.adopta.
mx/2010/06/guia-de-accion-contra-los-circos-con-animales/.

138

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

7
A

En el seno de la sociedad humana, el egocentrismo puede
hipertrofiarse en egoismo desenfrenado, y el altruismo puede
extenderse mas alla de la propia sociedad, volverse humanitario,
consagrarse incluso a los animales que sufren 0 a especies en
vias de desaparicion.

Edgar Morin

Decrecimiento

g
A

El decrecimiento economico es una gestion individual y colectiva
basada en la reduccion del consumo total de materias primas,
energias y espacios naturales gracias a una disminucion de la avi-
dez consumista, que nos hace querer comprar todo lo que vemos.
Vicente Manzano

El decrecimiento como sobriedad (Ahimsa 133, 2016)

Son muchos los aspectos que nuestras sociedades requieren ges-
tionar, entre éstos se encuentran lograr la justicia ecocéntrica y reti-
rarse del egoismo antropocentrico; una alternativa esta en bajar los
diversos niveles de consumo material, tanto en lo individual como
en lo colectivo. En el aspecto individual tenemos que “hacer un tra-
bajo personal para desacostumbrarse de la voluntad de ser todo
poderoso. Tenemos que Vvolver a la sencillez voluntaria, a una so-
briedad feliz”,** que permita disfrutar los alimentos naturales, des-
cartar la comida procesada, que no solo contamina el cuerpo, sino
depreda al planeta y lo contamina. Podemos ser mas conscientes
al momento de realizar las compras, evitando adquirir productos no
necesarios, que se encuentran en la mayoria de los grandes alma-
cenes, disfrazados de “confort”, “salud” y “juventud”.

34 M. del R. Guerra e H. C. Vargas Cancino, “La responsabilidad de la universidad ante la formacion en
derechos humanos: el decrecimiento como propuesta ética”, Cuadernos de ética 26 (39) (2011): 5.
139 ¢

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

y 4
A

Un hombre epimeteico (fragmento)
Querido Ivan, me pidieron escribir sobre ti,
un maestro al que nunca vi,
salvo en paginas de libros
[..] Seré honesto, Ivan, no llegaste facilmente,
has sido para mi, como el vino,
un gusto adquirido.

[..] Como tu, Ivan, caminando con tu corazon.
Viviendo de amistad, como de amistad vivia Hugo (Hugo de San Victor)
Poniendo cada vez la fidelidad antes que la libertad,
sabiendo que sin amor no somos libres.

[..] Eres, querido Ivan, un hombre epimeteico,
haciendo lo que dijiste que aquellos hombres
y mujeres trataban de hacer,
queriendo a la gente, mas que a las cosas,
aprendiendo de nuevo cOMo tener esperanzas,
honrando y apreciando la tierra
€n que NOoSs reunimos,
dispuestos a dejarlo todo,
unavezy otravez parair
atomar la mano de un amigo que muere.

[..] Tu debilidad, Ivan, (puedo decirla?
Describes el vinedo, pero no puedes hacer salir las uvas.
Creas un hambre que no puedes satisfacer.

[..] Nunca intentaste cultivar unas uvas.
Nosotros hemos de ser los que satisfagan el hambre profunda,
y encuentren tu voz que habla como nos habla ahora
y se atrevan a seguir hablando
como los amigos se atreven a hablar,
libremente, francamente, sin pena.

Tom Pruiksma

140

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

El decrecimiento, recordando ideas centrales (Ahimsa 106, 2014)

En anteriores dipticos se ha hablado del decrecimiento; a conti-
nuacion resumimos algunas ideas basicas que lo caracterizan:

-Ajuste y reequilibrio de los diferentes niveles de vida, asi como
de las jornadas laborales, las cuales deben reducirse para abrir
espacio a otras areas olvidadas.

-Equiilibrio de la proporcion de consumo, pues 20% de la huma-
nidad consume 80% de los bienes y los recursos.

-Incremento en el bienestar o la calidad de vida, donde o super-
fluo sea omitido, y sea posible y valorado el tiempo libre o de ocio,
con oportunidad para la comunicacion familiar y comunitaria, asi
como para el desarrollo espiritual, para el juego, la creatividad, la
dedicacion al si mismo —como el autocuidado y la salud—, asi
como actividades que propicien la reconexion con la Tierra.
-Madurez interna que propicie en la misma sociedad que ésta se
autorregule en un nivel de rendimiento medio, sin excederse en
produccion que solo dana al planeta y hace mas pobres a los ya
de por siempobrecidos.

-Promocion del consumo local (autoabastecimiento).

‘Respeto del ambiente, de la naturaleza, que incluya el decre-
mento tanto en la produccion como en el consumo.

-Apego a los derechos humanos, donde la justicia social y la
No-violencia hacia la vida en general sean reconocidas y prac-
ticadas.®

% Cfr. H. C. Vargas Cancino, “El decrecimiento. ¢Desafio para la responsabilidad social universita-
ria?”, en Enfoque Etico de la Responsabilidad Social Universitaria, México, Torres, coords. R. Guerray
R. Mendoza (México: Torres, 2011).

141 <

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

Ecofeminismo

Conexion entre ecofeminismo y decrecimiento
(Ahimsa 101, 2013)

La plataforma filosofica de la cual se desprenden el ecofeminis-
mo y el decrecimiento es la No-violencia, cuyo énfasis es la de-
fensa de la vida, no solo la humana. Hurtado y Rubio limitan el
enfoque de manera antropocéntrica, por lo tanto, esa parte no
la compartimos, en tanto que, en los aspectos de relaciones de
cuidado, estamos totalmente de acuerdo:

El punto de conexion fundamental entre feminismo y decrecimiento
lo encontramos en la defensa de la sostenibilidad de la vida humana.
Este concepto mas amplio de sostenibilidad que aporta el feminismo
requiere recursos materiales y energia, pero también contextos y rela-
ciones de cuidado y afecto. Y es que son precisamente los contextos
y relaciones de cuidado y afecto los que verdaderamente nos permi-
ten alas personas crecer, desarrollarnos y mantenernos como tales.®

Ecofeminismo como manifestacion no-violenta
(Ahimsa 131, 2016)

El ecofeminismo es una propuesta que se dirige al restablecimiento
del equilibrio, al reconocimiento y al ejercicio de la justicia para to-
dos, por lo tanto, se dirige principalmente a las personas mas vulne-
rables o desprotegidas; se incluye a la naturaleza como victima del
abuso del ser humano (mujer/hombre, nino/nina), debido a la prac-
tica de un estilo de vida, en muchos sentidos, inconsciente, y solo
atento a los “mandatos” de la mercadotecnia. Muy especialmente,
este movimiento de corte no-violento busca:

% A Hurtado y E. Rubio, Acercandonos al decrecimiento (Sevilla: Asociacion de Educacion Ambien-
tal “El Enjambre sin Reina”, 2010), 55.

142

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

-La recuperacion de los derechos de la mujer en simetria con
los del varon.

-Asocia la asimetria de dominio del varon con el sometimiento
devastador de la naturaleza.

La mujer y el hinduismo (Ahimsa 130, 2016)

La posicion de Gandhi con la muijer, dice Galtung: “No creo que se
pueda decir que teologicamente el hinduismo tenga en si mismo
construida demasiada hostilidad contra las mujeres como el cristia-
nismo™;*” sin embargo, aspectos inaceptables del hinduismo, como
la guema de viudas junto al cuerpo de su difunto esposo, generaban
en Gandhi un marcado rechazo, luchando en la busqueda vehemen-
te de igualdad de derechos y deberes entre hombres y muijeres.

Los actos hay que valorarlos desde la perspectiva personal y de gru-
PO, su sufrimiento, su beneficio, y donde hay injusticia, no importa lo
legendario de la practica, hay que pararla; es necesario el cuestiona-
miento de los roles cuando la injusticia y la crueldad saltan a la vista
0 cuando el opacamiento del otro o su invisibilidad o sometimiento
es evidente, no importa quien sea el otro o la otra, si es una pobla-
CioNn 0 una persona, o bien, la naturaleza misma.

Vandana Shiva: ecologia y No-violencia (Ahimsa 102, 2013)

En otros dipticos hemos hablado de Vandana Shiva, activista
no-violenta a favor del ecofeminismo, nacida en India, con estu-
dios en fisica y maestria en filosofia. Cuando ella es cuestionada si
cree que la No-violencia funciona, aun con los gobiernos violen-
tos, su respuesta es:

7 J. Galtung, La meta es el camino. Gandhi hoy (México: Trascend México, 2008), 37.

143 ¢

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

En India estamos aplicando la Satyagraha1 de Gandhi con la de-
fensa de las semillas; y en las calles de India se esta practicando
no-violencia contra los politicos corruptos [...] Y hay gente que mue-
re, pero Si tu respuesta es coger una pistola te aseguro que ya ha-
bras perdido, porque los ejércitos capitalistas tienen mas armas de
las que tu nunca podras llegar a tener. La no-violencia es mas ética,
mas efectiva y ademas evita que se criminalice a un movimiento.
Desde el miedo no lo puedes hacer, solo con amor, también es una
cuestion de conexiones, conectar [...] y el momento magico llega.®®

g
A

La justicia y la sostenibilidad nos exigen no utilizar mas
recursos de los que necesitamos. La contencion del uso de los
recursos y vivir dentro de los limites marcados por la naturaleza
son precondiciones de la justicia social [...] En los commons es

donde convergen la justicia y la sostenibilidad, donde se
unen la ecologia y la equidad. La sobrevivencia de propiedades
comunitarias 0 bienes comunes como los pastos, los bosques
0 un ecosistema estable es solamente posible mediante formas
de organizacion social que incorpora entre sus principios
frenos y controles al mal uso de los recursos.
Vandana Shiva

38 J. E. Drault, “La revolucion es inevitable y serd ecologica”, http://drault.com/2013/03/10/la-revolu-
cion-es-inevitable-y-sera-ecologica/.

14

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Antologia de la No-violencia

IV

Una gandhiana de alto calibre: Ela Bhatt (Ahimsa 105, 2014)

Ela Bhatt es una de las pioneras mas reconocidas en el ambito in-
ternacional por su profundo valor y compromiso en la defensa del
empoderamiento de las mujeres indias a través del trabajo digno.
Se le ha nombrado como la “dulce revolucionaria”, cuya causa se
ha dirigido a mejorar la vida de las mujeres oprimidas de la India,
basada en la orientacion gandhiana.

En 1972, fundo la Asociacion de Mujeres Trabajadoras por Cuenta
Propia (sewa), agrupacion que a la fecha integra a mas de un millon
de mujeres, y fue miembro del Parlamento de India de 1986 a 1989.

La doctora Bhatt ha sido reconocida al recibir el Premio Ramon
Magsaysay, el Pemio Nobel Alternativo y el Meany-Lane Kirkland
de Derechos Humanos y Justicia Social, entre otros. Las univer-
sidades, como Harvard y Yale (Estados Unidos) y Natal (Brasil), le
han otorgado doctorados honoris causa. En septiembre de 2013,
cumplio 80 anosy, a la fecha, sigue adelante con su activismo so-
cial desde la No-violencia.

145 <

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Codhem

Marcelina Bautista, defensora ejemplar *° (Ahimsa 109, 2014)

Este abril de 2014, la activista mexicana y directora del Centro de
Apoyo y Capacitacion para Empleadas del Hogar (Caceh), Marceli-
na Bautista recibio el Premio Nacional por la Igualdad y la No Dis-
criminacion, otorgado por la Comision Nacional para la Prevencion
de la Discriminacion (Conapred). Antes, en 2010, la Fundacion Frie-
drich Ebert (Fes) le otorgo el Premio de Derechos Humanos. Ambos
reconocimientos ganados por ser un ejemplo importante* en la
defensa de los derechos de las trabajadoras domeésticas, mujeres
generalmente olvidadas por la sociedad.

Yo me llegue a sentir estancada en un trabajo no valorizado. Me sen-
tia mal por no hablar espanol, la discriminacion de muchas patronas
y muchas otras personas, no solo de los empleadores; de repente
cuando la gente te dice que no vales y te hablan de forma despec-
tiva, te bajan la autoestima y no quieres estar ahi. Marcelina Bautista.

Gracias a mujeres como Marcelina Bautista, llegara el dia en el que
este grupo esclavizado por cientos de personas que se aprovechan
de sus necesidades y condiciones pueda disfrutar de sus derechos.
En este contexto, también se reconoce a todas las indigenas que
luchan dia a dia contra las injusticias, la opresion, la discriminacion
y la pobreza en las que estan sumergidas por su ignorancia, por la
corrupciony la falta de atencion.

39 Maria Estela Reyes Retana responsable de la Biblioteca “Juan Maria Parent Jacquemin” del iesu
de la Uaemex.

40 Cfr. G. Cruz Jaime, “Defensora de DH y laborales de mujeres, recibe premio en Berlin, cimac noti-
cias Periodismo con perspectiva de género, http://cimacnoticias.com.mx/node/59841.

7146

DR © 2018.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx





