Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

El Papa Juan Pablo Il y los
derechos humanos

Mcdximo Pacheco Gémez*

1. El Fundamento de los Derechos Humanos

Constituye un rasgo muy caracteristico del
Magisterio Social del Papa Juan Pablo II el
reconocimiento y la defensa de los derechos humanos,
de los que viene ocupdndose ininterrumpidamente.

En el Mensaje para la Jornada Mundial de la Paz (1-
[-1998) el Papa manifesté:

Fundamento y fin del orden social es la persona
humana, como sujeto de derechos inalienables, que no
recibe desde fuera sino que brotan de su misma
naturaleza; nada ni nadie puede destruirlos; ninguna
constriccion externa puede anularlos, porque tienen su
raiz en lo que es mas profundamente humano. De mo-
do andlogo, la persona no se agota en las condiciones
sociales, culturales o histdricas, pues es propio del
hombre, que tiene un alma espiritual, tender hacia un
fin que trasciende las condiciones mudables de su
existencia. Ninguna potestad humana puede oponerse
a la realizacion del hombre como persona.

Juez de la Corte Interamericana de Derechos Humanos

139

DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Justicia, libertad y derechos humanos

2. El misterio de la Redencion

En su primera enciclica, Redemptoris Hominis (4 de
marzo de 1979), Juan Pablo II ofrece la clave de su
ensefianza sobre derechos humanos, que se puede
resumir esencialmente con dos palabras: Cristo
Redentor. Es Cristo quien revela “plenamente el hom-
bre al mismo hombre” y esta es “la dimensién humana
del misterio de la Redencidén”, en esta dimensioén “el
hombre vuelve a encontrar la grandeza, la dignidad y el
valor propios de su humanidad” (RH 10).

El Papa escribe que si el hombre consigue entrar en
Cristo, entonces se entenderd completamente a si
mismo, hasta estar lleno de “profunda admiracién”™ al
constatar el valor que tiene frente a Dios, y al darse
cuenta que representa el motivo de la Encarnacion del
Hijo de Dios: “Ese profundo estupor respecto al valor
y la dignidad del hombre se llama Evangelio”. Es ese
estupor que ‘“‘justifica la misién de la Iglesia en el
mundo” y es la Redencién que, mediante el sacrificio
de la Cruz, “ha vuelto a dar definitivamente al hombre
la dignidad” (RH 10).

Si “en Cristo y por Cristo, el hombre ha conseguido
plena conciencia de su dignidad”, de ahi que todos los
cristianos, a pesar de las divisiones que siguen
existiendo entre ellos, pueden y deben manifestar su
unidad “en la lucha con perseverancia incansable a
favor de la dignidad que cada hombre ha alcanzado y
puede alcanzar continuamente en Cristo” (RH 11).

Frente a las dificultades, a las desilusiones y a las
incertidumbres que han aparecido en el didlogo
ecuménico, es benéfico volver a leer estar palabras del
Papa, que ponen de manifiesto su apertura ecuménica y

140

DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Ensayos en homenaje a Rodolfo E. Piza Escalante

su compromiso, subrayado en muchas ocasiones
durante su pontificado, para una mayor colaboracién
entre todas las Iglesias cristianas, sobre todo a favor de
la dignidad humana, como signo creible de la misién
confiada por Dios a todos y a cada uno de los cristianos.

Esta misién conlleva la obligacion de anunciar la
verdad recibida de Dios con una actitud de profundo
respeto por el destinatario de este anuncio y por su
libertad. Asi, la “misma dignidad de la persona humana
se hace contenido de aquel anuncio” y puesto que “no
en todo aquello que los diversos sistemas y también los
hombres en particular, ven y propagan como libertad
esta la verdadera libertad del hombre, tanto mas la
Iglesia, en virtud de su mision divina, se hace custodia
de esta libertad que es condicién y base de la verdadera
dignidad de la persona humana” (RH 12).

Estas palabras, escritas diez afios antes de los hechos
que, en 1989, transformaron profundamente los rasgos
de la geografia politica y de la vida institucional de una
amplia zona de Europa, adquieren una dimensién
profética porque esta sorprendente transformacion tuvo
lugar precisamente como una reaccidn imprevista, pero
en el fondo previsible, contra un sistema de poder
totalitario que durante varios decenios habia sofocado
las aspiraciones de libertad y de verdad de pueblos
enteros, de las que hacia una propaganda deformada y
repugnante.

Citando la afirmacion del Concilio Vaticano I, el
Papa recuerda que “Cristo se ha unido a cada hombre”,
un hombre “en el que permanece intacta la imagen y
semejanza con Dios mismo” (RH 13) y pone de
manifiesto que el hombre “es la primera y fundamental

141

DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Justicia, libertad y derechos humanos

via de la Iglesia”; de esta ecuacion deriva la necesidad
de la Iglesia de “ser conscientes, ademas, de todo lo que
parece estar en contra del esfuerzo para que la vida
humana sea cada vez mas humana”, para que todo lo
que compone esta vida responda a la verdadera
dignidad del hombre” (RH 14).

Juan Pablo II es consciente de los riesgos que
amenazan la civilizacién contemporénea, en la que el
hombre “parece estar amenazado por lo que produce”,
y por eso “vive cada vez mds en el miedo”, temiendo
que los frutos de su imaginacién y de su capacidad
“pueden ser dirigidos de manera radical contra él
mismo” hasta convertirse en “medios e instrumentos de
una autodestruccion inimaginables” (RH 15). De ahi la
necesidad de que el desarrollo de la técnica que domina
nuestra época corresponda “un desarrollo proporcional
de la moral y de la ética”, para que el hombre sea “de
veras mejor, es decir, mas maduro espiritualmente, mas
la Iglesia considera que se debe cuestionar sobre la
direccion que toma el progreso y si éste estd realmente
al servicio del hombre y de su dignidad: “encuentra el
principio de esta solicitud en Jesucristo, como atesti-
guan los Evangelios” (RH 15).

3. La fuerza del amor

El examen de la situacion en la que se encuentra el
hombre en el mundo contempordneo hace que el Papa
haga un diagndstico severo pero licido: se trata de una
situacién que “parece distante tanto de las exigencias
objetivas del orden moral, como de las exigencias de la
justicia, o ain mds, del amor social” (RH 16). En el
momento en el que se publico la enciclica, Juan Pablo

142

DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Ensayos en homenaje a Rodolfo E. Piza Escalante

IT se daba perfectamente cuenta de que su juicio podia
parecer dspero y que su denuncia corria el riesgo de ser
mal interpretada o incluso manipulada por una de las
“partes” que se enfrentaban en el contexto geopolitico
existente. El, sin embargo, recuerda que la Iglesia “no
disponiendo de otras armas, sino de las del espiritu, de
la palabra y del amor, no puede renunciar a anunciar la
palabra [...] a tiempo y a destiempo” (RH 16). La moti-
vacion de la intervencién de la Iglesia en el dmbito
social es el amor.

En su segunda, Dives in misericordia (30 de noviem-
bre de 1980), el Papa pone de manifiesto el vinculo
existente entre la justicia y el amor, un amor atesti-
guado, ademds, por la famosa pardbola del ‘“hijo
prodigo”. Al ver la vuelta a casa del hijo, “el padre es
consciente de que se ha salvado un bien fundamental: el
bien de la humanidad de su hijo [...] La fidelidad del
padre a si mismo estd totalmente centrada en la huma-
nidad del hijo perdido, en su dignidad [...] se puede
decir por tanto que el amor hacia el hijo, el amor que
brota de la esencia misma de la paternidad, obliga en
cierto sentido al padre a tener solicitud por la dignidad
del hijo [...] la relacién de misericordia se funda en la
comun experiencia de aquel bien que es el hombre,
sobre la comun experiencia de la dignidad que le es
propia” (DM 6).

El mal cometido por el hijo estd superado, puesto
que €l ha sido capaz de tomar realmente conciencia de
éste y se ha puesto en el camino de la conversion.

A este camino de salvacion, Cristo nos llama a todos
y, como sefial de esta invitacion irrevocable, ofrece su
vida para la redencion de la humanidad: “Justamente
esta redencion es la revelacion dltima y definitiva de la

143

DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Justicia, libertad y derechos humanos

santidad de Dios, que es la plenitud absoluta de la
perfeccion: plenitud de la justicia y del amor, ya que se
funda sobre el amor, mana de €1 y tiende hacia é1” (DM
7).

En el sacrificio de la Cruz, la misericordia divina se
revela plenamente y se eleva la dignidad al méaximo,
puesto que el hombre “experimentando la misericordia,
es también en cierto sentido el que manifiesta contem-
pordneamente la misericordia” (DM 8). Para Juan Pablo
I, la sintesis de toda la Buena Nueva se puede
encontrar en las palabras de Jesus: “Bienaventurados
los misericordiosos, porque ellos alcanzardn miseri-
cordia” (Mt 5,7). Estas palabras reflejan el misterio
profundo de Dios: “la inescrutable unidad del Padre, del
Hijo y del Espiritu Santo, en la que el amor, abre
camino a la misericordia, que a su vez revela la
perfeccion de la justicia” (DM 8).

La perspectiva del amor es el horizonte en el que se
sitda la accidn del cristiano a favor de los derechos
humanos.

Indicando una serie de actitudes que prefiguran la
accion del cristiano por los derechos humanos, Jesus
mismo lo dice claramente: “cuanto hicisteis a uno de
estos [...], a mi me lo hicisteis” (Mt 25, 40). Es en esta
perspectiva que “la Iglesia comparte con los hombres
de nuestro tiempo este profundo y ardiente deseo de una
vida justa bajo todos los aspectos”, atn con la
conviccién de que la justicia por si sola no es suficiente
y que, mds ain puede conducir a la negacién y al
aniquilamiento de si misma, si no se le permite a esa
forma mas profunda que es el amor plasmar la vida
humana en sus diversas dimensiones” (DM 12).

144
DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Ensayos en homenaje a Rodolfo E. Piza Escalante

El Papa ha identificado en el concepto teoldgico de
“pro-existencia” el amor de Cristo Redentor, que ha
ofrecido su vida y ha pedido a sus discipulos que estén
preparados a hacer el mismo don total, afirmando: “Si
nosotros volvemos a descubrir el significado auténtico
del amor “pro-existente”, entonces los derechos huma-
nos pueden y deben formar parte de éste, en nombre, se
puede decir, del sacrificio pascual de Cristo mismo”
(Discurso a la Comision Teoldgica Internacional, 5 de
diciembre de 1983).

Juan Pablo II volverd a tratar el tema del “amor
social” en la enciclica Sollicitudo rei socialis (30 de
diciembre de 1987), a través de la nocién de solida-
ridad, definida como una “virtud cristiana”: “a la luz de
la fe, la solidaridad tiende a superarse a si misma, al
revestirse de las dimensiones especificamente cristianas
de gratitud total, perdon y reconciliacion. Entonces el
préjimo no es solamente un ser humano, con sus
derechos y su igualdad fundamental frente a todos, sino
que se convierte en la imagen viva de Dios Padre,
rescatada por la sangre de Jesucristo y puesta bajo la
accion permanente del Espiritu Santo” (SRS 40).

Ademads, en el mensaje para la Jornada Mundial de la
Paz 1998, el Papa escribe: “[...] es importante conside-
rar también la promocion de los derechos humanos:
siendo ésta el fruto del amor por la persona puesto que
“el amor sobrepasa todo lo que la justicia puede
realizar” (Constitucion pastoral Gaudium et spes, 78)”
(n. 2).

La verdad os hara libres (Jn 8, 32)

En la visién de Juan Pablo II, una relacion intrinseca
vincula la verdad a la libertad. Sobre esta relacion

145
DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Justicia, libertad y derechos humanos

insiste sobre todo la enciclica Centesimas annus,
publicada en el centenario de la Rerum Novarum (1 de
mayo de 1991), dirigida -al igual de la Redemptor
hominis- no s6lo a los miembros de la comunidad
eclesiastica, sino también “a todos los hombres de
buena voluntad”, para demostrar que los temas tratados
por el documento tienen un papel importante también
fuera de la Iglesia. Ademds la enciclica reflexiona de
una forma particular sobre la génesis, sobre el sentido y
sobre las consecuencias de los acontecimientos de
1989. Siguiendo la linea marcada por Ledén XIII, el
vinculo entre la verdad y la libertad es considerada por
Juan Pablo II como “constitutivo” (CA 4); el hecho de
no respetarlo representa ‘“el error fundamental del
socialismo”, un error ‘“de cardcter antropolégico”,
puesto que afecta a la persona humana en su esencia y
destruye su dignidad (CA 13). Para el Papa, la causa de
este error es el ateismo: “La negacién de Dios priva de
su fundamento a la persona y, consiguientemente, la
induce a organizar el orden social prescindiendo de la
dignidad y responsabilidad de la persona” (ibid). De
esta postura deriva “una concepciéon de la libertad
humana que la aparta de la obediencia de la verdad y,
por tanto, también del deber de respetar los derechos de
los demas hombres” (CA 17). Desatender el “derecho-
deber de buscar a Dios, de conocerlo y de vivir seglin
este conocimiento” e ignorar “los derechos de la con-
ciencia humana, vinculada solamente a la verdad tanto
natural como revelada” significa abrir el camino a
sistemas totalitarios, a sociedades sin una jerarquia de
valores, a fuerzas fundamentalistas que discriminan
incluso a los ciudadanos de un mismo Estado: “Ningin
progreso auténtico es posible sin el respeto del derecho

146

DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Ensayos en homenaje a Rodolfo E. Piza Escalante

natural y original de conocer la verdad y de vivir segtin
ésta” (CA 29).

La enciclica afirma que el fenémeno del
totalitarismo moderno nace “de la negaciéon de la
verdad en sentido objetivo”; de esta forma, en efecto,
“triunfa la fuerza del poder y cada uno tiende a utilizar
hasta el extremo los medios de que dispone para
imponer su propio interés o la propia opinion, sin
respetar los derechos de los demds” (CA 44). Y
también: “La raiz del totalitarismo moderno hay que
verla, por tanto, en la negacién de la dignidad tras-
cendente de la persona humana, imagen visible de Dios
invisible y, precisamente por esto, sujeto natural de
derechos que nadie puede violar” (ibid).

Juan Pablo II desea aclarar, probablemente
considerando algunas criticas que aparecen periddica-
mente sobre todo en el mundo occidental, que “al no ser
ideoldgica, la fe cristiana no pretende encuadrar en un
rigido esquema la cambiante realidad socio-politica y
reconoce que la vida del hombre se desarrolla en la
historia en condiciones diversas y no perfectas” (CA
46): la Iglesia por lo tanto “al ratificar constantemente
la trascendente dignidad de la persona, utiliza como
método propio el respeto de la libertad. La libertad no
obstante es valorizada en pleno solamente por la
aceptacion de la verdad, la libertad pierde su consis-
tencia y el hombre queda expuesto a la violencia de las
pasiones y a condicionamientos patentes o encubiertos”
(ibid). Por lo tanto el cristianismo no puede renunciar al
hecho de presentar “su” verdad de una forma respetuosa
pero firme, estando atento a descubrir “la parte de
verdad que encuentra en la experiencia de la vida y en
la cultura de las personas y de las naciones” (ibid).

147
DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Justicia, libertad y derechos humanos

La reflexion antropoldgica de la enciclica vinculada
acertadamente el plano de la bisqueda natural con el de
la gracia sobrenatural: en la vision cristina, el edificio
de los derechos del hombre se apoya en pilares capaces
de resistir cualquier sacudida telurica.

4. El estado de derecho

En el capitulo V de la enciclica Centesimus annus,
sobre el tema del Estado y de la cultura, se cita el
siguiente parrafo de la Rerum novarum: “Por mucho
que cambien y se desarrollen las formas de gobierno
[...], siempre habra tres poderes: legislativo, ejecutivo y
judicial [...]”. Juan Pablo II comenta sobre este tema
que “[...] constituia entonces una novedad en las
ensefanzas de las Iglesia” (CA 44). Desde que se hizo
este reconocimiento, aunque sea de forma indirecta de
la teoria de la division de los poderes, han pasado cien
afios en los que las ensefianzas de la Iglesia sobre la
organizacién y el funcionamiento del Estado se han
desarrollado y ahondado hasta expresarse en la
enciclica CA de la siguiente forma: “Es preferible que
un poder esté equilibrado por otros poderes y otras
esferas de competencia que lo mantengan en su justo
limite. Es éste el principio del “Estado de Derecho”, en
el cual es soberana la ley y no la voluntad arbitraria de
los hombres” (ibid).

También este tipo de referencia es una “novedad” en
el lenguaje del Magisterio; formulada de una forma
concisa pero sustancial, muestra la preocupacion por
una organizacién del Estado que esté al servicio de la
“libertad de todos” y estd en sintonia con la evolucién

148

DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Ensayos en homenaje a Rodolfo E. Piza Escalante

que el Estado ha experimentado en el mundo occiden-
tal, cuya organizacion actual es juzgada como funcional
con respecto a las tareas que debe desempenar.

Es evidente que el Papa sabe perfectamente que este
proceso no ha sido lineal y que, al contrario, ha sufrido
traumas de larga duracion y con consecuencias tragicas.
Por lo tanto, tras haber manifestado su aprobacién del
“Estado de derecho”, se apresura a renovar la
advertencia en contra de los sistemas totalitarios, identi-
ficando el rasgo que los distingue a todos en la
“negacion de la verdad” (ibid).

Para Juan Pablo II, el Estado totalitario, sea cual sea
su orientacion ideoldgica, es la negacion del “Estado de
derecho”. Ademads, el totalitarismo ejerce sus efectos
aniquiladores sobre todos los sujetos sociales, sean
individuales o colectivos, puesto que tiende “a absorber
en si mismo la nacidn, la sociedad, la familia, las comu-
nidades religiosas y las mismas personas” (CA 45).

La enciclica se hace eco de la dolorosa persecucién
sufrida por la Iglesia en los contextos totalitarios y
realiza un andlisis licido: “El Estado, o bien el partido,
que cree poder realizar en la historia el bien absoluto y
se erige por encima de todos los valores, no puede
tolerar que se sostenga un criterio objetivo del bien y
del mal, por encima de la voluntad de los gobernantes,
y que, en determinadas circunstancias, puede servir
para juzgar su comportamiento. Esto explica por qué el
totalitarismo trata de destruir la Iglesia o, al menos,
someterla, convirtiéndola en instrumento del propio
aparato ideoldgico” (ibid). Juan Pablo II desea re-
afirmar que la Iglesia, al defender la propia libertad,
incluye en esta defensa a todos los sujetos sociales,

149

DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Justicia, libertad y derechos humanos

desde la persona hasta la nacion, pasando por la familia,
“realidades todas que gozan de un propio dmbito de
autonomia y soberania” (ibid).

5. Una democracia de los valores

La enciclica Centesimus annus mira con esperanzas
los resultados de los cambios que han conllevado en
varios lugares del mundo y de manera particular en
Europa oriental, “nuevas formas de democracia” (CA
22). El Papa afirma que, “después de la caida del
totalitarismo comunista y de otros muchos regimenes
totalitarios y de “seguridad nacional”, asistimos hoy al
predominio, no sin contrastes, del ideal democratico
junto con una viva atencion y preocupacion por los
derechos humanos”, insistiendo sobre la necesidad de
que “los pueblos que estdn reformando sus ordena-
mientos den a la democracia un auténtico y solido
fundamento mediante el reconocimiento explicito de
estos derechos” (CA 47). La enciclica ofrece una lista
significativa de derechos definidos “entre los princi-
pales”: “el derecho a la vida, del que forma parte
integrante del derecho del hijo a crecer bajo el corazon
de la madre después de haber sido concebido, el
derecho a vivir en una familia unida y en un ambiente
moral favorable al desarrollo de la propia personalidad;
el derecho a madurar la propia inteligencia y la propia
libertad a través de la busqueda y el conocimiento de la
verdad; el derecho a participar en el trabajo para valorar
los bienes de la tierra y recabar del mismo el sustento
propio y de los seres queridos, a acoger y educar a los
hijos, haciendo uso responsable de la propia sexualidad.
Fuente y sintesis de estos derechos es, en cierto sentido,

150

DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Ensayos en homenaje a Rodolfo E. Piza Escalante

la libertad religiosa, entendida como derecho a vivir en
la verdad de la propia fe y en conformidad con la
dignidad trascendente de la propia persona” (ibid).

Se trata en realidad de una serie de derechos estre-
chamente vinculados con el fundamento antropolégico
descrito anteriormente. Estos mismos se encuentran, in
nuce en la Declaraciéon Universal de los Derechos del
Hombre, pero aqui estdn formulados de una forma
diferente, como si estuvieran enriquecidos por la luz de
la “dignidad trascendente” de la persona humana.

Para Juan Pablo II, “una auténtica democracia es
posible solamente en un Estado de derecho y sobre la
base de una recta concepcion de la persona humana”
(CA 46). Si el Estado de derecho es el tronco, el
concepto de persona es la savia que nutre el drbol de la
democracia. La tesis que aparece continuamente hoy
dia, segun la cual “el agnosticismo y el relativismo
escéptico son la filosofia y la actitud fundamental
correspondientes a las formas politicas democréticas”
hay que rechazarlas porque ‘“si no existe una verdad
ultima, la cual guia y orienta la accidn politica, entonces
las ideas y las convicciones humanas pueden caer con
facilidad en un totalitarismo visible o encubierto, como
lo demuestra la historia” (ibid).

La visién del Papa es realista: “También en los
paises donde estdn vigentes formas de gobierno
democrdtico no siempre son respetados totalmente
estos derechos” (CA 47). Su diagndstico es muy
preciso: estos paises viven una crisis debida al hecho
que las aspiraciones de la poblacién no se consideran
“segtin criterios de justicia y moralidad, sino mds bien
de acuerdo con la fuerza electoral o financiera de los

151

DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Justicia, libertad y derechos humanos

grupos que la sostienen”, de ahi nace una disminucién
“de la participacion politica y del espiritu civico” y una
“creciente incapacidad para encuadrar los intereses
particulares en una visién coherente del bien comuin”
(ibid). La nocién del bien comun es fundamental
porque: ‘“en efecto, no es la simple suma de intereses
particulares sino que implica su valoracién vy
armonizacion, hecha segiin una equilibrada jerarquia de
valores y, en dultima instancia, segin una exacta
comprension de la dignidad y de los derechos de la
persona” (ibid).

6. La accion de la Iglesia

Los limites de este trabajo no permiten tratar otros
principios fundamentales de las ensefianzas de Juan
Pablo II sobre derechos humanos, como el significado
radical de la libertad religiosa (cf. Enciclica
Redemptor hominis, 17), el papel de la cultura en la
defensa de la soberania del hombre y de la nacion (cf.
Discurso en la UNESCO, 2 de junio de 1980), la
concepcion del trabajo como un bien que expresa la
dignidad humana (cf. Enciclica Laborem exercens, 14
de septiembre de 1981), la identificacion de la familia
como sujeto de derechos (cf. Exhortacion Apostdlica
Familiaris consortio, 22 de noviembre 1981), el valor
sagrado de la vida humana desde el primer momento
hasta el final natural (cf. Enciclica Evangelium vitae, 25
de marzo de 1995).

Este amplio y rico patrimonio doctrinal inspira la
accion de la Iglesia en el sector de los derechos
humanos. En lugar de apropiarse de un concepto que le

152

DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Ensayos en homenaje a Rodolfo E. Piza Escalante

era ajeno, segun las criticas de algunos ambientes
laicistas, la Iglesia ha sabido ir mds alla de los aspectos
contingentes y polémicos sobre la elaboracién histérica
de los derechos humanos -marcada por la experiencia
de la Revolucién francesa- y ha sabido reconocer en la
dignidad humana su base correcta, releyendo con una
mirada nueva los principios antiguos y siempre vivos en
la tradicion.

Un grande mérito para Juan XXIII y, después, sobre
sus huellas, del Concilio Vaticano II, ha sido el resaltar
las implicaciones de la nocién de la dignidad humana y
de saber reconocer, gracias a tal tramite, no solo la
legitimidad del compromiso por los derechos humanos,
sino también la necesidad de su plena insercion en la
accion pastoral.

La ensefianza social de la Iglesia queda, en el mundo
de hoy, como una garantia sélida de los auténticos
derechos humanos, ya que es capaz de ofrecer una
vision armoénica en la cual los derechos estdn
equilibrados por los deberes, los derechos civiles y
politicos estdn reconciliados con los econdémicos y
sociales, su universalidad es reforzada por la exigencia
de una oportuna inculturacion.

Tal acercamiento pone los derechos humanos al
amparo de derivaciones inquietantes, provocadas por
lecturas que deforman los derechos humanos segin la
ley de una geometria publica pero en sustancia segun
los deseos del poder.

Ademads, sabemos que el camino de los cristianos en
la historia no estd ausente de errores y de desviaciones.
El mismo Papa lo ha querido recordar de modo claro y

153
DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx https://biblio juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en:
https://tinyurl.com/ydothfp3

Justicia, libertad y derechos humanos

fuerte: “Asi es justo que, mientras el segundo Milenio
del cristianismo llega a su fin, la Iglesia asuma con una
conciencia mds viva el pecado de sus hijos recordando
todas las circunstancias en las que, a lo largo de la
historia, se han alejado del espiritu de Cristo y de su
Evangelio, ofreciendo al mundo, en vez del testimonio
de una vida inspirada en los valores de la fe, el
especticulo de modos de pensar y actuar que eran
verdaderas formas de antitestimonio y de escdndalo”
(Tertio millennio adveniente, 33). Y todavia: “Otro
capitulo doloroso sobre el que los hijos de la Iglesia
deben volver con dnimo abierto al arrepentimiento esta
constituido por la aquiescencia manifestada, especial-
mente en algunos siglos, con métodos de intolerancia e
incluso de violencia en el servicio a la verdad [...] Pero
la consideracién de las circunstancias atenuantes no
dispensa a la Iglesia del deber de lamentar profunda-
mente las debilidades de tanto hijos suyos, que han
desfigurado su rostro, impidiéndole reflejar plenamente
la imagen de su Sefior crucificado, testigo insuperable
de amor paciente y de humilde mansedumbre” (TMA
35).

Juan Pablo II ha puesto de relieve de una forma
particular el fundamento cristolégico de los derechos
humanos, que ya aparecié en el Concilio Vaticano II,
completando asi la argumentacion teoldgica clasica que
concibe la dignidad humana como algo que nace de la
creacion del hombre “a imagen de Dios” (cf. Génesis 1,
26).

154
DR © 20083. Instituto Interamericano de Derechos Humanos
https://www.iidh.ed.cr/





