
27

*		 Director del Honors College Professor of  Colonial Latin American History, Missouri 
State University.

**		 Investigadores del Honors College Endowed Professor y directores del Latin Ameri-
can, Caribbean and Hispanic Studies Program, Missouri State University.

EL DERECHO PREHISPÁNICO MAYA: EVIDENCIA 
DOCUMENTAL ACERCA DE LOS PROCEDIMIENTOS 

EN MATERIA DE DERECHO CIVIL, CRIMINAL 
Y FISCAL ENTRE LOS MAYAS YUCATECOS

John F. Chuchiak IV* 
Rich Young** 

Doris Young**

Sumario: I. Introducción. II. Un acercamiento al concepto maya pre-
hispánico acerca de la personalidad jurídica. III. Concepto de ley y legis-
lación. IV. Elementos históricos acerca de la existencia de un código maya 
para regular la esclavitud. V. La legitimidad como concepto social y legal 
entre los mayas prehispánicos. VI. Matrimonio en el derecho maya. VII. El 
matrimonio y las dotes. VIII. Derecho espiritual o religioso. IX. Legislación, 
leyes, y sus aplicaciones en los pleitos mayas. X. Los Tribunales o Casas de 
los Juzgados. XI. El proceso jurídico prehispánico entre los mayas. XII. La 
presentación de testigos. XIII. Las sentencias y las condenas. XIV. Eviden-
cia del derecho de apelación. XV. Los castigos. XVI. Ejemplos de lugares de 
castigos públicos. XVII. Prisiones preventivas y cautelarias. XVIII. Casti-

gos pecuniarios. XIX. Conclusión. XX. Bibliografía.

I. Introducción

A la llegada de los españoles a la península de Yucatán en el siglo XVI, los 
mayas no constituían una sociedad organizada bajo un poder centralizado, 
sino que sus pueblos se encontraban organizados como “provincias,” con 
mayor o menor grado de centralización política.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



28 JOHN F. CHUCHIAK IV / RICH YOUNG / DORIS YOUNG

Según las fuentes, estas tierras o provincias, llamadas Cuchcabal incluían 
el pueblo cabecera y otros pueblos “sujetos a alguna cabecera o comarca 
así.” (figura 1). Tsubasa. Okoshi define al cuchcabal como “un espacio territo-
rial donde se encuentra un conjunto de pueblos subordinados cuyos gober-
nantes están enlazados por relaciones complejas de índole político-religiosa, 
por el poder que reside en un pueblo cabecera” (Okoshi, 1992, p. xvii). Exis-
tían en las vísperas de la conquista de Yucatán más de 16 de estos Cuchca-
balob, y había el U cuchcabal Mani, Mutul, etc., que significaba la provincia o 
comarca de Maní, Motul, etc.” (véase Ciudad Real, 2001 [1995], I, p. 141).

Figura 1 
Mapa de la división de señoríos mayas en el siglo XVI

El señor natural, rey, o líder de estas provincias se llamaba Halach uinic 
quien según Okoshi y Sergio Quezada era un “gobernante de una jurisdic-
ción (cuchcabal) o provincia, así como de su pueblo cabecera” y los mayas 
también consideraron este personaje como el Noh Yum, o “señor supremo” 
(véase figura 2).

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



29EL DERECHO PREHISPÁNICO MAYA: EVIDENCIA DOCUMENTAL...

Figura 2 
Estructura de poder entre los mayas

Aunque no eran sujetos a una centralización política, como vamos a ex-
plicar aquí, estos Cuchcabalob, y sus figuras políticas, o reyes llamados Halach 
Uinicob, sí compartían conceptos unificados en materia de derecho prehis-
pánico.

Pero, primero antes de comenzar esta investigación, como en el resto de 
los capítulos de este libro, tenemos que contestar una pregunta central ¿Qué 
es el derecho prehispánico?

Para los fines de este capítulo, definimos el derecho prehispánico como 
un conjunto de normas que regulan las acciones humanas impuestas por las 
autoridades mayas competentes para su observancia general y con un pro-
pósito de asegurar el buen funcionamiento y equilibrio de la sociedad maya 
en lo temporal y lo espiritual. Como nos señala el profesor Rafael de Pina:

Las relaciones que se pueden llamar civiles entre los indígenas, en el periodo 
prehispánico estaban regidas por reglas de carácter religioso y de usos y cos-
tumbres. Esta regulaba el matrimonio, los contratos y obligaciones etc., y no 
eran uniformes para los diferentes pueblos del antiguo México, aunque, sin 
embargo, ofrecían algunos rasgos comunes.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



30 JOHN F. CHUCHIAK IV / RICH YOUNG / DORIS YOUNG

A pesar de las diferencias en el concepto de derecho prehispánico entre 
los mayas y los otros pueblos de Mesoamérica, éstos sí compartían varios 
elementos en común relacionados con asuntos que podemos llamar el de-
recho civil y religioso. Además, es necesario buscar en la documentación 
histórica, arqueológica y etnolingüística y rescatar las huellas de este sistema 
jurídico prehispánico que cambió tan drásticamente con la conquista y la 
colonización española.

Como nos señaló, Cristina Álvarez (1997) en su Diccionario etnolingüística 
del idioma maya yucateco colonial:

En el idioma maya yucateco generalmente los conceptos se expresan con fra-
ses altamente descriptivas: al describirse de acuerdo con esta cultura, indirec-
tamente explican las estructuras de la sociedad, por lo que podemos utilizar 
al idioma como instrumento de trabajo etnográfico.

Según un estudio detallado de los diccionarios y calepinos más tempra-
nos del idioma maya (como el Bocabulario de Maya Than [1570s] y el Calepino 
Maya de Motul [1580s]), encontramos pistas que nos muestran un bosquejo 
parcial acerca del sistema del derecho prehispánico en los asuntos de lo ci-
vil, criminal y fiscal entre los mayas.

II. Un acercamiento al concepto maya prehispánico 
acerca de la personalidad jurídica

Conceptualmente, en la sociedad maya cada individuo era considerado como 
un elemento íntegro de la sociedad misma. En su meramente situación co-
munal, el uinic, o persona, solo adquiría valor como unidad social participan-
do en las actividades del grupo. Las actividades, obligaciones y derechos de 
esta persona jurídica o uinic dependían de la prioridad existencial del grupo 
comunal al que pertenece (véase el capítulo 1 de este libro).

El concepto de la persona jurídica, entonces para los mayas estaba ínti-
mamente vinculada a su estatus de estar casado, ser tributario y estar libre 
de obligaciones, y no ser sujeto por vía de deudas o de una falta de indepen-
dencia al poder de otro. Para los mayas este concepto de tener el estatus de 
persona jurídica, se denominaba Hokol ti uinicil = literalmente “tener perso-
nalidad,” y para ellos significaba tener ya una casa de por sí, y mandar en 
ella sin estar sujeto al suegro, padre o tutor. Esta independencia de la per-

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



31EL DERECHO PREHISPÁNICO MAYA: EVIDENCIA DOCUMENTAL...

sonalidad jurídica también era necesaria para ocupar “un puesto en algún 
oficio y dignidad de república” (Álvarez, 1997).

Al individuo, así con personalidad jurídica para los mayas, “se le per-
mitirá hacer en cierto modo como obligación todo aquello que beneficie al 
grupo, y por los medios que este establece: se le impedirá todo aquel con-
ducto que provoque desequilibrio y desajustes sociales” (Álvarez, 1997).

Basado en los datos de los diccionarios coloniales del idioma maya yu-
cateco, y de los documentos coloniales presentamos aquí una descripción 
general de las relaciones humanas de la sociedad maya, y su sistema de 
derecho.

III. Concepto de ley y legislación

Según el concepto maya, las leyes fueron y basaron en las llamadas leyes 
establecidas, o en maya yucateco, halbil than (un término o concepto que nos 
muestra que las leyes eran palabras verdaderas habladas--thanil) y también se 
basaban en el uso o costumbre nap han be (el camino de la costumbre).

Las leyes según el concepto maya se dividían según los conceptos evi-
dentes en los diccionarios más tempranos en:

1) Leyes de naturaleza = ah ci habil than =

2) Leyes sociales o humanas, emitidas por el rey yalmah thanil ahau

3) Y las leyes divinas, espirituales, o de índole sacerdotales (regidas y 
cuidadas por los sumos sacerdotes, Ahau Caan, y su sacerdocio, los Ah 
Kinob).

Según estos conceptos mayas y la documentación colonial que ha sobre-
vivido, el individuo, “persona jurídica” o Uinic tenía la capacidad jurídica 
de tener ciertos derechos y también de contraer obligaciones.

IV. Elementos históricos acerca de la existencia 
de un código maya para regular la esclavitud

Vinculado a este concepto de derecho maya, las personas que no podían 
realizarse plenamente, contraer obligaciones o demandar derechos, como los 
esclavos, no eran considerados personas legales, y en su lugar los mayas los 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



32 JOHN F. CHUCHIAK IV / RICH YOUNG / DORIS YOUNG

consideraron como objetos o cosas. Este nos explica mucho acerca del trato 
observado por los españoles que los mayas daban a sus esclavos.

En sí, según la documentación existente y de acuerdo con la evidencia 
lingüística, la esclavitud y el estatus de los esclavos como objetos o propie-
dad eran bien definidos. Los mayas consideraban que el esclavo era sujeto 
en un cautiverio perpetuo, y como objeto estaba considerado como una 
propiedad personal. Tan importante era el valor de la propiedad de escla-
vos, que, en 1549 los caciques y principales de Maní intentaron matar a dos 
frailes franciscanos con la finalidad de liberar a sus esclavos porque como 
argumentaban “eran su única riqueza y patrimonio de los señores (Lizana, 
1893 [1633]).

A través de la evidencia colonial, y en los diccionarios, podemos perci-
bir un tipo de código maya sobre la esclavitud y el concepto del estatus de 
los esclavos y las cosas asociados a ellos:

	— Los cautivos de guerra eran hechos esclavos perpetuos de sus due-
ños.

	— El ladrón quedaba hecho esclavo, hasta que se redimía y si no tenía 
posibilidad, quedaba en esclavitud perpetua.

	— La persona reducida a la esclavitud por castigo perdía el puesto 
político o religioso, si lo tenía.

	— Los sentenciados a la esclavitud perdían su condición social en caso 
de ser noble, y su derecho a vivir con los de su linaje.

	— Los que eran sentenciados a esclavitud por cometer alguna irreve-
rencia o robar alguna cosa pequeña, podían comprar su libertad 
con sus propios medios; o bien, algún pariente podía pagar por ellos 
dando el valor de lo hurtado, en el caso de los ladrones, o entregan-
do a las autoridades el valor comercial de un esclavo.

	— Pero los hijos de los esclavos eran esclavos hasta que se redimían, o 
se hacían tributarios (y esto se podría solo pasar con su alcance de 
la mayoría de edad).

	— El que se casaba con alguna esclava, o engendraba en ella, quedaba 
hecho esclavo del dueño de la esclava, y la misma razón corría en la 
mujer, que se casaba con esclavo.

	— Si moría el esclavo o esclava, pasado poco tiempo después de la ven-
ta, el antiguo dueño era obligado a devolver alguna parte del precio 
al comprador, y lo mismo si se huía, y no le hallaban.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



33EL DERECHO PREHISPÁNICO MAYA: EVIDENCIA DOCUMENTAL...

Según estos y otros ejemplos, la esclavitud era bien definida como con-
cepto legal con sus códigos y usos y costumbres que dictaba el estatus, obli-
gaciones, y situación de propiedad de los esclavos.

V. La legitimidad como concepto social 
y legal entre los mayas prehispánicos

Los mayas yucatecos también tenían bien definido el concepto legal de ser 
persona libre o persona social. Así, había una serie de derechos y obligaciones 
vinculados al concepto de ser hijo o hija legítima, no solo en lo social, sino 
también en lo económico como en las reglas de la herencia.

Para realizarse como un ser social, para los mayas era necesario que sus 
padres hubiesen contraído matrimonio reconocido como tal por la sociedad 
Maya, y haber nacido bajo de esta formal unión para ser considerado legí-
timo, o Al Mehen.

Solo personas legítimas jurídicamente hablando en el sistema maya po-
drían ocupar algún cargo civil o religioso.

Por eso, los mayas castigaban con mucho rigor a los adúlteros y los 
amancebados, porque esta transgresión agrava la situación de los hijos legí-
timos y el traspaso o herencia de propiedad y bienes.

VI. Matrimonio en el derecho maya

Dado que el matrimonio entre dos personas era un asunto que involucraba 
los intereses de dos familias, y ayudaba en su producción y labores familiares 
a toda la sociedad maya, así, el matrimonio se convertía en un asunto impor-
tante. Violar el estado de matrimonio con un acto de adulterio era una infrac-
ción, no solo a la parte o pareja afectada, sino que era considerada como una 
afrenta a toda la sociedad maya.

De acuerdo con los testimonios de algunos encomenderos españoles de 
Mérida, una de las tradiciones más notables de los mayas era que “castiga-
ban a los adúlteros y a ellas con pena de muerte” (Landa, 2017, p. 164). El 
hombre o mujer que cometía adulterio, recibía la pena de muerte, la cual se 
ejecutaba flechándolos o estacándolos, de acuerdo con los testimonios del 
Doctor Pedro Sánchez de Aguilar. Por su parte Fray Diego López de Cogo-
lludo (1957) comentaba que:

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



34 JOHN F. CHUCHIAK IV / RICH YOUNG / DORIS YOUNG

Así se dice aborrecían mucho este pecado, contra quien hubo castigos señala-
dos en personas muy principales, porque no había perdón, para quien halla-
ban culpado, con que había mucha honestidad en los casados.

En los diccionarios aparecen mencionados algunos de los castigos apli-
cados a las adúlteras, como el doble flechamiento o Ca dzac Hul, que era un 
castigo antiguo que se aplicaba a los amancebados.

Sin embargo, existían diferencias en las regulaciones para la gente co-
mún, y los nobles o elites. Aunque entre los mayas comunes la monogamia 
predominaba, como nos indica Gaspar Antonio Chi, entre los caciques, o 
Halach Uinicob y otros batabob, eran permitido tener más que una esposa. 
La existencia de concubinas y otras sexo-servidoras para las elites está bien 
documentada. No solo en los diccionarios mayas, sino que en la documen-
tación colonial temprana hay evidencia de estas prácticas.

El cronista franciscano fray Diego López de Cogolludo (1957, p. 413) 
señaló que “muchos caciques y principales tienen muchas indias por escla-
vas, y las tienen por sus mancebas, y de ello resulta que menosprecien sus 
mujeres, y ofenden al matrimonio cristiano”.

Parte del enfoque en las nuevas Ordenanzas del gobierno del visitador 
Don Tomas López Medel en 1550, era erradicar la costumbre de los caci-
ques de tener más de una esposa, y de restringir su acceso a otras concubinas.

Aparentemente, la práctica de tener relaciones sexuales con huérfanas 
y esclavas era muy común entre los caciques y batabes, pues los diccionarios 
revelan conceptos que describen este tipo de sexo servicio forzado contra 
huérfanas y esclavas.

Por ejemplo, el término Pay kuum, que significa “deuda tierna” era la 
práctica de criar alguna huérfana de padre y madre en las casas de los go-
bernantes mayas para tenerlas como concubinas por fuerza, y para aprove-
charse de ellas (Ciudad Real, 2001). La huérfana criada para tal efecto, per-
día su voluntad, y como esclava adquiría esta “deuda tierna” o la obligación 
de ser una concubina.

También el Oidor Tomás López reconocía esta práctica y la prohibía en 
sus Ordenanzas de 1552:

En esta provincia los caciques y principales de ella, y otras gentes de los na-
turales de esta dicha provincia se apoderan de indios e indias libres, pobres 
y débiles huérfanos que quedan sin padres, y so color que son sus esclavos, 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



35EL DERECHO PREHISPÁNICO MAYA: EVIDENCIA DOCUMENTAL...

se sirven de ellos, y a veces los llevan a vender a otras partes (López Medel, 
1993 [1552]).

A pesar de la aceptabilidad de este tipo de sexo-servicio forzado entre 
la elite Maya, los mayas del postclásico sí prohibían todo tipo de relaciones 
sexuales con parientes cercanos.

Las relaciones sexuales realizadas con parientes cercanos estaban gra-
vemente prohibidas y eran consideradas un delito o grave transgresión a la 
norma (López de Cogolludo, 1957). Por ejemplo el tener relaciones sexuales 
con el padre, la madre, o la hermana era una práctica severamente castiga-
da. De acuerdo con los términos de parentesco de la cultura maya, las her-
manas se extienden hasta las primas hermanas, por lo cual, tener relaciones 
sexuales entre primos era una práctica severamente castigada.

También los mayas castigaban rigurosamente a los sodomitas y las prác-
ticas homosexuales. Según las fuentes coloniales “no usaban el pecado ne-
fando y dícese que un Tutul Xiu, señor de Mayapan, por hallar culpados a 
unos indios en este pecado los mandó quemar vivos en un horno de cal y 
canto que para ello mandó hacer” (Landa, 2017, p. 217).

Además, según los cronistas españoles “el que corrompía alguna donce-
lla, o forzaba cualquiera mujer, tenía pena de muerte, como el que acome-
tía a mujer casada o hija de alguno, durante el dominio de sus padres, o le 
quebrantaba la casa”. Gaspar Antonio Chi relataba además que: “un señor 
de la ciudad de Mayapan, cabeza del reino, hizo matar afrentosamente a un 
hermano suyo, porque corrompió una doncella” (Chi, 1986 [1582]).

La misma pena tenía el que mataba a otro, y si era menor de edad el 
culpable quedaba hecho esclavo, pero si la muerte había sido casual, y no 
maliciosamente, el delincuente pagaba un esclavo por el muerto (Chi, 1986 
[1582]). Del mismo modo, aquel quien traicionaba a su señor recibía la 
pena de muerte por medio de la hoguera.

VII. El matrimonio y las dotes

Según las Ordenanzas de Tomas López también sabemos que:

Es costumbre entre los naturales de esta dicha provincia comprar las mujeres 
con quien se han de casar de sus mismos padres, y darles alguna manera de 
rescate, porque les den sus hijos para casarse con ellas, y aun muchas veces les 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



36 JOHN F. CHUCHIAK IV / RICH YOUNG / DORIS YOUNG

hacen a los yernos servir dos o tres años, y no les dejan muchas veces salir de 
su casa, a vivir donde quieren.

	— Muhul = dote = dotar a una hija
	— Muhuul-bil = dotar = el concierto en que se da el presente llamado 

muhul.
	— Muhul uinic (status legal de novia) = mujer concertada así para ca-

sarse
	— Ma kax-an uinic-il = persona no amarrada = libre, que no está ligado 

por matrimonio (estado de soltería como estatus legal)

También, entre los mayas era costumbre que los maridos vendieran a 
su esposa si no le daba hijos, o cuando el suegro no le daba o negaba la dote 
requerida (López de Cogolludo, 1957, p. 414).

VIII. Derecho espiritual o religioso

Acerca de aquello que podemos conocer como el derecho espiritual o lo que 
podemos llamar eclesiástico, el uinic o persona jurídica maya tenía que cum-
plir con el ritual establecido en cada ceremonia. El cumplimiento de este 
deber era requerido y su vigilancia quedaba bajo de la jurisdicción de los sa-
cerdotes, los Ah kinob. El incumplimiento de estas leyes divinas podría causar 
el enojo de los dioses, que sería un mal para toda la sociedad, y podría atraer 
grandes castigos no solo para el individuo, sino para todo el pueblo o reino. 
En el concepto maya las sequias, hambres, y otras catástrofes podían ser cau-
sados por el incumplimiento de las leyes o formas de rituales o ceremonias.

Por vía de incumplimiento, o violaciones de las leyes naturales, reales, o 
espirituales, los mayas también creían que a los infractores o violadores de 
las leyes merecían que se suspendían sus derechos civiles. Estas suspensiones 
de derechos civiles podrían ocurrir en casos por algún delito.

Como señala la Dra. Ana Luisa Izquierdo, los mayas consideraban que 
las leyes sociales y religiosas se infringen cuando se rompe el equilibrio esta-
blecido entre el uso de los derechos y el cumplimiento de las obligaciones.

Según las evidencias de los documentos y los diccionarios, el delito que 
se consideraba más grave era el de atentar contra la vida humana, porque 
afectaban a las leyes de la naturaleza, las leyes divinas, y leyes sociales. De 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



37EL DERECHO PREHISPÁNICO MAYA: EVIDENCIA DOCUMENTAL...

acuerdo con este pensamiento, los delitos que rompían con la armonía na-
tural, divina y social eran severamente castigados.

IX. Legislación, leyes, y sus aplicaciones 
en los pleitos mayas

De acuerdo con el derecho maya prehispánico, el oficial que legislaba era 
llamado “el sabio de las leyes” o Ah Miatz halbil Than. Según los diccionarios 
y la documentación existente, estas personas sabias ayudaban a formular las 
leyes a los Ahau (Halach Uinic) según los usos y costumbres de la comunidad.

También los Ahau tenían y comisionaban a otros jueces subordinados. 
Según las relaciones de las costumbres de Gaspar Antonio Chi (1986) escri-
tas en 1582:

Para oír los pleitos y demandas públicas tenía el señor un gobernador o una 
persona principal el cual recibía a los negociantes, y entendía mayormente 
si era negocio grave, lo trataba con el señor […] y había otros señalados que 
servían de abogados y doctos y alguaciles que siempre asistían ante el juez.

Aunque había estos jueces menores, las leyes eran emitidas y custodiadas 
por los gobernantes, Ahau o Halach Uinic. Tan directa era la responsabilidad 
de los Halach Uinicob mayas en la impartición de justicia, que eran ellos quie-
nes emitían las sentencias y hacían cumplir las leyes civiles y criminales, pero 
escuchaban personalmente solo los casos más graves o más importantes.

Había otros jueces y oficiales que escuchaban los casos de menor im-
portancia, pues este era todo un sistema jerárquico de juzgados y jueces que 
existía bajo la figura del gobernante. Como observó el cronista Fray Jeróni-
mo Ramon y Zamora:

Los grandes señores del reino eran como del consejo real, los cuales se ayun-
taban juntamente con el Rey en el palacio real. Allí se trataba, cuanto á lo 
primero, lo que hacía al culto divino, y después de la guerra y paz, y lo demás 
tocante al buen gobierno de la República, tenían tan gran cuidado en que se 
acertase en todo, que aun en las cosas pequeñas y de poca importancia en-
traban en consulta.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



38 JOHN F. CHUCHIAK IV / RICH YOUNG / DORIS YOUNG

En entrevistas con Fray Diego de Landa, el cronista agustino aparente-
mente aprendió mucho sobre el sistema jurídico maya prehispánico de las 
tierras bajas.

En el concepto maya, un juicio formal era llamado xot kin, y el juez que 
oía los casos se llamaba Ah Hol Pop, o Ah Xot Kin. Aparentemente, en los ca-
sos graves, como nos dice las cronistas “También en este consejo… determi-
naban algunos pleitos y delitos graves, porque de los comunes otros oficiales 
y magistrados conocían de ellos”.

Según los testimonios coloniales y los diccionarios, los reyes mayas de 
las tierras bajas también podrían comisionar o nombrar jueces de visita o de 
pesquisa, como la siguiente cita lo muestra: “Tenían como prefectos preto-
rios, que eran como nuestros alcaldes, los cuales andaban por las provincias 
visitando á los jueces ordinarios y deshaciendo agravios” (Zamora, 1575).

Así, en casos particulares, los Halach Uinicob podrían enviar a estos jue-
ces visitadores, quienes ellos llamaban, juez visitador, inquiridor, o un tipo 
de juez pesquisidor (Ciudad Real, 2001).

Este sistema maya de justicia también contaba con otros oficiales, como 
alguaciles y otros funcionarios:

[había] unos como alguaciles, que servían de llamar y convocar el pueblo, y 
andaban de casa en casa, señalando el tributo que cada uno había de pagar 
al Rey ó al señor. También si alguna cosa se ordenaba en casa del Rey y su 
corte para que viniese á noticia de todos, estos iban por toda la tierra y lo 
publicaban pregonándolo.

Cuando había asuntos más graves que necesitaban consulta para legis-
lar algún caso, los reyes mayas podrían convocar un consejo general, en que 
varios representantes de los pueblos y sus barrios, llamados Ah Cuch Cabob, o 
los más doctos y más antiguos, los sabios quienes se llamaban Ah Chun Tha-
nob, hablaban por el pueblo. Según los documentos, los cronistas comenta-
ban sobre estos consejos que:

Una cosa es digna que se sepa de esta gente, y es que cuando había algún caso 
particular en el reino, en el cual iba mucho el acertar, convocaban las perso-
nas más doctas y de experiencia que se hallaba en aquel negocio, así como si 
era cosa de religión ó guerra, llamaban al gran sacerdote y á los que en esto 
eran más curiosos, ó á los que muchos años habían capitaneado grandes ejér-
citos, porque los tales, llenos de experiencia, daban consejo.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



39EL DERECHO PREHISPÁNICO MAYA: EVIDENCIA DOCUMENTAL...

El proceso de deliberar en estos tipos de consejos y la consulta con los 
consejeros en maya se llamaba “Ch’ala than o “tomar palabra” (Ciudad Real, 
2001). Las reuniones formales de estas deliberaciones o consultas de consejo 
se llamaban U molay ah canob o “reunión de los que hablan,” o Mul can = “de 
comunidad hablar” = o un consejo donde trataban y confirieron sobre un 
negocio entre todos.

X. Los Tribunales o Casas de los Juzgados

En los pueblos mayas había lugares específicos donde se realizaban estos jui-
cios, y el tribunal de averiguaciones se reunía previa demanda. Como los 
cronistas nos explican sobre los mayas de las tierras bajas:

Tenía en cada pueblo grande sus cancillerías con sus oidores, pero no era muy 
grande la comisión que tenían, porque de las cosas arduas, sólo el Rey con 
aquel consejo que andaba en su corte conocía. Los oidores eran castigados 
cruelmente, si eran hallados en faltas tocantes á sus oficios: donde no, siempre 
perseveraban hasta la muerte en sus oficios, y cuando moría alguno de ellos, 
se tenía cuenta que el que era más antiguo fuese de más autoridad, como se 
hace en nuestra España.

Aparentemente, hay evidencias de que existía entre los mayas el con-
cepto de carreras jurídicas porque de acuerdo con las fuentes “los ministros 
de justicia comenzasen por bajos y menores cargos, porque se ejercitasen 
en cosas pequeñas y se fuesen haciendo viejos, porque cuando llegasen á los 
mayores cargos fuesen de gran edad” (Zamora, 1575).

La casa o tribunal del pueblo, o el juzgado o consejo donde ocurrieron 
estos casos legales, se llamaba el Popol Nah, o Casa del Metate, o el Yotoch Cah, 
la casa del pueblo.

Según las evidencias, desde la época clásica entre los mayas, las deci-
siones y juzgados eran encabezados por los reyes mayas y sus asistentes y 
jueces. Entre los mayas itzáes las mismas costumbres de juicios verbales 
en los popol nahob seguían practicándose hasta finales del siglo XVI. Fray 
Cristóbal Sánchez, el guardián franciscano del convento de Sahcabchen, 
describía en 1668 los procedimientos en los popol nah que mandaron hacer 
los itzáes entre los pueblos de su guardianía con un juez maya visitante, o 
Ah Choch be:

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



40 JOHN F. CHUCHIAK IV / RICH YOUNG / DORIS YOUNG

El Ah Kin Kuyoc que es entre ellos el supremo sacerdote, la víspera de ramas 
llegó con 220 indios de los montaraces embijados con sus arcos y flechas y el 
dicho sacerdote de la misma manera, el cual se hospedo en la casa grande que 
le hicieron los del pueblo de Holail y allí fue a donde le dieron la obediencia 
todas las justicias de los pueblos del dicho partido y guardianía y habiendo lo 
hecha y dándole cada uno el matan de regalo que suelen acostumbrar … y en 
las casas que llevo referidas tuvo su consejo y asistencia durante el dicho tiem-
po de su asistencia estuvo siempre administrando justicia el dicho embajador 
con su audiencia en forma de ministros y escribano ante quien se presentaron 
sin número de peticiones pidiendo cada uno lo que tuvo que pedir (Archivo 
General de Indias, Audiencia de México).

El fraile también evidencia cómo era uno de estos típicos pleitos entre 
partes ante un juez visitador maya:

y entre ellas fue la de una india a quien había descalabrado su marido y se 
quejó y habiendo llamado y hecha cargo verbalmente de su culpa dijo el tal 
embajador que forzosamente le habían de descalabrar a él o pagar la sangre 
de su mujer y parientes que entre ellos lo son todos los de un apellido a que 
respondió que lo haría y concertó en seis pesos y de ellos se le dio el uno a la 
mujer y los cinco se llevó el embajador diciendo que se los había de repartir a 
todos sus parientes de aquel apellido y esta solo es la ley que se guarda entre 
ellos para el castigo que si mata lo han de matar y si quiebra un brazo se le 
han de quebrar o ha de pagar el delito que hiciere con dinero o cosa que lo 
valga a la parte y sus parientes.

En la arqueología quedan restos y evidencias sobre la existencia de estos 
juzgados, o consejos de los reyes, y algunos ejemplos existen en varias ciuda-
des mayas (véase a Copan).

En estos juzgados, o popol nah, se presentaban los demandantes, el ofen-
sor, los demandantes y los acusados, había presentación de testigos, así como 
un ejercicio de defensas y alegaciones de ciertos “abogados” que represen-
taban las diferentes partes.

Así, en los pleitos mayas, los acusados y los acusadores eran representa-
dos o pedían el auxilio de un abogado llamado Ah Kal Pach, o Ah Okotba. Las 
culpas, cuch o koch, podría ser propias o ajenas.

Según sus usos y costumbres, en los pleitos legales, los mayas prehispá-
nicos tenían la costumbre de regalar o dar a los jueces presentes o regalos 
como paga por su trabajo como juez. Como Fray Diego López de Cogollu-
do nos relata:

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



41EL DERECHO PREHISPÁNICO MAYA: EVIDENCIA DOCUMENTAL...

Los señores podían recibir presentes de ambas partes, los cuales servían de 
memorial, y escritura (no parece que estaba la justicia muy segura donde era 
obligatoria esta costumbre) observándose de tal suerte, que para cualquiera 
cosa que se ofreciese, pareciendo ante el señor, había de llevársele algún pre-
sente, y hoy día lo acostumbran (aunque es cosa de fruta, o semejante) cuando 
van a hablar a quién reconocen superioridad alguna, y si no se les recibe, lo 
sienten mucho, y se tienen por afrentados.

Así, de acuerdo con las evidencias, las partes involucradas en estos plei-
tos que no traían regalos o presentes podrían sufrir una decisión negativa, 
como sugieren las fuentes coloniales. La existencia o falta de tales regalos, 
especialmente en las negociaciones de compras y ventas, y de negociaciones 
matrimoniales, podría influir en la decisión del juez o de la familia o com-
prador.

El Intérprete General indígena a finales del siglo XVI, Gaspar Antonio 
Chi, siendo él mismo un miembro de la nobleza maya, escribió sobre la jus-
ticia prehispánica maya y la forma en la que se tenía acceso a ella:

En sus pleitos y peticiones públicas, los Señores tenían gobernadores en los 
pueblos, quienes eran personas de rango…El como juez recibía los disputan-
tes y habiendo escuchado el caso, lo discutía con el Señor…para resolver el 
caso, otros oficiales fueron asignados quienes sirvieron de abogados y testigos 
y alguaciles quienes siempre están en las audiencias ante el juez... además, 
ante de estos caciques o personas de rango, no aparecieron ninguna indio 
por cualquier caso que sea que no traía un presente o dadiva, aunque era de 
poco valor…Los jueces recibirían estos presentes de los disputantes de ambos 
partes, y estas dadivas sirvieron como un breve instrumento legal… y en los 
pleitos fue suficiente que se arreglaron estos casos verbalmente atreves de los 
dichos abogados.

En 1583, el juez visitador Don Diego García del Palacios instituyó 
cambios notables en el gobierno de los pueblos mayas. El visitador criticó 
abiertamente estas formas prehispánicas de hacer peticiones y hacer jui-
cios, incluyendo los tipos de regalos o dádivas descritos por Gaspar Anto-
nio Chi:

Los documentos y las peticiones que los indios previamente dieron a funcio-
narios en su paganismo eran ciertos regalos y presentes y puesto que incluso 
hasta ahora algunos jueces españoles los reciben, ellos continúan dándolos y 
tienen así una frase que digan que “compré justicia contra tal fulano” o “tal 
fulano compraba justicia contra tal y tal.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



42 JOHN F. CHUCHIAK IV / RICH YOUNG / DORIS YOUNG

Es notable que el elemento más importante de estas peticiones y presen-
taciones de pleitos entre partes al estilo “prehispánico,” eran los regalos y 
ofrecimientos hechos a las autoridades. Fray Diego de Landa fue uno de los 
que describieron estas presentaciones. El mismo Landa también describió y 
uso de un lenguaje honorifico usado en estas peticiones:

Durante estas visitas las tres partes hablaban y escuchaban con atención, de 
acuerdo con el grado de cada persona con quienes ellos hablaban, entre todos 
ellos se hablaban de ‘Vosotros’, durante la conversación el más humilde suele 
repetir con mucho cuidado el título de nobleza o de dignidad de aquel que 
estaba en una mejor posición.

La importancia de este tipo de salutación respetuosa en los pleitos y o 
peticiones los mayas continuaron usándose con cualquier oficial colonial 
que ostentaba un nivel superior. Esta era una tradición indígena maya que 
perduró aun en documentos coloniales en forma de peticiones que eran en-
viadas al Tribunal de Indios.

XI. El proceso jurídico prehispánico entre los mayas

El proceso jurídico entre los mayas se presentaba de forma oral, y estos plei-
tos verbales, según los observadores, no eran escritos. Aunque, cabe señalar 
que Fray Bartolomé de Las Casas (1977 [1552]) señala que Jacobo de Testera 
y otros observadores, mencionaron que en casos importantes los señores o 
principales nobles podrían poner sus firmas o glifos personales como símbolo 
de otorgar el poder de una tregua.

Algunos observadores coloniales como el franciscano fray Rodrigo de 
Colonia, quien confiscó algunos códices de unos mayas de Motul y Yobain, 
evidencia que algunos de estos libros “contenían sus historias, leyes, fabu-
las, y sus costumbres.” Desafortunadamente, fray Colonia mandó quemar 
dos de estos códices, y uno más que no corrió la misma suerte, se encuentra 
perdido.

XII. La presentación de testigos

Los conceptos legales en los diccionarios mayas nos muestran que después de 
escuchar a las partes en sus pleitos y procesos legales, los jueces deliberaron y 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



43EL DERECHO PREHISPÁNICO MAYA: EVIDENCIA DOCUMENTAL...

consideraron los hechos, la evidencia presentada y las opiniones de los testi-
gos y abogados. Como comentaban algunos españoles “en las averiguaciones 
hacían de plano con testigos” (Landa, 2017).

El proceso de confesar formalmente en un pleito ante un juez maya era 
definido bajo el término Tohkinah Than, confesar o decir verdad. Los testigos 
eran presentados ante el rey o sus jueces, y los mayas llamaron a los testigos 
de la parte agraviada Ah Lath than = “El que sostiene la espalda/palabra.” 
Estos testigos servían para apoyar el parecer de otro, o favorecer su opinión 
con voto en frente del juez.

También podrían presentar el acusado sus propios testigos de abono o 
de conducta, que se llamaban Ah Mac koch = “El que cubre el culpa” = quie-
nes servían de testigo para compurgar una culpa, o defender a otro excu-
sándole, o en caso de ser inculpado y sentenciado, estos testigos de defensa 
como miembros de la misma linaje también pagaban la culpa si la sentencia 
incluía alguna pena pecuniaria.

Según las evidencias documentales, en pleitos mayores, los súbditos o 
gobernadores de los pueblos o los líderes de los linajes eran obligados a 
cubrir las penas pecuniarias de un delincuente si no tenían los recursos de 
pagarlos por sí mismos:

Si alguna vez acontecía moverse pleito contra algún vasallo del señor el mis-
mo señor tomaba el tal pleito a cargo hasta concluirlo, defendiendo la causa 
de sus vasallos y pagando por ellos si alguna pena pecuniaria merecía (Chi, 
1986 [1582]).

Cada una de las partes involucradas en este tipo de pleitos podían con-
tratar o pagar a un oficial o representante llamado un Ah mahan tza = “El 
alquilado,” también llamado “pleiteante” quien servía como abogado o so-
licitador en sus pleitos por el pago de cierta cantidad. Este solicitante, u otro 
representante llamado un Ah okot ba, o intercesor, servía a las partes como un 
intercesor o abogado ante el juzgado. Así, en estos juzgados mayas también 
había ciertos medianeros u oficiales de arbitraje, llamados Ah Oczah Than, el 
que mete palabra, que servían de medianeros entre discordes.

XIII. Las sentencias y las condenas

Cuando el Halach Uinic o el juez superior concluía el pleito se decían en voz 
alta “hali” (Se acabó) y después se dictaba la sentencia. Literalmente, con esta 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



44 JOHN F. CHUCHIAK IV / RICH YOUNG / DORIS YOUNG

declaración del juez o el gobernante se “cortaba la palabra” de las partes. La 
palabra en maya yucateco para definir la sentencia, la condena o el fin de las 
presentaciones de testimonio de las partes (Xot than = cortar palabra = con-
denar o sentenciar). También estas sentencias que dictaban con rigor contra 
los culpados se llamaron (Yal xot = doloroso juicio = sentenciar, condenar con 
rigor). Después de esto, mandaba cumplir la sentencia.

El condenado, o el que estaba ya formalmente sentenciado por el juez o 
el gobernante se llamaba Ah bool keban (El pagador de culpa o pecado) quien 
era el condenado que estaba cumpliendo la penitencia impuesta.

XIV. Evidencia del derecho de apelación

Evidencia lingüística muestra que también había un concepto del derecho de 
apelación y que un juez mismo, o su superior, el rey o Halach Uinic, podría re-
vocar la sentencia, o disminuir el castigo, o bien los jueces superiores podrían 
confirmar la sentencia de los oficiales o jueces menores.

Al proceso de apelar una sentencia dada por un juez, los mayas llama-
ron Hech xot kin = “defender del juicio” = e involucraba una manera de ape-
lar de la sentencia o determinación. El proceso de apelación necesitaba que 
el abogado del sentenciado hiciera una petición o presentación de un ruego 
(Oczah okot-ba = “introducir ruego” =para empezar la apelación).

De acuerdo con el Calepino de Motul, el proceso de revocar una sen-
tencia dada, los mayas llamaron Ual Kezah Tumut, y significaba un orden de 
quitar la mala fama impuesto por una sentencia por medio de revocar una 
sentencia.

	— Ual kezah tumut = revocar fama = revocar sentencia
	— Ual kezah t’an = revocar sentencia revocar lo dicho, arrepentirse del 

concierto, deshacerlo, desdecirse, retraerse

En el concepto legal de los pleitos mayas, también existía el concepto 
del perdón formal o el perdón del delito, o una forma de perdonar al reo 
por parte de los agraviados.

	— Zaatz-ah = perder ==perdonar indultar
	— Zaatz-ah zipil = perder pecado == perdonar el pecado

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



45EL DERECHO PREHISPÁNICO MAYA: EVIDENCIA DOCUMENTAL...

XV. Los castigos

Generalmente en los delitos más graves los mayas practicaban un concepto 
de aplicación de la ley del “ojo por ojo y diente por diente.”

Los castigos que se aplicaban por infringir las leyes están de acuerdo 
con la gravedad del crimen o la falta cometida, la cual iba desde la humilla-
ción pública, el encarcelamiento por tiempos breves, la esclavitud o hasta la 
pena más alta, que era la pena de muerte o Xot kin ti cimil.

En las fuentes coloniales y los diccionarios se mencionan algunos casti-
gos ejemplares, como los aplicados a las “malas mujeres,” a los esclavos, a 
los adúlteros. Por ejemplo, los encomenderos españoles de la región de Mé-
rida escribían acerca de los castigos más comunes entre los mayas:

Castigaban los delitos de sus vasallos: a los homicidas daban la misma mane-
ra de muerte que ellos habían dado; a los adúlteros castigaban con pena de 
muerte, a los cuales ponían en alto en parte pública donde pudiesen ser vistos 
de todos; a los ladrones, si no tenían con qué pagar el hurto, los vendían por 
esclavos y lo eran mientras no tenían posibilidad para pagar lo que habían 
hurtado.

Los castigos rigurosos que se daban los mayas incluían:

	— Hadz pol = azotar cabeza = descalabrar la cabeza
	— Puch tun = reventar con piedra = matar a pedradas
	— Tohol = desterrar = desterrar, aventar, lanzar o echar de casa, del 

pueblo, de la heredad
	— Xoc-cal = cortar cuello = degollar

En el sistema legal de los mayas prehispánicos también había verdugos 
o ejecutores llamados Ah Dzoczah than (Ejecutor de sentencias) quienes 
tenían la obligación de ejecutar las sentencias de los Halach Uinicob o de los 
jueces. El Ah Tab = era el verdugo o ministro de la horca. Y el Ah Chuy Tab 
= El que cuelga con la soga.

Las sentencias de muerte se ejecutaban de varios modos.

	— Ca dzac hul = doble flechamiento==castigo antiguo que aplicaban 
los indios a los amancebados

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



46 JOHN F. CHUCHIAK IV / RICH YOUNG / DORIS YOUNG

	— Col ich = sacar ojo = sacar los ojos, antiguo castigo entre los indios 
para los amancebados.

	— Muluch tun = montón de piedra = castigo otro de incorregibles, 
aplastándolos con piedras.

	— Tab cal = ahorcarse
	— Tab = soga, horca donde ahorcan a los malhechores

También había lugares específicos en donde se ejecutaba las sentencias 
y ejecuciones en plena vía pública para dar el ejemplo y escarmiento al 
pueblo.

XVI. Ejemplos de lugares de castigos públicos

	— Uaom Che = parado madero= picota, horca, rollo.
El rigor con que en aquellos tiempos eran castigados los delitos, es refe-

rido por el padre Torquemada (1975):

Un señor de un pueblo de 3000 casas llamado Campech, mostro a los prime-
ros descubridores un lugar, donde eran puestos, y castigados los malhechores 
de cualquier delito que cometiesen, el cual tenían esta forma y hechura. Eran 
como un pie de cruz cuadrado de una vara en alto, al cual subían por cuatro 
gradas, estaba en lo alto de este asiento otro a manera de pulpito, todo ma-
cizo, en cuya superficie estaba esculpida una figura de hombre, y a sus dos 
lados otros dos figuras de animales de cuatro pies, aunque no de los ordinarios 
y conocidos, los cuales parecía arremeter al vientre del hombre para hacerle 
pedazos. Estaba allí junto una serpiente hecha de cal y canto, del tamaño y 
grueso de un toro, pero tenía de largo 47 pies en cuya boca estaba un león 
de mármol, que parecía tragárselo. Estaba allí tres vigas hincadas en el suelo, 
y otras tres las atravesaban y muchas flechas y saetas rociadas, y tenidas con 
sangre, echadas en el suelo. Todo esto tenía su significado, y ello en si era muy 
de ver y admirable, porque en todo ello figuraban el rigor de la justicia para 
poner temor y freno para que los malos no se desmandasen en hacer mal.

XVII. Prisiones preventivas y cautelarias

Según la documentación y las fuentes históricas los mayas también tuvieron 
un concepto de cárcel y encarcelamiento. Según Gaspar Antonio Chi (1986 
[1582]):

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



47EL DERECHO PREHISPÁNICO MAYA: EVIDENCIA DOCUMENTAL...

La prisión era atar a través de las espaldas las manos al delincuente, y ponerle 
a la garganta una collera hecha de palos, y cordeles, y aun hoy día lo usan, 
especialmente con los que sacan de los montes, habiendo estado fugitivos.

En esta manera, López de Cogolludo (1957) nos dice que:

[De] esta forma eran llevados a unas jaulas de madera, que servían de cárcel, 
y en ellas eran puestos los condenados a muerte, esclavos fugitivos, y los presos 
en la guerra” Estos si eran pobres quedaban hechos esclavos; y si eran prin-
cipales, eran sacrificados a los ídolos, aunque algunos de ellos se rescataban.

Según otras fuentes, “una de estas jaulas era pintada de diversidad de 
colores, y en ella guardaban los niños, que habían de ser sacrificados, y los 
de más edad, quedando condenados a muerte de sacrificio” (Landa, 2017).

	— Akab na = oscura casa =carcel prisión oscura, picota en que ataban 
y flechaban a las malas mujeres y a los esclavos

	— Tzul Che = reja o prisión enrejada
	— Nat’ Che ak = Mordaza
	— Kat oc = prisón de pies
	— Kax-al kab = atar mano = prisión de manos o cuerda para atar los 

brazos al caballo
	— Che = madero = cepo, prisión
	— Co-cob chel cal = collera que echa a los indios huidos.
	— Cop che = echar o poner collera así a alguno
	— Ay Che =carcel

XV. Prisiones de corto plazo y vergüenzas 
públicas como castigo

Según las evidencias algunos acusados preferían huir o esconderse en el mon-
te antes de cumplir sus sentencias. Pero el castigo por huir de las sentencias, 
hasta las más mínimas, era la pena de muerte.

Como hemos visto, la pena capital era común.

	— Malel tan cab = pasar justicia= ser muerto a manos de la justicia; a 
vista de todos con culpa o sin ella. Ser ajusticiado, morir a manera 
de justicia

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



48 JOHN F. CHUCHIAK IV / RICH YOUNG / DORIS YOUNG

	— Man yac tan cab = matar por justicia
	— Manzah tan cab = justiciar, matar por justicia

Parece que los mayas sí tenían un concepto de la vergüenza pública y el 
encarcelamiento temporal como castigo por delitos leves, o contra los sospe-
chosos contra quienes no había suficientes pruebas. Según Gaspar Antonio 
Chi (1986 [1582]):

Algunas veces al que no se le probaba el adulterio o le hallaban a deshora en 
parte sospechosa, le prendían y tenían atadas las manos atrás por algún día, 
o horas, o le desnudaban, o le cortaban los cabellos (que era grave afrenta) 
según la gravedad de los indicios.

XVIII. Castigos pecuniarios

Según el estudioso José Herrera (1726 [1559-1625]), existieron varias formas 
de castigos pecuniarios, la más relevante de ellas era la confiscación de bie-
nes, impuesta siempre como pena a los familiares de los ejecutados.

XIX. Conclusión

El derecho prehispánico maya era un conjunto de normas impuestas por las 
autoridades para regular las acciones humanas en sus pueblos o provincias; 
esto con el propósito de mantener la sociedad en equilibrio en lo temporal y 
lo espiritual.

La evidencia presentada aquí nos da testimonio de la existencia de un 
cuerpo jurídico sistematizado con procedimientos judiciales estables y cla-
ramente perfilados, donde todavía podemos encontrar la supervivencia de 
costumbres de un sistema más antiguo en el que predominó una concepción 
muy organizada de justicia.

La actual falta de evidencia escrita acerca de las leyes y el derecho maya 
es el resultado del afán y celo de los extirpadores españoles y sus activas 
campañas de extirpación y destrucción de códices confiscados. Es probable 
que algunos de los códices confiscados y destruidos hayan contenido infor-
mación acerca de los usos y costumbres de los mayas en torno a su sistema 
jurídico.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



49EL DERECHO PREHISPÁNICO MAYA: EVIDENCIA DOCUMENTAL...

Además, como los resultados de esta investigación sugieren, para re-
construir o acercarse a los conceptos del derecho prehispánico de los mayas 
es necesario hacerlo desde una perspectiva interdisciplinaria y buscar deta-
lladamente en la documentación histórica, arqueológica y etnolingüística 
las huellas de este sistema jurídico prehispánico que cambio tan drástica-
mente con la conquista y la colonización española.

XX. Bibliografía

Álvarez, Cristina. 1997. Diccionario etnolingüístico del idioma maya yucateco colo-
nial. México: UNAM.

Casas, fray Bartolomé de las. 1977 [1552] Brevísima relación de la destruc-
ción de las Indias. Madrid: Fundación Universitaria Española.

Chi, Gaspar Antonio. 1986 [1582]. Relación de algunas costumbres de los indios de 
Yucatán. Mérida: Maldonado editores.

Ciudad Real, Antonio de. 2001. Calepino maya de Motul. Edición crítica y anota-
da por René Acuña. México: Plaza y Valdes.

Herrera y Tordesillas, Antonio de. 1726 [1559-1625]. Historia de los 
hechos de los castellanos en las islas i tierra firme del mar océano. Madrid: 
Imprenta Real de Nicolás Rodríguez Franco.

Landa, fray Diego de. 2017. Relación de las Cosas de Yucatán. Barcelona: Red 
ediciones.

Lizana, fray Bernardo de. 1893 [1633]. Devocionario de Nuestra señora de Izmal y 
Conquista espiritual. México: Imprenta

López de Cogolludo, Diego. 1957. Historia de Yucatán. México: Editorial 
Academia Literaria.

López Medel, Tomás. 1993 [1552] “Ordenanzas”, en Tomás López Medel: 
trayectoria de un clérigo-oidor ante el nuevo mundo. Guadalajara: Instituto Provin-
cial de Cultura Marqués de Santillana.

Okoshi Harada, Tsubasa. 1992. Los canules: análisis etnohistórico de Códice de 
Calkini. Tesis doctoral, México: UNAM.

Torquemada, fray Juan de. 1975. De los veinte y un libros rituals y monarquía 
Indiana, con el origen y guerras de los indios occidentales, de sus poblazones, descubri-
miento. Conversión y otras cosas maravillosas de la mesma tierra. México: UNAM.

Zamora, Fray Jerónimo Ramón. 1575. Repúblicas de indias idolatrías y gobierno 
en México y Perú antes de la conquista, Cronista de la orden de San Agustín.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




