
225

TEOLOGÍA MORAL Y DERECHO INDIANO: 
LA IGNORANCIA DE LOS INDIOS

Gerardo Lara Cisneros*

Sumario: I. Desarrollo. II. Bibliografía.

I. Desarrollo

Según el derecho indiano, la principal razón por la que los reyes de España 
tenían derecho a conquistar los territorios americanos era porque cumplían 
la misión y el compromiso de rescatar las almas de los indios para la fe cristia-
na. A ello estaba consagrada la conquista y los bienes reales comprometidos 
en sostener esta tarea, así lo establece la ley primera del título primero del 
libro primero de las Leyes de Indias.1

Para la Corona española la evangelización de los indios americanos fue 
tema central pues el rescate de las almas era su misión divina y en torno a 
ello giró la legislación indiana. La conquista y evangelización de América 
fue la oportunidad de expresar y desarrollar una guerra entre el bien y el 
mal, una lucha en la que la Corona defendía el bien simbolizado en la reli-
gión católica y el mal eran las religiones nativas a través de las cuales el de-
monio se había adueñado de las tierras y los hombres americanos. Ése fue el 
punto crucial y razón de ser de la presencia y permanencia de los españoles 
en América. Para lograr su propósito manifiesto, el principal vehículo fue 
la Iglesia Católica, pero igual se echó mano del aparato de gobierno y, por 
supuesto, de los tribunales seculares y eclesiásticos. Por ello, los reyes fueron 
los promotores de la presencia de la Iglesia Católica en el Nuevo Mundo, 

*		 IIH-UNAM.
1		 Recopilación de las leyes de los reinos de las Indias..., Libro1: De las iglesias Catedrales y Par-

roquiales, Título 1: De la Santa Fe Católica, Ley primera: Exhortación a la Santa Fe Católica 
y cómo la debe creer todo fiel cristiano.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



226 GERARDO LARA CISNEROS

y como patronos de ésta, gracias al Regio Patronato Indiano2, siempre es-
tuvieron al pendiente, cuidado y supervisión del bienestar de los indios, ya 
fuera por medio de la Iglesia o de las diferentes instancias de gobierno re-
lacionadas con éstos3. Por ello, asumiéndose como “buenos y bondadosos 
padres” la primera estrategia para corregir el rechazo de los indios a la fe 
verdadera fue la bondad y misericordia; sin embargo, en caso de negarse 
con pertinacia, terquedad u obstinación deberían aplicarse las penas mar-
cadas según derecho.

El Regio Patronato Indiano es la clave para entender la colonización y 
el gobierno de la Corona de España en América. El punto es que los reyes 
españoles eran la autoridad en todos los ámbitos de la vida legal colonial, 
y la Iglesia Católica había cedido el control de la Iglesia en América a los 
reyes hispanos. El rey era vice-patrono de la Iglesia colonial, de ello deriva 
que todas las expresiones legislativas relativas al gobierno sobre las Indias, 
necesariamente tendrían que estar en sintonía y armonía con las políticas 
dictadas desde el Real Palacio y el Real y Supremo Consejo de Indias. Por 
eso, tanto el derecho indiano como el derecho canónico indiano se vieron 
supeditados a las políticas de la Corona.

Sin embargo, el apoyo a la Iglesia indiana no sólo era una tarea de la 
Corona, debía ser una empresa en la que toda la sociedad, todos sus inte-
grantes —el rey, los vecinos españoles, los indios y por supuesto la Iglesia 
Católica—se comprometieran en edificar.4 En esta idea subyace el principio 

2		 La bibliografía sobre este tema es abundante y no me referiré a ella. Aquí sólo remitiré 
a parte de la legislación sobre el asunto: Real Cédula de Felipe segundo en San Lorenzo a 1 
de julio de 1574: “Que el patronazgo de todas las Indias pertenece privativamente al Rey”, 
en Recopilación de Leyes de Indias..., Libro I Titulo sexto. Del patronazgo real de las Indias. Ley 
I. Que el patronazgo de todas las Indias pertenece privativamente al Rey...y no pueda salir 
de ella en todo ni en parte: “Por cuanto el derecho del patronazgo eclesiástico nos pertenece 
en todo el estado de las Indias...por haberla descubierto, puesto iglesias y por la concesión 
de las Bulas...mandamos que este derecho de patronazgo...siempre sea reservado...a nuestra 
corona y no pueda salir de ella ni en parte, por gracia...o cualquier otra disposición...no sea 
visto que concedemos derecho de patronazgo a persona alguna, iglesia ni monasterio, ni 
perjudicarnos en el dicho nuestro derecho... otro si por costumbre, prescripción ni otro titulo, 
ninguna persona...comunidad eclesiástica o seglar, iglesia ni monasterio pueda usar de este 
derecho...si no fuere la persona en nuestro nombre...”.

3		 Recopilación de las leyes de los reinos de las Indias..., Libro 6: De los indios. Título X: Del 
buen tratamiento de los indios, Ley VI: Que todos los ministros y residentes en la Indias 
procuren el buen tratamiento de sus naturales.

4		 “Las iglesias parroquiales que se hicieren en pueblos de españoles, sean de edificio 
durable y decente, y la costa que en ellas se hiciere se reparta y pague por tercias partes: la 
una de nuestra hacienda real, la otra a costa de los vecinos encomenderos de indios de la 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



227TEOLOGÍA MORAL Y DERECHO INDIANO...

de que la religión católica es el centro o corazón de la sociedad, y que en 
torno a ella se construye una alianza que une y da razón de ser al mundo, 
al menos eso es lo que la Corona pensaba y reflejaba en su legislación. Tal 
era la importancia de la religión católica para los reyes, y éste era uno de 
los argumentos que esgrimían para reclamar legitimidad. Para ellos, la re-
ligión católica era el corazón de la monarquía, y los indios, como súbditos, 
debían profesar la misma religión. Corona e Iglesia asumieron que la reli-
gión católica era sinónimo de civilización, vivir según sus preceptos era ser 
seres humanos completos, y según ellos, imponer esta forma de vida a los 
indios era en realidad un rescate, una “misión divina”. Por consecuencia, 
obligar a los indios a dejar de lado parte importante de sus formas tradicio-
nales de vida y sobre todo, de su “falsa” religión, era “ayudarlos” en su ruta 
de salvación; el cambio se tendría que dar aunque los indios se negaran o 
lo rechazaran. Finalmente, al menos desde el siglo XVI y hasta principios 
del XVIII, los europeos consideraron que los indios no tenían capacidad de 
“salvarse solos” pues eran prisioneros de su propia “ignorancia invencible” 
por lo que forzarlos a adoptar la nueva religión (nueva forma de vida) era 
válido y “justo”5. En este sentido, reducir a los indígenas a los márgenes 
trazados por los regímenes jurídicos castellano y católico era “protegerlos” 
pues necesitaban de los cuidados de un padre.

Desde el siglo XVI la discusión sobre la naturaleza del indio america-
no dio origen a múltiples disputas teológicas. Las discusiones que entonces 
sostuvieron juristas y teólogos fueron recogidas por la Corona en diferentes 
cédulas que operaron simultáneamente y que fueron compiladas las Leyes 
Nuevas de 1542, a través de las que los indígenas quedaban directamente 
bajo la protección del rey. Esta legislación identificaba al indio como rudo 
(de tardo entendimiento), miserable (desprotegido) y eran neófito,6 catego-

parte donde se edificaren, y otra de los indios que hubiere en ella y su comarca; y si en los 
términos de la ciudad, villa o lugar estuvieren incorporados algunos indios en nuestra real 
corona”, Real cédula de don Felipe II en Madrid a 8 de diciembre de 1588, y don Felipe 
V en la Recopilación de las leyes de los reinos de las Indias..., Libro1: “De las iglesias Catedrales y 
Parroquiales”, Titulo Segundo: “De las iglesias Catedrales y parroquiales y de sus erecciones 
y fundaciones”, Ley II: “Que las iglesias parroquiales se edifiquen a costa del rey, vecinos y 
indios”.

5		 Recordemos el formulismo del “Requerimiento” que era un recurso de dar legalidad 
a la presencia hispana y a la imposición de un nuevo monarca, una nuevo dios y una nueva 
Iglesia, pero que no significaba nada para los indios.

6		 “Neófito o recientemente convertido”: Ibídem, Libro primero: Decretalium, Título XI 
“De los tiempos de las ordenaciones y de la cualidad de los ordenados” p. 76. La condición 
de neófito implica un conocimiento superficial de la religión católica. Para los primeros evan-
gelizadores los indios neófitos eran como niños inocentes, como alguien sin conciencia de lo 

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



228 GERARDO LARA CISNEROS

rías jurídicas existentes en el derecho hispano desde la época medieval.7 
Para la legislación indiana los nativos eran “menores, incapaces de admi-
nistrarse por sí, y más de defenderse jurídicamente de los atropellos a que 
su debilidad los exponía”.8 De ahí que la perspectiva de la Corona y de 
la Iglesia sobre el indio fuera paternalista y proteccionista.9 La naturaleza 
privativa del derecho en el antiguo régimen hizo de los indios el estamento 
que gozó de mayor número de privilegios entre todos los de Indias, pero al 
mismo tiempo fue el que tuvo las más desventajosas condiciones para lograr 
su crecimiento, pues siempre enfrentó las limitaciones propias que implica-
ba ser considerado ante la ley la minoría de edad. Esto les imposibilitaba el 
acceso a los escalones altos del gobierno espiritual o secular en Indias. Los 
privilegios no eran derechos, sino concesiones de la autoridad.10 Ya fuera el 
rey, el papa, o en su caso por el obispo11 en tanto que éstos hacían uso de 
sus respectivas jurisdicciones, creando así nichos jurídicos específicos a una 
corporación o estamento determinados.

que está bien o está mal. Neófito es una persona recién convertida a una religión. Diccionario 
de la lengua española: vol. IV, p. 922.

7		 La categoría de miserable fue definida por Alfonso X como: “...pues miserables se 
llaman según Juan Andr, aquellos de los cuales nos compadecemos naturalmente”, en Las 
Siete partidas del rey D. Alonso El Sabio, 4 Vols., glosadas por Gregorio López, del consejo Real 
de las Indias, en esta impresión se representa a la letra el texto de las partidas que de orden 
del consejo Real se corrigió y publicó Berdi en el año de 1758, Valencia, Imprenta de Benito 
Monfort, 1767: libro I, primera partida, título VI “De los clérigos, e de las cosas que les 
pertenece hacer, e de las que les son vedadas”, Ley 48. La categoría de rudo ya se recoge en 
la ley septuagésimasexta de las Leyes del Toro de los reyes Católicos: http://bib.us.es/guiaspor-
materias/ayuda_invest/derecho/leyesDeToroPosadilla.htm.

8		 Paulino Castañeda Delgado, “La condición miserable del indio y sus privilegios”, en 
Anuario de Estudios Americanos, Vol. XXVIII, Sevilla, España, 1971: p. 263.

9		 Muchos autores han señalado esta condición de la legislación civil y eclesiástica vi-
gente en el Imperio Español de los siglos XVI y XVII y en especial acerca de la Nueva Es-
paña. Para la condición legal del indio en materia secular algo he anotado en la nota 4, y con 
relación a la legislación eclesiástica se sugiere ver: Rafael Gómez Hoyos, La iglesia en América 
en las leyes de Indias, Madrid, 1961; José Llaguno, La personalidad Jurídica del Indio y el III concilio 
provincial mexicano, México, Porrúa, 1963; José Luis Mora Mérida, “La visión del indio por 
los eclesiásticos europeos en los siglos XVI y XVII, notas sobre la idea misional en Europa”, 
en La imagen del indio en la Europa moderna, Sevilla, 1990: pp. 197-217; y Bernabé Navarro, La 
Iglesia y los indios en el III Concilio mexicano (1585), México, 1945.

10		 Murillo Velarde, Curso de derecho canónico..., Libro quinto: Decretalium, Título XXXIII: 
“De los privilegios y de los excesos de los privilegiados”: párrafo 291, p. 298.

11		 “El obispo en su diócesis y otros prelados inferiores al Papa, pueden conceder privile-
gios respecto de sus leyes, pero no respecto del derecho común, a no ser que se les permita 
especialmente por el derecho” Murillo Velarde, Curso de derecho canónico..., Libro quinto: De-
cretalium, Título XXXIII: “De los privilegios y de los excesos de los privilegiados”: párrafo 
290, p. 298.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



229TEOLOGÍA MORAL Y DERECHO INDIANO...

Alonso de la Peña Montenegro, obispo de Quito entre 1654 y 1687 y 
doctor en Sagrada Teología por la Universidad de Santiago de Compostela, 
autor del manual para párrocos de indios más importante y popular entre 
los curas de la América colonial,12 definió la condición del indio como mi-
serable, pobre, menor y rústico.13 Para éste prelado, los obispos tendrán la 
obligación de atender estas condiciones para cuidar mejor de sus rebaños, y 
de ello se desprende que los mitrados debieran otorgar privilegios a los in-
dios si querían cumplir correctamente con su labor pastoral. Explica que, si 
el indio cometía una falta, ésta debía ser tratada con piedad y misericordia 
pues era resultado de su rusticidad.14

De esto se desprende que las penas a los indios debían ser moderados, 
en esto sigue al píe de la letra al gran jurista don Juan de Solórzano Pereyra, 
quien explicó que “La miseria, rudeza y simplicidad de estos indios hace 
que en sus causas, tanto en las civiles como en las criminales, no deban los 
jueces atenerse al rigor del derecho, sino más bien ser benignos con ellos y, 
en cuanto sea posible, atenuar las penas que hayan de imponerles”.15

Juan de Solórzano y Pereyra señalaba que los indios americanos “...en 
modo alguno deben contarse en el número de las bestias... que en el Nuevo 
Mundo no se han encontrado indios que carezcan de la luz de la razón...” 
pero también señalaba que “incluso aquellos indios que se han encontrado 
con mayor grado de civilización, pudieron en aquel momento recibir el ca-
lificativo de bárbaros...”. La razón principal de que los indios sean bárbaros 
era que “por cuanto son ajenos a la luz del evangelio y alejados además en 
su mayoría de las instituciones humanas”.16

12		 La primera edición de este manual apareció en 1668 y de ahí en adelante fue publi-
cado seis ocasiones más entre los siglos XVII y XVIII (1678, 1698, 1726, 1737, 1754 y 1771). 
Esta obra fue leída y citada recurrentemente por curas párrocos novohispanos y sirvió de 
punto de partida para la elaboración de otros manuales en Nueva España. Alonso de la Peña 
Montenegro, Itinerario para párrocos de indios, 2 Vols., edición critica por Carlos Baciero, et al., 
Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1995-1996 (Corpus Hispanorum 
de pace, 2ª Serie: 2-3).

13		 Ibídem: Libro Segundo “De la naturaleza y costumbres de los indios, Tratado Primero 
“De los privilegios de los indios y de los pecados que hacen los que los agravias”: Sección I 
“Los indios gozan de los privilegios que el Derecho concede a los miserables, pobres, meno-
res y rústicos”, p. 387-388.

14		 Ibídem: Libro Segundo “De la naturaleza y costumbres de los indios, Tratado Primero 
“De los privilegios de los indios y de los pecados que hacen los que los agravias”: Sección II 
“Cuáles don éstos privilegios que por derecho gozan los indios por miserables”, p. 389.

15		 Juan de Solórzano y Pereyra, De Indiarum Iure, 5 Vols., edición de Carlos, Baciero et al., 
Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, 1994-1999 (Corpus hispanorum 
de pace. Serie II): Vol. 1, Libro I, Cap. XXVII.

16		 Ibídem: Vol. 2, Libro II, Cap. IX, p. 317-323.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



230 GERARDO LARA CISNEROS

El rescate de los millones de almas indígenas debía estar seguido por la 
salvaguarda de los cuerpos, y ambas eran responsabilidad moral de Corona 
e Iglesia. Junto a esto estaba la urgente necesidad de que la Iglesia le pro-
porcionara al indio una defensa contra las falsas creencias inspiradas por el 
demonio. El elemento más grave era su religión idolátrica, éste era el punto 
sobre el que se tendría que trabajar de forma más intensa.17 Las costum-
bres y prácticas religiosas de los indios eran el principal foco de atención 
en cuanto a su cuidado y educación.18 Por ejemplo, en su Manual de derecho 
canónico, Murillo Velarde coloca a los indios en la misma categoría que cual-
quier otro minusválido, esclavo, enfermo o desvalido.19 Por ello, en materia 
judicial, ya sea en derecho común o canónico, los privilegios otorgados a 
los indios operan como atenuantes a las penas que se señalan para delitos 
similares en personas no privilegiadas. El privilegio no exime de la pena, 
pero sí la atenúa.

Los privilegios de los miserables en materia penal se traducen en la 
aplicación de piedad, benignidad o condescendencia en los castigos, así, si 
la falta es cometida sin agravio de nadie en especial, normalmente se im-
primen reprimendas de conciencia o públicas si es que la falta trascendió 
al espacio público y notorio. Pero cuando de la falta se derivó el daño a un 
tercero lo obligado era atender a la satisfacción del afectado, en ese caso el 
privilegio opera como atenuante pues “el mismo tercero tiene obligación 
de pedir que la satisfacción no sea tan cabal como si la hubiera de dar un 
español, atendiendo a la corta capacidad de estos miserables cuya cortedad 
de entendimiento y no alcanzar adecuadamente la malicia y gravedad de 

17		 Véase las diferentes disposiciones que sobre el tema se reunieron en el Libro Primero. 
Titulo primero, “De la Santa Fe Católica”, en la Recopilación de las leyes de los reinos de las In-
dias... Ejemplos de ello son: Ley II. “Que en llegando los capitanes del Rey a cualquiera pro-
vincia y descubrimiento de las Indias, hagan luego declarar la Santa Fe a los indios”; Ley III. 
“Que los ministros eclesiásticos enseñen primero a los indios los artículos de nuestra santa 
fe católica”; Ley IIII. “Que no queriendo los indios recibir de paz la Santa Fe, se use de los 
medios que por esta ley se manda”. Ley V. “Que los indios sean bien instruidos en la Santa 
Fe Católica y los virreyes, audiencias y gobernadores tengan de ello muy especial cuidado”.

18		 Véase las diferentes disposiciones que sobre el tema se reunieron en el Libro Primero. 
Titulo primero, “De la Santa Fe Católica”, en la Recopilación de las leyes de los reinos de las In-
dias... Ejemplos de ello son: Ley VI. “Que los virreyes, presidentes y gobernadores ayuden a 
desarraigar las idolatrías”; Ley VII. “Que se derriben y quiten los ídolos y prohíba a los in-
dios comer carne humana”; Ley VIII. “Que los indios sean apartados de sus falsos sacerdotes 
idolatras”; Ley IX. “Que los indios dogmatizadores sean reducidos y puestos en conventos”.

19		 Murillo Velarde, Curso de derecho canónico...: Libro segundo: Decretalium, Título II: “Del 
foro o fuero competente”: párrafo 37, p. 216.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



231TEOLOGÍA MORAL Y DERECHO INDIANO...

los delitos, los hace menos culpables”.20 El mismo criterio aplica cuando el 
delito es considerado atroz y por lo mismo se presume que lo fuera cometido 
con dolo o malicia y no simplemente por simplicidad o rusticidad.

En otras palabras, la falta de entendimiento al cometer una falta, ya sea 
de orden civil, moral o de fe por parte de los indios no les exime de cometer 
un delito. Así lo señala el derecho canónico según dice Murillo Velarde, lo que 
cambia en ese caso es el grado de severidad de la pena o castigo: “...aunque la 
ignorancia sea crasa. Porque aunque del delito no excusa, excusa de la pena, 
para contraer la cual la bula exige conocimiento: a no ser que la ignoran-
cia sea tan crasa, que pueda llamarse temeridad”.21 El delito existe, aunque 
atenuado por la rusticidad e ignorancia del indio, aunque sea pecado mortal 
en otros en los indios es venial, pues es producto de “conciencia errónea”, es 
decir “la que conoce el objeto distinto de la realidad”.22

La conciencia es un elemento de primera importancia en la comisión de 
pecados o delitos. En ello la teología moral fue determinante. Según Jaime 
Corella (autor de uno de los manuales de teología moral más importante en 
aquella época), la conciencia es juicio y acto de la razón y del entendimien-
to, y se divide en recta y errónea (ésta se divide en vencible e invencible), 
probable, dudosa y escrupulosa.23 Estos principios fueron los mismos que 

20		 Peña Montenegro, Itinerario para párrocos... Libro Segundo “De la naturaleza y costum-
bres de los indios, Tratado Primero “De los privilegios de los indios y de los pecados que 
hacen los que los agravias”: Sección II “Cuáles don éstos privilegios que por derecho gozan 
los indios por miserables”, párrafo 3, p. 390.

21		 Murillo Velarde, Curso de derecho canónico..., Libro quinto: Decretalium, Título VII: “Acer-
ca de los herejes”: párrafo 88.

22		 Peña Montenegro, Itinerario para párrocos..., Tomo II, Libro Quinto “En que se trata de 
los privilegios que tienen los señores arzobispos y obispos, los regulares y los indios en estas 
partes. Y de los visitadores y modo como se han de portar en las visitas de los indios y sus 
doctrineros. De la conciencia errónea muy ordinaria en los indios. Y de algunas cuestiones 
misceláneas, Tratado Tercero “De la conciencia”: p. 575-584.

23		 Jaime Corella, Summa de la Theologia Moral: su materia, los tratados mas principales de casos de 
conciencia: su forma unas conferencias prácticas. Primera y segunda parte, 11 ed., Barcelona, Imprenta 
de don Joseph Llopis, 1702. [Primera edición de 1697]: Primera parte, Tratado primero “De 
conciencia”, Conferencias I, II y III: p. 52-62.

1. Conciencia recta: es la que debe seguir la regla o norma y el obrar contra ella es pe-
cado.

2. Conciencia errónea invencible: es cuando la razón dicta que es bueno seguir tal objeto 
y malo no seguirlo, aunque tal acción sea errónea pero nace de la aprehensión racional que 
se hace del objeto y el individuo no tiene manera de salir del error. No seguirla es pecado.

3. Conciencia errónea vencible: es cuando la razón dicta erróneamente sobre lo que está 
bien o mal y existe la posibilidad de salir del error. Seguirla o no seguirla es pecado o no 
dependiendo de los casos.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



232 GERARDO LARA CISNEROS

De la Peña Montenegro, vertió en su Itinerario para párrocos,24 quien señaló 
que: los indios no pueden ser culpables de pecado mortal puesto que no 
poseen conciencia recta y cierta sobre sus acciones, luego entonces, aún co-
metiendo faltas no son responsables del todo sobre ello pues sus pecados los 
cometen sin voluntad intencional. En consecuencia, las medidas correctivas 
a las que se debían someter no podrían ser con el mismo rigor que se em-
plearía para sancionar a algún miembro de otro cuerpo social. En este caso 
sugiere la clemencia en el castigo.

Para los españoles, no obstante, su natural torpeza o rusticidad, los 
indios eran poseedores de conciencia, y por ello capaces de reconocer la 
veracidad de la religión cristiana. La conciencia de los indios era la que 
Corella identificaba como “conciencia errónea invencible” (es cuando la 
razón dicta que es bueno seguir tal objeto y malo no seguirlo, aunque tal 
acción sea errónea, pero nace de la aprehensión racional que se hace del 
objeto y el individuo no tiene manera de salir del error. No seguirla es pe-
cado). De ello se desprende también que los indios estuvieran presos en su 
ignorancia, que era “ignorancia invencible”. Corella define la ignorancia 
en estos términos:

De los provechos de honra, riqueza y de leyes, que cursa la sabiduría, vive 
privado miserablemente el ignorante: carece de honra, y estimación, y es de 
todos despreciado... Es la ignorancia cosa tan vil, que reduce a un racional a 
los términos de bruto... Porque si el ser racional, y parecer hombre consiste en 
el ejercicio de la razón, y entendimiento, claro es que el que tiene esta genero-
sa potencia inculta, puede más apellidarse bruto, que hombre.25

4. Conciencia probable: obrar con opinión verdaderamente probable, seguir un dictamen 
razonable y prudente. No es pecado.

5. Conciencia dudosa: es cuando existe una perplejidad y suspensión del entendimiento 
que no determina el acto. Es pecado o no dependiendo de si existe un juicio práctico o espe-
culativo que motiven razones o fundamentos prudentes.

6. Conciencia escrupulosa: es cuando sin fundamento, ni razón verdadera, sino a lo sumo 
aparente, despierta en el alma la ola de algún vano temor. Proceder de forma escrupulosa es 
pecado pues no tiene fundamento razonable o prudente.

24		  Peña Montenegro, Itinerario para párrocos..., Tomo II, Libro Quinto “En que se trata de 
los privilegios que tienen los señores arzobispos y obispos, los regulares y los indios en estas 
partes. Y de los visitadores y modo como se han de portar en las visitas de los indios y sus 
doctrineros. De la conciencia errónea muy ordinaria en los indios. Y de algunas cuestiones 
misceláneas, Tratado Tercero “De la conciencia”: p. 575.

25		  Corella, Summa de la Theologia Moral...: Primera parte, “Parte segunda del anteloquio”, 
Párrafo II “Daños de la ignorancia”: p. 30.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



233TEOLOGÍA MORAL Y DERECHO INDIANO...

Sin embargo, la ignorancia se puede eliminar con la educación, pero 
esto no opera en todos los casos. Corella señala que existen diferentes ti-
pos de ignorancia, los cuales generan a su vez distintas situaciones jurídicas 
cuando se comete una falta derivada de ella:

1. Ignorancia positiva: es un error de entendimiento.

2. Ignorancia negativa: la carencia del conocimiento en el sujeto inca-
paz de tenerlo.

3. Ignorancia privativa: es la carencia del conocimiento en el sujeto ca-
paz de saber la cosa. Se divide en vencible e invencible.

A. Ignorancia vencible: es consecuente e injusta. No exime del peca-
do pero si lo atenúa.26

B. Ignorancia invencible: que es imposible vencer por la incapacidad 
de conocer de quien la padece. También se le llama antecedente, 
justa o probable, pues no depende de la voluntad de quien la pa-
dece, sino que es producto de sus limitaciones racionales. La igno-
rancia invencible es antecedente y causa involuntaria del pecado, 
por lo tanto es excusa del mismo.

C. Ignorancia invencible concomitante: es aquella que no es causa 
del acto, aunque le acompaña. Por ser involuntaria no es causa de 
pecado.27

La ignorancia como atenuante del pecado o del delito es elemento cru-
cial para entender la lógica de las penas y castigos que se aplicaron en el de-
recho indiano (lo mismo en derecho común que canónico) a los indios. Por 
su condición de miserables y rústicos, los indios casi siempre fueron objeto 
de ignorancia invencible.28

De la Peña Montenegro y Murillo Velarde coinciden con Jaime Corella, 
quien explica la diferencia entre pecado venial y mortal a partir de la bon-
dad y la maldad de los actos humanos. Sobre el asunto, y basándose en San 
Agustín, Corella señala que:

26		 A ésta la divide así:
a. Afectada: es decir intencional.
b. No afectada: es decir producto de la negligencia de preguntar o saber.
c. Crasa o supina: cuando no se pone ninguna diligencia en saber o preguntar.
Culpable: cuando la diligencia que se pone en saber o preguntar es nula o muy poca.

27		 Ibídem: “Tratado segundo de los pecados”, Sección primera “De voluntario y libre”: 
Conferencia II “Si la ignorancia causa involuntario”: p. 71-78.

28		 En algunos casos también se les acusó de: o vencible crasa o supina.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



234 GERARDO LARA CISNEROS

1. Ninguna acción que no sea voluntaria puede ser pecado... Ninguna 
acción, que no es voluntaria, puede ser meritoria; luego ni tampoco 
pecaminosa.

2. No basta solo que la acción sea voluntaria para ser pecado, sino que 
también ha de ser libre... el consentir es acto libre de la voluntad; 
luego, sin el consentimiento no hay pecado, no lo habrá sin libertad.

3. No sólo es pecado lo voluntario inmediato, cuales son los actos malos 
de la voluntad... sino también lo voluntario mediato, o imperado... 
La razón es clara, porque el que estando obligado a evitar el mal, lo 
permite, o manda, o consiente, peca...

4. También se halla pecado en lo voluntario expreso, cuando expresa-
mente lo quiere, o ejecuta el mal, y en lo interpretativo... porque no 
sólo es pecado hacer mal, sino también no evitarlo, cuando se puede, 
y se debe evitar.

5. En el voluntario directo, o in se es cosa llana que hay pecado... [por-
que el deseo o complacencia del mal prohibido, es pecado] En el vo-
luntario indirecto, per se, también es claro que hay pecado... [porque 
no son pecados los efectos que per accidens se siguen, cuando no hay 
obligación de evitar que los produce]

6. No sólo hay pecado en lo voluntario actual, sino también en lo vir-
tual.29

La influencia de la teología moral en el derecho canónico fue importan-
te. Así, De la Peña Montenegro, al referirse al tema de la culpa y la piedad 
entre los indios señala que:

Digo, pues, que la virtud de la clemencia obliga a todos los que tienen supe-
rioridad sobre otros, templando con piedad el rigor de la ley en el castigo; 
pero con los indios juzgo que obliga con más fuerza: porque sus culpas no tie-
nen tanto de malicia como en otros; mas antes se disminuye por muchas cosas 
como son la simplicidad, ignorancia, embriaguez, pobreza y ser tan nuevos 
en la fe que aún no han olvidado la gentilidad. Y todas estas cosas quitan mu-
cho de la malicia en la culpa y obligan a piedad.30

29		 Corella, Summa de la Theologia Moral...: Primera parte, “Tratado segundo de los peca-
dos”, Sección primera “De voluntario y libre”: p. 64-65.

30		 Peña Montenegro, Itinerario para párrocos..., Tomo I, Libro Primero, Tratado Primero 
“Si será pecado mortal tratar a los indios con crueldad maltratándolos”, sección III: p. 390-
391.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



235TEOLOGÍA MORAL Y DERECHO INDIANO...

La conclusión a la que llega el manual para curas párrocos es la misma 
que en otras ocasiones: a los indios no se les puede culpar como al resto de 
los grupos sociales. En el pensamiento de Corella voluntad, libertad, igno-
rancia y conciencia del pecado son clave para determinar el grado de culpa-
bilidad en la comisión de delitos en que incurre un individuo, que, en el caso 
indiano, se aplica lo mismo para el indio como para el no indio. En otras 
palabras, el grado de culpabilidad de un individuo que peca depende de la 
capacidad y voluntad que éste tenga para decidir consciente y libremente 
cometer tal acto a sabiendas de lo que eso implica. Éste fue el principio 
privativo que se aplicó en el derecho indiano —canónico y secular— para 
otorgar a los indios el privilegio de la clemencia al dictar sentencia en la 
aplicación de penas y castigos. En el caso de los indios, por lo menos hasta 
mediados del siglo XVIII, la “ignorancia invencible, supina o crasa”, de la 
que se consideraba que los indios eran incapaces de liberarse, fue el factor 
determinante para dictarles sentencias benevolentes en todo proceso judi-
cial en el que los tales se vieran involucrados. Tal era la lógica que guiaba 
a la Corona y a la Iglesia como padre y madre amorosos para con sus hijos 
menores, fue una vez más, el paternalismo.

II. Bibliografía

Castañeda Delgado, Paulino, “La condición miserable del indio y sus pri-
vilegios”, en Anuario de Estudios Americanos, Vol. XXVIII, Sevilla, España, 
1971.

Corella, Jaime, Summa de la Theologia Moral: su materia, los tratados mas princi-
pales de casos de conciencia: su forma unas conferencias prácticas. Primera y segunda 
parte, 11 ed., Barcelona, Imprenta de don Joseph Llopis, 1702. [Primera 
edición de 1697].

De la Peña Montenegro, Alonso, Itinerario para párrocos de indios, 2 Vols., 
edición critica por Carlos Baciero, et al., Madrid, Consejo Superior de 
Investigaciones Científicas, 1995-1996 (Corpus Hispanorum de pace, 2ª 
Serie: 2-3).

De Solórzano y Pereyra, Juan, De Indiarum Iure, 5 Vols., edición de Car-
los. Baciero, et al., Madrid, Consejo Superior de Investigaciones Científi-
cas, 1994-1999 (Corpus hispanorum de pace. Serie II.

Gómez Hoyos, Rafael, La iglesia en América en las leyes de Indias, Madrid, 
1961;

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



236 GERARDO LARA CISNEROS

Las Siete partidas del rey D. Alonso El Sabio, 4 Vols., glosadas por Gregorio López, 
del consejo Real de las Indias, Berdi 1758, Valencia, Imprenta de Benito 
Monfort, 1767.

Leyes del Toro de los reyes Católicos, version digital en: http://bib.us.es/guias-
pormaterias/ayuda_invest/derecho/leyesDeToroPosadilla.htm.

Llaguno, José, La personalidad Jurídica del Indio y el III concilio provincial mexicano, 
México, Porrúa, 1963.

Mora Mérida, José Luis, “La visión del indio por los eclesiásticos europeos 
en los siglos XVI y XVII, notas sobre la idea misional en Europa”, en La 
imagen del indio en la Europa moderna, Sevilla, 1990.

Murillo Velarde, Curso de derecho canónico...
Navarro, Bernabé, La Iglesia y los indios en el III Concilio mexicano (1585), Mé-

xico, 1945.

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/wdblhhv

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




