Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga

CAPITULO SEGUNDO. CUAUHTINCHAN EN LA HISTORIA

. Contextualizaciéon socio-historica de Cuauhtinchan

El pueblo de Cuauhtinchan se encuentra ubicado en el municipio homonimo del Estado de Puebla.
En el censo de 2010, contaba con una poblacion total de 9,538 habitantes, de los cuales tinicamente
118 son hablantes de una lengua indigena. Actualmente comprende un entramado de 36 localidades del
dmbito rural con distintos grados de marginaciéon, que van de alto (50%) al muy alto (13.8%), a con
un 26.5% de pobreza extrema (2,632 habitantes, véase http://www.microrregiones.gob.mx/catloc/LocdeMun.
aspx’tipo=clave&campo=loc&ent=21&mun=040). El humilde estado en que se encuentra el municipio, no
refleja quiza, sus enormes glorias pasadas, pero se conservan varias construcciones, entre ellas la de su
monumental convento, multicitado en el Libro de los Guardianes, que vale la pena tener en cuenta como una
importante poblacion para la historia de México. Sus archivos han sido la clave para que estudiosos como
Paul Kirchhoff, Pedro Carrasco y Luis Reyes pudieran entender y transmitirnos el desarrollo de los pueblos

de indios y su conformacion a partir de los sefiorios prehispanicos.

Tabla 4. Topénimo de Cuauhtinchan en distintos documentos

I Historia Tolteca- a) II Lienzo de Tlaxcala
Chichimeca
b) [II Coédice Mendocino
19) IV Escudo Municipal de

Cuauhtinchan '@

'CURUTENCHEN"

La etimologia del toponimo refiere al ‘hogar de las aguilas’, de cuauhitli ‘aguila’, in ‘posesivo plural’
y chantli ‘hogar’ (tabla 1), composicién que por su simbolismo puede ser bastante comun, por lo que no se

debe de confundir con otros lugares, como la zona arqueologica de Malinalco en el Estado México.

f»

=

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas




Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga

HAmAAA

-

Shnsrcas;

AALGEYAD]

b 23

- o N

AL

AN IR AR

Figura 17. Llegada de los chichimecas a Cuauhtinchan en el 8 cafia
segiin la Historia Tolteca-Chichimeca (fo. 35v-36r).

El poblamiento de la zona se le atribuye oficialmente a los olmecaxicalanca (vecinos de Cacaxtla
y Xochitécatl) en el siglo IX, véase http://www.inafed.gob.mx/work/enciclopedia/EMM21puebla/municipios/21040a.
html, posteriormente la region se pobld por los tolteca-chichimecas, quienes se mantuvieron junto con
Atlixco, Tlaxcala y Huejotzingo. La fundacion del pueblo de Cuauhtinchan o Guautinchan se data en 1174-
1175, aitos 7 CONEJO-8 CANA (figura 1), cémo se explica en el siguiente apartado, se cree que es un sefiorio
multiétnico, pues se reportan hablantes de nahuatl, otomi y popoloca. Para el momento del contacto era
un seforio independiente que tributaba a los mexicas, particularmente a la guarnicion de Tepeyacac; la

cual fue derrotada y sometida, junto con sus sujetos, por el ejército mixto de tlaxcaltecas y espaiioles en julio

de 1520 (Gerhard 2000, p. 227).

Figura 18. Derrota de Quauhtinchan segiin el Lienzo de Tlaxcala (ca. 1552).

Probablemente Cuauhtinchan fue parte de la encomienda de Tecali, otorgada a Francisco de
Orduna Loyando; luego en 1522 la encomienda se dividio entre Diego de Colio y Juan Pérez de Artiaga, la
parte de Colio pasé en algunos afios a manos de Pedro de Alvarado, y de éste a las de Alonso de Valencia
o Valiente, antes de ser administrada por la Corona en 1542. Cuauhtinchan seguiria pagando la mitad de

sus tributos a un particular, el Marqués de Ariza, hasta 1696.

23
iam o

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga

II. Los guardianes de Cuauhtinchan (el poder temporal)

La region Mixteca-Puebla

Durante el siglo XVI, los nahuas denominaba Mixtldn ‘lugar de las nubes’, a la region que era ocupada
por los mixtetlacatl ‘los hombres de las nubes’, quienes se autodenomina fiuu savi ‘pueblo de la lluvia’, su
mixtecapan ‘pais de los mixtecos’, abarca la parte oeste de Oaxaca, el sur de Puebla y el oriente del estado de
Guerrero. El término “Mixteca-Puebla” fue utilizado por primera vez en 1938 por George Vaillant y Henry
Nicholson, para definir los estilos ceramicos que surgen en los periodos Preclasico Temprano y Epiclasico
(650-900 d.C.), espacio que comprende desde la caida de Teotihuacan hasta la llegada de los chichimecas a
la zona de la Mixteca y el centro-sur del estado de Puebla.

Después de 950 d.C. en la Mixteca, ocurrié una revolucion cultural y artistica que permitié a
los mixtecos crear delicada ceramica, como las vasijas policromas tipo codice (copas, vasos, platos, cajetes

tripodes, apaxtles, incensarios), en las que plasmaron un complejo sistema de escritura en el que se representa:

a) El uso del calendario de 260 dias o tonalpohualli, asi como la cuenta de los afios por medio
del xiuhtonalamatl

b) Una religion politeista plasmada en la representacion de dioses con diversos atributos
practicamente estandarizados, las bandas celestes relacionadas con la divinidad con estrel-
las simbolizadas como ojos.

c) La descripcion de linajes, practicas bélicas y distintos rituales, tanto en escenas realistas
como de manera simbolica, mediante distintos complejos glificos.

d) La guerra como la union del agua y el fuego, simbolizada también a través de la represent-
acion de dardos y escudos.

La escritura mixteca trasciende la representacién figurativa y encierra un gran complejo sistema simbélico,
en el que no hay separacion entre la imagen y el texto, tanto ideogramas como fonogramas son inseparables,
constituyendo un todo conceptual, por lo que suelen llamarse semasioglifos; es decir, glifos que vehiculan
un sema o significado, que puede o no estar asociado a una palabra de una lengua particular, por lo que
pudo ser compartido por gran parte de los sefiorios de la region Mixteca y el Altiplano Central. Entre los
siglos IX y XI d. C. los grupos mixtecos difunden su escritura a otros grupos, sobre todo se influencia a los
grupos del Altiplano Central, estos innovadores fueron llamados Tlailotlaque o los regresados. Es probable

que en estos momentos fuera cuando los grupos nahuas adquirieran este sistema de escritura.

Figura 19. Pintor mixteco con atributos de Nu tachi. Lamiana 48 del Cédice Viena

&
DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas




Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga

En la regién que hoy ocupa el municipio de Cuauhtinchan, se encontraba el paso natural entre el Altiplano
Central y la Mixteca, que se divide en tres regiones morfoldgicas: al centro-oriente el Valle de Tepeaca, al
suroeste la depresion de Valsequillo, por donde cruza el del Rio Atoyac, y al norte la Sierra de Amozoc,
donde se encuentran bosques de robles y encinos, y se alcanzan los 2560 metros sobre el nivel del mar.
La informacion arqueoldgica comprueba la presencia de agricultura intensiva a partir del siglo II. El clima
se considera subhumedo con lluvias en verano, las cuales llegan a ser torrenciales, como lo menciona
el Libro de los Guardianes, entre 1622 y 1629. El invierno puede ser muy frio y helar muy temprano con
consecuencias negativas para las siembras, como se expone en los anos de 1616, 1620 y 1624 donde las

heladas provocaron la pérdida de las cosechas y por ende el endeudamiento publico por la falta de tributos.

Entramado étnico de las comunidades de la region mixteca-Puebla

Segun la Historia Tolteca-Chichimeca, los grupos que van a gobernar la zona mixteca Puebla, después de
los olmecaxicalanca, serian los de Cuauhtinchan (cuauhtinchantlaca), los de Tlaxcala (tlaxcaltecas), los
de Huexotzinco (acolchichimecas) y los de Totomihuacan (totomihuaque). Estos grupos emergen del
Chicomostoc ‘lugar de las siete cuevas’ (Historia tolteca-chichimeca 16r), junto con otros tres grupos que con
ellos los Zacateca que fundan un poblado en Zacatldn, los tzauhteca en Zautla y los malpantlacas en Malpan

véase http://pueblosoriginarios.com/meso/valle/tolteca/anales.html#/30/zoomed.
Tabla 5. Los siete grupos de Chicomostoc

I  Cuauhtinchantlaca V  Zacateca

II  Texcalteca (Tlaxcalteca) Tzauhteca

IIT Acolchichimeca

IV Totomihuaque

La cueva es un lugar sagrado para los mesoamericanos, se asocia con el vientre materno y al momento
del nacimiento, por lo que muchos grupos tienen un mito en el que se originan en una de estas matrices
simbolicas. Desde tiempos olmecas, los clanes y linajes poderosos tuvieron su origen en la cueva, entrada

del inframundo e interior del dragén-tierra, lugar donde manan los limenes y dones de los dioses.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas




Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga

Figura 20. Chicomostoc ‘lugar de las siete cuevas’ (Historia tolteca-chichimeca 16r).

Tras repartirse el area, se cred una pax tlaxcalteca que durd 224 anos, hasta que, movidos por la
guerra y el hambre, los acolhua y huehotzinca intentan tomar Tlaxcala pero son repelidos. Segun los
estudios y documentos publicados por Luis Reyes (1978), los grupos chichimecas que se establecieron en la
region formaban también 7 grupos, para denominarlos se usan gentilicios en 4 casos y en 3 se dice el lugar

de donde vienen (toponimos).

Tabla 6. Grupo chichimecas de Cuahutenchan
I. Cuauhtinchantlaca: Se establecen en Tepeticpac, Tzouacyo-Xilotepec, Yhicpac,
Xonacatpec
II. Moquiuixca: En Tepetitla, Xonacatepec, Tecamac-Yaonauac, Tlahco
Chimalpan
II1. Chimalpaneca Xalcomolca: (tlacomolca) Chimalpa-Xalcocolco
IV. Totollinpaneca: Totolinpan
V. Chichimecas de Tollan: Tollan-Techachclticpac, Calmecauacan-Ayapanco
VI. Chichimecas de Tenantitlan: Tenantitlan
VII. Chichimecas de Tlaxichco: Tlaxichco, Tlaxichtzinco-Acolpihcan

Figura 21. Llegada de los grupos del norte a Cuauhtinchan, la guerra y los sacrificios que hicieron
en el 8 caiia (1174) segin la Historia Tolteca-Chichimeca (fo. 32v-33r).

DR © 2019. Universidad Nacional Autbnoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga

Esta fragmentacion étnica y grupal, ocasiond que surgieran problemas por las tierras y posesiones
desde épocas muy tempranas. Ademas de los chichimecas, finalmente se lograron establecer los acolhua
y tlamayoca de Uexotzinco, en Tepeaca. Los mixteca-popolocas y los colomochca se quedaron en
Cuauhtinchan, Oztoticpac, Tecamachalco y Cholula, de esta ciudad llegaron a Cuauhtinchan 13 calpulli (el
funcionamiento de ésta y las demds instituciones seflaladas adelante se explicara en el siguiente apartado).

Para el siglo XIV Cuauhtinchan estaba dividida en dos tlahtocayotl o sefiorios, cada uno con su
propia nobleza o pipiltin, una conocida como nauapan y otra como pinopan. Los primeros son los hijos de
los chichimecas casados con mujeres de Cholula (naua), mientras que los segundos son los hijos de mujeres
chichimecas casadas con mixtecos-popolocas (pinome), cada uno con sus propias ‘casa seforiales’ o teccalli

(tabla 3). Estas dos parcialidades se enfrentaron en la guerra en 1398 y 1456.

% L) E ¥\ F ol ' T
f ol W\ i & e oY ‘@ L Ay 8

Figura 22. Ataque al cerro vecino de Cuauhtinchan (Historia Tolteca-Chichimeca, fo. 42v-43r).

En el siglo XV los chocho-popolocas, ayudados por los de Tlatelolco, avanzan sobre Cuauhtinchan
e imponen un seforio mixteco-popoloca por otros cuarenta afios. Se fundan 7 tecalli o ‘casas seforiales’
(tabla 3), cada una con sus tlahtoani, teuhctli y pilli o pipiltin (PL), ésta nobleza indigena se relaciond con
Cholula a partir del servicio militar; pero los maceualli o agricultores que dominaban pertenecian a un

calpulli o poblados locales o que ya existian de la region.

Tabla 7. Teccalli o casas sefioriales de Cuauhtinchan en el siglo XVI (Reyes, 1978: 8)

Nauapan Pinopan
1. Tezcacoatecpan 1. Tecpanecatecpan
2. Calmecauacan 2. Chichimecatecpan

3. Xicotenco
4. Totzintecpan

5. Tepetzinco

El sefiorio de los pinome se alio con los mexicas, por lo que se realizaron dos intervenciones militares,
una en tiempos de Acamapichtli en 1398, en la que los tlatoani pilome despojan se sus tierras a los calpullis

nahuas y cholutecas; y otra en 1456 bajo el mandato de Huehue Moteuhczoma. Esta nueva alianza trajo la

=
7]

DR © 2019. Universidad Nacional Autbnoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga

fragmentacion de seforio de Cuauhtinchan en cinco partes: Cuauhtinchan, Tecali, Tepeaca, Tecamachalco
y Quecholac, las dos primeras parcialidades mantuvieron serios conflictos sobre los linderos durante gran
parte del periodo virreinal.

Todos estos poblados, junto con otros 17 sujetos, tributaban dos trojes de maiz y frijoles, ochocientas
pieles de venado, cuatro mil cargas de cal, ocho mil carrizos para hacer flechas y cuatro mil para dardos,
doscientos cacaxtles y ocho mil cargas de acayetl, que es un tipo de madera que usaban de perfume para
la boca, como se muestra en la ldmina 42r del Cédice Medicino. Pero lo que parece mas importante, pues
encabeza la ldmina, es el servicio militar que prestan sobre los tlaxcaltecas, chulutecas y huexotzincas,

quienes aparecen representados frente a un chimal y un macuilli que lo atraviesa.

iektan-sn
.m-dds-&’:u;?ﬁﬂﬁ

foyric S antyinon g
- stynces gt
gﬂ ey “fﬂff-";;.,mw&/.f; o
e ; sk et sesamaert S
ey

I b

Figura 23. Tributos de la region de Cuauhtinchan (Cédice Mendocino, ldmina 421)

Los Seriores nahuas de Cuauhtinchan

Asi pues, para el posclasico tardio la region cayo bajo el poder de los aztecas, quienes recibian ese nombre por
ser procedentes de Aztlan, su mitico lugar de origen; quienes, posteriormente y tras una larga peregrinacion
custodiada por su dios tutelar Huitzilopochtli, se convirtieron en los orgullosos pobladores de un vigoroso
y complejo Estado, mismo que tenia su centro en la Ciudad de México-Tenochtitlan, por lo que también se
conocen como mexicas o tenochcas.

Desde este lugar, los mexicas, a la cabeza de una confederacién con los sefiorios de Texcoco y
Tacuba llamada Triple Alianza, establecieron una amplia red militar y comercial que cubrié buena parte
de la region mesoamericana, y se convirtieron, en los siglos previos a la conquista, en la sociedad mas
poderosa de Mesoamérica en el siglo XVI, lo mismo capaz de influir sobre los pueblos conquistados, que
de incorporar a su propia tradicion elementos culturales caracteristicos de éstos.

La extension del territorio que controlaba la Triple Alianza en la etapa inmediatamente anterior
la llegada de los espafioles, se conformaba por mis de mas de 400 pueblos, seiorios y ciudades-estado.
Con una clara separacion de las clases sociales, una economia controlada politicamente y un sustento
proporcionado en lo fundamental por el tributo. El motor de su creacion y expansion fue la guerra y su
sostén ideoldgico la religion transformada en realidad social mediante los ritos y sacrificio inherentes al

culto.

000000600
s ]
=

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga

El Altepetl y el Calpulli

La mar entraba por la tierra por sus venas y caios, andaba por debajo de la tierra y de los montes. Los montes
estaban llenos de agua. En Mesoamérica, la tierra era considerada un ser vivo y las cadenas montanosas sus
crestas y protuberancias, las cuales estaban llenas de dones divinos, como los granos para la agricultura y
la sabiduria de la cultura que se impone sobre la naturaleza, el cerro y el agua constituian la dualidad que
sintetiza las necesidades de reproduccion del colectivo humano. De ahi que los nahuas acostumbraban
llamar altépetl (altepeme pl.) a los pueblos donde vive la gente, palabra compuesta que viene de in atl, in
tepetl, que quiere decir ‘monte de agua, monte lleno de agua o agua-cerro’. Esta figura estd directamente
relacionada con la del “cerro de los mantenimientos” y su manifestacion arquitectonica en las piramides,
las cuales imitaban a los montes creadores del agua, por tal motivo los cerros artificiales eran espacios
sacralizados y en su construccidn participaban todos los pobladores.

El altépetl se representa como un cerro con agua saliendo de su interior, una imagen que se difundié
en las contrastadas regiones de Mesoamérica y fue sinonimo de estado territorial, de gente asentada en
suelo propio, de una unidad territorial y politica presente en las distintas regiones, pues el término también
hace alusion a la forma de organizacion juridica, social y econdmica de los grupos nahuas del posclasico
tardio, la representacion del Estado y sus diversos niveles institucionales. Si bien se puede sefialar que
en Mesoamérica los lazos étnicos anudaron la cohesion social del grupo, fue el altépetl el piso, que le dio
territorialidad, defini6 sus fronteras y lo doté de identidad con el lugar de origen.

Los espanoles llamaron a estos conglomerados “pueblo”, un vocablo que le sentaba bien porque
cada altépetl se imaginaba a si mismo como un pueblo separado en forma radical de los demas. Abarcaba
«tanto el centro urbano, o civico, como el territorio entero de la ciudad, incluso la zona rural». Su base
territorial eran los calpullis, llamados “barrios” en espafiol, se trataba de las tierras y habitaciones de familias
unidas por lazos de sangre y/o con un origen comun y/o una deidad patrona, los jefes del linaje se erigen
en teuhctli o sefor de estas familias, formando un teccalli o ‘casa real’, dicha casa es pues conformada por
una nobleza conocida como pilli (sg.) o pipiltin (pl.), de la cual surgia un gobernante denominado tlatoani
‘el que habla’, que encarnaba al mismo Estado y gobernaba a través de su palabra.

Como se mencioné antes en Cuauhtinchan primero se establecieron los siete teccalli chichimeca,
el conjunto de sus tierras eran denominadas ueuetlalli ‘tierras antiguas’, como aparece en el Libro de los
Guardianes (ano de 1587, 18r, 22 columna). Se fundaron distintos altepeme, luego llegaron los 13 calpulli
cholutecas y para el siglo XIV Cuauhtinchan estaba dividida en dos tlahtocayotl o sefiorios, nauapan
(chcihcimeca-choluteca) y pinopan (mixtecos-popolocas o pinome), estos tltimos someten militarmente a
los teuhctli y sujeta en servidumbre a los calpullis, que ya para 1553 no poseian tierras (Reyes 1978: 9). En
este sentido, es dificil concluir que el calpulli era una institucion generalizada en Cuauhtinchan, pues en
los documentos, cuando se hacer mencion al calpulli (calpulleque pl.), generalmente hace referencia a los

grupos descendiente de los 13 calpullis cholutecas.

El Tlatoani y el Cihuacéatl

El sentido de ‘gobierno’ en ndhuatl se encuentra la palabra Tlatocayotl, que se puede traducir como ‘donde
gobierna el tlatoani o sefior’, muchas veces se toma como equivalente a ‘Estado’, pues procura la reproduccion
del altepetl (altepeme pl.). El sefior ejercia funciones civiles, religiosas, militares, judiciales y legislativas, regia
la organizacion econdmica del seforio: recibia los tributos y los servicios personales de los macehuales y los

productos de las tierras asignadas para su sustento (tlatocamilli).

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga

Las confederaciones de altepeme, con dos o tres sefiorios asociados por conquista, alianza y/o
matrimonio se denominaba huey altepetl y el Tlatoani que lo gobierna Huey tlatoani ‘gran soberano’,
gobernante supremo de los altepeme, también llamado Tlatocdyotl. En el Libro de los Guardianes Moteuzoma
también es denominado tlacateuctli ‘el sefor de los hombres’. El siguiente cargo en importancia era el de
Cihuacéatl (cicihuacoa, pl.) ‘serpiente femenina’, funcionario estatal que representaba el aspecto femenino
de la divinidad, solo inferior al tlatoani y con cargo administrativo, judicial, hacendario, militar y religioso.
En el caso mexica el Cihuacoatl cogobernaba con el Tlatoani, era el encargado de dirigir la ciudad y compartir
la autoridad del anterior en su ausencia. Fungia como juez supremo en lo militar y en lo criminal, era el

encargado de organizar las expediciones militares y de premiar y condecorar a los soldados.

Estructura social nahua mexica s. XV-XVI.

El general de los ejércitos era el Tlacochcalcatl, que respondia directamente al Tlatoani y al Cihuacoatl, sus
atavios rituales tenian los atributos del dios de la muerte, Mictlanteuhctli. Le seguia en la jerarquia militar
el ‘capitan’ o Tlacatecatl con insignias de Quaxolotl, ‘el partido en la cabeza’, dios gemelo de la dualidad.
La forma de ascender en la milicia era por medio de la sujecion de cautivos, dependiendo el numero de
cautivos se obtenian distintos galardones y podian utilizar el atributo de distintos dioses en su atuendo de
guerra. La aparicién de soldados profesionales en el posclasico mesoamericano (900-1521 d.C.), pero que
se van conformando al menos desde el periodo clasico, implica que un gran motor de la economia era
la guerra y su sostén ideoldgico la religion, transformada en realidad social mediante los ritos y sacrificio
inherentes al culto. El orden policial era muy severo, pero sin duda la presencia militar también ayudaba a
mantener el orden, la pax social traida por la prosperidad econdmica permitié el desarrollo de la agricultura

y la creacion artistica, pero implico la continua expansion y el perpetuo estado de guerra.

Tabla 8. Rangos militares mexicas

Rango Nombre Atributo
Capitan general Tlacochcalcatl Muerte

Capitan Tlacatecatl Quaxolotl

2 cautivos Cuextecatl ‘gorro conico’

2 cautivos Pazactli ‘penacho de plumas’

3 cautivos Izpapalotl ‘mariposa’

4 cautivos Ocelotl ‘jaguar’

5 cautivos Momoyactli ‘pantli’

6 cautivos Tozcoyotl ‘coyote’

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga

Jrrobigdy s st

*52"5&%»«% ines

m’

conln e L5 ot
s iy
,,,cf.?: g <
-
‘l‘ﬁ}:“’:;?;.pf -

Figura 24. Estructura social (Codice Mendoza o Mendocino)

Parte de esta estructura militar es descrita en el Libro de los Guardianes, cuando se narra la conquista
y derrota de Tenochtitlan, y cuando explica los primeros 6rdenes de gobierno de Cuauhtinchan, mientras

que abundan datos sobre los tlatoque de la region, los pueblos que gobernaban, sus descendencias y linajes.

Los pipiltin y los maceualli

Separacion de clases sociales, una economia controlada politicamente y un sustento proporcionado en lo
fundamental por el tributo era lo que caracterizaba el llamado modo de produccién mesoamericano, que se
materializaba en la institucion del altepetl. En la arquitectura de las ciudades de los altepeme, se manifiesta
esta diferencia social, las clases privilegiadas formadas por nobles y sacerdotes, vivian y laboraban en grandes
acropolis y un templo principal, que era a la vez simbolo de soberania y residencia del dios patrono, para
recibir la presencia de los otros grupos sociales, que generalmente vivian en la periferia, se construia una
gran plaza que servia para las celebraciones, los ritos colectivos y/o el mercado. En el Manuscrito 1553, se

dice que:

los tolteca-chicimeca, que ahora entablan pleito, los que se nombran calpolleque, que dice
que es tierra de ellos, en verdad es tierra que les pertenece. Les fue quitada y fueron
convertidos en maceualli por medio de opresion. Y no sélo ellos sino también los teuhctli,
los tlahtoani, los pilli a todos ellos les fue quitada su tierra (86-87). Estas tierras se clasificaba
en: neixcauilaxca ‘tierras privadas o patrimoniales’, tlahtocacuemitl o tlahtocamilli ‘tierras del
sefiorio’, couacuemitl o pilcuemitl ‘tierras comunes de los pillis’ y teuhcciuacuemitl ‘tierras de
las sefioras’.

Al parecer, dentro de estos grupos los macehuales tenfan muy poca posibilidad de acceso al poder. Zorita,
al referirse a los modos de sucesion de los seforios de la Triple Alianza, menciona la distincion y la poca
movilidad social, al afirmar que se daba preferencia a una linea de sucesion dinastica dentro del grupo

familiar o consanguineo, menciona que:
Si el sefior no tenia hijos o nietos o no eran para ello, sucedia en el sefiorio el hermano,
e iba por eleccién en saliendo la sucesion de hijos o nietos, porque de estos el sefior nom-
braba el que le habia de suceder [...] y de los hermanos elegian el que era m4s bastante. [...]

f»

=

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga

En defecto de hermanos o no siendo para ello, elegian un pariente del sefor, el mas efi-
ciente; y no habiéndolo, elegian otro principal y jamas elegian macehual, que es la gente
comun o popular; y siempre se tenia a cuenta con elegir de la linea o parentela del sefior,
si lo habia que fuese para ello, y en defecto de estos elegian otros (Zorita, 1963: 13).

Para inicios del siglo XVII, la situacion cambi¢ para los macehuales, con las restricciones reales para que
los caciques no se perpetuaran como gobernadores indigenas, cada vez era mas sencillo que los plebeyos
ocuparan cargos de republica, y como menciona Medina (1995: 79), esta situacion se refleja en el Libro de
los Guardianes cuando explica la situacion del pueblo de Tepeyac, en el que “desaparecieron” del gobierno

los tlatoani:

huian porque les cargaron todo el tributo del Rey, de 40000 pesos y el maiz; de esa manera
ya no vivian bien y juntos vendieron todo: sus casas y sus tierras. Entre ellos se metieron los
maceualli; ya nada se podia hacer, en vano vinieron gobernadores de Quecholac, de Tepexic
y de Acatzinco; por eso en todas partes, parecia que nos meterian en problemas porque los
maceualli se metian entre la gente”. Este proceso se conoce como mecahualizacion y tuvo el
efecto de ir separando a las clases nobles de la poblacion hasta que fueron paulatinamente
separados de los cargos de gobierno indigena “los tlatoani ya no tenian poder, solamente
andaban escondiéndose.

III. La lucha por la fe en Cuauhtinchan.

La evangelizacion de la zona fue iniciada por los franciscanos entre 1527 y 1528, por fray Juan de Rivas.
Para 1529 fray Toribio de Benevente “Motolinia”, denuncia el martirio de los niflos de Tlaxcala, muertos
por sus padres por denunciarlos ante los religiosos por seguir haciendo sus ritos prehispanicos, hechos
que suceden en esta poblacién y que marcarian el devenir historico de la comunidad. A partir de 1530,
Cuauhtinchan fue encomendada a San Juan Bautista como su santo patrén, primero se establecié como
una visita de Tepeaca, pero para 1533 se convirtié en una doctrina franciscana.

Sobre el teocalli, el templo prehispanico, se comenzé a erigir un monasterio de la orden en 1538,
basado en el disefio del alarife Francisco Becerra, dicha construccién terminé de construirse en 1578, lo
que se registra en el Libro de los Guardianes con una ilustracién del edificio con su patio interior bordeado
con arcos y almenas terminadas en punta. Su sobria fachada sin decoracion y sus muros de piedra se
reflejan en el dibujo, Becerra parece haberse inspirado en iglesias ministeriales de Florencia, construyendo
una sola nave con boveda de caidn con nervaduras, con un estilo gético isabelino. Al parecer todo el
conjunto arquitectonico, integrado por el templo (que mantuvo la escalinata prehispanica), el portal de los
peregrinos, la capilla abierta, el convento, los murales tipo cddice, los aljibes y la huerta fueron finalizados
hasta 1593.

La traza original del pueblo se le atribuye a fray Jeronimo de Mendieta en 1558. Para 1557 paso a
manos de los dominicos para luego regresar a los franciscanos, su secularizacién no se llevaria a cabo sino
hasta 1640-1641. El Libro de los Guardianes describe muy claramente los problemas religiosos que se vivian
en Cuauhtinchan, pues como ya lo sefala Reyes (1983) y Medina (1995), los frailes protagonizaron un
etnocidio para imponer la religion catdlica, comenzando con el asesinato de Thomads Uilacapitzin, alias “el
tepaneca”, pero que segun el Libro de los Guardianes era de origen pinome, que fue ahorcado en el mercado
de Temilco en 1528, por orden del guardian fray Cristobal de Santiago, los cargos eran referentes a realizar

los antiguos rituales en los cerros de Cuauhtinchan.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga

Figura 25. llustracién del convento de Cuauhtinchan

En 1586 el provincial de San Sebastian hizo una visita al convento de Cuauhtinchan y resolvio
llevarse la esquila o campana giratoria (figura 11) y cambiarla por la del convento de San Francisco de la

ciudad de México, lo que ocasioné una gran pelea con la poblacién.

Figura 26. llustracion de la esquila de Cuauhtinchan

Los conflictos con los religiosos no cesaron, el Libro de los Guardianes menciona varios incidentes
relacionados con la implantacion del nuevo cédigo moral y espiritual, y los abusos de los frailes hasta ya
empezado el siglo XVII, en la seccion del afio 1619 (f. 26r) hay una gran parte tachada que contintia hasta
la pdgina siguiente en seccion de afos 1620, en la que se hace relacion como el guardian Miguel Diaz
quien es catalogado como: «uei iesqui revoltoso uei tlauelilloc pleitista amo quicuitlauia yn teoyotl yuan occequi
dios ytenauatiltzin can uel, era un revoltoso, gran enojon, pleitista que no entendia las cosas divinas ni otros
mandamientos de la ley de Dios, pues solamente él provoco los pleitos y sembro la discordia». Se afirma
que se azotaba y encerraba en la iglesia a la gente para aduefarse de sus tierras, por lo que se comenzo a

desconfiar de la iglesia en general.

Cargos religiosos que aparecen en el Libro de los Guardianes

Los siguientes cargos estan enumerados y acompanados de una breve resefia que sirve solo para
una mayor comprension desde el punto de vista del lector, si se quiere profundizar mas en el contexto de

cada uno de ellos, se puede consultar a Pedro Murillo (2004), Juana Ines Fernidndez, et. al., (2015) o Delia
Pezzat (2009).

o000
=)

DR © 2019. Universidad Nacional Autbnoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/w9u94ga
Arzobispo Principe y cabeza de los obispos o el obispo principal entre los demas de la

Cardenal

Comisario

Comisario general vy

provincial

Congregador

Definidor

Definidor general
Definidor provincial
Guardidn
Inquisidor
Pdrroco

Provincial

Provisor

Provincia que le son sufragidneos. Lldmese también al metropolitano, por residir
en la principal ciudad o la Metropoli de la Provincia.

La persona eclesiastica inmediata en dignidad al Sumo Pontifice, para que le
sirva de consejero en las materias graves de la Iglesia y a quien pertenece, como
miembro del Sacro y Supremo Colegio, hacer las elecciones de los papas.

El que tiene poder, facultad y las veces de otro para ejecutar alguna cosa u orden
o despacho que le ha sido encargado. Es el diputado que nombra vy elige de
su cuerpo cualquiera comunidad, como es el de una ciudad, villa, cofradia o
hermandad para cuidar de alguna dependencia, defender algun pleito, hacer
algun cumplimiento u otro encargo semejante.

En la Serafica Orden de San Francisco, dan este titulo al religioso que tiene
el mando y manejo de la religion, después del generalisimo, que es la cabeza y
superior de toda la Orden.

Lo que se ha encontrado como definicion del término, se relaciona con el
nombre hebreo Qohéleth (que significa Congregador; Agrupador; Juntador;
Convocador) y que describe con propiedad el papel que desempenaba el rey en
el gobierno teocratico de Israel, y cuya responsabilidad consistia en mantener al
pueblo dedicado de Jehova unido en fidelidad a su verdadero Rey y Dios. Por
esta razén, lo que determinaba si un rey era bueno o malo para la nacién era
si dirigia o no a su pueblo en la adoracién a Jehova (véase Libro de Eclesiastés,
http://wol.jw.org/es/wol/d/r4/1p-s/1200001255#h=1:0-3:434). Ahora bien, en la Curia
Romana, en lo referente a la tarea de la Congregacion para la Doctrina de la Fe,
es promover y tutelar la doctrina de la fe y la moral en todo el mundo catolico.
Por esta razon, todo aquello que, de alguna manera toca este tema, cae bajo su
competencia. (Véase el articulo 48 de la Constitucion Apostélica de la Curia
Romana, Pastor Bonus, promulgada por el Santo Padre Juan Pablo II el 28 de
junio de 1988).

En algunas 6rdenes religiosas, cada uno de los religiosos que, con el prelado
principal, forman el definitorio, para gobernar la religion y resolver los casos
mas graves.

Religioso que concurre con el general de la orden para el gobierno de toda ella.
Religioso que solo asiste en una provincia.

Se llama en la Religion de San Francisco el prelado ordinario de sus conventos.
Se refiere al inquisidor provincial, nombrados, por lo regular dos o tres segin
fuere el distrito, por el Inquisidor General de Espana, y cuya funcion consistiria
en conocer las causas de Fe.

Cura o rector que tiene a su cargo el administrar los sacramentos y doctrinar los
fieles que le estan sefalados con jurisdiccion espiritual sobre ellos.

El religioso que tiene el gobierno y superioridad sobre las casas y conventos de
una Provincia.

El juez eclesiastico en quien el obispo delega su autoridad y jurisdiccion para la
determinacion de los pleitos y causas pertenecientes a su fuero. También se le

llama vicario.

DR © 2019. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas





