
Capítulo segundo. Cuauhtinchan en la historia

I. Contextualización socio-histórica de Cuauhtinchan

El pueblo de Cuauhtinchan se encuentra ubicado en el municipio homónimo del Estado de Puebla. 

En el censo de 2010, contaba con una población total de 9,538 habitantes, de los cuales únicamente 

118 son hablantes de una lengua indígena. Actualmente comprende un entramado de 36 localidades del 

ámbito rural con distintos grados de marginación, que van de alto (50%) al muy alto (13.8%), a con 

un 26.5% de pobreza extrema (2,632 habitantes, véase http://www.microrregiones.gob.mx/catloc/LocdeMun.

aspx?tipo=clave&campo=loc&ent=21&mun=040). El humilde estado en que se encuentra el municipio, no 

refleja quizá, sus enormes glorias pasadas, pero se conservan varias construcciones, entre ellas la de su 

monumental convento, multicitado en el Libro de los Guardianes, que vale la pena tener en cuenta como una 

importante población para la historia de México. Sus archivos han sido la clave para que estudiosos como 

Paul Kirchhoff, Pedro Carrasco y Luis Reyes pudieran entender y transmitirnos el desarrollo de los pueblos 

de indios y su conformación a partir de los señoríos prehispánicos.

Tabla 4. Topónimo de Cuauhtinchan en distintos documentos 

 

I Historia Tolteca-

Chichimeca

a) II Lienzo de Tlaxcala

b) III Códice Mendocino

c) IV Escudo Municipal de 

Cuauhtinchan

La etimología del topónimo refiere al ‘hogar de las águilas’, de cuauhitli ‘águila’, in ‘posesivo plural’ 

y chantli ‘hogar’ (tabla 1), composición que por su simbolismo puede ser bastante común, por lo que no se 

debe de confundir con otros lugares, como la zona arqueológica de Malinalco en el Estado México.

22

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



Figura 17. Llegada de los chichimecas a Cuauhtinchan en el 8 caña  

según la Historia Tolteca-Chichimeca (fo. 35v-36r).

El poblamiento de la zona se le atribuye oficialmente a los olmeca-xicalanca (vecinos de Cacaxtla 

y Xochitécatl) en el siglo IX, véase http://www.inafed.gob.mx/work/enciclopedia/EMM21puebla/municipios/21040a.

html, posteriormente la región se pobló por los tolteca-chichimecas, quienes se mantuvieron junto con 

Atlixco, Tlaxcala y Huejotzingo. La fundación del pueblo de Cuauhtinchan o Guautinchan se data en 1174-

1175, años 7 conejo-8 caña (figura 1), cómo se explica en el siguiente apartado, se cree que es un señorío 

multiétnico, pues se reportan hablantes de náhuatl, otomí y popoloca. Para el momento del contacto era 

un señorío independiente que tributaba a los mexicas, particularmente a la guarnición de Tepeyacac; la 

cual fue derrotada y sometida, junto con sus sujetos, por el ejército mixto de tlaxcaltecas y españoles en julio 

de 1520 (Gerhard 2000, p. 227).

Figura 18. Derrota de Quauhtinchan según el Lienzo de Tlaxcala (ca. 1552).

Probablemente Cuauhtinchan fue parte de la encomienda de Tecali, otorgada a Francisco de 

Orduña Loyando; luego en 1522 la encomienda se dividió entre Diego de Colio y Juan Pérez de Artiaga, la 

parte de Colio pasó en algunos años a manos de Pedro de Alvarado, y de éste a las de Alonso de Valencia 

o Valiente, antes de ser administrada por la Corona en 1542. Cuauhtinchan seguiría pagando la mitad de 

sus tributos a un particular, el Marqués de Ariza, hasta 1696.

23

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



II. Los guardianes de Cuauhtinchan (el poder temporal)

La región Mixteca-Puebla
 

Durante el siglo XVI, los nahuas denominaba Mixtlán ‘lugar de las nubes’, a la región que era ocupada 

por los mixtetlacatl ‘los hombres de las nubes’, quienes se autodenomina ñuu savi ‘pueblo de la lluvia’, su 

mixtecapan ‘país de los mixtecos’, abarca la parte oeste de Oaxaca, el sur de Puebla y el oriente del estado de 

Guerrero. El término “Mixteca-Puebla” fue utilizado por primera vez en 1938 por George Vaillant y Henry 

Nicholson, para definir los estilos cerámicos que surgen en los períodos Preclásico Temprano y Epiclásico 

(650-900 d.C.), espacio que comprende desde la caída de Teotihuacan hasta la llegada de los chichimecas a 

la zona de la Mixteca y el centro-sur del estado de Puebla.

Después de 950 d.C. en la Mixteca, ocurrió una revolución cultural y artística que permitió a 

los mixtecos crear delicada cerámica, como las vasijas policromas tipo códice (copas, vasos, platos, cajetes 

trípodes, apaxtles, incensarios), en las que plasmaron un complejo sistema de escritura en el que se representa:
a)	 El uso del calendario de 260 días o tonalpohualli, así como la cuenta de los años por medio 

del xiuhtonalamatl
b)	 Una religión politeísta plasmada en la representación de dioses con diversos atributos 

prácticamente estandarizados, las bandas celestes relacionadas con la divinidad con estrel-
las simbolizadas como ojos.

c)	 La descripción de linajes, prácticas bélicas y distintos rituales, tanto en escenas realistas 
como de manera simbólica, mediante distintos complejos glíficos.

d)	 La guerra como la unión del agua y el fuego, simbolizada también a través de la represent-
ación de dardos y escudos.

La escritura mixteca trasciende la representación figurativa y encierra un gran complejo sistema simbólico, 

en el que no hay separación entre la imagen y el texto, tanto ideogramas como fonogramas son inseparables, 

constituyendo un todo conceptual, por lo que suelen llamarse semasioglifos; es decir, glifos que vehiculan 

un sema o significado, que puede o no estar asociado a una palabra de una lengua particular, por lo que 

pudo ser compartido por gran parte de los señoríos de la región Mixteca y el Altiplano Central. Entre los 

siglos IX y XI d. C. los grupos mixtecos difunden su escritura a otros grupos, sobre todo se influencia a los 

grupos del Altiplano Central, estos innovadores fueron llamados Tlailotlaque o los regresados. Es probable 

que en estos momentos fuera cuando los grupos nahuas adquirieran este sistema de escritura.

Figura 19.  Pintor mixteco con atributos de Ñu tachi. Lámiana 48 del Códice Viena

24

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



En la región que hoy ocupa el municipio de Cuauhtinchan, se encontraba el paso natural entre el Altiplano 

Central y la Mixteca, que se divide en tres regiones morfológicas: al centro-oriente el Valle de Tepeaca, al 

suroeste la depresión de Valsequillo, por donde cruza el del Río Atoyac, y al norte la Sierra de Amozoc, 

donde se encuentran bosques de robles y encinos, y se alcanzan los 2560 metros sobre el nivel del mar. 

La información arqueológica comprueba la presencia de agricultura intensiva a partir del siglo II. El clima 

se considera subhúmedo con lluvias en verano, las cuales llegan a ser torrenciales, como lo menciona 

el Libro de los Guardianes, entre 1622 y 1629. El invierno puede ser muy frío y helar muy temprano con 

consecuencias negativas para las siembras, como se expone en los años de 1616, 1620 y 1624 donde las 

heladas provocaron la pérdida de las cosechas y por ende el endeudamiento público por la falta de tributos.

Entramado étnico de las comunidades de la región mixteca-Puebla
 

Según la Historia Tolteca-Chichimeca, los grupos que van a gobernar la zona mixteca Puebla, después de 

los olmeca-xicalanca, serían los de Cuauhtinchan (cuauhtinchantlaca), los de Tlaxcala (tlaxcaltecas), los 

de Huexotzinco (acolchichimecas) y los de Totomihuacan (totomihuaque). Estos grupos emergen del 

Chicomostoc ‘lugar de las siete cuevas’ (Historia tolteca-chichimeca 16r), junto con otros tres grupos que con 

ellos los Zacateca que fundan un poblado en Zacatlán, los tzauhteca en Zautla y los malpantlacas en Malpan 

véase http://pueblosoriginarios.com/meso/valle/tolteca/anales.html#/30/zoomed.

Tabla 5. Los siete grupos de Chicomostoc 
 

I Cuauhtinchantlaca V Zacateca

II Texcalteca (Tlaxcalteca) VI Tzauhteca

III Acolchichimeca VII Malpanteca

IV Totomihuaque 

La cueva es un lugar sagrado para los mesoamericanos, se asocia con el vientre materno y al momento 

del nacimiento, por lo que muchos grupos tienen un mito en el que se originan en una de estas matrices 

simbólicas. Desde tiempos olmecas, los clanes y linajes poderosos tuvieron su origen en la cueva, entrada 

del inframundo e interior del dragón-tierra, lugar donde manan los lúmenes y dones de los dioses.

 

25

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



Figura 20. Chicomostoc ‘lugar de las siete cuevas’ (Historia tolteca-chichimeca 16r).

Tras repartirse el área, se creó una pax tlaxcalteca que duró 224 años, hasta que, movidos por la 

guerra y el hambre, los acolhua y huehotzinca intentan tomar Tlaxcala pero son repelidos. Según los 

estudios y documentos publicados por Luis Reyes (1978), los grupos chichimecas que se establecieron en la 

región formaban también 7 grupos, para denominarlos se usan gentilicios en 4 casos y en 3 se dice el lugar 

de donde vienen (topónimos).

Tabla 6. Grupo chichimecas de Cuahutenchan
I. Cuauhtinchantlaca: Se establecen en Tepeticpac, Tzouacyo-Xilotepec, Yhicpac, 
Xonacatpec 
II. Moquiuixca: En Tepetitla, Xonacatepec, Tecamac-Yaonauac, Tlahco 
Chimalpan 
III. Chimalpaneca Xalcomolca: (tlacomolca) Chimalpa-Xalcocolco 
IV. Totollinpaneca: Totolinpan 
V. Chichimecas de Tollan: Tollan-Techachclticpac, Calmecauacan-Ayapanco 
VI. Chichimecas de Tenantitlan: Tenantitlan 
VII. Chichimecas de Tlaxichco: Tlaxichco, Tlaxichtzinco-Acolpihcan

Figura 21. Llegada de los grupos del norte a Cuauhtinchan, la guerra y los sacrificios que hicieron 
en el 8 caña (1174) según la Historia Tolteca-Chichimeca (fo. 32v-33r).

26

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



Esta fragmentación étnica y grupal, ocasionó que surgieran problemas por las tierras y posesiones 

desde épocas muy tempranas. Además de los chichimecas, finalmente se lograron establecer los acolhua 

y tlamayoca de Uexotzinco, en Tepeaca. Los mixteca-popolocas y los colomochca se quedaron en 

Cuauhtinchan, Oztoticpac, Tecamachalco y Cholula, de esta ciudad llegaron a Cuauhtinchan 13 calpulli (el 

funcionamiento de ésta y las demás instituciones señaladas adelante se explicará en el siguiente apartado).

Para el siglo XIV Cuauhtinchan estaba dividida en dos tlahtocayotl o señoríos, cada uno con su 

propia nobleza o pipiltin, una conocida como nauapan y otra como pinopan. Los primeros son los hijos de 

los chichimecas casados con mujeres de Cholula (naua), mientras que los segundos son los hijos de mujeres 

chichimecas casadas con mixtecos-popolocas (pinome), cada uno con sus propias ‘casa señoriales’ o teccalli 

(tabla 3). Estas dos parcialidades se enfrentaron en la guerra en 1398 y 1456.

Figura 22. Ataque al cerro vecino de Cuauhtinchan (Historia Tolteca-Chichimeca, fo. 42v-43r).

En el siglo XV los chocho-popolocas, ayudados por los de Tlatelolco, avanzan sobre Cuauhtinchan 

e imponen un señorío mixteco-popoloca por otros cuarenta años. Se fundan 7 tecalli o ‘casas señoriales’ 

(tabla 3), cada una con sus tlahtoani, teuhctli y pilli o pipiltin (pl), ésta nobleza indígena se relacionó con 

Cholula a partir del servicio militar; pero los maceualli o agricultores que dominaban pertenecían a un 

calpulli o poblados locales o que ya existían de la región.

Tabla 7. Teccalli o casas señoriales de Cuauhtinchan en el siglo XVI (Reyes, 1978: 8) 

Nauapan Pinopan

1. Tezcacoatecpan 1. Tecpanecatecpan

2. Calmecauacan 2. Chichimecatecpan

  3. Xicotenco

4. Totzintecpan

5. Tepetzinco

El señorío de los pinome se alió con los mexicas, por lo que se realizaron dos intervenciones militares, 

una en tiempos de Acamapichtli en 1398, en la que los tlatoani pilome despojan se sus tierras a los calpullis 

nahuas y cholutecas; y otra en 1456 bajo el mandato de Huehue Moteuhczoma. Esta nueva alianza trajo la 

27

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



fragmentación de señorío de Cuauhtinchan en cinco partes: Cuauhtinchan, Tecali, Tepeaca, Tecamachalco 

y Quecholac, las dos primeras parcialidades mantuvieron serios conflictos sobre los linderos durante gran 

parte del periodo virreinal.

Todos estos poblados, junto con otros 17 sujetos, tributaban dos trojes de maíz y frijoles, ochocientas 

pieles de venado, cuatro mil cargas de cal, ocho mil carrizos para hacer flechas y cuatro mil para dardos, 

doscientos cacaxtles y ocho mil cargas de acayetl, que es un tipo de madera que usaban de perfume para 

la boca, como se muestra en la lámina 42r del Códice Medicino. Pero lo que parece más importante, pues 

encabeza la lámina, es el servicio militar que prestan sobre los tlaxcaltecas, chulutecas y huexotzincas, 

quienes aparecen representados frente a un chimal y un macuilli que lo atraviesa.

Figura 23. Tributos de la región de Cuauhtinchan (Códice Mendocino, lámina 42r)

Los Señores nahuas de Cuauhtinchan

Así pues, para el posclásico tardío la región cayó bajo el poder de los aztecas, quienes recibían ese nombre por 

ser procedentes de Aztlán, su mítico lugar de origen; quienes, posteriormente y tras una larga peregrinación 

custodiada por su dios tutelar Huitzilopochtli, se convirtieron en los orgullosos pobladores de un vigoroso 

y complejo Estado, mismo que tenía su centro en la Ciudad de México-Tenochtitlan, por lo que también se 

conocen como mexicas o tenochcas.

Desde este lugar, los mexicas, a la cabeza de una confederación con los señoríos de Texcoco y 

Tacuba llamada Triple Alianza, establecieron una amplia red militar y comercial que cubrió buena parte 

de la región mesoamericana, y se convirtieron, en los siglos previos a la conquista, en la sociedad más 

poderosa de Mesoamérica en el siglo XVI, lo mismo capaz de influir sobre los pueblos conquistados, que 

de incorporar a su propia tradición elementos culturales característicos de éstos.

La extensión del territorio que controlaba la Triple Alianza en la etapa inmediatamente anterior 

la llegada de los españoles, se conformaba por más de más de 400 pueblos, señoríos y ciudades-estado. 

Con una clara separación de las clases sociales, una economía controlada políticamente y un sustento 

proporcionado en lo fundamental por el tributo. El motor de su creación y expansión fue la guerra y su 

sostén ideológico la religión transformada en realidad social mediante los ritos y sacrificio inherentes al 

culto.

28

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



El Altepetl y el Calpulli

La mar entraba por la tierra por sus venas y caños, andaba por debajo de la tierra y de los montes. Los montes 

estaban llenos de agua. En Mesoamérica, la tierra era considerada un ser vivo y las cadenas montañosas sus 

crestas y protuberancias, las cuales estaban llenas de dones divinos, como los granos para la agricultura y 

la sabiduría de la cultura que se impone sobre la naturaleza, el cerro y el agua constituían la dualidad que 

sintetiza las necesidades de reproducción del colectivo humano. De ahí que los nahuas acostumbraban 

llamar altépetl (altepeme pl.) a los pueblos donde vive la gente, palabra compuesta que viene de in atl, in 

tepetl, que quiere decir ‘monte de agua, monte lleno de agua o agua-cerro’. Esta figura está directamente 

relacionada con la del “cerro de los mantenimientos” y su manifestación arquitectónica en las pirámides, 

las cuales imitaban a los montes creadores del agua, por tal motivo los cerros artificiales eran espacios 

sacralizados y en su construcción participaban todos los pobladores.

El altépetl se representa como un cerro con agua saliendo de su interior, una imagen que se difundió 

en las contrastadas regiones de Mesoamérica y fue sinónimo de estado territorial, de gente asentada en 

suelo propio, de una unidad territorial y política presente en las distintas regiones, pues el término también 

hace alusión a la forma de organización jurídica, social y económica de los grupos nahuas del posclásico 

tardío, la representación del Estado y sus diversos niveles institucionales. Si bien se puede señalar que 

en Mesoamérica los lazos étnicos anudaron la cohesión social del grupo, fue el altépetl el piso, que le dio 

territorialidad, definió sus fronteras y lo dotó de identidad con el lugar de origen.

Los españoles llamaron a estos conglomerados “pueblo”, un vocablo que le sentaba bien porque 

cada altépetl se imaginaba a sí mismo como un pueblo separado en forma radical de los demás. Abarcaba 

«tanto el centro urbano, o cívico, como el territorio entero de la ciudad, incluso la zona rural». Su base 

territorial eran los calpullis, llamados “barrios” en español, se trataba de las tierras y habitaciones de familias 

unidas por lazos de sangre y/o con un origen común y/o una deidad patrona, los jefes del linaje se erigen 

en teuhctli o señor de estas familias, formando un teccalli o ‘casa real’, dicha casa es pues conformada por 

una nobleza conocida como pilli (sg.) o pipiltin (pl.), de la cual surgía un gobernante denominado tlatoani 

‘el que habla’, que encarnaba al mismo Estado y gobernaba a través de su palabra.

Como se mencionó antes en Cuauhtinchan primero se establecieron los siete teccalli chichimeca, 

el conjunto de sus tierras eran denominadas ueuetlalli ‘tierras antiguas’, como aparece en el Libro de los 

Guardianes (año de 1587, 18r, 2ª columna). Se fundaron distintos altepeme, luego llegaron los 13 calpulli 

cholutecas y para el siglo XIV Cuauhtinchan estaba dividida en dos tlahtocayotl o señoríos, nauapan 

(chcihcimeca-choluteca) y pinopan (mixtecos-popolocas o pinome), estos últimos someten militarmente a 

los teuhctli y sujeta en servidumbre a los calpullis, que ya para 1553 no poseían tierras (Reyes 1978: 9). En 

este sentido, es difícil concluir que el calpulli era una institución generalizada en Cuauhtinchan, pues en 

los documentos, cuando se hacer mención al calpulli (calpulleque pl.), generalmente hace referencia a los 

grupos descendiente de los 13 calpullis cholutecas.

El Tlatoani y el Cihuacóatl

El sentido de ‘gobierno’ en náhuatl se encuentra la palabra Tlatocayotl, que se puede traducir como ‘donde 

gobierna el tlatoani o señor’, muchas veces se toma como equivalente a ‘Estado’, pues procura la reproducción 

del altepetl (altepeme pl.). El señor ejercía funciones civiles, religiosas, militares, judiciales y legislativas, regía 

la organización económica del señorío: recibía los tributos y los servicios personales de los macehuales y los 

productos de las tierras asignadas para su sustento (tlatocamilli).

29

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



Las confederaciones de altepeme, con dos o tres señoríos asociados por conquista, alianza y/o 

matrimonio se denominaba huey altepetl y el Tlatoani que lo gobierna Huey tlatoani ‘gran soberano’, 

gobernante supremo de los altepeme, también llamado Tlatocáyotl. En el Libro de los Guardianes Moteuzoma 

también es denominado tlacateuctli ‘el señor de los hombres’. El siguiente cargo en importancia era el de 

Cihuacóatl (cicihuacoa, pl.) ‘serpiente femenina’, funcionario estatal que representaba el aspecto femenino 

de la divinidad, sólo inferior al tlatoani y con cargo administrativo, judicial, hacendario, militar y religioso. 

En el caso mexica el Cihuacoatl cogobernaba con el Tlatoani, era el encargado de dirigir la ciudad y compartir 

la autoridad del anterior en su ausencia. Fungía como juez supremo en lo militar y en lo criminal, era el 

encargado de organizar las expediciones militares y de premiar y condecorar a los soldados.

Estructura social nahua mexica s. XV-XVI.

El general de los ejércitos era el Tlacochcalcatl, que respondía directamente al Tlatoani y al Cihuacóatl, sus 

atavíos rituales tenían los atributos del dios de la muerte, Mictlanteuhctli. Le seguía en la jerarquía militar 

el ‘capitán’ o Tlacatecatl con insignias de Quaxolotl, ‘el partido en la cabeza’, dios gemelo de la dualidad. 

La forma de ascender en la milicia era por medio de la sujeción de cautivos, dependiendo el número de 

cautivos se obtenían distintos galardones y podían utilizar el atributo de distintos dioses en su atuendo de 

guerra. La aparición de soldados profesionales en el posclásico mesoamericano (900-1521 d.C.), pero que 

se van conformando al menos desde el periodo clásico, implica que un gran motor de la economía era 

la guerra y su sostén ideológico la religión, transformada en realidad social mediante los ritos y sacrificio 

inherentes al culto. El orden policial era muy severo, pero sin duda la presencia militar también ayudaba a 

mantener el orden, la pax social traída por la prosperidad económica permitió el desarrollo de la agricultura 

y la creación artística, pero implicó la continua expansión y el perpetuo estado de guerra.

Tabla 8. Rangos militares mexicas 

Rango Nombre Atributo

Capitán general Tlacochcalcatl Muerte 

Capitán Tlacatecatl Quaxolotl

2 cautivos Cuextecatl ‘gorro cónico’

2 cautivos Pazactli ‘penacho de plumas’

3 cautivos Izpapalotl ‘mariposa’

4 cautivos Ocelotl ‘jaguar’

5 cautivos Momoyactli ‘pantli’

6 cautivos Tozcoyotl ‘coyote’

30

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



Figura 24. Estructura social (Códice Mendoza o Mendocino)

Parte de esta estructura militar es descrita en el Libro de los Guardianes, cuando se narra la conquista 

y derrota de Tenochtitlán, y cuando explica los primeros órdenes de gobierno de Cuauhtinchan, mientras 

que abundan datos sobre los tlatoque de la región, los pueblos que gobernaban, sus descendencias y linajes.

Los pipiltin y los maceualli

Separación de clases sociales, una economía controlada políticamente y un sustento proporcionado en lo 

fundamental por el tributo era lo que caracterizaba el llamado modo de producción mesoamericano, que se 

materializaba en la institución del altepetl. En la arquitectura de las ciudades de los altepeme, se manifiesta 

esta diferencia social, las clases privilegiadas formadas por nobles y sacerdotes, vivían y laboraban en grandes 

acrópolis y un templo principal, que era a la vez símbolo de soberanía y residencia del dios patrono, para 

recibir la presencia de los otros grupos sociales, que generalmente vivían en la periferia, se construía una 

gran plaza que servía para las celebraciones, los ritos colectivos y/o el mercado. En el Manuscrito 1553, se 

dice que:
los tolteca-chicimeca, que ahora entablan pleito, los que se nombran calpolleque, que dice 
que es tierra de ellos, en verdad es tierra que les pertenece. Les fue quitada y fueron 
convertidos en maceualli por medio de opresión. Y no sólo ellos sino también los teuhctli, 
los tlahtoani, los pilli a todos ellos les fue quitada su tierra (86-87). Éstas tierras se clasificaba 
en: neixcauilaxca ‘tierras privadas o patrimoniales’, tlahtocacuemitl o tlahtocamilli ‘tierras del 
señorío’, couacuemitl o pilcuemitl ‘tierras comunes de los pillis’ y teuhcciuacuemitl ‘tierras de 
las señoras’.

Al parecer, dentro de estos grupos los macehuales tenían muy poca posibilidad de acceso al poder. Zorita, 

al referirse a los modos de sucesión de los señoríos de la Triple Alianza, menciona la distinción y la poca 

movilidad social, al afirmar que se daba preferencia a una línea de sucesión dinástica dentro del grupo 

familiar o consanguíneo, menciona que:
Si el señor no tenía hijos o nietos o no eran para ello, sucedía en el señorío el hermano, 
e iba por elección en saliendo la sucesión de hijos o nietos, porque de estos el señor nom-
braba el que le había de suceder [...] y de los hermanos elegían el que era más bastante. [...]  

31

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



En defecto de hermanos o no siendo para ello, elegían un pariente del señor, el más efi-
ciente; y no habiéndolo, elegían otro principal y jamás elegían macehual, que es la gente 
común o popular; y siempre se tenía a cuenta con elegir de la línea o parentela del señor, 
si lo había que fuese para ello, y en defecto de estos elegían otros (Zorita, 1963: 13).

Para inicios del siglo XVII, la situación cambió para los macehuales, con las restricciones reales para que 

los caciques no se perpetuaran como gobernadores indígenas, cada vez era más sencillo que los plebeyos 

ocuparan cargos de república, y como menciona Medina (1995: 79), esta situación se refleja en el Libro de 

los Guardianes cuando explica la situación del pueblo de Tepeyac, en el que “desaparecieron” del gobierno 

los tlatoani:
huían porque les cargaron todo el tributo del Rey, de 40000 pesos y el maíz; de esa manera 
ya no vivían bien y juntos vendieron todo: sus casas y sus tierras. Entre ellos se metieron los 
maceualli; ya nada se podía hacer, en vano vinieron gobernadores de Quecholac, de Tepexic 
y de Acatzinco; por eso en todas partes, parecía que nos meterían en problemas porque los 
maceualli se metían entre la gente”. Este proceso se conoce como mecahualización y tuvo el 
efecto de ir separando a las clases nobles de la población hasta que fueron paulatinamente 
separados de los cargos de gobierno indígena “los tlatoani ya no tenían poder, solamente 
andaban escondiéndose.

III. La lucha por la fe en Cuauhtinchan.

La evangelización de la zona fue iniciada por los franciscanos entre 1527 y 1528, por fray Juan de Rivas. 

Para 1529 fray Toribio de Benevente “Motolinía”, denuncia el martirio de los niños de Tlaxcala, muertos 

por sus padres por denunciarlos ante los religiosos por seguir haciendo sus ritos prehispánicos, hechos 

que suceden en esta población y que marcarían el devenir histórico de la comunidad. A partir de 1530, 

Cuauhtinchan fue encomendada a San Juan Bautista como su santo patrón, primero se estableció como 

una visita de Tepeaca, pero para 1533 se convirtió en una doctrina franciscana.

Sobre el teocalli, el templo prehispánico, se comenzó a erigir un monasterio de la orden en 1538, 

basado en el diseño del alarife Francisco Becerra, dicha construcción terminó de construirse en 1578, lo 

que se registra en el Libro de los Guardianes con una ilustración del edificio con su patio interior bordeado 

con arcos y almenas terminadas en punta. Su sobria fachada sin decoración y sus muros de piedra se 

reflejan en el dibujo, Becerra parece haberse inspirado en iglesias ministeriales de Florencia, construyendo 

una sola nave con bóveda de cañón con nervaduras, con un estilo gótico isabelino. Al parecer todo el 

conjunto arquitectónico, integrado por el templo (que mantuvo la escalinata prehispánica), el portal de los 

peregrinos, la capilla abierta, el convento, los murales tipo códice, los aljibes y la huerta fueron finalizados 

hasta 1593.

La traza original del pueblo se le atribuye a fray Jerónimo de Mendieta en 1558. Para 1557 pasó a 

manos de los dominicos para luego regresar a los franciscanos, su secularización no se llevaría a cabo sino 

hasta 1640-1641. El Libro de los Guardianes describe muy claramente los problemas religiosos que se vivían 

en Cuauhtinchan, pues como ya lo señala Reyes (1983) y Medina (1995), los frailes protagonizaron un 

etnocidio para imponer la religión católica, comenzando con el asesinato de Thomás Uilacapitzin, alias “el 

tepaneca”, pero que según el Libro de los Guardianes era de origen pinome, que fue ahorcado en el mercado 

de Temilco en 1528, por orden del guardián fray Cristóbal de Santiago, los cargos eran referentes a realizar 

los antiguos rituales en los cerros de Cuauhtinchan.

32

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



Figura 25. Ilustración del convento de Cuauhtinchan

En 1586 el provincial de San Sebastián hizo una visita al convento de Cuauhtinchan y resolvió 

llevarse la esquila o campana giratoria (figura 11) y cambiarla por la del convento de San Francisco de la 

ciudad de México, lo que ocasionó una gran pelea con la población.

Figura 26. Ilustración de la esquila de Cuauhtinchan

Los conflictos con los religiosos no cesaron, el Libro de los Guardianes menciona varios incidentes 

relacionados con la implantación del nuevo código moral y espiritual, y los abusos de los frailes hasta ya 

empezado el siglo XVII, en la sección del año 1619 (f. 26r) hay una gran parte tachada que continúa hasta 

la página siguiente en sección de años 1620, en la que se hace relación como el guardián Miguel Díaz 

quien es catalogado como: «uei iesqui revoltoso uei tlauelilloc pleitista amo quicuitlauia yn teoyotl yuan occequi 

dios ytenauatiltzin çan uel, era un revoltoso, gran enojón, pleitista que no entendía las cosas divinas ni otros 

mandamientos de la ley de Dios, pues solamente él provocó los pleitos y sembró la discordia». Se afirma 

que se azotaba y encerraba en la iglesia a la gente para adueñarse de sus tierras, por lo que se comenzó a 

desconfiar de la iglesia en general.

Cargos religiosos que aparecen en el Libro de los Guardianes

Los siguientes cargos están enumerados y acompañados de una breve reseña que sirve sólo para 

una mayor comprensión desde el punto de vista del lector, si se quiere profundizar más en el contexto de 

cada uno de ellos, se puede consultar a Pedro Murillo (2004), Juana Ines Fernández, et. al., (2015) o Delia 

Pezzat (2009).

33

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



Arzobispo Príncipe y cabeza de los obispos o el obispo principal entre los demás de la 

Provincia que le son sufragáneos. Llámese también al metropolitano, por residir 

en la principal ciudad o la Metrópoli de la Provincia.

Cardenal La persona eclesiástica inmediata en dignidad al Sumo Pontífice, para que le 

sirva de consejero en las materias graves de la Iglesia y a quien pertenece, como 

miembro del Sacro y Supremo Colegio, hacer las elecciones de los papas.

Comisario El que tiene poder, facultad y las veces de otro para ejecutar alguna cosa u orden 

o despacho que le ha sido encargado. Es el diputado que nombra y elige de 

su cuerpo cualquiera comunidad, como es el de una ciudad, villa, cofradía o 

hermandad para cuidar de alguna dependencia, defender algún pleito, hacer 

algún cumplimiento u otro encargo semejante.

Comisario general y 

provincial 

En la Seráfica Orden de San Francisco, dan este título al religioso que tiene 

el mando y manejo de la religión, después del generalísimo, que es la cabeza y 

superior de toda la Orden.

Congregador Lo que se ha encontrado como definición del término, se relaciona con el 

nombre hebreo Qohéleth (que significa Congregador; Agrupador; Juntador; 

Convocador) y que describe con propiedad el papel que desempeñaba el rey en 

el gobierno teocrático de Israel, y cuya responsabilidad consistía en mantener al 

pueblo dedicado de Jehová unido en fidelidad a su verdadero Rey y Dios. Por 

esta razón, lo que determinaba si un rey era bueno o malo para la nación era 

si dirigía o no a su pueblo en la adoración a Jehová (véase Libro de Eclesiastés, 

http://wol.jw.org/es/wol/d/r4/lp-s/1200001255#h=1:0-3:434). Ahora bien, en la Curia 

Romana, en lo referente a la tarea de la Congregación para la Doctrina de la Fe,

es promover y tutelar la doctrina de la fe y la moral en todo el mundo católico. 

Por esta razón, todo aquello que, de alguna manera toca este tema, cae bajo su 

competencia. (Véase el artículo 48 de la Constitución Apostólica de la Curia 

Romana, Pastor Bonus, promulgada por el Santo Padre Juan Pablo II el 28 de 

junio de 1988). 

Definidor En algunas órdenes religiosas, cada uno de los religiosos que, con el prelado 

principal, forman el definitorio, para gobernar la religión y resolver los casos 

más graves.

Definidor general Religioso que concurre con el general de la orden para el gobierno de toda ella.

Definidor provincial Religioso que sólo asiste en una provincia.

Guardián Se llama en la Religión de San Francisco el prelado ordinario de sus conventos.

Inquisidor Se refiere al inquisidor provincial, nombrados, por lo regular dos o tres según 

fuere el distrito, por el Inquisidor General de España, y cuya función consistiría 

en conocer las causas de Fe.

Párroco Cura o rector que tiene a su cargo el administrar los sacramentos y doctrinar los 

fieles que le están señalados con jurisdicción espiritual sobre ellos.

Provincial El religioso que tiene el gobierno y superioridad sobre las casas y conventos de 

una Provincia.

Provisor El juez eclesiástico en quien el obispo delega su autoridad y jurisdicción para la 

determinación de los pleitos y causas pertenecientes a su fuero. También se le 

llama vicario.

34

Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://tinyurl.com/w9u94ga

DR © 2019. Universidad Nacional Autónoma de México 
Instituto de Investigaciones Jurídicas




