Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut

CAPITULO SEGUNDO

EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS
E IMMUNITAS. EL EFECTO DE INHIBICION DEL DERECHO
SOBRE LA COMUNIDAD

Luis Eduardo RIVERO BORRELL ZERMENO®

SUMARIO: 1. Derecho y comunidad. 11. Ya somos comunidad. 111. El cuz-

dado de la obligacion. IV. La nada en comin. V. Inmunidad. V1. Biopolitica

afirmativa, un pequeiio bosquejo. VI1. La nada de la nada. VIII. Comuni-
dad y derecho. IX. Biblwgrafia.

I. DERECHO Y COMUNIDAD

Si partimos de una nociéon de comunidad tomada en sentido amplio, como
tal, proxima a la de “sociedad”, “colectivo” o, incluso, a la de “Estado”, la
funcién esperada del derecho, en su concepcion liberal moderna, es la de
limitar los excesos que ésta puede presentar sobre los individuos y sus dere-
chos. Mas aun, en las teorias clasicas sobre “el contrato social”, de manera
general podemos ver que el derecho aparece como aquello que constituye o,
cuando menos, da el orden necesario que permite el mejor desarrollo de una
comunidad o de sociedad. Asi, ya sea como medio o como fundamento, el
derecho se presenta como necesario para lograr los fines de una comunidad
o el desarrollo de nuestra vida en comun, y esto lo hace limitandolas. En
consecuencia, parece que el derecho resulta en un “limite necesario” con
respecto a la comunidad. En tanto que necesario, no parece, a primera vista,
que el derecho pueda inhibir a la comunidad. Al contrario, la conforma en
el doble sentido de fundarla u ordenarla para su mejor desarrollo. Aqui, las
nociones de derecho y de comunidad aparecen superpuestas, implicadas de

Estudiante del doctorado en Derecho en el Instituto de Investigaciones Juridicas de la
Universidad Nacional Auténoma de México. Profesor en el Instituto Tecnoldgico y de Estudios
Superiores de Occidente. Este trabajo presenta uno de los avances del proyecto de investiga-
ci6n desarrollado dentro del programa del doctorado referido.

43

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
44 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

tal manera una con la otra que pensar en una posible afectacion del derecho
sobre la comunidad resulta contradictoria. El derecho hace a la comunidad,
pues sin €l, siguiendo la imagen hobbesiana, lo que tenemos son “hombres
devorando a otros hombres™.

Por otro lado, si restringimos la nociéon de comunidad, justo para dife-
renciarla de la “sociedad” o “Estado”, la dificultad para pensar los excesos
del derecho radica en la total separaciéon de ambas nociones. Asi, en los au-
tores clasicos de sociologia podemos encontrar que la comunidad suele ser
comprendida como una forma de organizacion previa a la sociedad, un es-
tado primitivo que, incluso, quedo ya en el pasado.' El derecho, por su parte,
es actual y corresponde con nuestra forma de vida social o con el Estado.
Bajo esta perspectiva, ya no vivimos en comunidad, por lo que el derecho no
puede afectarla; si existe una comunidad en la actualidad, se trata de una
forma de organizacion “simple” en la que no se vive bajo un sistema legal,
sino con un “protoderecho” (que no se termina de distinguir de la moral y
la religion).

Silo que nos interesa es mostrar las posibles afectaciones que el dere-
cho, como forma de regulacién social,? puede presentar sobre la comuni-

I Se trata una concepcion clasica de la sociologia, presente en autores como Weber,

Marx, Durkheim y T6nnies. Sin embargo, es importante no reducir su propuesta a una mera
“nostalgia” de la comunidad, pues sus diferentes conceptos tenian también un caracter pro-
gramatico. Segtn lo comenta Pablo de Marinis: “Enfrentados a la tarea de comprender la
emergencia y los perfiles del mundo moderno y de anticipar sus posibles callejones sin salida,
los soci6logos clésicos se abocaron (entre otras muy diversas tareas) a la realizacion de una
compleja construccion conceptual acerca de «la comunidad», planteada a menudo en fuerte
tension con su par dicotémico: «la sociedad». Ferdinand T6nnies fue, indiscutiblemente, un
precursor a este respecto... (sin embargo) la tarea de los clasicos no se restringié meramente
a un ejercicio de recuperacion de la vieja comunidad entendida como pasado, como ante-
cedente historico de la sociedad moderna, sino que también incluy6 un esfuerzo cientifico
(sociologico) de comprension del formato que pueden asumir actualmente (queda claro que
se habla de la actualidad de ellos) las relaciones interindividuales y las formas de convivencia
humana bajo condiciones de modernidad, donde «comunidad» aparece como una entre esas
posibilidades; y, por altimo, comunidad puede asumir también un caracter programatico,
utdpico y politico de primer orden, al mismo tiempo manifestando una critica del presente
asi como anunciando una posibilidad y un ferviente deseo de recuperacion de dimensiones
comunitarias para el porvenir, como una via de salida del pozo ciego al que, desde su punto
de vista, habia conducido a la humanidad la racionalizacién moderna”. (Marinis, Pablo de,
“La comunidad segin Max Weber: desde el tipo ideal de la Vergemeinschaflung hasta la comu-
nidad de los combatientes”, Papeles del CEIC. International Journal on Collective Identity Research,
Guadalajara, 2010, pp. 4y 5).

2 Aunque la funcién caracteristica del derecho sea la resolucion de conflictos, es posible
distinguir de ella la funcién de limite o regulacién social. Inclusive, la regulacién social es
parte inherente del trabajo de las Cortes y demanda un fuerte trabajo de legitimacién, di-
ferente al de la mera resoluciéon de conflictos, pues conlleva la imposicién de una soluciéon

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 45

dad, estas dificultades que aparecen al momento de pensar la relaciéon en-
tre el derecho y la comunidad apuntan a la necesidad de una dilucidacion.
Como se empieza a bosquejar, parece que el problema mayor lo encontra-
mos en la nociéon de comunidad. Tanto en la superposiciéon de las nocio-
nes como en su radical separaciéon, notamos que la comunidad es la que
queda puesta en duda. El derecho se nos presenta como algo mas actual,
mas evidente y necesario con respecto a la comunidad. Incluso, el derecho
puede aparecer como el Ginico limite legitimo, ya sea en el sentido de que
mis derechos tienen su limite en los derechos del otro o que s6lo median-
te los procesos establecidos por el propio derecho se pueden modificar y
limitar derechos. Es dificil, por lo tanto, pensar en un abuso o en un ex-
ceso, pues inmediatamente es colocado fuera de la nociéon de derecho. De
presentarse un exceso en el derecho, bajo estos supuestos se considera que
se trata de un ¢lfcito, ¢ inmediatamente queda colocado como un concepto
contradictorio, es decir, como “no derecho”. Por ¢jemplo, el derecho sin
comunidad es algo perfectamente concebible, normal en las relaciones
mercantiles por Internet, que en nada afecta a la nociéon de derecho. Por
su parte, una comunidad sin derecho es una “banda de ladrones”.

Esta primacia de la nocién de derecho nos muestra ya una parte del
efecto inhibitorio sobre la comunidad que aqui se pretende esclarecer. Po-
dria pensarse que la comunidad no puede resistirse a la regulacion del de-
recho, pues sin esta regulaciéon parece que no es, como tal, una comunidad
—a menos que se entienda como simple agrupaciéon, un poco barbara y
totalmente premoderna—. Explorar este efecto inhibitorio resulta necesa-
rio, pero, dadas las dificultades aqui esbozadas, requiere de una concepcion
de comunidad diferente, que permita mostrar la relacion y la oposicion de
nociones sin eliminar alguna de ellas. Siguiendo esta ruta, cabe pregun-
tarse: jcomo es que la nocién de comunidad se debilité tanto y qué papel
pudo jugar el derecho? Por su parte, si apostamos por otra concepcién de
comunidad, ;como se ve ahora el derecho, qué facetas se descubren o clari-
fican? Ademas, sin abandonar esta nocién de derecho, como limite necesa-
rio con respecto a la comunidad, es posible preguntarse por los momentos
o factores que hacen que el derecho pueda resultar en un menoscabo sobre

y el ejercicio de la coaccion (¢fr. Shapiro, Martin, Courts: A Comparative and Political Analysts,
Chicago, University of Chicago, 1981). Ademas, esta distincién entre sus funciones se mues-
tra en tanto que la propia funcién de resolucion de conflictos puede servir para “legitimar”
mecanismos de regulacion social, inclusive algunos francamente autoritarios (¢fr. Ginsburg,
Tom y Moustafa, Tamir, “Introduccion: The Functions of Courts in Authoritarian Politics”,
Rule by Law: The Politics of Court in Authoritarian Regime, Nueva York, Cambridge University
Press, 2008, pp. 1-22.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
46 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

nuestras relaciones en comunidad: ;qué es lo que inhibe el derecho en una
comunidad?, ipor qué el derecho se nos presenta como un limite necesario
con relacion a la comunidad?, ;cuando este limite nos aparece injustificado
o excesivo?, ;qué hacemos con un derecho que va a limitar siempre?, ;po-
demos controlar sus propios excesos?

Para profundizar en estas preguntas, pretendo seguir la propuesta de
Roberto Esposito, fil6sofo italiano contemporaneo, quien, como se sehalara
en los siguientes subcapitulos, parte de los marcos de la biopolitica y otras
lineas del pensamiento filos6fico, y puede ubicarse dentro de una nueva co-
rriente del pensamiento sobre la comunidad.” Esposito comparte con otros
autores la idea de que su filosofia tiene como tarea nombrar o pensar un
momento histérico. Se trata de una btsqueda de nuevas palabras para, con
ellas, cambiar nuestra mirada sobre el mundo y nosotros mismos, develando
problematicas y apuntando hacia posibles lineas de solucién:

...sefialar las palabras clave, los paradigmas, en torno a los que se estructu-
ran las coordenadas de un cierto momento histérico —incluso en una for-
ma no siempre visible a simple vista... cuales son los conflictos, los traumas,
los demonios, pero también las exigencias, las esperanzas— que caracteri-
zan de modo profundo nuestro tiempo.*

Este cambio de léxico es importante cuando, como en la actualidad,
parece que estamos “estancados” con algunas problematicas o estas se pre-
sentan como avanzando hacia una catastrofe. Ante estos hechos, resulta
evidente que hay algo que no estamos viendo, que ha permanecido oculto.

3 Para otras presentaciones generales sobre la obra de Esposito, véase Amendola, A.,

“The Law of the Living: Material for Hypothesizing the Biojuridical”, Law, Culture and the
Humanities, vol. 8, nam. 1, 2012, p. 102; Leandro Saidel, Matias, “Lecturas de la biopolitica:
Foucault, Agamben, Esposito”, 2013, disponible en: Attp://ri.conicet.gov.ar/handle/11536./6450
(fecha de consulta: 25 de septiembre de 2017); Castro, Edgardo, Lecturas foucalteanas. Una his-
toria conceptual de la buwpolitica, Buenos Aires, Unipe-Editorial Universitaria, 2011. Sobre la
tematica especifica de la comunidad en la obra de Esposito: Bird, Greg y Short, Jonathan,
“Community, Immunity, and the Proper. An Introduction to the Political Theory of Roberto
Esposito”, Angelakz, vol. 18, num. 3, 2013, pp. 1-12, disponible en: https://doi.org/10.1080
/0969725X.2013.854661; Saidel, Matias, “Ontologias de lo comtn en el pensamiento de
Giorgio Agamben y Roberto Esposito: entre ética y politica”, Isegoria, vol. 49, 2013, 439-457;
Lemm, Vanessa, “Introduction: Biopolitics and Community in Roberto Esposito”, Terms of
the Political: Community, Immunity and Biopolitics, Nueva York, Fordham University, 2013, pp.
1-13. Por ultimo, para un tratamiento general de su obra en relacién con el derecho se puede
consultar Langford, Peter, Roberto Esposito. Law, Community and the Political (Nomikor: Critical Legal
Thinkers), Londres, Rouledge, 2015.

+ Esposito, Roberto, Comunidad, inmunidad y biopolitica, Barcelona, Herder, 2009, p. 111.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 47

En consecuencia, es necesario develar esta dinamica oculta, pero también
explicar por qué y como es que ha permanecido oculta. De conformidad
con las pretensiones de este trabajo, como se “oculta” hasta inhibirse la co-
munidad y qué papel juega el derecho en esto.

Como veremos, Esposito parte de una concepcion de comunidad
desde la coexistencia que se encuentra en una relacién dialéctica con los
procesos que la restringen, inmunizan y protegen.” Con ello, Esposito
agrega al conjunto teoérico de la biopolitica una perspectiva radical de la
comunidad, lo que le permite mostrar el especifico efecto inmunitario que
la regulacion sobre la vida conlleva, otorgandonos, con esto, claves para
develar mecanismos de dominio sobre la alteridad. Su propuesta enfatiza
que no hay un acuerdo ni contrato previo a la comunidad, y tampoco
se trata de una comunidad que quedé en el pasado —o primitiva— con
respecto a la sociedad o al Estado. Me parece que se trata de un marco
filosofico con el que se puede ir desde la comunidad hacia el derecho, en vez
de partir del derecho hacia una comunidad que parece nunca llegar, que
queda siempre puesta en duda.

II. YA SOMOS COMUNIDAD

La nocién de comunidad, por ejemplo, desde su definicién de diccionario,
suele remitirnos a un conjunto de seres vivos con caracteristicas identitarias o
que les son propias, como espacio de referencia, lengua o practicas compar-
tidas. En tanto que conjunto, esta nociéon de comunidad parece apoyarse en
los datos o cualidades que le resultan caracteristicos a sus miembros, que se
utilizan para diferenciar a otros conjuntos y declarar si un individuo pertene-
ce o no al mismo conjunto. La comunidad se nos presenta, entonces, como
una esfera a la que pertenecemos o a la que otros pertenecen, y que se nos
puede oponer como individuos. “Identidad” y “pertenencia” aparecen, en
consecuencia, ligadas a esta nocion corriente de comunidad.

Esta nocion corriente, no obstante, puede ser objetada en al menos
dos sentidos. En primer lugar, la primacia de la nocién de comjunto apunta
a que las caracteristicas de la comunidad son constantes, por lo que remi-
ten a una idea de homogeneidad y fijeza que tiende a un esencialismo o

5 La propuesta de comunidad de Esposito se encuentra, principalmente, en su obra
Communitas. Origen y destino de la comunidad, Buenos Aires, Amorrortu, 2003, cuya primera edi-
ci6n en italiano data de 1998. Con esta obra, Esposito abre su nueva linea de reflexion (antes
ubicada en el pensamiento en torno a lo impolitico), que comprende los ejes de comunidad,
inmunidad y vida. En lo general, en este capitulo toma como base esta obra.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
48 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

“entificaciéon” de la comunidad, y que pasa por alto sus contradicciones,
conflictos y divergencias que también la constituyen. Nuestra experiencia,
asi como la historia, contradicen la nociéon de conjunto homogéneo, mos-
trandonos que las caracteristicas como el territorio, la lengua y las practi-
cas, lejos de ser fijas, son cambiantes y, en muchos casos, lo son justo por la
vida en comunidad.

En segundo lugar, “identidad” y “pertenencia” refieren a caracteristi-
cas propias de sus miembros y, por ello, resultan opuestas a lo comiin, que se
encuentra presente en la raiz etimologica y expresa uno de los sentidos de
comunidad. Se puede decir que aquello que me identifica, me pertenece y
me resulta propio es lo opuesto de aquello que es comtn. Estas dos obje-
ciones parecen remitir a otra nociéon de comunidad que, aunque no es la
mas corriente, también nos resulta familiar. 4 contrario sensu, la impropiedad,
la diversidad y 1a no pertenencia se nos presentan ahora ligadas a esta otra no-
cién de comunidad.

Profundizando en esta tltima nocién de comunidad, que enfatiza la
diversidad y la no pertenencia, Roberto Esposito nos muestra como el sig-
nificado del término latino de comunidad, sea el sustantivo communitas o
el adjetivo communis, no refiere a una identidad ni se trata de propiedades
de los individuos —como las étnicas o territoriales—. Lo comun, clara-
mente se opone a “lo propio”, como se muestra, por ejemplo, en la defi-
niciéon de Quintiliano: “Quod commune cum alio est desinit esse proprium’. Sin
embargo, esta aclaraciéon presenta un problema, pues si no hay una cosa
que se tenga en comun o, cuando menos, esto no es lo radical, jqué es,
entonces, aquello que comparten o aquello que relaciona a los que estan
en comunidad?

Los diccionarios proveen una respuesta bastante precisa al respecto. Aun-
que adviertan que no se trata de un significado documentado, nos informan
que el sentido antiguo, y presumiblemente originario, de communis, debia ser
“quién comparte una carga (un cargo, un encargo)”. Por lo tanto, communitas
es el conjunto® de personas a las que une, no una “propiedad”, sino justa-
mente un deber o una deuda.’

6 Aunque se utiliza el término “conjunto” o “totalidad” (por e¢jemplo, en la traduccion
al inglés), es importante advertir que, para su reflexion sobre la comunidad, Esposito busca
apartarse del significado de “agrupaciéon considerada como un todo homogéneo” o “totali-
dad de los elementos que tienen una caracteristica o propiedad que los distingue de otros™.
En este momento, lo que le interesa argumentar es que la relacién no esta establecida por
una propiedad o caracteristica previa.

7 Esposito, Roberto, Communitas. ..., cit., p. 29.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 49

La clave para esta interpretacion radica en el término munus del que
derivan communitas y communis. El vocablo “co” (cum) nos indica algo compar-
tido o que relaciona, por lo que en la comunidad estamos relacionados por
el munus. Siguiendo su sentido etimolégico, como se adelantd, munus hace
referencia a una deuda (onus), ya sea de algin bien o servicio (officium), pero
también, y esto es clave, comporta una gratuidad del tipo de una donacién
(donum). No se trata, por tanto, de una deuda que me obligue a pagar o regresar
lo que me dieron, pues lo que recibi fue una donacion (fue gratis), menos
aun de una imposicion, sino de una gratitud que obliga a donar, a continuar
dando sin retribucién. “Un «deber» une a los sujetos de la comunidad en el
sentido de «te debo algo», pero no «me debes algo»”.®

Este recorrido por el significado etimoldgico no se realiza por un pu-
rismo del lenguaje. Se trata de un recurso de Esposito para mostrar la con-
tradiccion entre las nociones, salir del significado corriente y establecer un
punto de partida decididamente distinto para profundizar en la nociéon de
comunidad. En vez de las propiedades o caracteristicas que identifican a los
miembros de un género o especie (significado corriente), el punto de partida
es el de la mera relacidn, el hecho de que nuestra vida siempre se nos presenta
en relaciéon con otros.

Lo que se enfatiza con el significado etimolodgico, entonces, es que no
hay una propiedad o algo previo que ponga en relacién a determinados
sujetos, y tampoco un sujeto o ente amplificado o “colectivo” que anteceda
esta relacion. En nuestra vida nos topamos con que existimos en un mundo
habitado y posibilitado por otros, donde la vida y aquello que la postbilita
(el lenguaje, la cultura) es algo que nos dan, que ya estaba en el mundo y
que recibimos de manera gratuita. Es la donacién que recibimos. A la vez,
s1 nosotros no restituimos ese don a los otros, si no nos hacemos cargo de
nuestra comunidad, la vida no resulta posible. Ademas, esta radicalidad
de la relacion con respecto a las propiedades identitarias tiene la virtud de
servir como marco para la diversidad de comunidades posibles y la diversidad
al interior de la comunidad, la posibilidad de estar abiertos y en relacion
con cualquiera. Es por lo anterior que Esposito afirma que “ya somos
comunidad”, lo que significa que nuestra existencia se nos presenta siempre
como coextstencia.’

8 Ibidem, p. 30.

9 Como “telén de fondo” de este planteamiento se encuentra el establecimiento de las

condiciones existenciales como el punto de partida de la reflexion filosofica. Se trata de la
oposicién entre un pensamiento sobre el “ente”, que habia caracterizado a la reflexién filo-
sofica, y otro sobre el “ser” o, mas en especifico, “la apertura hacia el ser en nuestro propio
estar haciendo”, expuesta en Heidegger, Martin, Ser y tiempo, Madrid, Trotta, 2003. Su obra

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
50 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

Que el punto de partida para la reflexién sobre la comunidad sea nuestra
coexistencia abre un horizonte distinto para su reflexiéon. Junto con Esposito,
es posible agrupar en esta nueva reflexién sobre la comunidad la obra de una
serie de filésofos y autores contemporancos como Maurice Blanchot, Jean-
Luc Nancy, Jacques Derrida, Giorgio Agamben, Bruno Latour, Roberto
Esposito, Jacques Ranciére. Estos autores comparten el reconocimiento de
dos retos a los que el pensamiento politico contemporaneo debe dirigirse:
1) liberar el lenguaje de la comunidad de toda forma de apropiacién
comunitaria, lo que significa pensar a la comunidad desde la diferencia y
la multiplicidad, en vez de la identidad y pertenencia; 2) “liberar”, en este
proceso, a la categoria de libertad del tratamiento liberal, esto es, repensarla
de manera que ya no haga referencia al dominio, a la disposiciéon de lo
propio o al privilegio de unos cuantos."

Esposito aborda estos retos enfatizando la radicalidad de nuestra coe-
xistencia. Bajo esta perspectiva, la comunidad no es algo que se forme, por
ejemplo, mediante un “contrato” o un acuerdo de voluntades, sino que ya
somos o estamos en comunidad desde siempre. El foco del problema se mo-
difica, pues ya no se trata de buscar un fundamento o procedimiento que
legitime a la comunidad. Tampoco se nos presenta una comunidad primi-
tiva como “edad dorada” a la que se quiera regresar o un pasado remoto
ya perdido, ni una utopia a la que nunca se termina por llegar o a la que se
tengan que sacrificar a determinados grupos o personas para alcanzarla.
Es inatil buscar la comunidad puesto que ya somos comunidad, se trata de
una condiciéon y no un ente o un valor."

impactard el pensamiento de otros autores —como Levinas, Blanchot y Zubiri— quienes
profundizaran en el pensamiento sobre la alteridad y la comunidad. Aunque, en definitiva,
la propuesta de Heidegger es fundamental para Esposito, este dara cuenta de como la idea
de comunidad que presenta se encuentra mejor expuesta por Bataille y como, también, esta
presente, aunque en ciernes, en otros filosofos, como Rousseau o Kant.

10 Wrébel, Szymon, “Community in Question. Failure of Communitarianism, Misery
of Individualisms and Community of Existence”, Polish Sociological Review, 2016, pp. 227-
247. Por otro lado, este pensamiento sobre la comunidad no es exclusivo de la filosofia. En
la actualidad, encontramos numerosas propuestas y practicas referidas, por ejemplo, en la
obra de Silvia Federici como “politicas de los comunes”. Federici, Silvia, “Feminism and the
Politics of the Commons”, The Commoner, disponible en: hitp://www.commoner.orguk/?p=113
(fecha de consulta: 20 de marzo de 2018). Por supuesto, existe un debate en estas practicas y
propuestas sobre el sentido o significado de “lo comn” y su diferencia con otras categorias
similares, como “comunitarismo”. Este trabajo aspira a contribuir en ese debate presentando
una distincién que me parece clarificadora.

" Mantilla, Lucia, “Al margen del poder y de la comunidad: la cultura politica del
clientelismo”, Espiral, ano XX, num. 56, 2013, pp. 39-66.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 51

Se trata de un pensamiento de la comunidad en clave ontoldgica,"” que
pretende desfundar (pensar fuera de la l6gica de fundamento, es decir, como si
existiera algo previo a la comunidad) todo intento de instituir la comunidad
con base en algin tipo de propiedad positiva o identitaria que, ademas de
erronea, es dafiina en cuanto ha sido causa del aniquilamiento de los otros.

Es decir, si los totalitarismos fueron capaces de llegar al aniquilamiento del
Otro en nombre de la comunidad (del pueblo o de clase), las nuevas ontologias
de la comunidad buscaban que el término dejase de estar al servicio de ideolo-
gias excluyentes, mostrando que el estar-en-comutn no tiene mas fundamento
que la mera comparecencia de singularidades y que cada singularidad vale en
cuanto tal, independientemente de tal o cual caracteristica particular.”

Antes de continuar profundizando en esta nociéon de comunidad, enfa-
ticemos como, ante la radicalidad de nuestro “estar-en-comun”, la pregunta
sobre la fundamentacion y la legitimacion de la comunidad carece de sen-
tido (es como preguntarse por la legitimidad de la finitud humana) y, de la
misma manera, la comunidad nunca queda puesta en duda. Lejos de estar
eliminando el problema de la comunidad “de un plumazo”, lo que se nos
presenta es un esfuerzo por prescindir de presupuestos metafisicos (pensarla
como un ente o condicionarla a propiedades o procesos que anteceden a
nuestra vivencia real) que tienden a limitar o invalidar la diversidad de ex-
periencias cotidianas e interpretaciones posibles.

Sin embargo, dentro de la tradicion juridica (entre otras), este tema pue-
de resultar inquietante pues, como lo muestra Foucault,' su discurso usual
ha sido el de la justificacion y la legitimacion; se piensa la comunidad como
un acuerdo, instituciéon o fin que se tiene que justificar. Problematicamente,
estas busquedas de una legitimaciéon y una fundamentacion tienden a es-
tablecer elementos o supuestos previos a nuestro “estar en coman”, lo que
oculta y pone en duda a la comunidad.”

12 Centrada en el “acontecimiento del ser” y opuesta a una metafisica del ente.
13 Saidel, Matias, op. cit., p. 440.
4 En especifico, se trata de la justificacién y legitimacién del poder soberano, la obliga-
ci6on legal de la obediencia y, por supuesto, de la coaccion. “(E)l discurso y la técnica del dere-
cho tuvieron la funcién esencial de disolver, dentro del poder, la existencia de la dominacion,
reducirla o enmascararla para poner de manifiesto, en su lugar, dos cosas: por una parte,
los derechos legitimos de la soberania y, por la otra, la obligacion legal de la obediencia”.
Foucault, Michel, Defender la sociedad: curso en El Collége de France, 1975-1976, México, Fondo
de Cultura Econémica, 2000, p 35.

15 Esposito, Foucault y Heidegger comparten la critica realizada por Nietzsche a la fun-
damentacion metafisica, que muestra que detras de las cosas existe algo muy distinto a una

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
52 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

Con todo, st ya no corresponde inquirir sobre la legitimaciéon de la
comunidad, ;qué preguntas o reflexiones se abren para pensar la relacion
entre comunidad y derecho? De manera general, tomar como punto de
partida la coexistencia o el “estar-en-comdn” apunta hacia una reflexion
que parte de su experiencia, de esta condicion nuestra, para la btsqueda de
sentidos y de su sentido. Esto significa que la vivencia de la comunidad es una
condicion del ser humano que lo sitta en relacion y lo posibilita a configurar
el mundo y configurase de manera activa con otros; conviwir en razon de
nuestras propias inquietudes y en un mundo que ya cuenta con determinadas
formas de conferir sentido, dadas por otros que nos antecedieron.'®

Lo que se posibilita y valida con esto es la basqueda y construcciéon de
un sentido para el derecho desde la coexistencia o convivencia. Sin embargo,
esta viwencia se encuentra obstaculizada por la concepcién corriente de la
comunidad que tiende a representarla como un ente opuesto a los individuos
y, como tal, fuera de nuestra existencia, que siempre es particular y concreta.
Por lo anterior, resulta necesario realizar, por ejemplo, un ejercicio de
deconstruccion de las categorias que sostienen este pensamiento corriente o una
genealogia que permita dar cuenta de como se fue fraguando esta desposesion
de la vivencia comunitaria en aras de un pensamiento univoco. A su vez,
estos ejercicios permiten mostrar las diversas experiencias que han existido
sobre la comunidad.'” Bajo esta otra linea, y de conformidad con el interés
de este trabajo, lo que se nos abre es la posibilidad de reflexionar sobre las
inhibiciones que el derecho puede provocar a la comunidad que ya somos.'®

esencia exacta o una identidad inmovil: “en absoluto su secreto esencial y sin fechas, sino el
secreto de que ellas estan sin esencia, o que su esencia fue construida pieza por pieza a partir
de figuras que le eran extranas”. Foucault, Michel, “Nietzsche. La genealogia, la historia”,
La mucrofisica del poder, Madrid, La Piqueta, 1978, p. 10. Para distinguir su pensamiento de la
fundamentaciéon metafisica, Heidegger plantea una ontologia (véase nota 9) y Foucault una
genealogia. Esta tltima, como la bisqueda de una procedencia que “no funda, sino que,
al contrario, remueve aquello que se percibia inmévil, fragmenta lo que se pensaba unido;
muestra la heterogeneidad de aquello que se imaginaba conforme a si mismo” (ibidem, p.
13). De lo anterior, se intuye lo adecuado que resulta esta linea de reflexion para pensar la
comunidad en términos de lo diwerso o miiltiple, en lugar de la identidad.

16 Ademés de Heidegger (véase nota 10), mi explicaciéon remite a la obra de Ortega y
Gasset, José “El hombre y la gente”, Obras de José Orlega y Gasset, Madrid, Alianza, 1981.

17 El proyecto para reflexionar la comunidad que aqui se bosqueja, pertenece a un gran
proyecto filosofico cuyas bases se pueden rastrear en distintos autores (como aquellos men-
cionados en las supra notas 9, 10, 22 y 23). Trazar este mapa excede a los objetivos de este
trabajo; sin embargo, resulta necesario presentar un bosquejo, como el que aqui se realiza,
para orientar al lector.

18 Como ya se asoma en el anterior planteamiento, la linea de reflexiéon que se abre pasa
por la cuestiéon de la busqueda y pérdida de sentido. Se trata de una orientaciéon del mundo y

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 53

II1. EL. CUIDADO DE LA OBLIGACION

Para profundizar en esta nocién de comunidad, asi como en sus obstaculos,
resulta necesario detenernos en aquello que el “estar en deuda” proyecta
sobre nuestra coexistencia. Como vimos, la comunidad se nos presenta como
una “situacion radical” en el sentido de que siempre existimos con otros, “no
es algo que pone en relacién lo que es, sino el ser mismo como relaciéon”."
Por su parte, regresando al sentido etimologico que Esposito prende rescatar
para reflexionar la comunidad, cum-munus significa la relaciéon por el munus u
obligacion compartida, la deuda o el “don a dar” en el sentido de “te debo
algo”, pero no en el sentido de “me debes algo™.

Afirmar que nuestra coexistencia tiene el sentido de una deuda o “don a
dar” enfatiza, como vimos, que no hay una sustancia, posesion o propiedad
caracteristica que ponga en relacion a los sujetos. No es “lo que se tiene”,
sino “lo que se debe”. Con esto, la comunidad nos remite a una deuda pre-
via a cualquier contrato (inclusive a cualquier culpa o falta) y que, al mismo
tiempo, nunca se termina de pagar, a menos de que dejemos de ser lo que
somos. Es como una deuda impagable que nos constituye. Asi, esta deuda
agrega un caracter de precariedad o exposicion del individuo en su “estar
con”. Es una deuda que me hace no ser completamente dueio de mi mis-
mo, un “deberme a otros” que siempre abre o fractura mi identidad, mi
autonomia, mi individualidad. En palabras de Esposito:

...no es lo propio, sino lo impropio —o, mas drasticamente, lo otro— lo que
caracteriza lo coman. Un vaciamiento parcial o integral, de la propiedad en
su contrario. Una despropiaciéon que inviste y descentra al sujeto propieta-
rio, y lo fuerza a salir de si mismo. A alterarse. En la comunidad, los sujetos
no hallan un principio de identificacién, ni tampoco un recinto aséptico en
cuyo interior se establezca una comunicacién transparente o cuando menos
el contenido a comunicar. No encuentran sino ese vacio, esa distancia, ese
extranamiento que los hace ausentarse de si mismos: “donantes a”, en tanto
ellos mismos “donados por” un circuito de donacién reciproca...

nuestra existencia en funcién de lo que nos importa, nos preocupa o nos inquieta, y mediante
la cual se abren posibilidades para la accién y nos hacemos cargo del mundo. Cinicamente,
desde el derecho se podria trivializar esta cuestiéon del sentido (“debes y punto”); sin embar-
go, esto resultara problematico en la propia eficacia del derecho, asi como en la practica
interpretativa que, de no pasar por una cuestiéon de sentido, se agota en la regla.

19 Saidel, Matias, op. cit., p. 422.

20 Esposito, Roberto, Communitas. .., cit., p. 31.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
54 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

Ademas de tomar distancia de otras concepciones sobre la comunidad,
Esposito se vale del significado del “estar en deuda” para ubicar su propues-
ta en didlogo con la filosofia sobre la otredad o alteridad.*" Esto es, del alter u
olro que alterna conmigo (yo y tu; yo y ello) sin reducirlo a una “totalidad”
o “mismidad” que nos abarque a ambos y en la que tiende a perderse este
otro.*”” La comunidad es una condiciéon que nos abre posibilidades de sentido
y de vida, al mismo tiempo que evita una clausura individual o identitaria
que tienda a la exclusion de los otros. En este sentido, Levinas, uno de los re-
presentantes de la filosofia de la alteridad, reflexiona sobre la ruptura con la
individualidad que esta condicion de responsabilidad o “deuda impagable”
provoca.” Un poco lejos de lo que usualmente entendemos como empatia,
que seria ver mi necesidad en el otro o su necesidad como mia, una deuda
infinita no alcanza a ser reflexionada por lo que soy, no se reduce a lo que
soy o puedo pagar, sino que arranca mi atenciéon sobre mi mismo y la coloca
fuera de mi. Una deuda infinita rompe con mi individualidad en la medida
en que todo mi ser no alcanza a pagarla. De la misma manera, el deber, en
tanto que exigencia, se me presenta como un llamado desde afuera, que me
saca de mi. La exigencia es previa a la reflexion sobre lo que puedo dar y a
la empatia, ya que por su infinitud, la excede de tal modo que no me per-
mite quedarme en mi.

En tanto que deuda infinita, también nos indica que la comunidad nun-
ca ha sido realizada, que es irrealizable. De hecho, los intentos histéricos
por saldar esta deuda pueden ser catastroficos, pues saldar la deuda es ce-
rrarse a uno mismo —ya no estar en deuda—, y materialmente esto implica
excluir, anular o aniquilar al otro, al distinto, al que no es como yo. Subraye-
mos esta aparente paradoja: ya somos comunidad, pero la comunidad es irrealizable.

21 Esposito toma, no obstante, un importante distanciamiento de Levinas y de otros au-

tores que han reflexionado sobre alteridad (véase nota 22) al enfatizar que la ruptura con la
identidad o la exposicidn al otro no esta radicalmente determinada por el encuentro personal,
sino por nuestra constitutiva impersonalidad. Véase Esposito, Roberto, Tercera persona: politica
de la vida y filosofia de lo impersonal, Buenos Aires, Amorrortu, 2007. Si se parte de una relaciéon
personal, la comunidad que se nos presenta es del tipo de la “comunidad de los amantes”
donde todo se le debes a una sola persona (el amado), lo que permite una reflexion ética,
pero dificulta una reflexiéon politica. Por el contrario, el caracter impersonal parece situarnos
de inmediato en el campo de la filosofia politica. Hole, Kristin, “The Ethics of Community:
Nancy, Blanchot, Esposito”, Angelaki, vol. 18, nam. 3, 2013, pp. 103-118.

22 La reflexién filoséfica sobre la alteridad puede ser rastreada incluso en los presocra-
ticos, sin embargo, aparece de manera mas explicita en el siglo XX. Un analisis de esta
tematica por los diversos autores puede ser encontrado en Ruiz de la Presa, Javier, Alteridad.
Un recorrido filosdfico, México, ITESO, 2007.

23
2006.

Levinas, Emmanuel, Totalidad e infinito: ensayo sobre la exterioridad, Salamanca, Sigueme,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 35

Lo que pasa es que no se puede realizar porque ya se esta realizando, y en
su radicalidad precede toda posible construccion.

Ante esta deuda infinita, ante esta ley comiin o deber, permanecemos de
manera constante en un “no-haber-cumplido-todavia” y, por lo anterior,
en un constate “cuidado”, “hacerse cargo” o “tomar cuidado”. Es este
cuidado lo que se encuentra en la base de la comunidad. “La tarea de la
comunidad... no es la de liberarse del cuidado, sino, por el contrario, la de
custodiarlo como lo Gnico que la hace posible”.** Asi, el deber o cuidado a
los otros no puede significar jamas suplantar al otro, tomar su lugar en su
deber. No se trata de liberarlo de, sino para su deber o cuidado, dejarlo ser en
su alteridad de si mismo con otros (quienes también estan en deuda).

Aunque Esposito no lo anuncia a nivel de principio e, incluso, denuncia
cualquier intento de realizacion como proyecto empirico o destino
histérico,” me parece que si muestra y es posible rescatar una preferencia
por un modo “ético” o “politico” de relacionarse no invasivo: co-abrirnos
a la comun responsabilidad por el propio deber o cuidado.” “No se trata
siquiera de «hacer» un regalo, sino de «reponer» al otro la posibilidad
de ser-con en la donacién...”.?” Esto es importante en la medida en que
aleja su planteamiento sobre la comunidad de la tentaciéon de “resolver el

24
25

Esposito, Roberto, Comunidad, inmunidad y biopolitica, cit., p. 41.

Con esto se refiere a la propuesta que viene de Hieddeger quien, para Esposito, cay6
en la trampa del “destino del pueblo aleman”. Esta reflexion la podemos encontrar en su
obra Comunidad, inmunidad y biopolitica, cil.

26 Como adelantamos, Esposito realiza un recorrido por diferentes autores para mostrar
que su nocién de comunidad ya se encuentra presente en otras propuestas. Por ejemplo, esta
logica de la comunidad esta presente en el imperativo categirico de Kant, que no impone nada
mas que su caracter formal de deber, y donde la ausencia de contenidos determinados ex-
presa que su objeto, en cuanto tal, es inalcanzable. Sin embargo, no se trata de una ley cruel
que impida su realizacién, sino que la comunidad tiene un caracter ain mas originario que,
siguiendo a Heidegger, se podria definir mejor como coexistencia. En general, las propuestas
que rescata coinciden en separase del paradigma hobbesiano que, para Esposito, impregna
el pensamiento sobre la comunidad y se distingue en tanto que busca sacrificar nuestro ser
en comun a fin de garantizar la supervivencia individual, produciendo un orden gobernado
por la ley de la necesidad, la economia restringida del contrato y el principio del miedo. En
oposicion de este modelo, la propuesta de Esposito, siguiendo a Bataille, rescata una fuerza
directamente contrapuesta al instinto de supervivencia, un excedente que impulsa al indivi-
duo mas alla de sus limites, arriesgando su propia vida al contagio de unos y otros.

27 Esposito, Roberto, Communitas..., cit., p. 163. El sentido que se utiliza de “reponer”,
que tiene como sinénimos “restablecer”, evoca un galicismo cotidiano en México, chance, que
utilizamos en la expresion “dame/dar chance”. Implica la no intromisién para “hacer por
uno mismo” o el dejar espacio para que otros hagan. Al mismo tiempo, “chance” conserva
su significado de “oportunidad” o “posibilidad”. Asi, “la condicién de posibilidad para ha-
cer por uno mismo o que otros hagan”, en tanto que “reponer al otro la posibilidad de ser-

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
56 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

mundo” eliminando el cuidado debido. Me refiero a los planteamientos que
“buscando hacer el cielo en la tierra, terminan haciendo el infierno en la
tierra”, al sacrificar a las personas concretas por una “idea de comunidad”,
un tipo de sociedad especifica o un supuesto “progreso social”. No se trata
de liberar o reemplazar a los otros del cuidado, suplantandolos en su decir
y en su hacer? En todo caso, se trata de permitir los procesos para la
organizacién y cuidado de lo comtn.” Es un modo, y no un contenido,
ético o politico a imponer.

IV. LA NADA EN COMUN

Esposito establece otra consecuencia en su planteamiento sobre la comuni-
dad: en tanto que irrealizable, en tanto que carencia infinita, nos falta hasta
tal punto que lo que tenemos es nada en comin. Intentemos despejar un poco
del misterio —y tal vez el sentido tragico— que nos arroja esta expresion para
mostrar sus consecuencias en la nocion de comunidad que estamos exponien-
do. ;Gémo debemos entenderla, a qué tipo de “nada” se refiere? Como ya
lo senalabamos, esta “nada” nos indica que aquello que nos pone en comin
no es alguna sustancia o cosa. Sin embargo, como lo explica Jean-Luc Nancy,
esta “nada” no es exactamente nada, pues refiere, también, al lugar o espacio
de la relacién, el medio o el mundo de la existencia: “es un respecto, como se
advierte cuando «con» significa también «con respecto a»... que puede ser

con en la donacién”, lo expresariamos como “dar chance para que otros tengan posibilidad
(chance) de dar chance”.

28 Mi explicacién e interpretacion se apoya en los siete principios zapatistas de gobierno
adoptados por el Congreso Nacional Indigena: “servir y no servirse; representar y no su-
plantar; construir y no destruir; obedecer y no mandar; proponer y no imponer; convencer
y no vencer; bajar y no subir”; en “;Qué es el CNI?”, Congreso Nacional Indigena, disponible
en: https://www.congresonacionalindigena.org/que-es-el-cni/ (fecha de consulta: 8 de marzo de
2019).

29 Creo que un ejemplo del sentido que se pudiera adoptar sobre este “reponer al otro
la posibilidad en el ser en comun”, asi como el “cuidado del cuidado” lo podemos encontrar
ciertas interpretaciones sobre “el derecho fundamental a la consulta previa de comunidades”
y el “derecho a la riqueza natural y cultural y su protecciéon”. Me refiero a los casos en los
que se reconoce y validan formas de cuidado de la naturaleza que parten de la imposibilidad
de la apropiacién de la naturaleza y de una “deuda constante con la tierra”; véase Caudillo
Félix, Gloria ¢ Ibanez Izquierdo, Alfonso, El horizonte de existencia intercultural del buen vivir o
vivir bien, Aproximaciones, Buenos Aires, Elaleph.com, 2015. Para lo que considero una aplica-
cién interesante dentro del derecho estatal, la sentencia de la acciéon de tutela “T-129-11 de
la Corte Constitucional de Colombia”, disponible en: Attp://wwuw.corteconstitucional.gov.co/rela
toria/2011/t-129-11.htm (fecha de consulta: 8 de marzo de 2019).

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 57

también un Aacia. .. un estar vuelto-hacia”.* Esto es, si nuestro ser siempre es

un “ser en relacién” o “con respecto a otros”, esta “relacion” o este “respec-
to” no es algo de mi en los otros ni algo de los otros en mi —algun contenido
o propiedad comin—, sino que se nos presenta como una apertura y, en este
sentido, como un vacio, una nada que nos constituye. Por esto, si “ya somos
comunidad” y esta comunidad se nos presenta como “nada en comuan”, esta
“nada” también nos evoca una “carencia que nos constituye” y, como vimos
en el apartado anterior, una “radical exposicion”.

Notamos nuevamente el esfuerzo por pensar la comunidad desde la
pura relacién, un espacio vacio (sin ninguna sustancia o cosa) y, por esto mis-
mo, abierta a cualquiera. Sin embargo, lo que ahora también se nos esta
presentando es, por una parte, un problema para pensar la comunidad,
pues, en tanto que evita cualquier referencia a alguna sustancia, esta rela-
cién o “nada en comun” resulta dificil de sostener como objeto de reflexion:
fcomo pensar el puro vinculo sin llenarlo de sustancia? La idea de communitas
nos resulta, asi, irrepresentable.

En segundo lugar, si la “nada en comun” se nos presenta como una
“carencia que nos constituye”, una precariedad o una apertura que nos
expone a otros, como lo sefiala Esposito, esa exposicion implica un riesgo
para el sujeto: “Empujandolo a tomar contacto con lo que no es, con su
«nada», ésta constituye la mas extrema de sus posibilidades, pero también
la més riesgosa de sus amenazas”.®' Asi, junto a la posibilidad de una
apertura a la diversidad, de una hospitalidad, aparece también una hostilidad
hacia nuestro pensamiento y a nuestro ser por la amenaza de caer en un
vacio o de disolver la propia identidad. De aqui que Esposito nos advierta
sobre este doble caracter del munus, hospitalario y hostil: “Hay que tener
siempre presente esta doble cara de la communitas: es al mismo tiempo la mas
adecuada, si no la Gnica, dimensiéon del animal «hombre», pero también su
deriva, que potencialmente lo conduce a su disolucién”.*

Ante esta parte hostil que causa temor, pues implica la imposibilidad
de representarla u ordenarla en nuestra reflexién —como un caos perma-
nente—, asi como la pérdida de lo propio y de la identidad: ¢no es normal
responder con una especie de “instinto de conservacion o supervivencia”?,
Jpor qué no renunciar, mejor, a esta condicion comin o, cuando menos, sim-
plificar su abrumadora carga, esta afanosa tarea de estar buscando respues-

30 “Semejante lugar se denomina sentido”. Nancy, Jean-Luc, “Prélogo”, Communitas:

origen_y destino de la comunidad, Buenos Aires, Amorrortu, 2003, pp. 16y 17.
31 Esposito, Roberto, Communitas. .., cit., p. 32.

32 Esposito, Roberto, Comunidad, inmunidad y biopolitica, cit., p. 33.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
58 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

tas y construir sentidos?, jpor qué no establecer previamente, por ejemplo,
con un contrato, aquello que estamos obligados a dar? Es como si esta nocion
de comunidad, de nada en comun, tendiera a pedir la otra, la del conjunto
identitario que se expuso en un principio.

V. INMUNIDAD

Como vimos, el munus tiene también un caracter hostil, nos excede de tal
manera que incluso se convierte en un riesgo para los individuos, pues manda
darlo todo, inclusive arriesgando la propia vida: “es la pérdida violenta de los
limites que, confiriendo identidad, aseguran la subsistencia”.** Si sélo jugara
esta logica, posiblemente no habria individuos y la comunidad también se
perderia. Tal vez por un resguardo de lo anterior es que decidimos regular
lo que toca dar, poniendo como limite aquello que al darlo comportaria un
riesgo grande para nuestra vida. Este “resguardo” es nombrado por Esposito
como ummunitas o inmunidad, justo por su cardcter preventivo y privativo que
rompe o limita nuestra apertura a los otros, nuestro ser en comunidad. Como
veremos mas adelante, el derecho con su funcion de regulacién social, esto es,
como limite de las acciones de las personas individuales o colectivas, pertene-
ce a este espacio inmunitario dentro de la légica comunitaria.

Para bosquejar los elementos y sentidos claves de la categoria de in-
munidad, Esposito nos remite a los dos ejes de significado de sus nocio-
nes corrientes, la juridica y la biologico-médica. El significado juridico, que
podemos encontrar en el derecho romano y se conserva en la actualidad,
considera que la inmunidad es un estado de privilegio o de “no sujeciéon”
con respecto a las obligaciones.* Esposito hace notar que la inmunidad es,
en consecuencia, necesariamente un concepto comparativo, pues su sentido

33 Idem.
3% Por ejemplo, dentro del derecho romano y en el candnico, podemos encontrar estas
definiciones: “Inmune es quien esta dispensado de cargas, que otros deben llevar sobre si...
derecho por el cual recintos, bienes o personas... estan liberados o exentos de la carga u
obligacién comun”. Esposito, Roberto, Immunitas: proteccidn y negacion de la vida, Buenos Ai-
res, Amorrortu, 2003, p. 15. Dentro de la teoria juridica, me parece que resulta ilustrativa la
distincién propuesta por Hotheld entre obligacion, que hace referencia a un deber concreto,
y sujecion, que refiere a un estado o posicion del individuo que le implicara la generacion de
obligaciones o derechos por las acciones de otros. Estamos sujetos a las leyes de nuestro pais
o0 a la potestad de una autoridad, sin que esto implique que en la actualidad tengamos una
obligaciéon o derecho concreto. Para Hotheld, lo contrario de la syecidn es, justo, la inmunidad,
que es el estado por el cual las acciones que realizan otros no produciran obligaciones o
derechos en los individuos. Véase Hohfeld, Wesley, Conceptos juridicos fundamentales, México,
Fontamara, 2017.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 59

refiere a una diferencia con respecto a una obligacion general que otros tie-
nen. “Respecto de tal generalidad, la inmunidad es una condicién de parti-
cularidad: ya se refiera a un individuo o a un colectivo, siempre es «propia»,
en el sentido especifico de «perteneciente a alguien» y, por ende, de «no
comun»”.* La inmunidad tiene, entonces, un profundo caricter antisocial
y, en oposicion a alguien munifico (generoso o desprendido), que presenta
la misma raiz etimolégica, munus (que evoca “gratuidad”), al inmune puede
llamarsele “ingrato”.*

Mas alla de la dispensa de una obligacién concreta, es importante hacer
notar el sentido que guarda la inmunidad en su referencia general con la
obligaciéon comun. La necesidad de resguardarse o inmunizarse surge en
la medida en que hay una deuda o responsabilidad previa. Asi, la sujeciéon u
obligacién comun esta presupuesta en la inmunizacién, en tanto que se trata
de la protecciéon de un individuo o grupo de individuos ante la responsabi-
lidad o deuda que nuestra condiciéon comtn genera. Lo propio de la inmu-
nidad es, en consecuencia, interrumpir la red o circuito social de donacion,
cuidado o sujecion reciproca de la communitas.

Sin embargo, con todo lo “ingrato” que el mecanismo de la inmunidad
pueda tener, no debemos olvidar que realiza la funciéon de salvaguardar
a los individuos y, con ellos, a la comunidad y la vida. Nuestra vida no es
posible sin el cuidado que otros realizan, pero este deber de cuidado es tal
que pide darlo todo, todos los bienes y hasta la propia vida. Es como si la
vida de los otros resultara en un riesgo para la sana y segura identidad de
uno mismo. Lo comun opera como una especie de contaminaciéon del in-
dividuo que amenaza con disolver su individualidad; la inmunidad evita la
intrusion, propagacion y el contagio, interrumpiendo, no obstante, la “red
de donacién social”.

Notemos como el concepto de “inmunidad”, que habiamos explica-
do desde su significado juridico, empieza ahora a intercalarse y ampliarse
con el significado que guarda en el discurso bioldgico y médico. Desde este
punto de vista, por inmunidad se entiende una condicién refractaria del
organismo ante el peligro de contraer una enfermedad contagiosa. Como
sabemos, nuestro sistema inmunitario funciona reconociendo y asimilando
una enfermedad (“etiquetandola”), para expulsarla o eliminarla después.
Por ejemplo, vacunarse implica introducir una forma atenuada de infecciéon
para estimular la formacién de anticuerpos capaces de neutralizar por anti-
cipado las consecuencias patogenas.

35 Esposito, Roberto, Immunitas. .., cit.

36 Ibidem, p. 16

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
60 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

Estos dos ejes de significado de inmunidad, el juridico y el biolbgico,
conforman la base del sentido de immunitas que, en términos simples, po-
driamos anunciar como “proteccion para evitar el contagio”. Expresada en
estos términos, es facil observar que la categoria de immunitas presenta una
relaciéon, ademas de con la comunidad —como se ha expuesto—, con la
vida.”” Esta logica inmunitaria presenta otra caracteristica que a Esposito
le resulta fundamental para explicar el pensamiento politico de la moder-
nidad, asi como muchos de los discursos y acciones actuales que parecen
fundamentarse en esta logica de protecciéon contra “el otro”, “el extrano”
que amenaza con contaminarnos y destruir nuestra sociedad, por ejemplo,
cualquier fundamentalismo o las acciones en contra de la migracion o ante
los refugiados. Siguiendo, entonces, esta l6gica inmunitaria, se descubre que
las acciones no tienen una logica de combate frontal, sino de una inclusién
para su neutralizacion. “El mal debe enfrentarse, pero sin alejarlo de sus
propios confines. Al contrario, incluyéndolo dentro de estos. La figura dia-
léctica que de este modo se bosqueja es la de una inclusién excluyente o de
una exclusiéon mediante la inclusién”.*

La figura logica de la “exclusion por medio de la inclusién”, que tam-
bién es referida como dialéctica negativa, resulta fundamental en la propues-
ta de Esposito. Ella nos permite intuir que la eficacia de este mecanismo
inmunitario radica en generar discursos, rituales, procedimientos o dispo-
sitiwos que incluyan aquello que se quiere combatir o excluir. Si se quiere,
es una tactica de desconocimiento del otro que pasa por su integracién en
una mismidad o totalidad.* Por ejemplo, es posible generar un conjunto
que defina “lo humano” mediante una serie de categorias que aludan al
aspecto racional que se presume comun en todos, pero cuyas categorias
pueden presentar graduaciones y el riesgo exclusiéon, como de hecho ha

37" Como lo desarrollara en los Gltimos capitulos de Immunitas y en su obra posterior,

Bios. Biopolitica y filosofia, de conformidad con el marco tedrico de la biopolitica, es posible
mostrar que existe una implicacion fuerte entre nuestras instituciones y los discursos so-
ciales y politicos con la nocién de vida. Sea en la forma de una “politizacion de la vida”
o “vitalizacion de la politica” en el discurso y las instituciones de la modernidad (y, por
extension, en la actualidad), la politica ha encontrado cierta legitimidad al apelar a la vida,
por ejemplo, con su énfasis en la seguridad. Si la relacién entre politica y vida ocupa este
papel central, la categoria de immunitas expresa una forma especifica en que esta relacion se
presenta y es lo que le permite a Esposito afirmar la vigencia de un paradigma inmunitario en
la actualidad. Véase Esposito, Roberto, Bios. Biopolitica y filosofia. Mutaciones, Buenos Aires,
Amorrortu, 2011.

38

39

Esposito, Roberto, Immunitas. .., cit., p. 18.
Aludo a la propuesta de Levinas en Zotalidad e infinito, cit.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 61

pasado con nihos, mujeres, “anormales”, indigenas, etcétera.” En todo
caso, me parece que lo que encontraremos —siempre— son categorias
que pareceria que anteceden y pueden, por esto, calificar una practica o
a los sujetos.

Retomando los problemas analizados en el apartado anterior, la um-
munitas resulta, entonces, como una respuesta ante la fostilidad de la co-
munidad, pero que traiciona la hospitalidad. Frente al problema de una
comunidad como pura relacion y sin contenidos, que se torna rrepresentable
para nuestro pensamiento, la immunitas presenta este caracter privativo e
identitario, basado en las cualidades propias de cada individuo o de cada
conjunto de individuos. De la misma manera, frente al potencial riesgo de
disolucién, de pérdida delo propio o de nuestra propia vida ante la obligacion
infinita con los otros, la smmunitas limita esta relacion, este contagio que me
llevaria a darlo todo." Asi, la immunitas, siendo lo opuesto a la communitas,
representa una especie de complemento, pero un complemento negativo,
algo que la niega y la conserva. Este tipo de relacién entre conceptos, que
se niegan y conservan, es conocido como dualéctica.

La idea de comunidad en Esposito esta conformada, en consecuencia,
por ambas categorias en su relaciéon dialéctica, communitas e ummunitas, por
lo que es importante no reducirla tnicamente a la coexistencia o condicién co-
miin. En su presentacion sobre el tema de la comunidad, Esposito subraya
la condiciéon comun, pues considera que la filosofia politica y juridica ha
tendido a “traicionar” esta condiciéon de ser en apertura, en aras de ex-
presar la condicién identitaria propia de un conjunto de individuos. Este
“olvido” de la communitas, estima, ha traido graves consecuencias en la his-
toria; por e¢jemplo, ha servido para justificar fundamentalismos y formas
de racismo, asi como un estancamiento en la reflexién sobre la comunidad.

No obstante, la propia necesidad de responder a la deuda infinita impli-
ca la necesaria preservacion de los individuos, que son quienes responden,

40 Esposito realiza este ejercicio con la categoria persona, mostrando que desde el derecho

romano hasta la actualidad contiene una divisién y una violencia que posibilita decir que
hay algunos que “son mas (persona) que otros” pues dominan a otros o se saben dominar a
sl mismos (su parte irracional, sus paciones o su “animalidad”). Véase Esposito, Roberto, £l
dispositivo de la persona, Buenos Aires, Amorrortu, 2011.

41 En este mismo sentido, Saidel sefiala: “la communitas no es pensable sin su opuesto
polar, la nmmunitas, que sefiala la exencién de ese munus compartido, una defensa de lo propio
que interrumpe el circuito de donacién reciproca en su afan de evitar el contagio comunita-
rio... La co-presencia de communtas e immunitas implica que no hay comunidad que no apele
a alguna forma de inmunizacién que ayude a la conservaciéon de la vida”. Saidel, Matias,
Ontologias. .. cit., p. 444.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
62 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

pero dicha preservacion se encuentra, por esto mismo, condicionada o mo-
dulada por la responsabilidad. Es por esto que, aunque la immunitas niega
a la communitas (es su contrario), conserva el sentido de la responsabilidad u
obligacién comun en la medida en que la inmunidad es un privilegio o ex-
cepcion frente a esta condiciéon comun vy, también, al preservar de manera
indirecta la obligacién de la comunidad, resguardando a los individuos que
son quienes responden. Este es, de manera general, el juego dialéctico pro-
pio de la comunidad.

V1. BIOPOLITICA AFIRMATIVA, UN PEQUENO BOSQUEJO

Como se senalaba en los primeros apartados, este énfasis en la diwersidad como
relacion y dependencia de los otros se logra justo al establecer como punto de
partida a la communitas, lo que provoca un cambio de perspectiva y de léxico.
En este sentido, a Esposito le resulta clarificadora, en primer lugar, la linea de
reflexion ontologica de la comunidad que toma como base la “apertura”, el
“ser en relacion”, en contraste con un pensamiento que parte de caracteristi-
cas que preceden al “estar en relaciéon” y que tienden a “entificar” a la comu-
nidad. Ya no se trata de pensar sobre la comunidad, sino desde la comunidad,
desde nuestro “ser en relaciéon”.

En segundo lugar, le resulta central la reflexion biopolitica vy, en
especifico, la obra de Foucault. Para Esposito, como para Foucault, este
tipo de poder se asoma como un acontecimiento que pertenece y define
una época determinada. Aparece, entonces, en su contraste con la primera
modernidad, en la que la relacién entre politica y conservacion de la vida
esta todavia mediada por el paradigma de orden, articulado en torno a los
conceptos de soberania, representaciéon y derechos individuales. Asi, en lo
posterior, es posible notar que la relacién entre politica y la conservacion
de la vida se ird haciendo cada vez mas inmediata, como lo muestra la
relevancia que adquieren las politicas sanitarias, demograficas y urbanas. A
partir de estos momentos, la vida asume una relevancia politica estratégica,
pero también la politica tenderd a configurarse segin modelos bioldgicos
y médicos, por ejemplo, en sus categorias de cuerpo politico, naciéon o
constituciéon.” Sin embargo, en la clasica reflexién de Foucault sobre el
nazismo, notamos que esta politica de vida amenaza siembre con volverse
accion para la muerte.” Para Esposito, esta conservacion de la vida, justo

42 Esposito, Roberto, Immunitas. .., cit., pp. 160-204.
4 Toucault, Michel, Defender la sociedad. .., cit.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 63

en la figura de la inmunizacién, se puede volver obsesiva y termina por
sacrificar la vida cualificada (fruto de la circulaciéon social) a la simple
supervivencia biologica de los individuos. Es una reduccién de la vida o la
existencia a su nuda base biologica.

Esposito refiere que la nociéon de biopolitica en Foucault, problemati-
camente, ha sido tomada en bloque; sin embargo, es posible sustentar dos
lecturas, una positiva o productiva y otra negativa o tragica, en la relaciéon
entre politica y vida:

Ahora bien, la ventaja del paradigma inmunitario reside precisamente en el
hecho de que estos dos vectores de sentido —positivo y negativo, conservador
y destructivo— encuentran finalmente una articulacioén interna, porque la
inmunizacioén, en cuanto forma de proteccion negativa, los contiene a ambos
ligandolos en un tnico bloque semantico. Esto significa que la negacién no es
la forma de sujecion violenta que el poder ejercita en el exterior sobre la vida,
sino el modo contradictorio en que la vida intenta defenderse, cerrandose a
aquello que la circunda —la otra vida—.*

Si bien este trabajo se enfoca en las reflexiones sobre la comunidad, es
importante referir, justo como un aporte de la obra de Esposito, la relacién
que me parece logra establecer entre estas dos lineas de reflexion, la ontolo-
gica y la biopolitica. Su categoria de mmunidad, que refiere al léxico juridico
y médico, aparece como una propuesta sugerente para clarificar el sentido
negativo y positivo que presenta la biopolitica justo al relacionarla con la
categoria de communitas. Este sentido positivo y negativo de la biopolitica y
su relacion con la communitas resulta fundamental para comprender la pro-
puesta de Esposito sobre una biopolitica afirmativa, que tiene su base en una
idea de vida abierta, compleja y cualificada, propia del “ser en coman”. Al
respecto, afirma:

...yo extraigo de la dialéctica indivisible entre comunidad e inmunidad otra
consecuencia, que de algtn modo perfila la posibilidad de una nocién poten-
cialmente afirmativa de biopolitica. Revolviéndose contra si misma en for-
ma de autoinmunidad, la dindmica de inmunizacién tiende a contradecirse,
abriéndose a una posible transformacion... capaz de reconstruir la relaciéon
con la communitas y con el munus que ésta porta... haria falta cambiar la
idea difusa de que la vida humana puede ser salvada de la politica; se trata
mas bien de que la politica de hoy ha de ser pensada a partir del fenémeno
de la vida. Pero, para que la vida pueda sefalar un horizonte diferente para

#  Esposito, Roberto, Comunidad, inmunidad y biopolitica, cit., p. 21.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
64 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

la politica —literalmente: revitalizarla—, es necesario que, a su vez, ella mis-
ma sea pensada en toda su complejidad; esto es, que sea rescatada de aquella
reduccién a la nuda base biologica...*

Como lo detalla Langford, existe un desplazamiento importante en la
reflexion de Esposito entre su libro de Communitas y el de Immunitas, tanto en
el cambio en el objeto central de reflexion, que va de la comunidad a la vida,
como en el objeto de la critica, que se abre mas alla de la filosofia politica
moderna hacia otras disciplinas (como la teologia y antropologia filoséfica).
En el libro Immunitas, la figura de la “exclusion inclusiva”, que bosquejé en
el apartado “inmunidad”, ocupa un lugar central que modifica la reflexion
previa sobre la comunidad (y los primeros bosquejos sobre la inmunidad) en
communitas. Ya no se trata solo de la apertura que nuestra coexistencia comporta,
sino que la perspectiva inmunolégica permite un desarrollo sobre la alteracién
que le permitira a Esposito llegar a perfilar su propuesta de una biopolitica
afirmativa.*®

Aunque en este trabajo se realiz6 una presentaciéon general de la
dialéctica de communitas e vmmunitas, como el propio subtitulo lo anuncia,
la exposicion se centra en el tema de la comunidad en su relacion con el
derecho y el especifico efecto inhibitorio. En este sentido, me detengo en
las afectaciones al cuidado de nuestra obligacion comiin, asi como la btsqueda,
comunicacion y construccion de sentidos —lo que Langford podria referir
como la apertura, en una traducciéon propia—.*

VII. LA NADA DE LA NADA

A lo largo de su obra, Esposito nos advierte sobre los riesgos que “el olvido”
y “la traicion” de la communitas han traido sobre la reflexion de la comunidad.
De manera pormenorizada, muestra como el paradigma inmunitario se impuso

45 Ibidem, p. 22. La propuesta de una biopolitica afirmativa se puede encontrar en su obra

Bios. Buopolitica y filosofia, cit.

46 Tangford, pp. 103-109. Por otra parte, me parece que si bien existe un desplazamiento
en la reflexion de Esposito, como el propio autor lo admite, la continuidad entre ambas obras
es mayor a lo expuesto por Langford, quien me parece que se esfuerza mucho en realizar
un analisis especifico de cada obra y de los desplazamientos en el pensamiento de Esposito,
perdiendo una cierta vision del conjunto. Este tratamiento en conjunto se puede encontrar
en los ensayos posteriores de Esposito, Comunidad, inmunidad y biopolitica, cil.

47 El desarrollo de la propuesta de biopolitica afirmativa se encuentra en la obra de Espo-
sito, Bios. Biopolitica y filosofia, cit. Para un estudio sobre este tema y algunas relaciones con el

derecho, remito a Langford, Peter, 0p. cit.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 65

en la reflexion filosofica, juridica y politica, operando una drastica simplifi-
cacion sobre la comunidad, pues se tendi6 a considerar tinicamente el signi-
ficado de “conjunto identitario”. Asi, aunque el significado etimologico, se-
gun lo analizamos, apunta hacia el sentido de apertura y relacién, es posible
observar desde la Edad Media un claro desplazamiento hacia el significado
inmunitario que de suyo implica la ruptura de la communitas:

En efecto, en todos los 1éxicos medievales, el término communitas esta aso-
ciado al concepto de “pertenencia”... esos communia que antes indicaban un
simple conglomerado rural, o urbano, comienzan a adquirir los rasgos cada
vez mas formales de una verdadera institucién juridico-politica. A partir
del siglo XII, llegan a expresar la designacion de la personalidad que, de
hecho o de derecho, poseen las ciudades autonomas: es decir, propietarias
de si mismas.*®

Si el sentido de la immunitas conlleva la ruptura de la relacion comun
para la salvaguarda de los individuos, y esto es provocado por la propia /fos-
tiidad de la communitas, Esposito hace notar que fue Hobbes quien llevo al
extremo la reduccién de la comunidad a su significado inmunitario.

Debe romperse el vinculo con la dimension originaria —Hobbes la llama
“natural”— del vivir en comun, instituyendo otro origen artificial, que coin-
cide con la figura, juridicamente “privatista” y logicamente “privativa”, del
contrato. Hobbes muestra que comprende perfectamente el poder inmuni-
zante del contrato frente a la situaciéon previa cuando define sus status exac-
tamente mediante la contraposicion con el don: contrato es ante todo lo que
no es don, ausencia de munus...*°

Esposito contintia su analisis sobre el desarrollo de esta logica
inmunitaria en diversos autores de la filosofia politica y juridica moderna,
pero también en diversas disciplinas, como la teologia y la antropologia
filosofica, lo que le permite mostrarla vigencia de un paradigma inmunitario en la

48 Esposito, Roberto, Communitas. .., cit., p. 35.

49 Ibidem, p. 41. Con esto, Hobbes inaugura, ademas, el referido paradigma inmunitario de la
modernidad; esto es, la lectura de la modernidad en los términos inmunitarios aqui referidos.
Por ejemplo, abre un sentido para comprender la categoria de “individuo” caracteristica de
esta época: “Los individuos modernos llegan a ser verdaderamente tales —es decir, perfec-
tamente individuos, individuos «absolutos», rodeados por unos limites que a la vez los aislan
y los protegen— so6lo habiéndose liberado preventivamente de la «deuda» que los vincula
mutuamente. En cuanto exentos, exonerados, dispensados de ese contacto que amenaza su
identidad exponiéndolos al posible conflicto con su vecino. Al contagio de la relacion™, ibi-

dem, p. 40.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
66 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

actualidad.” Con ello, hace notar que la manera de romper definitivamente
con la communitas consiste en una suplantacion de nuestra relacion existencial
u originaria por otra “artificial”. Esta sustitucion se realiza, por ejemplo,
con la figura del contrato, que ademas de su cardcter juridico-privativo
tiene un caracter inmunitario en su sentido médico, en la medida en que
establece por anticipado las obligaciones que se satisfaran. Por decirlo asi,
“nos vacuna” del contagio de la obligacion infinita, estableciendo una serie
de obligaciones concretas.

Notemos que la relacion abierta de la communitas es combatida, entre
otras formas, por medio de una serie de obligaciones o significados precisos.
Asi, la apertura de sentido se rompe mediante significados precisos que
se dan por anticipado o un proceso de seleccion de sentido que sustituye
“expectativas inciertas por expectativas problematicas pero seguras”.”’ Lo
que tenemos que notar es que este proceso, al determinar los sentidos de
accion, excluye los otros sentidos posibles y, mas atin, que este proceso es
justo un proceso de exclusion de sentidos, de ruptura o inhibicién de un
circuito de comunicaciéon o rotaciéon de sentido. Con ello, y siguiendo lo
expuesto en el parrafo anterior, lo que esta operando es una sustitucion de
la communitas.

Esta reduccion de la complejidad de la comunidad —su radical aper-
tura— a un conjunto identitario con propiedades o significados especifi-
cos tiende a formas de exclusion y, ademas, termina por convertirse en un
riesgo para los propios individuos que la conforman. Evidentemente, en
tanto que individuos aislados, nuestras posibilidades de acciéon o de res-
puesta ante problemas complejos se ven disminuidas.”” Siguiendo el eje de
significado biologico de wmmunitas, se puede decir que “si la inmunidad es
llevada mas alla de cierto umbral, termina por aniquilar la vida que debia

0 Esposito coincide con el analisis de Luhmann, quien detecté que la seméntica de la
inmunidad se extendié progresivamente del ambito del derecho a la politica, la economia
y, al final, a todos sectores de la sociedad moderna, convirtiéndose en paradigma general
de la modernidad. No obstante, como podemos intuir con lo narrado en este trabajo, toma
una completa distancia de Luhmann en tanto que no presenta este fenémeno de manera
neutral, sino que lo analiza criticamente. Esposito parte de la relacion estructural entre ley y
violencia, tematizada por Benjamin, lo que le permite notar que el resultado de la propuesta
de Luhmann es la eliminacién de la violencia por medio de la eliminacién de la comunidad
misma. Véase Esposito, Roberto, Immunitas..., cit., pp. 66-76.

51 Ibidem, p. 72. En este momento, Esposito esté refiriéndose a la obra de Luhmann (véase
nota anterior).

52 En su extremo, esta légica inmunitaria se puede tornar genocida. Aunque esta posibi-
lidad extrema no ha sido tratada en este trabajo, aparece como un tema fundamental en las
obras de Esposito aqui citadas, misma que sigue de cerca la reflexion biopolitica de Foucault.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 67

proteger, como sucede en las enfermedades autoinmunes”.” El exceso de
inmunizacién provoca, asi, una ruptura de la relaciéon que, en oposicién a
la “nada en coman” antes expuesta, nos coloca en lo que Esposito llama la
“nada de la nada”, esto es, la pérdida de las posibilidades de sentido que
esta presente, por ejemplo, en los totalitarismos o en el nihilismo de nuestra
época.

Esta clausura de sentido, enfaticémoslo, es producida por un “olvido
de la nada en comtn” a la que, parad6jicamente, hemos llegado por me-
dio de las cosas restringidas a su punto de vista técnico, cientifico y pro-
ductivista.’* El significado univoco que estos puntos de vista conllevan es
contrario al sentido que presenta nuestro “ser en coman”. Se podria decir
que se trata de una falta de sentido provocada por un exceso de significa-
dos simples que ocultan o llenan el espacio compartido. Asi, la propuesta
hobbesiana del Leviatan, aunque usualmente se presente como totalitaria,
también es nihilista en la medida en que esta fundada en la supresion de
la relacién y apertura mediante la imposicién de un tnico vinculo artifi-
cial entre los individuos y el soberano. Esto significa que la comunidad es
algo distinto a un “nosotros” y, también, a un “otro”, en la medida en que
sean absolutos y no “otros” que también esta en relacién o en deuda. La
comunidad, en definitiva, no es la obligacién con el Leviatan o cualquier
otro tirano.”

Tanto los totalitarismos como el nihilismo se nos presentan como una
respuesta en la que se clausura o se renuncia a la bisqueda de sentido. Los
totalitarismos aparecen como el intento de llenar el vacio que implica el ser
como apertura en relacion; por su parte, la respuesta nihilista consiste en
la anomia o renuncia a la btsqueda de sentido (“todo es igual”). Por error,
hemos buscado responder ante la falta de sentido del nihilismo postulando
algtin contenido, cuando el problema es que no hemos cuidado la nada en
comun, el cuidado constante.

3 Saidel, Matias, op. cit., p. 444.
% En especifico, en la filosofia politica moderna se revela una “tendencia a identificar
el sentido de las grandes palabras de la politica con su significado mas inmediatamente
evidente... Mientras este significado es siempre univoco, unilateral, cerrado sobre si mismo,
el horizonte de sentido, en cambio, es mucho mas amplio, complejo, ambivalente, capaz de
contener elementos reciprocamente contradictorios”. Esposito, Comunidad, inmunidad y biopo-
litica, cit., p. 11.

% Nuevamente me apoyo en la obra de Levinas y la reflexion que de las filosofias de la
alteridad que la toman como base que enfatizan la referencia al “otro” concreto. El “otro”

nunca es un ente abstracto, fruto de un proceso mio de abstraccién vy, por ello, de mi “mismi-

dad”. Véase notas 22 y 23.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
68 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

En este sentido, Esposito abre una critica a cierta linea de la reflexién
“comunitarista” que tiende a poner como centro de la comunidad los
aspectos identitarios, lo que muestra una permanencia en el mero sentido
inmunitario. Bajo lo argumentado en este apartado, se puede afirmar que se
han presentado como un intento de abordar esta falta de sentido postulando
“algo de contenido —una sustancia, una promesa, un valor— que no se
deje vaciar por el sumidero de la nada” y que, en consecuencia, terminan
asemejandose a los totalitarismos.”® Tanto en los totalitarismos como frente
a la clausura o ensimismamiento tedioso y deprimente del nihilismo, en la
“nada de lanada”, la respuesta no es la apropiacion de una cosa o contenido,
sino el obsequio como un dar infinito que nos pone en apertura con otros.

VIII. COMUNIDAD Y DERECHO

Como hemos visto, uno de los principales riesgos de la immunitas consiste en
la simplificacién y reduccion de sentidos, de la posibilidad de sentido y, con
esto, de respuesta ante nuestra “obligacién infinita”. En el nucleo de esta
reduccion de sentido encontramos a la propia categoria de “comunidad”
que ha perdido su caracter hospitalario o de apertura al otro, al distinto. Se
trata de una drastica simplificacién hacia su sentido inmunitario, como un
conjunto identitario o como una instituciéon juridico-politica cuyos deberes
y obligaciones se encuentran previamente reglamentados. La propuesta de
Esposito tiene la virtud de mostrarnos, en sus categorias de communitas e im-
munitas, como y por qué opera esta reduccion del sentido de “comunidad”.
La propia logica inmunitaria, que es parte de la dialéctica de la comunidad,
conlleva una tematizacion, una postulacion de significados y deberes simples
que funcionan para evitar la dispersion o el contagio de la propia coexistencia,
similar a reducir la complejidad de la vida a un mero “instinto de supervi-
vencia”.

iQué papel juega el derecho actual en dialéctica comunitaria, en la
dialéctica de communitas e immunitas? Como se ha perfilado a lo largo de este
trabajo, ante la perspectiva de una “obligacion infinita” el derecho se ubica
en el complemento dialéctico de la immunitas, como uno de los mecanismos
que resguardan a los individuos mediante la “no sujecién”. Bajo esta pers-
pectiva, el derecho funciona sustituyendo nuestra obligacién originaria por
una serie de obligaciones delimitadas y categorizadas por anticipado que,
ademads, se encuentran mediadas, por ejemplo, por la ley, el “contrato ori-

% Esposito, Roberto, Comunidad, inmunidad y biopolitica, cit., p. 63.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 69

ginario”, la “deliberaciéon democratica”, el Estado o el orden institucionali-
zado. Esto es, sustituye la communitas por una relacion artificial. De la misma
manera, opera en consecuencia una clausura, un “cierre identitario” de
nuestro ser como apertura en relacion o respectividad con otros. El derecho
muestra, con esto, su profundo caracter privativo e individualista que, como
tal, produce un efecto de inhibicién de la comunidad.

Si, como se expuso en la introduccién, el pensar que el derecho pudo
tener un efecto inhibitorio o represivo sobre la comunidad presentaba cierta
dificultad por la relaciéon que guardan ambas nociones, esta dificultad se en-
cuentra ahora clarificada en la medida en que se distingue “la comunidad”
de un mero “conjunto identitario”. El derecho, dentro de la légica inmu-
nitaria, forma o posibilita que se genere un conjunto identitario, estable-
ciendo los limites y el orden necesario para preservar a los individuos. Sin
embargo, si partimos de la communitas, resulta posible y necesario considerar
los excesos que el derecho puede presentar sobre nuestra relaciéon comun.
Tanto los totalitarismos como los nihilismos contemporaneos se nos mues-
tran con esto como una crisis de comunidad, como un problema inmunita-
rio en donde el sistema encargado de proteger a los individuos, y de manera
indirecta a la comunidad, patoloégicamente, se vuelve contra la comunidad
misma poniendo en peligro a los propios individuos, inhibiendo nuestro ser
en comun, nuestra deuda infinita que, en otros términos, puede ser referida
como responsabilidad o justicia.

Una consecuencia que se deriva de lo anterior es la posibilidad de
reflexionar sobre el limite necesario que el derecho comporta, dado su
caracter inmunitario o de privilegio con respecto a la obligaciéon comun. En
la medida en que nuestro deber se encuentra categorizado por anticipado,
siempre presenta un limite en el sentido de “debes esto y nada mas”. Asi,
lo que normalmente entendemos en el derecho como “deberes”, es decir
aquellos que resultan de la ley escrita, desde la perspectiva de la communitas
se nos devela que contienen un “no deber”. 4 contrario sensu, todo derecho
reconocido por la ley presenta una cara oculta como “no derecho” en
tanto que clausura posibilidades de respuesta al limitar la deuda que
nuestra vida en coman implica. Por esto, dado que la communitas antecede
a la smmunitas, en el sentido de que ésta es un privilegio con respecto a
aquélla, parece que cualquier categorizacion anticipada o limite a nuestra
obligacion se encuentra desfundada y puede ser cuestionada con justicia.”

7 Esta consecuencia del planteamiento de Esposito resultaria analoga con la propuesta
de “justicia como deconstruccién” de Derrida, Jacques, Fuerza de ley. El “fundamento mistico de la

autoridad”, Madrid, Tecnos, 1997.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
70 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

Lo anterior, cuando menos, posibilita una linea de reflexiéon ética y cri-
tica dada la necesaria insuficiencia de la ley y su caracter represivo o inhibi-
torio de nuestra relaciéon en comtn. Aunque por otra linea argumentativa,
lo anterior refuerza la idea, presente en algunas corrientes que enfatizan el
papel de la razén practica, de que “es aceptable reconocer la existencia de
excepciones implicitas en las reglas, como medio de flexibilizar el Derecho
y aumentar las posibilidades de lograr la realizacién de la justicia a través
del Derecho”.”® Si el derecho puede ser interpretado como un “no deber”,
bajo esta logica siempre cabe una interpretacion y justificacion sobre la ley
en tanto que limite de nuestras respuestas.

Un resultado central del planteamiento de Esposito consiste en regresar
la communitas, en tanto que situacion primaria u original de coexistencia, a la
reflexion sobre la comunidad y el derecho. Me parece que esto abre posibi-
lidades de sentido que se encontraban obstaculizadas por la idea de comu-
nidad como un mero pacto de leyes o como conjunto identitario. Como vi-
mos, Esposito lanza una denuncia en contra de cualquier pensamiento de la
comunidad con una base esencialista por su incapacidad de desmantelar los
discursos basados en “conjuntos identitarios” que tienden a homogeneizar
y simplificar, y que terminan en procesos de eliminacién de la diversidad y
de exclusion de los diferentes o los otros. Para Esposito, esto aparece como un
eje central en los problemas de nuestro tiempo, por ejemplo, en los diferen-
tes tipos de violencias intercomunitarias, como fundamentalismos religiosos,
econémicos o nacionalistas, asi como el proceso de homogenizacién mun-
dial. De aqui que su propuesta de comunidad ponga un énfasis importante
en la dependencia a los otros y la apertura a la diferencia.

Como se indicod en el primer apartado, Esposito refiere que su filosofia
tiene la tarea de pensar un momento historico y de ser critica con aquellas
categorias que no dan respuestas a los problemas de la actualidad. Su pro-
puesta convoca a permanecer en el cuidado de nuestro ser en comunidad,
entre otras cosas, de cualquier realizaciéon que justifique una pérdida de la
apertura que nuestro ser en comunidad implica. En sus trabajos, refiere en
consecuencia que no es tarea de su filosofia formular alguna propuesta de
teoria politica o juridica, sino de permanecer en una critica. Sin embargo,
es tal su preocupacion por evitar este esencialismo que extiende su denuncia
a cualquier intento histérico de realizacion de la comunidad.

% Atienza, Manuel, Filosofia del derecho y transformacién social, Madrid, Trotta, 2017, p.
24. Otra variante que considero interesante sobre la fundamentacion de las excepciones a
las reglas, en este caso de corte aristotélico, la podemos encontrar en Wiggins, David, “La
deliberacion y la racionalidad practica”, El razonamiento prdctico, México, Fondo de Cultura

Econémica, 1986, pp. 267-283.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 71

Esta radicalidad de su pensamiento puede resultar sorprendente si no se
atiende al contexto histérico y académico europeo, en el que un gran anhe-
lo de comunidad coexiste con un enorme escepticismo y aberracion por los
proyectos con bases comunitaristas. No es posible olvidar que en nombre de
la comunidad se puso en marcha el holocausto. Szymon Wrébe, a prop6sito
de la propuesta de Esposito y otros autores, explica este sentimiento de la
siguiente manera:

Por lo tanto, me parece que cuando hablamos de comunidad, siempre de-
bemos agregar un signo de interrogaciéon. Y al hacerlo, debemos ser ad-
vertidos de que no hay un discurso seguro sobre la comunidad... No hay
un llamado mas fuerte que el llamado a la comunidad, un llamado para
establecer una forma de vida politica diferente al Estado, la sociedad, una
asociacion libre, un agregado de cuerpos humanos, una compaiiia, una cor-
poracién, una naciéon, un fantasma de cuerpo politico... Uno debe, como
medida de precaucion, antes de embarcarse en este viaje comunitario, con-
fesar solemnemente que nunca ha habido ni habra comunidad. La historia
nos ensena que la comunidad nunca ha tenido lugar en la linea de nues-
tras proyecciones o, en otras palabras, cuando lleg6 la comunidad, fue bajo
un disfraz, desinformada de nuestras intenciones y enganada en cuanto a
nuestros deseos... (Por qué deberiamos temer a la comunidad? ;Por qué
reconozco la categoria de comunidad intelectual y politicamente peligrosa?

5 59

Simplemente porque promueve un “modelo identitario”.

Esta cita nos permite comprender el problema del “modelo identitario”
de la comunidad desde otro angulo, en tanto que refiere a la “experiencia
europea” —sin siquiera pretender que pueda ser univoca—, a sus miedos
y escepticismos. Como tal, a una experiencia y una bisqueda que pretende
compartirse. Sin embargo, el problema de la comunidad no es sélo un pro-
blema de la filosofia ni se agota en la experiencia europea. En este sentido,
creo que se puede compartir y dialogar desde otras experiencias. Mas atn,
considero que sin un referente real no serd posible encontrar estas nuevas
palabras para cambiar nuestra mirada sobre el mundo y nosotros mismos.”

59
60

Wrébel, Szymon, op. cit., pp. 228 y 229. Traducciéon propia.

Por ejemplo, en América Latina, en diversos trabajos han llamado la atencién los
movimientos y practicas alternativos emprendidos por pueblos originarios, quienes, sobre
todo a partir de la década de 1990, empezaron a conformar articulaciones continentales y
movimientos a nivel nacional. Estos movimientos, de hecho, dialogan con otros grupos tradi-
cionalmente considerados como minoritarios (colectivos antisistemicos, feministas, ambien-
talistas, entre otros) y podrian ser enmarcados como movimientos de resistencia o insurrec-
cionales en contra del modelo de civilizacién occidental. A partir de poner en comuan cdmo

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
72 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

El cuidado de lo comin es totalmente necesario, como también lo es buscar
otras formas de relacién vy, por lo tanto, de observar otras practicas y posi-
bilidades para el derecho.

Por lo anterior, considero oportuno situar su reflexién para compren-
der tanto los mecanismos especificos que reprimen o inhiben la comunidad
como las resistencias que se pueden estar presentando. En este sentido, me
parece que se abren dos lineas de investigacién. En primer lugar, para deta-
llar las categorias, mecanismos y procesos especificos en los que el derecho
rompe o inhibe nuestra relacién en coman.® Por su parte, la segunda linea
de investigacién que se sugiere apunta a mostrar y valorar otras practicas de
justicia. Estas pueden presentar sentidos, entro otros posibles, como res-
puesta a las problematicas analizadas por medio de la biopolitica —como
la reduccién de la complejidad de la vida a su mera base biolégica— v,
probablemente, se estan presentando en los margenes del derecho.

IX. BIBLIOGRAFIA

AMENDOLA, A., “The Law of the Living: Material for Hypothesizing the
Biojuridical”, Law, Culture and the Humanaties, vol. 8, nim. 1, 2012.

ATIENZA, Manuel, Filosofia del derecho y transformacion social, Madrid, Trotta,
2017.

BIRD, Greg y SHORT, Jonathan, “Community, Immunity and the Proper.
An Introduction to the Political Theory of Roberto Esposito”, Angela-
ki, vol. 18, nam. 3, 2013, disponible en: https://doi.org/10.1080/096972
2X.2013.854661.

CASTRO, Edgardo, Lecturas foucalteanas. Una historia conceptual de la biopolitica,
Buenos Aires, Unipe-Editorial Universitaria, 2011.

le hicieron, con quiénes y para qué, se realiz6 una compilacion sobre los patrones y reflexiones en
torno a estos movimientos, mismos que dan cuenta de prdcticas otras de conocimiento(s): “como
y dénde las insurrecciones de saberes subyugados que conllevan nuevos patrones de movili-
zacién estan agrietando el patron dominante de saber/poder e incluso haciendo mucho mas
que sélo eso. Asimismo, hablan de cémo dichas insurrecciones descentran y retan al sistema
académico conduciendo a la bisqueda, en muchos casos, de nuevas metodologias, de nuevas
epistemologias, de nuevas ontologias”. Leyva Solano, X6chitl, “Breve introduccién a los tres
tomos”, en Leyva Solano, Xéchitl et al., Prdcticas otras de conocimiento(s). Entre crisis, entre guerras,
San Cristobal de las Casas, México, Cooperativa Editorial Retos-Clacso-Taller Editorial La
Casa del Mago 2015, t. I, p. 26.

61 Para profundizar en esta linea, remito a las obra de Esposito, Immunitas..., cit., asi como

El dispositivo de la persona, Buenos Aires, Amorrortu, 2011.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
EL DERECHO EN LA DIALECTICA DE COMMUNITAS... 73

CAUDILLO FELIX, Gloria e IBANEZ [ZQUIERDO, Alfonso, El horizonte de exis-
tencia intercultural del buen vivir o vivir bien. Aproximaciones, Buenos Aires, Elale-
ph.com, 2015.

DERRIDA, Jacques, Fuerza de ley. El “fundamento mistico de la autoridad”, Madrid,
Tecnos, 1997.

ESPOSITO, Roberto, Bios. Biopolitica y filosofia. Mutaciones, Buenos Aires, Amo-
rrortu, 2011.

ESPOSITO, Roberto, Communitas: origen y destino de la comunidad, Mutaciones,
Buenos Aires, Amorrortu, 2003.

ESPOSITO, Roberto, Comunidad, inmunidad y biopolitica, Barcelona, Herder Edi-
torial, 2009.

ESPOSITO, Roberto, El dispositivo de la persona, Buenos Aires, Amorrortu, 2011.

ESPOSITO, Roberto, Immunitas: proteccion y negacion de la vida, Mutaciones, Bue-
nos Aires, Amorrortu, 2005.

ESPOSITO, Roberto, Tercera persona: politica de la vida y filosofia de lo impersonal.
Mutaciones, Buenos Aires, Amorrortu, 2007.

FoucAULT, Michel, Defender la sociedad. Curso en el Collége de France, 1975-1976,
México, Fondo de Cultura Econémica, 2000.

FOUCAULT, Michel, “Nietzsche, la genealogia, la historia”, La microfisica del
poder, Madrid, La Piqueta, 1978.

GINSBURG, Tom y MOUSTAFA, Tamir (eds.), Rule by Law: The Politics of Courts
in Authoritarian Regimes, Nueva York, Cambridge Universty Press, 2008.
HEIDEGGER, Martin, Ser y tiempo. Estructuras y procesos: filosofia, Madrid, Trotta,

2003.

HOHFELD, Wesley, Conceptos juridicos fundamentales, México, Fontamara, 2017.

HoLE, Kristin, “The Ethics of Community. Nancy, Blanchot, Esposito”,
Angelaki, nam. 18, 2013, disponible en: https://doi.org/10.1080/096972
5X.2015.854668.

LANGFORD, Peter, Roberto Esposito. Law, Community and the Political, Nomikot: Cri-
tical Legal Thinkers, Londres, Rouledge, 2015.

LEMM, Vanessa, “Introduction: Biopolitics and Community in Roberto Es-
posito”, Terms of the Political: Community, Immunity and Biopolitics, Nueva York,
Fordham University, 2013.

LEVINAS, Emmanuel, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, Salamanca,
Sigueme, 2006.

LEYVA SOLANO, Xé6chitl, “Breve introduccion a los tres tomos”, en Leyva
Solano, Xochitl et al., Practicas otras de conocimiento(s). Entre crisis, entre guerras,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas



Este libro forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www juridicas.unam.mx Libro completo en:
http://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/wvlbkut
74 LUIS EDUARDO RIVERO BORRELL ZERMENO

Conocimientos y practicas politicas, 3 vols., San Cristobal de las Casas,
México, Cooperativa Editorial Retos-Clacso-Taller Editorial La Casa del
Mago, 2015.

MANTILLA, Lucia, “Al margen del poder y de la comunidad: la cultura poli-
tica del clientelismo”, Espiral, XX, 2013.

MARINIS, Pablo de, “La comunidad segn Max Weber: desde el tipo ideal
de la Vergemeinschaftung hasta la comunidad de los combatientes”, Papeles del
CEIC. International Journal on Collective Identity Research, 2010.

NANCY, Jean-Luc, “Prologo”, en ESPOSITO, Roberto, Communitas: origen y
destino de la comumdad. Mutaciones, Buenos Aires, Amorrortu, 2003.

ORTEGA Y GASSET, José, Ll hombre y la gente, Madrid, Revista de Occidente-
Alianza, 1981.

“¢QUE es el CNI?”, Congreso Nacional Indigena, disponible en: Atips://
www. congresonacionalindigena.org/que-es-el-cni/ (fecha de consulta: 8 de marzo
de 2019).

RUIZ DE LA PRESA, Javier, Alteridad. Un recorrido filoséfico, México, ITESO,
2007.

SAIDEL, Matias, “Ontologias de lo comtin en el pensamiento de Giorgio
Agamben y Roberto Esposito: entre ética y politica”, Isegoria, nam. 49,
2013.

SAIDEL, Matias, “Lecturas de la biopolitica: Foucault, Agamben, Esposito”,
2013, disponible en: Attp://r.conicet.gov.ar/handle/11336/6430 (fecha de
consulta: 25 de septiembre de 2017).

SHAPIRO, Martin, Courts: A Comparative and Political Analysis, Chicago, Univer-
sity of Chicago, 1981.

“T-129-11 Corte Constitucional de Colombia”, disponible en: Attp://www.
corteconstitucional.gov.co/relatoria/2011/1-129-11.htm (fecha de consulta: 8 de
marzo de 2019).

“«The Commoner» Silvia Federici, Feminism and the Politics of the Com-
mons”, disponible en: Attp://www.commoner.orguk/?p=113 (fecha de consul-
ta: 20 de marzo de 2018).

WIGGINS, David, “La deliberacion y la racionalidad practica”, El razonamiento
practico, México, Fondo de Cultura Econémica, 1986.

WROBEL, Szymon, “Community in Question. Failure of Communitaria-
nism, Misery of Individualisms and Community of Existence”, Polish So-
ciological Review, 2016.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México
Instituto de Investigaciones Juridicas





