
Aristóteles: la fi losofía y el “yo”
contemporáneo

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



40

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

La fi nalidad de este capítulo es la de poner a disposición un repertorio de 
posibilidades de interpretar el pensamiento aristotélico aplicado a nuestro 
tiempo, y sobre todo a los derechos humanos; en un claro sentido material 
podemos aseverar que en esta época somos más  “aristotélicos o tomistas” 
que platónicos, sin que con esto quiera afi rmar que los “ideales” han 
perdido terreno.

El pensamiento, como una de las respuestas posibles al problema del uso 
humano del saber, fue por primera vez afi rmado por Aristóteles; para él la 
fi losofía es saber y no sabiduría, ya que la sabiduría consiste en deliberar 
bien. “Nadie, -nos dice- delibera en torno a lo que no puede ser de otra 
manera o en torno a las cosas que no tienen un fi n o cuyo fi n no es un bien 
realizable”.

Desde ese punto de vista, el uso del saber es fundamental: la realización 
de una vida refl exiva, esto es, dedicada al conocimiento de lo necesario, 
la actividad del estudio es por lo tanto considerada por Aristóteles como 
la más alta y beatífi ca: hace del hombre algo superior al hombre mismo 
porque es conforme a lo que de divino hay en él.

Por lo tanto, la fi losofía es la justifi cación racional de la realidad, 
entendiéndose por realidad no sólo la de la naturaleza, sino también la de 
las instituciones histórico-sociales, o sea, las del mundo humano.

Bajo estas premisas, en la siguiente entrevista, Aristóteles aborda el tema 
de la ciencia política, la fi losofía y la ideología. Piensa en el individuo que 
ha creado sus muros mentales que lo alejan de la realidad, y lo separan de 
sus semejantes, así como de la naturaleza y de la vida.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



41

A
ris

tó
te

le
s:

 la
 fi 

lo
so

fía
 y

 e
l “

yo
” c

on
te

m
po

rá
ne

o

Aristóteles (siglo IV a. J.C.)

Si Platón es el gran “incitador”, Aristóteles es el gran ordenador. Siendo el 
último de los genios fi losófi cos griegos, su misión tenía algo de organización 
fi nal de la inmensa sabiduría acumulada. Orienta el pensamiento en la 
Lógica, como ordena la colectividad en la Política y el saber literario en 
la Retórica. Escuela de poetas por espacio de dos mil años, Aristóteles, 
maestro de Alejandro Magno, representaba el resumen sintetizado de la 
fi losofía griega. Su pensamiento se basa más en los hechos que en las ideas. 
Así, por ejemplo, Platón piensa que el poeta, al crear, es un ser embriagado 
por un dios. Aristóteles, por el contrario, cree que el poeta es un hombre 
como los demás, que tiene la habilidad de imitar el ritmo de la naturaleza 
por medio de sus versos. Estas ideas las vertió en un libro que ha servido 
durante muchos siglos de escuela literaria a la humanidad: la Poética o 
preceptiva. Escribió en un plano más fi losófi co, el Organon (lógica), la 
Física, la Metafísica, el Tratado del Alma, la Política, etc.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



42

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

Aristóteles, ¿no le molesta que el concepto de “razón” haya sido manipulado 
por el hombre de nuestra civilización, hacia una lógica deshumanizada?

Sucede que los parámetros de mi tiempo, están a años luz de mis propósitos como 
humanista, que de manera insospechada han llegado hasta inicios del Siglo XXI, 
claro que asimilados a las conveniencias actuales. De todas maneras me gustaría 
darle mi versión, insistiendo en mis planteamientos desde la perspectiva que la 
misma historia me permite.

Partamos de la ciencia política, la fi losofía e ideología, tres formas de pensamiento 
que se sustituyen, se entremezclan y se confunden a menudo en el lenguaje político.

¿Cuáles son sus relaciones?

No tengo la pretensión de desentrañar la madeja totalmente, pero me interesa sugerir 
una hipótesis para comenzar a desenredarla. El discurso ideológico puede entenderse 
como el resultado de la contradicción a que conduce, en la práctica política, el 
choque entre otros dos discursos: el fi losófi co y el científi co. Estamos claros. 

De acuerdo…

Bueno, exploraremos esta posibilidad. En la mayoría de los textos políticos 
encontramos enunciados que pertenecen a dos géneros de discurso distintos. Por 
una parte, los que se refi eren a un estado social deseable. Pueden ser proyectos de 
gobierno, indicaciones de fi nes por alcanzar, juicios de valor sobre la sociedad, 
prescripciones sobre las conductas políticas correctas, o aún proposiciones 
descriptivas o teóricas que se refi eren a un ordenamiento social considerado justo 
o legítimo.

Cualquiera que sea su forma supone la concepción de una sociedad posible que 
no corresponde necesariamente a la existente. Toda fi losofía política se formula 
en gran medida en ese tipo de discurso. Por otra parte, encontramos enunciados 
que se refi eren a características de la sociedad ya existente, con la independencia 
de la evaluación que nos merezcan.

De una u otra manera se refi ere a mecanismos de poder…

Así es, si el primer tipo de discurso juzga la sociedad en relación con lo posible, 
el segundo la explica por lo real, si aquél trata de justifi car cuál sería el poder 
legítimo, éste pretende explicar el poder efectivo.

Desde sus inicios en Grecia, la fi losofía política se pregunta por la sociedad justa. 
Por ello fi guran modelos de sociedad que no coinciden con la descripción de un 
orden social existente.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



43

A
ris

tó
te

le
s:

 la
 fi 

lo
so

fía
 y

 e
l “

yo
” c

on
te

m
po

rá
ne

o

Es decir que siempre estamos en lo deseable, esto dicho desde el poder…

La sociedad justa no coincide con la real, la fi losofía política tiene que ser un 
pensamiento de ruptura con la situación existente y de postulación de un orden 
distinto. La sociedad sólo se legitima en la medida en que responde a ese orden 
diferente, el pensamiento político ha de ser una refl exión sobre el fundamento de 
legitimidad del Estado.

La fi losofía política ha sido siempre la búsqueda de un acto de fundación. 
La fi losofía política pregunta por lo otro de esta sociedad, capaz de 
fundarla10. 

Eso es algo utópico. Entonces ¿la sociedad justa sigue siendo una utopía?

De alguna manera. Desde Platón la sociedad justa responde al orden eterno de 
las ideas, en todos los utopistas, a un orden racional a las aspiraciones de la 
naturaleza humana.

La sociedad justa advendrá sólo con la eliminación de la actual. La meta fi nal, 
aún existente, da sentido y valor a la acción presente. De esta manera, la ciencia 
política empieza en Occidente cuando la pregunta cambia. Ya no se dirige a la 
sociedad justa sino a la sociedad real, no busca el fundamento de legitimidad, 
sino las causas del poder.

Aquí hay una confrontación entre la legitimidad y el poder. Parecieran dos 
cosas separadas…

Yo mismo me plantee esas preguntas, y luego otros fi lósofos como Marsilio de 
Papua, Maquiavelo y Hobbes.

Maquiavelo no creó la ciencia política, sin embargo, se le atribuye sus logros 
porque su pregunta es distinta a la de sus predecesores. Interroga por las causas 
reales del Estado y en su origen no encuentra naturaleza ni razón, ni pactos entre 
iguales. En su origen encuentra un hecho descarnado: la fuerza. El origen del 
poder está en la voluntad del Príncipe.

A Maquiavelo le interesa el Estado como una realidad que cumple, de hecho, 
una función necesaria. Importa la sociedad como un producto histórico de 

10   Así, por ejemplo, dice G.G. Simsom: “El hombre puede elegir entre desarrollar sus 
capacidades como un ser superior e intentar levantarse todavía más o de otra manera. 
La elección es una responsabilidad solamente suya. No hay automatismo que lo lleve a 
lo alto sin elección o esfuerzo. El hombre debe darse fi nalidad a sí mismo”. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



44

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

fuerzas ciegas, antes que como un orden deseable y elegido. La historia es el 
resultado del juego entre la Fortuna y la virtú, es decir entre las fuerzas reales 
que rebasan la voluntad del individuo y el denuedo de éste para conocerlas 
y aprovecharlas.

De este modo, está claro que el arte del político consiste justamente en 
comprender y utilizar para su propio poder las fuerzas ciegas de la Fortuna. 
El problema de la legitimidad cambia en este contexto: la legitimidad es 
uno de los factores del poder real que el Príncipe debe propiciar para 
mantenerlo. El fi lósofo anterior decía: la voluntad común otorga legitimidad 
al príncipe. Maquiavelo dice: el poder del Príncipe es legítimo porque 
ejerce la voluntad común. 

En el primer caso, la voluntad general funda el derecho al poder, en el segundo, 
el hecho del poder expresa la voluntad general.

De cualquier manera, los dos se fundan en la fi losofía política…

En Hobbes la refl exión es diferente. El Estado es la consecuencia de esas fuerzas 
que entran en colisión de manera necesaria. El miedo a la muerte violenta, la 
lucha entre los deseos egoístas están en el origen del poder político.

Hobbes refl exiona también sobre la legitimidad del Estado, pero le interesa una 
cuestión previa ¿cuál es la causa, el móvil del origen del Estado? Y encuentra 
un elemento real: el miedo. A partir del cual inferir todos los movimientos 
políticos.

La fi losofía política, en su discurso de legitimidad se preguntaba: ¿cuál es el 
poder legítimo? Cabe ahora otra pregunta: dado el poder existente ¿cómo lograr 
la legitimidad? El discurso científi co se refi ere al poder real, a los mecanismos 
que lo obstaculizan o promueven y sólo a partir de él estudia la legitimidad, como 
parte de esos mecanismos.

Siempre habrá una lucha por lograr lo inalcanzable…

Cuando la práctica política sigue las propuestas de un discurso fi losófi co, en 
contradicción con el discurso sobre la realidad del poder, surge el utopismo, al 
que usted alude una y otra vez.

Y a la inversa, cuando la práctica política sigue de hecho las prescripciones 
de un discurso sobre el poder, en contradicción con las propuestas de un 
discurso fi losófi co que lo legitima, surge la ideología. Veamos por último 
este punto. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



45

A
ris

tó
te

le
s:

 la
 fi 

lo
so

fía
 y

 e
l “

yo
” c

on
te

m
po

rá
ne

o

El concepto de ideología es de los más ambiguos11. Suele ser usado en muchos 
sentidos. No podemos entrar aquí en una discusión sobre ellos. Pero nos referiremos 
ahora a un tipo de ideología usual en los textos políticos. Utilizaremos el término 
para referirnos a un conjunto de enunciados que tienen por función mantener el 
poder de un grupo o clase social mediante el intento de legitimar ese poder12.

El pensamiento ideológico permite conciliar aquellos dos lenguajes contrapuestos. 
Responde a la necesidad de ocultar la contradicción entre la práctica del poder y 
los principios fi losófi cos invocados para legitimarlo.

Supone una hazaña lingüística: borrar con las palabras la contradicción lógica 
entre un discurso que, por principio, niega la sociedad existente y otro cuyo 
objetivo es exponer los procedimientos para mantener el sistema de poder.

Así, la ideología es un discurso de legitimación del interés particular de un grupo, 
mediante una lectura de la fi losofía política que proclama el interés general de 
toda la sociedad. Intentar deducir de la doctrina libertaria la justifi cación del 
terror, interpretar una teoría revolucionaria a modo de legitimar un Estado 
opresor o una fi losofía liberal para justifi car la explotación, son ejemplos 
claros del pensamiento ideológico. En todos ellos, un pensamiento fi losófi co que 
proclama las condiciones de una sociedad más justa se distorsiona de manera 
que no parezca contradecir una política y mantenimiento del poder.

Lo que queda más claro es que no hay relación entre fi losofía política e ideología…

Exacto. Es frecuente que se les confunda. La actividad fi losófi ca auténtica ha 
tenido siempre por liberar a las mentes de las creencias recibidas sin discusión, 
despojarlas de los prejuicios aceptados, ponerlas en tela de juicio para ver, detrás 
de las distorsiones del lenguaje, la realidad. En la medida que la crítica fi losófi ca 
revela las distorsiones del discurso ideológico, en la medida que, frente a las 
creencias que apoyan la situación existente, puede proponer una sociedad otra, 
la actividad fi losófi ca ejerce una función de ruptura de las creencias, que abre la 
posibilidad de una liberación del dominio.

Entre la imparcialidad de la ciencia y la ilusión ideológica, la fi losofía 
conserva su propio campo: por un lado, plantear las condiciones de una 

11  En general se puede denominar ideología a toda creencia adoptada como control de 
los comportamientos colectivos, entendiendo el término creencia, con su signifi cado 
más amplio, como noción que compromete la conducta y que puede tener o no validez 
objetiva.

12   Kant decía:  Aún cuando la máxima: la honestidad es la mejor política implique una teoría 
que la práctica desmiente, sin embargo, la máxima igualmente teórica la honestidad 
es mejor que toda política, está sobre toda objeción y es, también, la condición 
indispensable de la política. (La paz perpetua, Madrid, 1963).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



46

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

sociedad deseable, conforme a la razón, por el otro, liberar las conciencias 
para poder alcanzarla13. 

Me gustaría hablar del individuo de hoy, a lo que se enfrenta ¿o es estéril si ya 
ha perdido el sentido de la razón?

Nada es estéril, si se le saca utilidad. Por ejemplo, la civilización de la griega 
antigua se desarrolló dentro de las murallas de las ciudades. Parece que esas y 
otras muchas murallas dejan una marca imborrable en la mente de los hombres.

Establecen hasta hoy en día el divide y gobierna, crean una visión mental, que 
los habitúa a asegurar todo tipo de logro fortifi cándolas y aislándolas entre sí. 
Se divide una nación de otra y al conocimiento de otro y al hombre no sólo lo 
separamos de la naturaleza, sino que lo fragmentamos.

Esto alienta en el hombre una fuerte desconfi anza en cuanto está más allá de las 
barreras que han edifi cado, y tiene que luchar duramente para conseguir que le 
den la palabra.

La civilización actual se enorgullece con la idea de que la naturaleza ha sido 
sojuzgada; como si vivieran en un mundo donde hay que arrebatar por la fuerza 
todo lo que necesitan, es un sistema violento ajeno a la condición natural del 
hombre.

Este sentimiento es el resultado de las costumbres y la educación que se adquieren 
dentro de casas y ciudades amuralladas. Porque en la vida ciudadana el hombre 
dirige su pensamiento hacia sus propias obras y esto creó una disociación entre 
él mismo y la naturaleza.

Cuando un hombre no se da cuenta de su parentesco con el mundo, vive como en 
una prisión cuyos muros desconoce. Cuando encuentra el espíritu eterno en todos 
los objetos, entonces se ha emancipado, porque descubre el designio total del 
mundo en que ha nacido. Entonces se encuentra a sí mismo en perfecta verdad, y 
se establece su armonía con el todo.

Actualmente parece que el hombre no encuentra su lugar en el mundo…

Pero esto no puede continuar así para siempre. El hombre debe darse cuenta 
cabal de la totalidad de su existencia, de su lugar en el infi nito, debe saber que 
por mucho que luche, no podrá alcanzar la paz, si no descubre que no tan sólo 

13   Desde este punto de vista “la fi losofía, dice Kieerkegaard, (en Temor y Temblor) no está 
hecha de certidumbre, sino de decisión y de riesgo”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



47

A
ris

tó
te

le
s:

 la
 fi 

lo
so

fía
 y

 e
l “

yo
” c

on
te

m
po

rá
ne

o

tiene el infi nito delante de sí en el que caben todas las posibilidades, sino que 
tiene el infi nito dentro de sí donde caben todas las posibilidades de la plenitud, 
del gozo, de la paz y del placer.

Cuando la conciencia del hombre se limita a percibir nada más lo inmediato que 
circunda a su yo humano, las más hondas raíces de su naturaleza no encuentran 
terreno fi rme, su espíritu se halla siempre al borde de la consunción por hambre, 
y en vez de vigor sano, busca falsos estímulos.

Es entonces cuando el hombre dejó de ver su perspectiva interior y mide su 
propia grandeza por su volumen y no según su enlace vital con el infi nito, juzga 
su actividad por el movimiento y no según el reposo de la perfección: ese reposo 
que hay en los cielos estrellados, en la danza perpetua y rítmica de la creación.

La civilización es una especie de molde que cada pueblo vive de continuo 
trabajando por forjar, para dar forma a sus hombres y mujeres según su más 
alto ideal. Todas las instituciones de cada nación, sus leyes, su norma de lo que 
aprueba y de lo que desaprueba, sus enseñanzas conscientes e inconscientes, 
tienden a ese objetivo.

La civilización de este siglo XXI, por medio de todos sus esfuerzos organizados, 
debería intentar hombres perfectos en su capacidad física, intelectual y moral. 
Lo que sucede es que sólo han multiplicado las formas materiales, que no es 
desdeñable, pero debe insistirse sobre el aspecto humano.

El hombre puede destruir, inventar, ganar, acumular, inventar y descubrir, pero 
sólo será grande si su alma lo comprende todo. Resulta para él una horrenda 
destrucción encerrar su pensamiento en hábitos insensibles. Esto mata el espíritu 
de la comprensión. Esencialmente el hombre no es esclavo ni de sí mismo ni del 
mundo, sino que es quien debe amarlo. 

Su libertad y la realización plena de su destino están en el amor, que es otro 
nombre de la comprensión perfecta.

El eje de su vida es el amor y la comprensión de sí mismo…

Por ese poder de entendimiento, esta penetración de su ser, él se une con su 
propia identidad. Pero quien está dedicado sólo a acumular riquezas, no puede, 
con su yo continuamente encorvado, atravesar los umbrales de la comprensión 
del mundo espiritual, que es el mundo de la perfecta armonía. Se halla encerrado 
dentro de los angostos muros de sus mezquinas adquisiciones.

El hombre que sólo aspira a su engrandecimiento propio, atribuye un valor 
inferior a todo lo demás. Comparado con su yo, el resto del mundo es inexistente. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



48

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

Así que para tener conciencia plena de una realidad de todo, el hombre debe 
estar libre de la prisión que generan las desmedidas ambiciones personales.

Debe adoptar disciplina para prepararse y cumplir los deberes hacia la sociedad: 
ser humanitario, participar de las cargas que agobian a sus semejantes. Todo 
esfuerzo por alcanzar una vida más grande y más plena, exige al hombre que 
gane al dar y que no sea codicioso. Y así dilatar gradualmente la conciencia de la 
unidad de él mismo con todo. Esto es la lucha verdadera de la humanidad.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



49

A
ris

tó
te

le
s:

 la
 fi 

lo
so

fía
 y

 e
l “

yo
” c

on
te

m
po

rá
ne

o

Citas célebres de Aristóteles

Lo mejor es salir de la vida como de una fi esta, ni sediento ni bebido.
*

Nuestro carácter es el resultado de nuestra conducta.
*

El sabio no dice nunca todo lo que piensa, pero siempre piensa todo lo que dice.
*

El verdadero discípulo es el que supera al maestro.
*

La ventaja que sacarás de la fi losofía será hacer sin que te lo manden, lo que 
otros harían por temor a las leyes.

*

Lo que tenemos que aprender lo aprenderemos haciéndolo.
*

Los sabios tienen sobre los ignorantes las mismas ventajas que los vivos 
sobre los muertos; que la sabiduría es un adorno en la prosperidad y 

un refugio en la adversidad.
*

El ignorante afi rma, el sabio duda y refl exiona.
*

Un estado es gobernado mejor por un hombre bueno que por buenas leyes.
*

Tan capaz es nuestro entendimiento para entender las cosas altísimas y 
clarísimas de la naturaleza, como los ojos de la lechuza para ver el sol.

*

Y la espada es el único recurso defi nitivo.
*

Rompe con el amigo que frecuenta a tu enemigo.
 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx




