
Cicerón: la voz juiciosa 
del Imperio Romano

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



66

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

La historia se ha construido con la lucha por preservar los derechos humanos 
para una amplia toma de conciencia colectiva. En este pasaje Marco Tulio 
Cicerón marca la diferencia que existe entre la ética de la convicción y la 
ética de la responsabilidad, aseverando los valores que deben ponerse en 
práctica en la realidad: la moderación, la nobleza y una ética política. El 
ser humano que “sabe” tiene mayores posibilidades de defenderse ante los 
abusos, basado en el ejercicio de la virtud.

La noción capital que nos aporta Marco Tulio Cicerón, es que a partir 
de la presencia del ciudadano en la historia, es decir, los acontecimientos 
cotidianos, se produce en el devenir de los tiempos una doble posibilidad: 
la de estar dentro o estar fuera de los derechos individuales y colectivos. 

Esta posibilidad crea una conciencia distinta en cuanto calibra la importancia 
de pertenecer a una democracia más justa y abierta a las distintas corrientes 
del pensamiento o permanecer al margen de la clara universalidad que 
demanda un mayor rigor humanista.

Quedarse fuera del círculo evolutivo signifi caría: hombre, sólo eres un 
hombre. Por lo tanto trabaja, sufre y muere. Incluso se te prohíbe comunicarte 
con tus semejantes. La multiplicidad y la confusión contemporánea, de 
esta manera, serán los símbolos de tu impotencia.

Sin embargo, a través de Marco Tulio Cicerón quizá podemos comprender 
mejor al hombre y su mentalidad, si nos arriesgamos por caminos no 
transitados hasta ahora: la comprensión del “otro” por medio del diálogo 
inteligente.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



67

C
ic

er
ón

: l
a 

vo
z 

ju
ic

io
sa

 d
el

 Im
pe

rio
 R

om
an

oMarco Tulio Cicerón (106-43 a. C.)

Destacó desde muy joven como orador y como abogado, iniciando 
una brillante carrera política que le llevó al consulado, combatiendo y 
aplastando la famosa conjuración de Catalina. Cuando estalla la guerra 
civil entre César y Pompeyo, se decide no sin vacilaciones, por el último. Al 
ser vencido éste en Farsalia, Cicerón combate contra la dictadura de César, 
primero y la de Marco Antonio después, siendo perseguido y asesinado por 
los soldados de éste.

Marco Tulio Cicerón poseyó un gran temperamento como hombre público 
y como intelectual. Como hombre público fue un espíritu honrado, amigo 
de la justicia y de la libertad, pero demasiado vanidoso y vehemente. Como 
pensador fue uno de los escritores más cultos de su tiempo. El mismo 
dualismo de su carácter está en su obra: Como hombre público tiene 
todos sus discursos, modelos en la historia de la elocuencia, ya de carácter 
jurídico, como Pro Roscio (defensa de un actor llamado así), Pro Archia 
(en el que demuestra que este gran poeta, sólo por serlo, tenía derecho a 
la ciudadanía), etc.; ya de carácter político, como las famosas Catilinarias, 
oraciones pronunciadas cuando se produjo la conjuración ya citada; Las 
Verrinas (contra Verres, propretor de Sicilia) y las Filípicas, en las que 
usando el título de Demóstenes, arremetió contra la dictadura de Marco 
Antonio. Como fi lósofo marco Tulio Cicerón es un buen defensor del deber 
moral y es, más bien, un idealista religioso que combate el epicureísmo y 
cree en la inmortalidad del alma. Obras: De la naturaleza de los dioses, De 
la vejez, De la Amistad.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



68

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

Cicerón, sin duda le tocó vivir una época de esplendor del Imperio Romano, 
era respetado como pensador, como orador y como escritor, sin embargo, 
sus ideas políticas al tomar partido hicieron que le costara la vida, esos 
riesgos todavía existen por más de dos mil años ¿cuál cree que debe ser la 
ética del intelectual contemporáneo?

Creo que en Roma había entre los pensadores discusiones apasionadas acerca de 
la vocación y ustedes por desgracia la han perdido, ya ni siquiera se acusan de 
haberla traicionado. La obligación del intelectual es decir la verdad, alegar por 
lo justo, defender los valores universales sin preocuparse por las consecuencias 
de sus propósitos y de sus actos. Es sin remedio, ser un maestro moral. Mi crítica 
es que los que piensan, en los combates dudosos, es decir en la mayor parte de los 
combates políticos, buscan lo preferible. El intelectual se esfuerza por comprender 
los argumentos de unos y otros y no duda en tomar partido, sin abandonarse a la 
ilusión de que en cada caso él encarna los valores eternos. 

Ya desde entonces con mi actitud sabía que uno debe asumir una ética de la 
convicción, con la ética de la responsabilidad. Existen en todas las democracias 
intelectuales que obedecen sólo a la ética de la convicción. A veces, incluso, su 
rebeldía moral contra la política de su país los hace a medias ciegos: no ven más 
que las faltas de su país y se niegan a ver las del país adversario.

¿Qué podemos exigir, en las circunstancias actuales, con base a mi experiencia, 
a los ciudadanos intelectuales que creen obedecer a su convicción y a sus 
obligaciones de ciudadanos? Yo les pediría en principio la modestia. Por más 
extraordinarios que sean sus méritos, un funcionario, un juez, un abogado, no 
detentan por ese sólo hecho, una superioridad evidente cuando los problemas 
planteados conciernen a la gestión del país.

La segunda demanda que pediría a mis colegas intelectuales es la de la coherencia 
y la claridad moral para consigo mismos y los otros. Quien se ha suscrito a una 
ética de la responsabilidad debe juzgar las iniciativas de su gobierno en función 
de los objetivos precisos y los medios que se exigen para alcanzarlos. Si el 
objetivo se reconoce como legítimo, queda por juzgar si los medios empleados son 
moralmente aceptables, y los menos costosos en perjuicio de los seres humanos.

Quien se adhiere sólo a una ética de la convicción rechazará esta dialéctica de la 
estrategia. Pero debe evitar caer en la trampa en que cayeron tantos intelectuales 
gloriosos: en rebeldía contra las injusticias de su sociedad, terminaron por no ver 
las torpezas, mucho peores, del régimen opuesto. 

El último llamado que yo haría a mis colegas es a la moderación. La nobleza y 
la fragilidad de la democracia consisten en que tolera en el interior de sí misma 
las opiniones de sus enemigos. Criticándola, los intelectuales corren el riesgo 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



69

C
ic

er
ón

: l
a 

vo
z 

ju
ic

io
sa

 d
el

 Im
pe

rio
 R

om
an

o

de debilitar su gobierno. Ese es un riesgo que las democracias no dudan en 
asumir porque tienen fe en la fuerza última de los regímenes de libertad. Por los 
cuestionamientos que formulan sus representantes legítimos, los ciudadanos dan 
testimonio de su fuerza. También, y por medio de la moderación y de su sentido 
de la unidad nacional, dan testimonio de su sabiduría22.

Cicerón, usted parece aseverar que la ética es algo personal y ello nos lleva 
a una postura que es radical, individualista, le recuerdo que el ciudadano no 
vive en una isla y el yo no existe sin el nosotros.

Lo que afi rmo es que el sujeto de la ética es personal, me entiende, o sea que son 
las personas las que realizan acciones morales e inmorales, no las sociedades. 
Como es obvio, la ética es una actitud personal dirigida a valorar y afrontar 
nuestros deberes sociales. Para darle un ejemplo más cercano a su experiencia, 
Robinson Crusoe no necesita la ética para nada hasta que no se encuentra con 
Viernes23. El yo no existe sin el nosotros, como usted lo señala, pero nadie es 
moral por otro, es decir sólo el yo es el sujeto de actos morales, sin esconderse en 
ningún nosotros, esto también es coherencia, con respecto a la responsabilidad 
que uno debe tener con sus acciones.

Por ello, los dirigentes de un pueblo deben conocer básicamente lo que es 
una ética-política…

Con Polibio, en el siglo II a. C, se toma en cuenta el crecimiento expansivo de Roma 
y la formación de una ecúmene dirigida por la fuerza rectora de los romanos, la 
ética para tener interés, debe ser universal, no ocuparse de un solo grupo, sino 
de todos los conocidos. Por otra parte, debe ahondar más en la explicación de 
los hechos y no presentarlos como algo accidental, sujetos al azar, sino que es 
una conducta consciente, como obra de los hombres que los han querido por 
determinadas razones.

Con los pensadores romanos la ética va a tomar un nuevo sentido. La importancia 
que Roma cobró como cabeza y árbitro del mundo, la necesidad de justifi car su 

22   Esto es fundamental, porque es sabido de pueblos con un gran pasado cultural, pero 
mayoritariamente incivilizados.

23   Todos los problemas de tipo pedagógico de Robinson Crusoe no aparecen visibles a 
los lectores adolescentes a los que este libro se dirige actualmente. La peripecia del 
extraño colono, su extrema voluntad de sobrevivir, su astucia y su diligencia, su tenaz y 
organizada existencia, es lo que atrae en primer término, así como el elemento exótico, 
tan importante en la literatura europea del siglo XVIII. Por debajo de todo ello late el 
problema de la soledad del hombre, y el acondicionamiento de que es capaz, como lo 
determina el extraño terror que experimenta Robinson cuando descubre, en la isla, 
que él cree desierta, la huella de un pie humano…

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



70

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

presencia en todos los ámbitos, llevó a los fi lósofos a postular la idea de que los 
diversos pueblos existentes antes de ella y su historia, no eran sino jornadas de 
un desarrollo corolario de Roma. Por ello mismo señalé que la experiencia ética 
es la maestra de la vida, no sólo la historia.

En la labor de engrandecimiento y expansión de Roma, participaron muchos 
hombres, algunos de los cuales, ávidos de poder y ambiciosos, al mismo tiempo 
que describían las victorias de las legiones romanas, señalaban que esos triunfos 
eran debidos a su acción ética y moral personal, a su valerosa actuación. Surge 
así una ética personal, una porción de autobiografía o memorias que tratan de 
hacer resaltar una conducta. Aquí el hombre escribe su propia ética y menciona 
la participación que él tiene en las acciones de sus semejantes. Hasta antes de 
Julio César y sus diversos Comentarios, no existía este tipo ético24.

Salustio, a quien el propio César había protegido, dolorido del rumbo que la 
sociedad romana tomaba: lujo, corrupción, placeres, trata de detenerlo poniendo 
a la consideración de todos los nobles ejemplos de varones virtuosos cuya vida, 
afi rma, debe imitarse. La suya es una historia moralizante que intenta, a partir de 
nobles actos humanos, evitar la realización de los malos. El hombre mismo como 
ejemplo para otros hombres es el sujeto de la ética.

Yo también, en el siglo I a. C., ante la decadencia que ya anunciaba Salustio, 
traté de emplear la ética, usarla como algo práctico, y para ello, pensé que 
debía conferírsele un riguroso signifi cado y un método. Al igual que el Derecho 
Romano, ejemplo de lucidez, de exactitud y rigor, y rico en contenido conceptual 
y fi losófi co, en fi n, yo traté de rigorizar la ética.

Con modestia lo digo, a mí se me debe una defi nición de la historia, que quisiera 
parafrasearla hacia la ética, porque ése era el sentido de conocer la historia, 
experimentar y reconocer el valor ético: ‘testigo de los tiempos, luz de la verdad, 
vida de la memoria, maestro de la vida y mensajero de la Antigüedad’.

Esta tendencia a moralizar las costumbres, cada día más corrompidas, llevó a Tito 
Livio a emplear la ética con este fi n. Para él, ella debía ser fuente de educación 
patriótica y de enseñanza de las virtudes cívicas.

Tácito, más adelante, ya no presenta únicamente modelos de valores, sino que 
ante el aumento de los males, cree que es necesario que la historia misma se 

24   Julio César es actor y autor de su Historia. Primero la construyó con su espada y su 
intuición genial de militar y político, y luego, cumpliendo el trámite que obligaba a los 
generales romanos, escribió los comentarios de sus campañas militares, creando un 
monumento no menor del que había levantado con su espada. Habla de él en tercera 
persona y no exagera el elogio, puesto que la propia brillantez de sus hazañas le daba 
la gloria pre-fabricada.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



71

C
ic

er
ón

: l
a 

vo
z 

ju
ic

io
sa

 d
el

 Im
pe

rio
 R

om
an

o

ocupe de quienes cometen actos reprobables y los condene. Lamentablemente 
no contaba con que los pueblos son muy rápidos para olvidar la impunidad. Él 
creía que la historia debía actuar como un tribunal implacable, pues su ‘principal 
objeto es no silenciar las virtudes y despertar el miedo a la reprobación de la 
posteridad para las acciones y los dichos malvados’.

Lo más trascendente de Tácito es que no se encarga sólo de narrar los hechos malos 
de los hombres, sino también de buscar las recónditas razones de ese actuar. En su 
afán va a penetrar certeramente en el alma humana, y a dejarnos sorprendentes 
relaciones en torno a ella, como anteriormente no se había hecho.

Por lo que dice, ética, valores e historia siempre van de la mano...

Así es, dentro de ese anhelo pragmático de moralización, encontramos a otro 
historiador que, sin ser el primero que escribía una biografía con el sentido 
completo como ustedes lo conciben hoy, sí es quien lleva la historia de la vida 
de una persona a su más alta perfección. Plutarco, de origen griego, redacta 
cincuenta biografías, la mitad de griegos y la mitad de romanos distinguidos, por 
sus virtudes, por la nobleza de su existir, si usted quiere aprender valores y ética, 
ellos son los ejemplos.

Suetonio, en cambio, ya en el primer siglo de vuestra era, sigue el consejo de 
Tácito y al escribir sus Doce Césares, narra la vida disoluta y reprobable de los 
gobernantes, constituyéndose en juez de ellos, en su acusador.

El fi n del Imperio romano, el desorden y el caos que surgieron a la caída de la 
metrópoli, provocó, además de confusión, una profunda refl exión en torno de ese 
hecho. Destruido el paganismo, los cristianos explicaron la desaparición de un 
mundo que parecía inconmovible, gracias a la única realidad auténtica, según 
ellos, Dios, que usted, según intuyo abordará más adelante25.

Usted que conoció por dentro al Imperio Romano y a la luz de los siglos vio 
desenvolverse distintas formas de gobierno ¿cuál es o debería ser la función 
del Estado?

El Estado nación existe para defender a los hombres de los hombres. Sí, porque la 
abolición del Estado nos haría regresar a la discordia civil perpetua, ¿cómo evitar 

25   Al producirse el hundimiento defi nitivo del Imperio Romano de Occidente, la grandiosa 
unidad política forjada por el genio político y militar de Roma desaparece para dejar 
paso a una serie de reinos administrados por los pueblos bárbaros del norte. La antigua 
población romana queda sojuzgada por los vencedores; pero, bien pronto, la superior 
cultura de aquélla se impone, y el mundo germánico acepta la religión cristiana y la 
lengua y la cultura de Roma.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



72

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

la guerra? Desde su aparición sobre la tierra, los Estados combaten entre ellos. 
No es extraño, así, que la aspiración hacia la paz universal se haya confundido a 
veces con el sueño de un Estado universal y sin rivales26.

El remedio no es menos irrealizable que el de la supresión del Estado y quizá 
sea más peligroso. La paz que resultaría de la imposición de la misma voluntad 
sobre todas las naciones, incluso si esa voluntad fuese la de la ley impersonal, no 
tardaría en degenerar en uniformidad y repetición, máscaras de la esterilidad. 
Mientras la abolición del Estado nos condenaría a la guerra perpetua entre las 
facciones y los individuos, la fundación de un Estado único se traduciría en la 
servidumbre universal y en la muerte del espíritu.

Por fortuna la experiencia histórica ha disipado esa quimera…

No hay ejemplos de una sociedad histórica sin Estado; sí hay, y muchos, de 
grandes imperios que han perseguido la dominación universal. La suerte de todos 
los grandes imperios nos avisa que ese sueño no sólo es irrealizable, sino, sobre 
todo funesto. El comienzo de los imperios es semejante: la conquista y el despojo; 
su fi n también lo es: la disgregación, la desmembración. Los imperios están 
condenados a la dispersión como las ortodoxias y las ideologías a los cismas 
y a las escisiones. Por lo tanto la función del Estado es doble y contradictoria. 
Preserva la paz y desata la guerra. Esta ambigüedad es la de los seres humanos. 
Individuos, grupos, clases, naciones y gobiernos, todos estamos condenados a la 
divergencia, la disputa y la querella; también estamos condenados al diálogo y 
a la negociación.

Hay una diferencia, sin embargo, entre la sociedad civil, compuesta por 
individuos y grupos, y la sociedad internacional de los Estados. En la primera, 
las controversias se resuelven por la voluntad mutua de los querellantes o por la 
autoridad de la ley y del gobierno, en la segunda, lo único que cuenta realmente 
es la voluntad de los gobiernos.

Cicerón, ¿no cree que hay una hegemonía actualmente del país más poderoso 
del mundo, aunque sea por medio de presiones económicas?

La naturaleza misma de la sociedad internacional impide la existencia de una 
autoridad superestatal efectiva. Ustedes lo experimentaron con las guerras 
actuales en Irak y otros sitios. Ningún órgano internacional dispone de la fuerza 
necesaria para preservar la paz o para castigar a los agresores; son asambleas 
deliberativas, útiles para negociar pero tienen el defecto de convertirse fácilmente 

26   La interpretación errónea o conveniente a la política de un Estado superior, basado en 
una raza y en un Estado Universal, ha sido el nazismo, cuyos sedimentos disfrazados en 
gobiernos totalitarios se encuentran degradando al humanismo de nuestro tiempo.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



73

C
ic

er
ón

: l
a 

vo
z 

ju
ic

io
sa

 d
el

 Im
pe

rio
 R

om
an

o

en teatro de propagandistas y demagogos. El poder de hacer la guerra o la paz 
compete esencialmente a los gobiernos. Cierto, no es un poder absoluto: aún las 
tiranías, antes de lanzarse a una guerra, deben contar en mayor o menor grado 
con la opinión y el sentimiento popular. En las sociedades abiertas y democráticas, 
en las que los gobiernos deben dar cuenta periódicamente de sus actos y en las 
que existe una oposición legal, es más difícil llevar una política guerrera.

Kant, dijo que las monarquías son más propensas a la guerra que las 
repúblicas, pues en las primeras el soberano considera al Estado como su 
propiedad, lo que sucede es que ahora ya no hay monarquías poderosas.

Naturalmente, también, por sí solo el régimen democrático no es una garantía 
de paz, según lo prueban, entre otros, la Atenas de Pericles y la Francia de 
la Revolución. La democracia está expuesta como otros sistemas políticos a 
la infl uencia nefasta de los nacionalismos y las otras ideologías violentas. Sin 
embargo, la superioridad de la democracia en esta materia, como en tantas otras, 
para mí es irrefutable: la guerra y la paz son asuntos sobre los que todos tenemos 
no sólo el derecho sino el deber de opinar.

Le he mencionado la infl uencia adversa de las ideologías nacionalistas, intolerantes 
y exclusivistas sobre la paz. Su malignidad se multiplica cuando dejan de ser la 
creencia de una secta o de un partido y se instituyen en la doctrina de una Iglesia 
o de un Estado. La aspiración hacia lo absoluto – siempre inalcanzable- es una 
pasión sublime, pero creernos dueños de la verdad absoluta nos degrada: vemos 
en cada ser que piensa de una manera distinta a la nuestra un monstruo y una 
amenaza y así nos convertimos, nosotros mismos, en monstruos y en amenazas de 
nuestros semejantes. 

Si nuestra creencia se convierte en el dogma de una Iglesia o de un Estado, los 
extraños se vuelven excepciones abominables: son los otros, los heterodoxos, a 
los que hay que convertir o exterminar. Por último, si hay fusión entre la Iglesia 
y el Estado, como ocurrió en otras épocas, o si un Estado se autoproclama 
el propietario de la ciencia y la historia, como sucede en este siglo XXI, que 
ustedes viven, aparecen inmediatamente las nociones de cruzada, guerra santa 
y sus equivalentes modernos, tantas guerras como necesidades haya. Porque los 
Estados ideológicos son por naturaleza belicosos. Lo son por partida doble: por 
la intolerancia de sus doctrinas y por la disciplina militar de sus élites y grupos 
dirigentes. Nupcias contranaturales del convento y el cuartel.

El diálogo como principio y fi n ético es de gran valor para el hombre 
contemporáneo, rescatarlo debe ser una necesidad primordial.

Sí, creo que estas refl exiones a las que usted me ha llevado, pueden condensarse 
así: en su expresión más simple y esencial, la democracia es diálogo y el diálogo 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



74

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

abre las puertas de la paz. Sólo si defendemos a la democracia estaremos en 
posibilidad de preservar la paz. De este principio se derivan, a mi juicio, otros 
tres. El primero es buscar sin cesar el diálogo con el adversario. Ese diálogo 
exige, simultáneamente, fi rmeza y ductibilidad, fl exibilidad y solidez. El segundo 
es no ceder ni a la tentación del no creer en nada ni a la intimidación del terror. 
La libertad no está antes de la paz, pero tampoco está después: son indisolubles. 
Separarlas es ceder al chantaje totalitario y, al fi n, perder una y otra. El tercero 
es reconocer que la defensa de la democracia en el país de origen, es inseparable 
de la solidaridad con aquellos que luchan por ella en los países totalitarios o bajo 
las tiranías en cualquier continente. Al luchar por la democracia, los disidentes 
luchan por la paz, luchan por nosotros. 

El poeta Holderlin dijo: desde que somos un diálogo y podemos oírnos los unos 
a los otros. Holderlin ve a la historia como un diálogo. Sin embargo, una y otra 
vez ese diálogo ha sido roto por el ruido de la violencia o por el monólogo de los 
jefes. La violencia exacerba las diferencias e impide que unos y otros hablen y 
oigan; el monólogo anula al otro; el diálogo mantiene las diferencias pero crea 
otra zona en la que las alteridades coexisten y se entretejen. El diálogo excluye al 
ultimátum y así es una renuncia a los absolutos y a sus despóticas pretensiones de 
totalidad: somos relativos y es relativo lo que decimos y lo que oímos. Pero este 
relativismo no es una dimisión: para que el diálogo se realice debemos afi rmar lo 
que somos y, simultáneamente, reconocer al otro en su irreductible diferencia. El 
diálogo nos prohíbe negarnos y negar la humanidad de nuestro adversario. Marco 
Aurelio pasó gran parte de su vida a caballo, guerreando contra los enemigos de 
Roma. Conoció la lucha, no el odio, y nos dejó estas palabras que deberíamos 
meditar continuamente: ‘Desde que rompe el alba, hay que decirse a uno mismo: 
me encontraré con un indiscreto, con un ingrato, con un pérfi do, con un violento. 
Conozco su naturaleza: es de mi raza, no por la sangre ni la familia, sino porque 
los dos participamos de la razón y los dos somos parcelas de la divinidad. Hemos 
nacido para colaborar como los pies y las manos, los ojos y los párpados, la 
hilera de dientes de abajo y de arriba. El diálogo no es sino una de las formas, 
quizá la más alta, de la simpatía cósmica’.

Pasando a otro tema: ¿Qué es lo que deja un hombre que escribe y que se rige 
por una estética, que no es moral, sino ética?

Uno deja lo que es. Los libros. Será juzgado por la estética y por el mensaje, no 
por la manera en que vivió. 

¿Usted cree en que la religión y la política son esenciales para el ser 
humano?

Yo creo en la religión, en la inmortalidad del alma, lo creí siempre. Simplemente 
hago una distinción entre la fe y la creencia. Cuando uno crece, la creencia puede 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



75

C
ic

er
ón

: l
a 

vo
z 

ju
ic

io
sa

 d
el

 Im
pe

rio
 R

om
an

o

esfumarse, pero la fe permanece y nos dice: ‘Sí. Pero te equivocas’: La creencia 
se funda en la razón. La fe es irracional y esta fe irracional puede muy bien 
subsistir incluso cuando la creencia se debilita.

Cicerón, usted cree que entre el bien y el mal ¿el hombre es dueño de su 
destino?

No. Es preso de su circunstancia y de su herencia. Pienso que el libre arbitrio 
no existe, pero los límites son estrechos: si usted ha nacido en un cuchitril, gran 
parte de su libertad de elección ha desaparecido. Lo mismo, si ha nacido de 
padres alcohólicos. Nadie es enteramente libre en sus elecciones: si usted es rico 
y colmado, su libertad de elección está limitada por su mismo éxito.

Se cuenta que Diógenes un día estaba comiendo lentejas, que para los 
atenienses era el plato de comida más barato, sólo para los que padecían una 
gran miseria. Al verlo, un militar cercano al emperador, le dijo: Diógenes, si 
tuvieras la humildad de aceptar los ofrecimientos del emperador no tendrías 
que estar comiendo lentejas. Diógenes le contestó. Y tú, si tuvieras algo de 
humildad y comieras lentejas, no tendrías que padecer las humillaciones 
del emperador.

Se dice que el Mal es necesario, en la medida en que permite elegir entre el 
Bien y el Mal ¿Cree que el Mal existe?

Sí, claro, pertenece a la condición humana. Puede tomar formas diferentes: el 
‘Mal’ puede ser una falta de generosidad. El ‘Mal’ puede ser la crueldad, y esos 
son apenas unos ejemplos.

¿Qué nos puede decir sobre el mundo en estos dos mil años, desde el punto 
de vista humanista?

Pienso que las cosas se han deteriorado mucho con las guerras, el terrorismo, 
la destrucción de la naturaleza, y me pregunto a veces, si el mundo no ha sido 
envenenado por Hitler. Su muerte no puso fi n al terrorismo ni al nazismo, más 
bien introdujo la impunidad del crimen en el mundo, la crueldad. Creo que 
probablemente ustedes rozan la catástrofe, si ‘catástrofe’ hoy no quisiera decir 
guerra nuclear. Me pregunto, ¿cómo podría salir el mundo de la situación 
económica actual? Se salió de otros marasmos porque hubo guerras. Pero hoy 
¿cómo salir sin guerras? Y sin embargo, más guerras llevarían sin duda a la 
utilización de armas nucleares. Lo único que le puedo decir es que no me gustaría 
ser joven en este periodo de la historia. Porque ellos tienen mucha razón en no 
tener confi anza en sus mayores. Por eso, para ustedes lo que más les deseo, es la 
paz personal, en la paz del mundo.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



76

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

¿A qué atribuye usted, la incesante búsqueda de perfección y con ello de 
experimentación que tiene el hombre?

A la insaciabilidad del ser humano. La incesante inconformidad le permite 
acercarse a través de su propia experiencia, a algo que nunca va a obtener, pero que 
de todas formas lo necesita. El ser humano se diferencia del resto de los animales 
en que es inconforme. Una araña teje su tela y no dice: ‘Ay, quiero cambiar 
de tela’. Ahí la tenemos a través de los siglos tejiendo su tela. La humanidad 
está tocada por una incesante necesidad de cambio. Inconscientemente todos nos 
hacemos la misma pregunta: ‘¿qué es aquello, que nunca he tenido, que añoro y 
busco?’ Hay algo que nunca hemos tenido pero que añoramos. ¿Qué es? Nadie 
lo sabe. Estamos tocados por un desequilibrio, por una inconformidad que se 
manifi esta a través de la experimentación, que puede tener, a veces, consecuencias 
terribles en el plano político o práctico. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



77

C
ic

er
ón

: l
a 

vo
z 

ju
ic

io
sa

 d
el

 Im
pe

rio
 R

om
an

o

Textos de Cicerón

De la Amistad

Entre muchas y muy grandes ventajas que en la amistad se contienen, hay una que 
prevalece sobre las demás, a saber: que hace resplandecer delante de sí alegres 
esperanzas para el porvenir, y no consiente que los espíritus se debiliten y se 
postren. El que mira a un amigo verdadero es como si viera su propia imagen. Y 
así, los ausentes se hacen presentes, los pobres, ricos; los débiles, fuertes, y – lo 
que es más difícil de decir- los muertos, vivos: tanto es el honor, el recuerdo y la 
añoranza de los amigos, que estos sentimientos les siguen más allá de la tumba. 
Por eso la muerte de aquéllos parece feliz y la vida de éstos digna de alabanza. 
Suprimamos del mundo las relaciones de benevolencia, y no habrá hogar ni 
ciudad capaces de subsistir, ni tan siquiera existiría la agricultura. Si esto no se 
comprende, las disensiones y discordias pueden hacernos percibir la fuerza de la 
amistad y de la armonía, porque, ¿qué casa hay tan estable o qué ciudad tan fi rme 
que no puedan verse totalmente derruidas por los odios y las luchas intestinas? 
Son pues evidentes los inmensos benefi cios de la amistad.

Pero lo que engendra la amistad, según he dicho más arriba, es ver brillar en otra 
persona algún indicio de virtud, cuando esto acontece, los espíritus afi nes se unen 
estrechamente, y entonces el amor surge por necesidad. 

¿Hay nada tan absurdo como deleitarse con una multitud de cosas vanas, 
honores, gloria, edifi cios, vestidos y adorno del cuerpo, y no hacerlo con un ser 
vivo dotado de virtud y capaz, no sólo de amor, sino, por así decirlo, de pagar 
amor con amor? Ninguna cosa, en realidad, más agradable que la benevolencia 
recíproca, ni más deleitosa que la mutua alternación de afectos y buenos ofi cios. 
Y si a esto añadimos, como es legítimo y razonable hacerlo, el que nada empuja 
tan irresistiblemente hacia la amistad como la semejanza, no se nos negará de 
seguro ser verdad que los buenos aman a los buenos y que se los apropian como 
si les estuviesen vinculados por un natural parentesco. Nada existe tampoco que 
tanto apetezca lo que se le asemeja ni que en mayor medida lo atraiga hacia sí 
como la naturaleza.

Téngase por evidente, amigos míos, a lo que creo, que la benevolencia de los 
buenos para con los buenos, creada por la naturaleza como fuente de amistad, es 
casi necesaria. Pero esa misma amistad se extiende también a la multitud, porque 
no se trata de una virtud inhumana, ni inactiva, ni orgullosa, sino que protege a 
todos los pueblos y mira por sus intereses. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



78

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

¿Obraría así de no profesarle amor al común de las gentes?
Asimismo creo que quienes se forjan amistades con miras interesadas, les quitan 
ese lazo que contribuye a hacerlas más dignas de aprecio. Porque no deleita 
tanto la utilidad obtenida por medio de un amigo, cuando el amor mismo de ese 
amigo, de donde resulta que lo proveniente de una persona a la que tenemos por 
tal es agradable cuando va acompañado de afecto, y tan lejos están las amistades 
de cultivarse en razón de la necesidad, que quienes menos han menester de la 
infl uencia, los recursos, y sobre todo, de la virtud de otro, en la cual estriba 
la mayor suma de ayudas, suelen ser los más generosos y benéfi cos. Ignoro sin 
embargo si sería conveniente que el amigo no tuviese en absoluto necesidad de 
nosotros.

La Ley Suprema

La ley verdadera es la recta razón, a la naturaleza conforme, a todos infundida, 
constante, sempiterna; que llama al deber, mandando; que, prohibiendo y 
aterrando, aleja del mal. La que, sin embargo, ni manda o prohíbe en vano a 
los probos, ni, mandando o prohibiendo, mueve a los ímprobos. Esta ley ni es 
permitida sustituir; ni quitar de ella es lícito, ni dable derogarla, ni senado ni 
pueblo exentarnos de ella pueden, ni de comentadores o intérpretes extraños 
necesita. Ni habrá una ley en Roma, otra en Atenas, hoy una, otra mañana, sino 
que a las gentes todas, en todos los tiempos comprenderá una ley sola, eterna, 
inmutable, y todos tendrán uno solo como maestro y soberano; Dios, de esta 
ley autor, juez dador. Cuyos contraventores huirán de sí propios, y ultrajando la 
naturaleza humana, padecerán por lo mismo, las mayores penas; aun cuando 
evadir logren todos los imaginables suplicios.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx




