
Avicena: el misticismo de la sabiduría

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



108

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

La posición que ocupa Ibn Sina Avicena en la historia de la fi losofía árabe 
es decisiva. Todo el pensamiento islámico debe estructurarse a partir y 
alrededor suyo. Todo ello se presenta en la lengua árabe más elegante con 
una claridad y precisión cercanas a la perfección. ¿Por qué integrarlo a un 
libro de ética para los derechos humanos? 

Ibn Sina Avicena nos recuerda el valor de la enseñanza oral, ya sabemos 
que la educación es uno de los retos más imprescindibles para México. Sin 
las bases de la comprensión de la palabra y de la lectura como una fuente 
de la imaginación creadora, no podemos trascender el estancamiento en 
que se encuentran los niños y jóvenes del país.

El continuo asedio de los medios informativos aleja a los jóvenes de la 
verdadera aplicación de lo aprendido, sin embargo, Ibn Sina Avicena 
nos explica los valores que encierra la experiencia de la belleza, no sólo 
como la estética, cuya unidad de sentimiento y pensamiento nos lleva a la 
armonía, sino en el resultado fi nal, donde belleza y verdad devienen en un 
sentido ético de la vida. 

Expresa con claridad su visión sobre la justicia contemporánea, el saber 
impersonal, la ciencia, el sabio y la sabiduría, la palabra , la sonoridad del 
mundo y la voz de la propia existencia.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



109

Av
ic

en
a:

 e
l m

is
tic

is
m

o 
de

 la
 s

ab
id

ur
ía

Ibn Sina -Avicena- (980-1037)

El hombre que hace suyo todo el pensamiento islámico para conocimiento 
de la cultura occidental.

Nació en Afsana, en la provincia de Bujara, en el Turquestán. Árabes, 
turcos y persas aún se disputan su nacimiento. Estudió humanidades, los 
textos santos, las matemáticas, la medicina, la fi losofía y la música. Fue 
médico de la cámara del gobernador de khorasán y ministro de Shams 
ad- Dawla. Viajó por todo el Oriente medio hasta que fue hecho prisionero 
en la fortaleza de Fardayán, Allí, obligado a la tranquilidad como muchos 
intelectuales de primera línea escribió la célebre historia de Hay Ibn 
Yaqzan, antes de escapar disfrazado de sufí.

Era un hombre de constitución fuerte, hecho para los placeres de este 
mundo.Vivió una vida cortesana que jamás le disgustó, era político, 
médico e intelectual y hombre de acción. Dejó una obra inmensa: 242 
títulos en donde se encuentran ocho enciclopedias, trabajos de metafísica, 
de lógica, de psicología, de fi losofía práctica, de teología ascética, mística, 
astronomía, música, medicina, matemáticas, gramática, retórica, poética. 
Su principal obra médica fue el Canon, la fuente principal de la medicina 
medieval. Su cosmovisión y su dialéctica serían defi nitivas para las tres 
escolásticas: cristiana, islámica y judía.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



110

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

Ibn Sina, desde hace siglos, se sabe que amaba la música y la poesía, que las 
veía como una forma de conocimiento interior, que su práctica era llevar al 
individuo hacia una experiencia ética ¿sigue siendo así?

Usted verá que el verbo es pensamiento y palabra, pero también es voz, de esta 
manera estamos de acuerdo en que el principio del hombre como tal es sonoro. 
Sin embargo, el hombre buscó la permanencia de la palabra escrita, ante lo 
efímero de la palabra pronunciada que se sustenta sólo en la atención y en la 
memoria, lo que no está mal, pero no deja de ser fugaz y no se puede regresar a 
ella fácilmente, como al dejar un testimonio escrito.

Vendrá luego la ley escrita que la política transformará en constitución para 
un mejor orden y normatividad social. El inicio fue griego, ellos consagraron 
la escritura en este sentido, después de que el mensaje oral de la enseñanza 
estuviera sujeto sólo al ámbito familiar. La escritura se convierte en una forma 
estable de la comunicación.

La sabiduría entonces reside sólo en los hombres sabios por medio de la escritura. 
De este modo se encuentra un método efi caz de preservar el conocimiento, de 
refl exionar sobre él, a la muerte de los hombres de sapiencia.

Por otra parte, la música es otro lenguaje signifi cativo en el tiempo, en épocas 
muy antiguas música y palabra formaban una unidad, hay quien dice que el 
lenguaje expresa el mundo como presente y la música, la vida del cosmos.

Arquíloco sostenía que el ritmo mantiene al hombre, Demócrito habla también 
del ritmo del átomo y Safo describe sus experiencias íntimas con la simplicidad 
de las canciones populares. Por otra parte, Protágoras considera a la música y a 
la poesía como formadoras del alma, lo que no está nada mal.

Alguien pudiese decir el por qué, la música y la palabra, pueden mover 
sentimientos y cambiar a las personas, yo digo que por la sencilla razón de que 
trasmiten la belleza, la armonía, la profundidad que sostienen al ser humano, que 
vibra también con la música y se purifi ca, no tan sólo los oídos, sino el corazón 
y el pensamiento. 

Y de allí su comportamiento puede ser otro, por la experiencia de la belleza…

No se trata de algo racional, sólo se siente y se vive la belleza de la palabra y de 
la música, lo demás, si hay hondura, vendrá solo. Porque el tratar de comprender 
y aprehender ya es buscar a Dios, alabado sea. Yo vengo de una tradición Sufi , 
aunque se me haya limitado sólo hacia la política, la ciencia y la metafísica. Así 
que mi manera de expresarme y de hacerme comprender es a través de cuentos, 
recuerdo uno que me trasmitió mi maestro Abu Nawas: 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



111

Av
ic

en
a:

 e
l m

is
tic

is
m

o 
de

 la
 s

ab
id

ur
ía

Había una vez una pobre viuda que estaba mirando por la ventana de su 
casa, cuando vio acercarse por el camino a un humilde derviche. Parecía 
cansado más allá de lo soportable, y su manto de parches estaba cubierto 
de mugre. Era evidente que necesitaba ayuda. 

Corriendo a la calle, la mujer exclamó: Noble derviche, sé que tú eres 
uno de los Elegidos, pero debe de haber ocasiones en que aun personas 
tan insignifi cantes como yo puedan ser útiles a los Buscadores. Ven y 
descansa en mi casa, pues, ¿no se dice acaso: Quien ayude a los Amigos, 
será ayudado, y quien los perjudique encontrará obstáculos, aunque no se 
sabe cómo y cuándo esto sucederá?

Gracias, buena mujer, dijo el derviche, y entró en la casita, donde, después 
de unos pocos días de descanso, quedó restablecido. Ahora bien, esta mujer 
tenía un hijo llamado Abdullah, que había tenido pocas oportunidades para 
progresar, porque había pasado la mayor parte de su existencia cortando 
leña para vender en el mercado local, y no pudo ampliar sus experiencias 
de la vida de modo tal que lo capacitaran para ayudarse a sí mismo o a 
su madre.

El derviche le dijo: Hijo mío, soy un hombre de conocimiento, aunque 
parezca desamparado. Ven, sé mi compañero y compartiré contigo grandes 
oportunidades, si tu madre está de acuerdo.

La madre, más que contenta, consintió en que su hijo viajase con el sabio, 
y ambos se pusieron en camino.

Luego de haber viajado por numerosos países y de haber soportado juntos 
muchas cosas, el derviche dijo: Abdullah, hemos llegado al fi n de un camino. 
Yo efectuaré ciertos rituales que, de recibir favorable acogida, harán que 
la tierra se abra y revele una cosa. Algo semejante les es concedido a 
pocos hombres. Se trata de un tesoro escondido aquí desde hace muchos 
años. ¿Tienes miedo?

Abdullah aceptó probar y juró constancia, a despecho de lo que pudiera 
suceder.

Entonces el derviche ejecutó ciertos movimientos extraños, y murmuró 
muchos sonidos, a los que Abdullah se asoció: y la tierra se abrió.

El derviche dijo: Ahora, Abdullah, escucha cuidadosamente, prestando tu 
entera atención. Tienes que bajar a la bóveda que aquí vemos. Tu tarea es 
apoderarte de un candelabro de hierro. Antes de llegar a él, verás tesoros 
que pocas veces han sido revelados a hombre alguno. Ignóralos, pues 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



112

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

sólo el candelabro es tu meta y único objetivo. Tan pronto lo encuentres, 
tráelo aquí.

Abdullah bajó a la bóveda de los tesoros y efectivamente había allí tantas 
joyas resplandecientes, tantos platos de oro, tantos tesoros asombrosos, 
imposibles de describir porque no existen palabras para ello, que quedó 
completamente aturdido. Olvidando las palabras del derviche, cargó sus 
brazos con las piezas más relucientes que pudo ver.

Y fue entonces cuando vio el candelabro. Pensando que podría llevárselo 
al derviche y ocultar en sus amplias mangas sufi ciente oro para sí, lo tomó 
y volvió a subir los escalones que conducían a la superfi cie. Pero, cuando 
salió de la cueva vio que estaba cerca de la casa de su madre, y que el 
derviche había desaparecido.

Tan pronto como trató de mostrar a su madre su oro y ornamentos, éstos 
parecieron fundirse y desaparecieron. Sólo quedó el candelabro. Abdullah 
lo examinó. Tenía doce brazos y él encendió una vela en uno de ellos. De 
pronto, pareció surgir una fi gura semejante a un derviche. La aparición 
giró un poco, luego puso una pequeña moneda en el suelo y se esfumó 
nuevamente. 

Entonces Abdullah encendió las doce velas, doce derviches se 
materializaron, moviéndose rítmicamente durante una hora, y antes de 
esfumarse le arrojaron doce monedas.

Cuando se recuperaron de su asombro, Abdullah y su madre se dieron cuenta 
de que podían vivir bastante bien con lo que les producía el candelabro, 
pues descubrieron que podían obtener diariamente doce monedas de plata 
por medio de la danza de los derviches. Pero pronto Abdullah pensó en 
las incalculables riquezas que había visto en la caverna subterránea, 
y decidió ir a ver si podría tener otra oportunidad de conseguirse una 
verdadera fortuna.

Buscó y buscó, pero no pudo encontrar el lugar donde estaba la entrada 
de la caverna. Ahora, sin embargo, ya estaba obsesionado con el deseo de 
hacerse rico. Se puso en camino y viajó por el mundo, hasta llegar a un 
palacio que era el hogar del pobre derviche al que un día su madre había 
encontrado casi desplomándose cerca de su casa.

Esta búsqueda le llevó muchos meses, y Abdullah se alegró cuando lo 
condujeron ante el derviche, que estaba vestido como un rey y rodeado por 
una gran cantidad de discípulos.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



113

Av
ic

en
a:

 e
l m

is
tic

is
m

o 
de

 la
 s

ab
id

ur
ía

Ahora, ¡desagradecido! dijo el derviche, te enseñaré lo que el candelabro 
realmente puede hacer. Tomó un palo y golpeó al candelabro y, acto 
seguido, cada uno de sus brazos se convirtió en un tesoro, más estupendo 
que todo lo que el muchacho había visto en la cueva. El derviche hizo que 
el oro, la plata y las joyas fuesen retirados, para ser distribuidos entre 
personas meritorias. Y de pronto el candelabro estaba allí, como antes, 
listo para ser usado de nuevo.

Ahora, dijo el derviche, ya que no se puede confi ar en que hagas las cosas 
correctamente, y porque has traicionado la confi anza puesta en ti, debes 
dejarme. Pero, puesto que al menos has devuelto el candelabro, puedes 
llevarte un camello y una carga de oro para ti: Abdullah pasó la noche en 
el palacio y en la mañana tuvo la oportunidad de ocultar el candelabro 
en la montura del camello. Tan pronto como llegó a su casa, encendió las 
velas y lo golpeó con un palo.

Pero aún no había aprendido cómo se efectuaba la magia, pues en lugar de 
tomar el palo con su mano derecha, usó la izquierda. Los doce derviches 
aparecieron inmediatamente, recogieron el oro y las joyas, ensillaron el 
camello, se apoderaron del candelabro y desaparecieron. Y Abdullah se 
encontró peor que antes, porque le quedaba el recuerdo de su incapacidad, 
de su ingratitud, de su robo y el de haber estado cerca de la riqueza. Pero 
nunca tuvo otra oportunidad, y su mente nunca más estuvo totalmente 
tranquila.

Además de su predilección por las artes, usted fue considerado un gran 
científi co, ¿Qué signifi ca la ciencia ahora, desde su perspectiva histórica?

La ciencia es un conjunto de saberes compartibles por cualquiera. Su interés en 
el conocimiento personal se reduce a la comprobación y ejemplifi cación de esos 
saberes, y al descubrimiento de nuevos saberes.

Yo comprobé que el conocer cobra mayor importancia cuanto más aplicada y 
menos teórica sea una ciencia. La ciencia teórica no contiene, de hecho, una sola 
referencia a un hecho captado por experiencia.

Porque la ciencia no establece fi nes particulares, permite, en cambio, proveer los 
medios adecuados para realizar cualquier fi n particular. Hoy puede garantizar la 
efi caz destrucción de todo un pueblo, o el dominio pacífi co de la energía cósmica, 
mañana, el acceso a las estrellas, la muerte del ecosistema o el alcance de niveles 
superiores de bienestar para la especie, porque la ciencia asegura el éxito en la 
práctica para cualquier persona que la requiera, cualquiera que sean sus fi nes 
particulares.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



114

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

Claro que, todo aquel que desee tener acceso a la ciencia precisa someterse a una 
instrucción y a un entrenamiento adecuados, para poder juzgar la objetividad 
de las razones científi cas. Pero cualquier sujeto normal puede someterse a una 
disciplina semejante. Para adquirir una ciencia no se requiere de otro tipo de 
condiciones subjetivas, de carácter emotivo o voluble, como el de los artistas. 

Sin embargo, los artistas, como justos o villanos, mezquinos o magnánimos, 
frívolos y sensatos, discretos o vulgares, todos pueden alcanzar el saber científi co, 
con someterse a la enseñanza adecuada y tener la capacidad intelectual para 
aprender.

Yo diría que requieren sólo de una decisión: la consagración a la objetividad 
en la justifi cación y la supresión de los motivos (deseos, quereres) personales 
que impidan alcanzarla, se llama también vocación, ‘llamado’, como decían los 
antiguos.

Hay que desprenderse de muchas cosas…

Claro, porque es esencial en la actividad científi ca un interés general en establecer 
lo que sea objetivamente válido, esto es, lo que esté fundado para cualquier sujeto 
racional, por encima de cualquier interés personal, estableciendo lo que sea 
conveniente para un individuo.

Porque la ciencia es, ante todo, un saber impersonal...

Un científi co no es necesariamente un hombre sabio. Porque un sabio no es el que 
aplica teorías sino enseñanzas sacadas de experiencias vividas. No importa que 
sea incapaz de formular saberes generales sobre las cosas, con tal de que sepa 
sacar fruto, en cada caso, de su personal experiencia.

La sabiduría descansa en muy pocos saberes compartibles por cualquiera, supone, 
en cambio, conocimientos directos, complejos y reiterados sobre las cosas. Al 
hombre sabio no lo han instruido tratados científi cos, sino la observación personal, 
el trato frecuente con otros hombres, el sufrimiento y la lucha, el contacto con la 
naturaleza, la vivencia intensa de la cultura.

Los métodos de aprendizaje del sabio son muy distintos…

Sí, porque los resultados de la ciencia se trasmiten mediante discursos consignados 
en tratados, artículos, manuales, en cambio, las verdades de la sabiduría pueden 
comunicarse aún sin palabras, mediante el ejemplo de una vida. 

Quizá por ello, la sabiduría se atribuye con mayor facilidad a los hombres viejos, 
experimentados, o bien, a los que han sobrevivido a múltiples experiencias vitales 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



115

Av
ic

en
a:

 e
l m

is
tic

is
m

o 
de

 la
 s

ab
id

ur
ía

y han sabido aprender de ellas. Pensamos que es más sabio el que ha sufrido y 
vivido intensamente y ha podido guardar las enseñanzas de situaciones variadas 
en las que ha participado. Sabios son quienes han buscado la verdad o la felicidad 
por sí mismos, a través de un largo camino personal.

En defi nitiva sabio, no es el que sabe muchos principios generales, ni el que 
puede explicarlo todo mediante teorías seguras, sino el que puede distinguir, en 
cada circunstancia lo esencial detrás de las apariencias, que puede integrar en 
una unidad las manifestaciones aparentes de un objeto, sabio es el que, en cada 
situación individual, puede distinguir mejor lo verdaderamente importante, y 
para ello tiene una mirada más sagaz o más profunda que los otros.

De qué manera se puede apreciar la sabiduría, ¿sólo en contacto con un 
sabio?

No necesariamente, volvemos a la palabra escrita, la sabiduría también se 
puede trasmitir por saberes compartibles, hay poemas, mitos, apólogos morales, 
discursos religiosos que, de generación en generación preservan la sabiduría de 
los antiguos.

Pero esos saberes son vanos si su mensaje no es confi rmado por cada quien en 
su propia vida. Cada quien debe repetir en su experiencia la verdad que una vez 
formuló el sabio. 

Si a la ciencia importa el conocimiento personal sólo como confi rmación de 
un saber, a la sabiduría importa el saber sólo como guía para un conocimiento 
personal.

Porque la sabiduría no se fi ja, como la ciencia, en la existencia de razones 
objetivamente sufi cientes para una creencia. Quienes comparten alguna 
forma de sabiduría son conscientes de que no todo sujeto es susceptible de 
comprender y compartir sus verdades, porque éstas no se basan en razones 
accesibles a cualquiera, sino sólo a quienes pueden tener una experiencia 
determinada.

Por ello la sabiduría no necesita aducir una justifi cación válida universalmente. 
Si el saber es, por defi nición, una creencia fundada en razones objetivamente 
sufi cientes, la sabiduría no consiste en saberes, sino en conocimientos personales 
y en creencias más o menos razonables y fundadas.

La sabiduría de un pueblo no se recoge en teorías científi cas, forma parte de 
creencias compartidas sobre el mundo y la vida, que integran una cultura. 
Sin embargo, las verdades de sabiduría pueden abrazarse con una convicción 
intensa.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



116

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

De una manera la sabiduría surge o es parte de la cultura de un pueblo…

Sí, aunque no se funden en razones universalmente compartidas, la experiencia 
personal que las sustenta basta para concederles una seguridad a menudo más 
fi rme que cualquier justifi cación objetiva, sobre todo cuando se refi eren a temas 
de importancia vital para el hombre.

Y también hay que subrayar que no todos pueden acceder a la sabiduría, pocos 
tienen, en verdad, condiciones para compartirla. Entre la muchedumbre la 
sabiduría elige a los suyos, se niega a los espíritus vulgares, superfi ciales, llama 
a los seres sensibles, discretos, profundos, se requieren condiciones subjetivas 
para compartir la sabiduría.

Cuando Mahoma -la bendición y la paz sean con él- alcanzó la plena madurez, los 
cuarenta años, Dios le envío para llevar el mensaje de optimismo y advertencia al 
mundo entero. Al estar refl exionando sobre el misterio de la creación en la cueva 
de Herá, en un monte cercano a la Meca, se le apareció el Arcángel Gabriel. 
La paz sea con él. Y le dijo. ‘Lee’. ‘No sé leer’ contestó Mahoma, y el Arcángel 
Gabriel repitió su orden dos veces diciendo: ‘Lee en el nombre de tu Señor, el que 
te ha creado. ¡Lee! Tu Señor es el más Espléndido, el que enseñó por medio del 
cálamo, el que enseñó al hombre lo que no sabía:’

Mahoma volvió de la cueva a su casa tembloroso y pidió a sus familiares que le 
envolvieran en su lecho hasta que se recuperara. Una pregunta lo hiere: ¿Por 
qué es el elegido para darle un mensaje de salvación a su pueblo?, ¿por qué el 
dolor, la miseria y la muerte a que todo está sujeto? Hay algo más absurdo y vano 
que esta reiteración incesante del sufrimiento ¿Tiene algún signifi cado todo esto? 
Empieza entonces, su gran camino hacia la sabiduría.

No formula teorías, experimenta formas radicales de vida. Sólo después de 
muchos años de austeridad, guerras y meditación, después de llevar hasta el fi n los 
dictados y las distintas experiencias, después de acumular conocimientos vividos 
de la naturaleza y de los hombres, alcanza su visión personal de la verdad. El 
sabio no ha sido instruido por escuelas, ni ha seguido una doctrina compartida. 
La iluminación no es formulación de una teoría explicativa, sino comprensión del 
ciclo eterno del sufrimiento cósmico y de la vía que conduce a la liberación.

Es integración de todas las cosas en una unidad. Ante los ojos del sabio nada 
se explica por razones objetivas, pero todo adquiere un sentido. Entonces 
puede empezar su prédica. En ella comunica lo que ha comprendido: no aduce 
justifi caciones válidas para cualquiera. Muestra, señala un camino que cada 
quien debe recorrer por sí mismo para alcanzar su propio conocimiento. No 
pretende demostrar nada, porque las causas últimas de todo son inciertas, sólo 
invita a abrazar una forma de vida y a poner a prueba en ella la verdad de la 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



117

Av
ic

en
a:

 e
l m

is
tic

is
m

o 
de

 la
 s

ab
id

ur
ía

doctrina. Porque nadie puede liberarse por otro, cada quien debe atender a su 
propia salvación. La doctrina del sabio es un intermedio entre el conocimiento 
personal del maestro y el del discípulo.

¿En todo tipo de sabiduría es así?

Claro, igual sucede con un iluminado que tiene una visión cósmica de las cosas, 
como por medio del conocimiento sencillo de las cosas, fruto de la experiencia 
cotidiana. En ningún caso la vía de la sabiduría guarda semejanza con la de la 
ciencia. No da razones, no formula teorías explicativas, narra una experiencia 
vivida, trasmite un trato directo con las cosas, abre los ojos ajenos para que cada 
quien comprenda por sí mismo. La sabiduría es, antes que nada, como se lo he 
reiterado, un conocimiento personal.

Puedo decirle muchas cosas más, pero ni siquiera hemos regresado a conversar 
de la música y de la poesía que son expresiones también de la sabiduría… Siento 
que usted esté limitado por la cantidad de páginas…

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



118

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

Textos de Avicena

Muqatta a´ 22

Para las chispas de la luz religiosa existen en la creación hogares que las guardan, 
en tanto, el Secreto divino se conserva en la intimidad de los corazones discretos, 
de las conciencias vírgenes. 

Para la existencia de los seres, en cambio, existe, muy en el fondo, el ser de un 
Existenciador. Aquél que se ha reservado mi corazón, que lo aconseja y selecciona. 
Examina, con el ojo del intelecto, lo que te escribo, porque el intelecto tiene sus 
aptitudes para entender, aprehender y ver.

Muqatta á 33

Yo me he preguntado, ¿cómo mi todo podrá llevar mi Parte? Es tan pesada que ni 
la tierra podría llevarme. ¡Ah! Tiene que extenderse a todo lo largo de la creación 
para descansar: ¡mi Parte con toda la extensión de lo creado, quedará atrapada 
en mi abrazo!

Muqatta á 1

¿Qué es pues, la tierra, tan vacía de Ti, para los que se enmiendan, buscándote 
en los cielos? Y tú ves que en apariencia miran hacia Ti, mas en su ceguera no 
te perciben.

Muqatta á 11

Tengo en mí un Amigo, y lo visito en las soledades, presente aun cuando escapa 
a las miradas. Tú no me verás prestarle oídos para percibir su lenguaje por el 
sonido de las palabras. 

Sus palabras no tienen vocales, ni elocución, ni alguna de las melodías de la voz. 
Es como si yo me hubiera vuelto el intérprete de mí mismo, comunicándome por 
mi inspiración con mi esencia, en mi esencia. 

Presente, ausente, próximo, lejano, inaprensible para las descripciones de 
cualidades. Más próximo que la conciencia para la imaginación y más íntimo 
que la chispa de las inspiraciones.
 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx




