
 

Francisco María Arouet 
(Voltaire)

 Las máscaras como refugios

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



250

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

Francisco María Arouet (Voltaire), nos expone sus puntos de vista sobre la 
democracia, diciéndonos todos sus recovecos y sus orígenes, donde muchos 
la desaprobaban desde la antigüedad. Nos explica que la democracia se basa 
en un supuesto: todos los hombres son iguales. Honra nuestra humanidad 
y nuestro proyecto de sociedad pensar que lo son. Esto signifi caría que 
la voz del santo y del sabio valdrá lo mismo que el de un desgraciado. Y 
si sabemos que por cada santo, hay tres mil desgraciados ¿signifi ca eso 
que ganarán siempre los peores? El problema esencial de la democracia 
es demostrar su ejercicio de la libertad donde todos tengan los mismos 
derechos y lo puedan expresar más allá de raza, clase social o religión. 

Nos hace ver que la mayoría de los fi lósofos clásicos se opuso al tipo de 
régimen que conocemos como democracia, Sócrates fue asesinado por él, 
y  Séneca decía: Tal es la opinión de la mayoría… por eso mismo es la peor 
de todas. La aprobación de la multitud es el indicio de que la cosa es mala, 
el vulgo es el peor intérprete de la verdad.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



251

Vo
lta

ire
: l

as
 m

ás
ca

ra
s 

co
m

o 
re

fu
gi

osFrancisco María Arouet (Voltaire, 1684-1778)

Francisco María Arouet, que fi rmó sus obras con el seudónimo de Voltaire, 
nació en París y se educó con los jesuitas. Bien pronto se hizo notar por su 
carácter inquieto y rebelde, siendo alejado de su domicilio por su propio 
padre, y más tarde, encarcelado y desterrado a Inglaterra. Volvió a Francia 
y unos años después pasó a Alemania bajo la protección de Federico II. 
Terminó su vida en sus posesiones de Ferney.

El carácter fundamental de Voltaire es su ironía demoledora. Su obsesión 
antirreligiosa le lleva a atacar a todas las creencias como formas de 
fanatismo que se oponen a la razón. Predica la tolerancia como base de la 
vida social y no cree que la historia esté dirigida por la Providencia, como 
predicaba Bossuet, sino por el azar. Colaboró en la Enciclopedia.

Toda la obra de Voltaire está destinada a la propagación de sus ideas, 
bien en forma satírica, de tremenda fuerza cáustica, como en sus cuentos 
(Cándida) bien en sus discursos (Ensayo sobre las costumbres, El Siglo 
de Luis XIV) o en sus tratados (Tratados sobre la tolerancia, Diccionario 
Filosófi co).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



252

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

Señor Voltaire, una pregunta obligada ¿qué es para usted la fi losofía y para 
qué sirve?

Filosofar es prepararse para morir o para vivir, que en esencia son lo mismo. ¿Es 
cierto? ¿Nunca me lo había preguntado? ¿Para qué sirve?

Bueno, usted sabe que es una de las numerosas maneras de tratar de comprender 
al hombre. Si se busca comprenderlo a la manera de los fi lósofos, como es el 
caso, uno puede replegarse en sí mismo y tratar de profundizar al nivel de la 
conciencia. O bien puede tratar de observar aquello que en las manifestaciones 
de la vida humana es lo que puede ser considerado como más cercano a 
nosotros, es decir, nuestra historia, desde sus orígenes greco-romanos o desde 
el Cro- Magnon. O bien, se puede tratar de ampliar el conocimiento del hombre 
incluyendo también las sociedades más lejanas, y aquellas que nos parezcan, 
incluso las más humildes y las más miserables, de manera que nada de lo humano 
nos sea ajeno.

Se puede considerar que es una refl exión continua sobre lo que vivimos, 
incluso sabiendo que no hay tiempo para pensar...

Exactamente. Las tareas emprendidas por los hombres del Renacimiento, es 
decir, tratar de comprenderse mejor ellos mismos, a través de una mirada sobre 
el hombre de civilizaciones exóticas, como Grecia y Roma, para así colocar a 
su propia sociedad en perspectiva, fue ampliándose luego con el desarrollo de 
los medios de comunicación, de los grandes viajes de expedición, integrando al 
mundo árabe, la India, China, el Japón.

Esto representa la primera y la última etapa humanista que ha tratado de 
comprender al hombre a través de la totalidad de sus experiencias y sus 
realizaciones.

¿Un pensador entonces, puede ir a buscar conocimiento en otras sociedades, 
que no pueden descubrir en las suyas propias?

Yo no diría eso, porque hay también en nuestras propias sociedades conocimientos 
valiosos, pero también se pretende comprender otras culturas y descubrir que 
nuestra sabiduría es una entre centenares o miles.

Cada una de las cuatro o cinco mil sociedades que han existido desde que el 
hombre apareció sobre la tierra- y seguramente ha habido muchas más, pero 
sobre las cuales no poseemos sufi cientes informaciones- cada una representa, a 
su manera, una forma de sabiduría y nosotros no podemos tratar de comprender 
la nuestra sin ponerla en perspectiva con relación a todas las otras.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



253

Vo
lta

ire
: l

as
 m

ás
ca

ra
s 

co
m

o 
re

fu
gi

os

Entonces la fi losofía nos invitaría a una especie de modestia, de humildad…

Esa ha sido la función desde que apareció en la literatura francesa. Si usted 
observa esas primeras manifestaciones de Rabelais o de Montaigne, pues son los 
primeros en tener una curiosidad psicológica y etnográfi ca, descubrirá en sus 
intenciones la voluntad de hacer una crítica de nuestras creencias, de nuestras 
costumbres, de nuestras instituciones. Algo que yo hice toda mi vida. Pero por 
crítica no quiero para nada emplear su sentido despreciativo; criticar es tratar 
de analizar, es tratar de comprender, es tratar de ponerse en relación con otros 
modos de vida y de pensamiento.

Usted se adaptó totalmente a la sociedad que lo vio nacer o era una rara avis?

Sí, completamente. Siempre estuve apasionado por las curiosidades exóticas, eso 
se nota en toda mi obra, o si prefi ere de anticuario. En el espíritu siempre viví 
lejos o en otras épocas lejanas a la mía, pero sólo para enfrentarme al entorno 
que me tocó vivir. Siempre me sentí pleno, como un hombre del Siglo XVIII, donde 
ahora veo, que lo que me gustaba tiende a desaparecer de manera defi nitiva.

Actualmente las disciplinas que estudian el lenguaje, como la semiótica, el 
estructuralismo, etc. ¿son importantes?

Yo no me animo a emplear califi cativos. Se la han servido con todas las salsas 
posibles. Para mí es siempre lo mismo. En ciencias humanas todo es tan complejo 
que uno está obligado a poner en evidencia un cierto número de relaciones bastante 
simples. Alberto Durero, en el siglo XVI decía ya lo mismo. El estructuralismo se 
remonta por lo menos al Renacimiento e incluso aún más lejos.

¿Qué piensa de la palabra ecología, acaso los etnólogos no son los primeros 
ecologistas? 

Creo que sí, porque han aprendido en la escuela de los pueblos, que son ellos 
mismos auténticos ecologistas. Que han triunfado, usando todo tipo de prácticas 
que algunos juzgan supersticiosas, con un poco de desprecio, y que han logrado 
mantenerse en equilibrio con el lugar natural en que viven. Entre estos pueblos, 
existen creencias en un amor de los animales, que vela celosamente sobre los 
campos de caza, y de quienes sabemos que enviará castigos sobrenaturales 
a quienes maten más de lo estrictamente necesario. Lo mismo referido a la 
vegetación, ya que para recoger la más pequeña planta medicinal es necesario 
hacer ofrendas al espíritu de esa planta.

Bien, todo esto obliga a mantener relaciones mesuradas. Y ciertos pueblos tienen 
incluso dentro de su universo de creencias la certeza de que el capital de vida que 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



254

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

está a disposición de los seres es uno, y en consecuencia, cada vez que una especie 
toma demasiado, debe pagarlo a costa de la suya propia, como en el banco.

Y por supuesto, todo esto golpea al etnólogo, que observa una manera yo diría 
sensata de vivir, de conducirse, de considerarse, como no habíamos hecho, 
digamos, desde el Antiguo Testamento. No ya como amos o señores de la 
creación, sino como una parte de esa creación que debemos respetar, puesto que 
lo que destruimos no será nunca reemplazado, con la responsabilidad implícita 
de trasmitirlo tal cual lo recibimos, a nuestros descendientes. Esa es una gran 
lección, yo diría que es la lección más grande que el etnólogo puede sacar de su 
ofi cio.

¿Usted cree que el hombre puede renunciar a ser el señor de la creación?

No, francamente no, y es por eso que no soy optimista, y no creo que  alguien con 
sentido humanista se sienta cómodo en la civilización que se vive.

Entonces, en el fondo hay algo de verdad al decir que el peor depredador del 
hombre es el hombre mismo…

Yo tengo la impresión que la civilización actual se olvida del hombre de tal manera, 
que volvemos, en lo que respecta a nosotros mismos, a ser como los pueblos que 
en otra época  dominábamos. Nos volvemos nuestros propios colonizados. Aún 
así, nunca hay que hacer profecías o previsiones, y en esto también me puedo 
equivocar. Y que toda la Humanidad, que ha pasado por muchos sucesos difíciles 
y de circunstancias delicadas, puede muy bien encontrar todavía la forma de 
salir de esto. Pero hay otra cosa que me da serenidad, y es la creencia en el valor 
científi co.

Esta civilización con todas sus faltas y crímenes, tiene en todo caso algo 
en su activo y es el haber dado origen al pensamiento científi co, y el haberlo 
desarrollado en los últimos cincuenta años más de lo que se había desarrollado 
en los años anteriores. Y este esfuerzo del hombre por comprender, sabemos muy 
bien que nunca llegará a un término, que no puede tener fi n, que comprender algo 
es al mismo tiempo percibir nuevas difi cultades que uno no entiende y que será 
así infi nitamente. Yo no soy para nada un cientifi cista a la manera del siglo XXI, 
pero en todo caso es para comprender que el humanista va a estudiar justamente 
las formas más extrañas y es eso lo que hace la grandeza del hombre, es lo que 
le da su dignidad.

En Conversación con los hombres, de su libro Cartas y Cuentos usted dice: 
¡Oh átomos inteligentes, en quien el Ser eterno se plugo manifestar su arte 
y su potencia!, sin duda disfrutáis en vuestro globo de purísimas alegrías, 
pues teniendo tan poca materia y apareciendo todo espíritu, debéis emplear 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



255

Vo
lta

ire
: l

as
 m

ás
ca

ra
s 

co
m

o 
re

fu
gi

os

vuestra vida en amar y pensar, que es la verdadera vida de los espíritus. 
¿Sigue pensando de esa manera respecto al potencial del hombre?

El problema esencial es de la identidad, si el hombre tiene esa facultad de amar 
y pensar o pensar y amar, y no lo hace, estamos ante un problema vital. ¿Quiénes 
serán? Todas aquellas personas que se avergüenzan de su propia identidad, 
personas que sufren en su autoestima, que no se consideran valiosas, viven 
achacándose desméritos y están trabados para cualquier creatividad. Esto puede 
llegar a ser, en algunos casos, muy penoso.

No corresponde, como usted bien lo han advertido, a una condición determinada 
o a una fi liación ideológica, sino que es toda la condición humana que está 
vinculada a esa incapacidad, y que, muchas veces, no les permite a las 
personas estar satisfechas con su propia identidad, es decir, sentir su yo como 
un yo digno.

Asumirse...

Sí, asumirse. Esto es algo que perturba a los seres humanos, de ahí que muchos 
opten por diversos trucos o tipos de máscara, que adquieran falsas identidades o 
que se fi jen a modelos que no son los que sintonizan con sus rasgos específi cos.

¿Qué signifi ca para usted ser un pensador de convicciones?

Pienso que a las convicciones hay que defenderlas pero que en muchos momentos 
uno puede llegar a tener, incluso, que modifi carlas si hay razones que lo justifi quen, 
de modo que las convicciones no son la última estación de las construcciones 
anímicas, no son lo último o lo único que nos queda y por lo cual hay que dar 
todo, incluso la vida.

Es cierto que justifi can luchas, sacrifi cios, confl ictos pero no siempre se convierten 
en piedra.

¿Usted cree que el pensador ético vive una lucha donde se juega entero? 

Es cierto, el humanista se juega, se compromete, deja escrito, se apoya en 
elementos indelebles que lo sobreviven, a veces. Obviamente, allí arriesga algo 
que está más allá de su propia vida. En ese sentido hay riesgo, desde luego, y hay 
que tomarse en serio lo que se escribe.

De todas maneras, la escritura no debe ser tomada en términos de una prisión 
de la cual es imposible zafar. Al contrario, es necesario ser libre y jugar. El juego 
implica apoyarse en el ‘como si’. Entonces, no siempre uno hace lo mejor porque 
esté muy serio, sino que tal vez lo hace divirtiéndose. Yo me divertía mucho.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



256

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

¿Hay compromiso cuando uno se divierte?

Bueno, allí ya entran en juego aspectos que escapan a la observación directa o 
a la conciencia y penetran en el terreno de los valores morales, de los valores 
profundos que se descubren en un escritor, y que están presentes en ése y no en 
otros.

La literatura nos muestra múltiples ejemplos de esto. Podemos tomar, 
simplemente, el Quijote, donde aparentemente el autor se divertía, pero estaba 
jugándose la vida, porque en ese momento funcionaba la Inquisición y las cosas 
que decía Cervantes eran muy peligrosas. Tuvo incluso, que modifi car una de 
sus novelas ejemplares, porque la Inquisición se lo imponía. A pesar de esto, nos 
legó un gran divertimento que tiene extraordinaria repercusión moral y donde él, 
evidentemente, se jugó la vida.

Señor Voltaire, ¿usted cree que la creación es un método que el creador 
utiliza para curarse, evitar la locura, o tiene más relación con un impulso 
vital impostergable, una necesidad vital más que una cuestión de salud o 
enfermedad?

Todos los seres humanos necesitamos crear para sentirnos bien. La creación 
abarca desde cómo uno arregla su casa, cómo uno se viste, cómo uno recibe a un 
amigo, cómo se desarrolla un vínculo. Hay personas que simplemente repiten, y 
otras que crean.

Cuando se crea, aparece la satisfacción porque el ser humano es básicamente un 
creador. En cuanto a cómo juega la salud mental… Sí, hay creadores, incluso algunos 
que tocan el borde de la genialidad, de quienes uno sospecha que no son enteramente 
normales y puede ser que estos individuos estén salvándose de una psicosis a través 
de la creación, que precisamente esos fantasmas que los arrastrarían al manicomio 
se vuelcan hacia la pintura, la literatura, la música y, entonces, los preservan y les 
permiten tener una actividad socialmente compatible.

Es el caso de los genios…

Claro, hay otros que creen que haciéndose los locos van a poder escribir 
genialidades y eso nunca da resultado.

¿Cómo infl uyen los infortunios en la creación?

La creación también actúa como elemento reparador, porque restaña heridas 
pero, por otro lado, devuelve al ser humano algo de lo cual carece desde que 
nace. El ser humano es el único ser vivo que no tiene colmillos venenosos, ni 
garras, ni picos destructivos. Es el más enclenque y frágil de todos los seres 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



257

Vo
lta

ire
: l

as
 m

ás
ca

ra
s 

co
m

o 
re

fu
gi

os

vivos de la escala zoológica. A partir de su inteligencia, de la palabra, de la 
capacidad de inventar su propio instrumento ha logrado sobrevivir y dominar al 
resto de los seres. Todo eso es obra de la creación. Entonces, al sentirse creador, 
el ser humano de alguna forma, puede compensar la gran fragilidad que tiene por 
otra parte. Además, es el único animal que nace antes de tiempo. Un caballo se 
pone en cuatro patas apenas ve la luz. El hombre tiene que ser sostenido por la 
madre. Necesita un útero artifi cial, externo, por otro año más. La creación ayuda 
al hombre a compensar la invalidez que arrastra desde siempre.

¿Qué piensa que es el poder?

Creo que no existe como se piensa. Hay un delirio de la gente al creer que hay un 
grupo que gobierna a un país y otro grupo que gobierna  al mundo. Esto no existe, 
es un delirio, una proyección de quienes no pueden entender que el hombre es un 
ser muy complejo que va gobernándose a sí mismo, arreglando y desarreglando 
el Universo. La existencia de un poder, aunque sea maligno, tranquiliza, porque 
permite, de alguna forma, localizarlo, tal vez, hasta convencerlo para que sea 
más benévolo. Pero esto es falso, no hay tal poder.

¿Cómo distinguir entre los enemigos falsos y los enemigos reales?

Eso no es fácil de distinguir. Un paranoico está rodeado de enemigos falsos, 
pero ¿quién lo convence? La frontera entre la salud y la enfermedad mental es 
bastante difusa. Todo ser normal tiene episodios sicóticos. En algún momento 
alucinamos algo. Los sueños son ejemplos de esas psicosis.

Tal vez, el peor enemigo de uno, siempre es uno mismo…

Claro, uno es más bien enemigo que amigo de uno mismo. Para ser amigo hay 
que trabajar mucho. Es más difícil construir un amigo que destruir una amistad.

El límite entre lo real y lo fi cticio se desdibuja cada vez más, incluso con los 
aportes de la tecnología parecería que a veces nos transformamos casi en 
personajes de fi cción y perdemos los parámetros para distinguir lo real de 
lo que no lo es…

Sí, la técnica ha multiplicado, ha arborizado más este problema pero, siempre, 
desde que el hombre dio el salto desde su estado natural al estado de cultura, ha 
confundido la fi cción con la realidad. La creación de los espíritus, las religiones 
animistas de posprincipios de la organización humana, las que creían que cada 
objeto tenía vida: la piedra, el árbol, revelan que desde siempre hemos estado 
compartiendo la realidad con la fi cción. De manera que esto no es nuevo ni tiene 
por qué alarmarnos demasiado. Uno puede decir, ¿y cuándo entonces separaremos 
bien lo que es histórico de lo que es una fi cción histórica, la realidad de la novela 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



258

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

de esa realidad?, Bueno, permanentemente esto se intercambia. No tenemos que 
creer que una historia es absolutamente cierta, porque toda historia tiene fi cción 
y toda fi cción tiene realidad. A veces, se llega a través de la fi cción a mayores 
cuotas de verdad que a través de las presuntas verdades descarnadas.

El poder, el de algunas instituciones como la religiosa, algunas veces pone 
mucho ímpetu en exaltar los aspectos fi ccionales de una realidad, es estimular la 
confusión. Hablo de la institución religiosa, no de la religión…

La institución religiosa no pretende fi ccionalizar la realidad, sino que usa de 
ciertas fi cciones para calmar las ansiedades existenciales del ser humano. Estas 
instituciones existen porque el ser humano ha estado y está abrumado por una 
terrible ansiedad que tiene que ver con su muerte, con su insignifi cancia, con 
los peligros que lo acechan desde afuera y desde adentro… y aclaro bien. Desde 
afuera y desde adentro. La religión funciona en la medida en que puede aplacar 
todo esto. Ahora, la institución religiosa para poder existir, requiere tener fuerza, y 
esto lleva a las organizaciones, a las estructuras jerárquicas, a la sistematización 
del ritual y a los desarrollos teológicos donde entra mucho de la fi ccionalización. 
Pero esto es el instrumento mediante el cual se consigue calmar las ansiedades. 
Cuando no logra este objetivo, la religión deja de tener vida. Por ejemplo, hoy no 
podemos decir que las grandes religiones tradicionales tienen menos éxito porque 
están proliferando las sectas que, a través de técnicas más heterodoxas, menos 
responsables, demagógicas, consiguen calmar las ansiedades y obtener mayor 
clientela. Esto es un desafío para las instituciones religiosas tradicionales.

Y esta función de calmar las ansiedades, ¿cuál sería la función del arte?

El arte no está muy distante de la religión. La religión, el arte, la fi losofía, son 
productos del hombre que buscan otorgar un bienestar que jamás se alcanza 
plenamente. Entonces, el arte ayuda, a través del desarrollo emocional y la 
canalización de grandes bloques emocionales que por medio del arte se fl uidifi can, 
a que el hombre se sienta mejor. El arte le devuelve al hombre la grandiosidad 
que de chico creía que tenían sus propios padres y que después vio que la tenían 
los grandes genios, o la tiene la Humanidad como abstracción.

¿Y la política, dentro de todas esas expresiones?

Otro producto más del hombre, pero necesario para mantener la convivencia 
social. La política surgió como resultado de las difi cultades que tenían las 
organizaciones humanas para vivir en armonía, para respetar la ley, para aceptar 
reglas de juego que todo el mundo compartiera.

Entonces, de la puja entre la tendencia destructiva y aprehensiva del hombre, 
la necesidad de éste de tomar, acaparar, que se expresa con la palabra poder, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



259

Vo
lta

ire
: l

as
 m

ás
ca

ra
s 

co
m

o 
re

fu
gi

os

y el resto de la comunidad que debe defenderse de esa voracidad, nació el arte 
de la política. Consiste en conciliar el poder con los intereses comunitarios. La 
necesidad de que haya ley y castigo sin que esto se disperse  y se  convierta en 
injusticia.

La justicia es un tema que usted, Voltaire, trató con frecuencia… Si la justicia 
social es la condición primera en un mundo auténticamente religioso ¿esta 
situación se da actualmente o el mundo está profanado?

No, no se da, el mundo está profanado, ha estado profanado, sigue estando 
profanado y es una lucha que no tiene fi n. Permanentemente, nuestra obligación 
es avanzar hacia estratos de mayor justicia, pero esto no es nada fácil. Si nos 
preguntamos, ahora, en el siglo XXI, ¿en el mundo hay más justicia que antes? 
Yo diría, bueno, hay más organizaciones de derechos humanos, hay mayor 
conciencia, hay un promedio de vida más largo, hay métodos para conseguir que 
se frenen ciertos confl ictos locales, pero, simultáneamente, se ha incrementado 
la crueldad, hay genocidios, se siguen violando los derechos humanos, han 
proliferado maquinarias más crueles para torturar, de manera que la humanidad va 
modifi cando las formas, pero los contenidos siguen siendo bastante constantes.

Cuando se trata de hablar de violencia, casi siempre se la relaciona a la 
irracionalidad. Sin embargo, las tesis contemporáneas al respecto nos dicen que lo 
que en realidad existe es la crueldad. Y la crueldad es una estrategia para provocar 
meticulosa y paulatinamente dolor, lo que la liga inexorablemente a la razón.

Los expertos en el racionalismo a ultranza son incapaces de pensar la violencia 
en sus diversas expresiones. Piensan en la violencia bruta, como en un estado 
puro y no en la crueldad. Sitúan la violencia en el terreno animal, es decir, de lo 
irracional. Para ellos es un rasgo de sinrazón, del hecho de estar loco continua 
o temporalmente. Entonces, todos los genocidios que se han cometido en el siglo 
XX y los que se siguen cometiendo ahora, se achacan al lado animal del hombre 
que, bajo una estructura liberal y científi ca, se podría llegar a corregir.

Pero sí, la violencia es absolutamente racional, es organizada, es calculada. Hitler 
no era un loco, es más, estaba rodeado y asesorado por científi cos, economistas 
y fi lósofos. 

Es necesario ya no situar a la violencia en el terreno de las pasiones. La violencia 
cada día más se manifi esta sólo bajo tipos de racionalidad. Ahora existe algo 
así como una violencia instaurada que provoca falta de deseo, indiferencia, 
pareciera que la única guerra que se libra es la del mercado. Y en las expresiones 
cotidianas, la burla, el escamoteo del cuerpo, ni la polémica, ni la crítica activa, 
como si cierto conformismo, la esperanza de cambio o temor hubiese invadido 
todos los ámbitos.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



260

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

El estilo dulzón que se manifi esta en los programas televisivos de opinión pública, 
o en la radio o medios impresos, viene en gran medida de la sicología postmoderna, 
en donde se supone que la espontaneidad del individuo, la libre expresión de sus 
ideas es terapéutica, que es sano escuchar al otro, respetar su condición de tal, su 
singularidad, pero igual… las decisiones del tipo que sea están tomadas.

Esa es la visión según la cual el individuo es equilibrado y si deja de estarlo, es 
debido a la violencia social. En las sesiones de grupo de esta cultura, que viene 
de una cultura californiana (ellos los hunden, pero les dan terapia), se trata de 
transformar las violencias en acuerdos, de más está decir que esto a la larga crea 
mucha más violencia.

A esto habría que sumar la dulzura de los ghetos, por ejemplo el de la crítica, que 
ahora sólo genera indiferencia, ya no se habla ni de dulzura ni de violencia, es la 
mudez, es el silencio. El que puede parodiar hace algo, pero el silencio no es algo, 
es simplemente la ausencia de opinión. Eso se puede ver en cualquier charla o 
conferencia, la mayoría de los asistentes no tienen nada que decir, o no es que no 
tenga nada que decir, no, no se atreve a decirlo.

El síndrome del intelectual es la paranoia, así como el síndrome de cualquier 
empleado es que lo puedan despedir mañana. El intelectual dice: ¿lo digo o no lo 
digo? Hay todo un imaginario de la muerte, porque se ha demostrado que nadie 
se salva por nada.

Hay gente que ha sido escrutada en sus más íntimos sentimientos, y no es algo 
abstracto, sino que los servicios de informaciones hacen nuevos catálogos 
continuamente, los cuales forman parte de un imaginario que como todo 
imaginario, no se sabe dónde empieza y no se sabe dónde termina. Y lo más triste, 
es que haya intelectuales, dedicados a pasar nombres a esos catálogos.

Los resultados, se pueden ver a nivel macro político, cuando se dirigen mensajes 
a un país como si se tratara de un hijo o de un sobrino, con discursos que tratan 
de convencer de lo que nadie cree, esa reconvención no es un llamado a la no 
violencia, sino que es la que la permite.

Pero no sólo se puede hablar de paranoia, sino de la indiferencia, la más absoluta 
inexpresividad ante la provocación de medidas económicas recalcitrantes para 
las mayorías. Si no se juega con la ropa, se juega con el cuerpo ¿Para qué se va 
a jugar con la palabra? La retórica forma parte de un mundo que se está yendo y 
se está yendo dando fl ores muy grandes últimamente.

En las universidades postmodernas ya no se dan clases, se utilizan pantallas, 
satélites, se reciben mensajes por internet, por eso la cátedra está más cerca de 
convertirse en un top show. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



261

Vo
lta

ire
: l

as
 m

ás
ca

ra
s 

co
m

o 
re

fu
gi

os

La palabra no se usa porque vale poco, a menos que esté garantizada. Todos 
los que trabajan con ella, saben que produce efectos, efectos de seducción, lo 
que sucede es que ha llegado a cierto tipo de saturación. Todo es cada vez más 
previsible.

Además hay una pose doctoral siempre, que forma parte de la dulzura de la que 
hablamos, de esa que sabe y es gentil y prudente, y es muy raro ver a alguien que 
al que se le ocurrió algo, que se tira en contra de otro y lo dice. En todo caso, se 
ha perdido el arte de la conversación, el poder lo tiene el músico y desde hace 
tiempo se ha valorado el silencio como gesto de seducción.

De esta manera la aceptación hacia la impunidad, la sospecha, la violencia, 
tienen más campo de acción, ante el sometimiento de la palabra y de la crítica 
formal, queda el rescatar aquellos fragmentos de conciencia y de humanismo, 
que puedan acercarnos a la refl exión y a la participación razonable en un mundo 
cada vez más convulsionado por el oscurantismo informativo, el desinterés, la 
mediocridad organizada, objeto de la crueldad y de la violencia.

Hay además, una decadencia en cuanto a los valores y a los ideales, no tenemos 
que ir lejos, pero yo diría que ya no se habla de ideales, que hoy suena extraño 
o esa expresión de probidad republicana que hoy suena ajena. Hoy en día los 
modelos son los ricos y famosos, y uno se pregunta: ¿famosos de qué, y ricos, 
cómo? Todo esto provoca una gran decepción, un gran desencanto.

¿Y cómo resiste un humanista desde ese lugar, desde esa situación?

El humanista necesita resistir y allí es donde debe poner a prueba su imaginación. 
Cada época le provee distintos materiales, de situaciones muy bochornosas, de 
noches profundas han surgido obras imperecederas y arquetípicas.

¿Usted creyó en las utopías?

Yo no sólo creí, sino que creo. Considero que son necesarias las utopías. Son las 
que nos empujan a seguir avanzando. Son los ideales, si se quiere.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



262

COMISIÓN DE DERECHOS HUMANOS DEL ESTADO DE MÉXICO
PE

D
RO

 S
AL

VA
D

O
R 

AL
E 

 C
on

ve
rs

ac
io

ne
s s

ob
re

 é
tic

a 

Selección de pensamientos de Voltaire

El milagro, según la concepción estricta de esta palabra, signifi ca una cosa 
admirable; pero, en este caso, todo es admirable. El orden prodigioso de la 
naturaleza, la rotación de cien millones de globos alrededor de un millón de 
soles, la actividad de la luz, la vida de los animales, son milagros perpetuos.

El fanatismo es a la superstición lo que el delirio es a la fi ebre, lo que la rabia es 
a la cólera. El que tiene éxtasis, visiones, el que toma los sueños por realidades 
y sus imaginaciones por profecías, es un fanático novicio de grandes esperanzas, 
que no medirá consecuencias para que sus fi nes sean cumplidos.

En una hermosa fábula antigua, el primer hombre estaba desesperado, tenía 
a su lado a una oruga, una mariposa, un pavo real, un caballo, una zorra y 
un mono. Dirigiéndose a Dios le dijo: ‘Prolonga mi vida; valgo más que todos 
estos animales, y es justo que mis hijos y yo vivamos muchos años para mandar 
a todas las bestias’. ‘Con mucho gusto, -le contestó Dios- pero sólo tengo un 
número determinado de días para repartir entre todos los seres a los que concedí 
la vida. Sólo puedo darte más años quitándoselos a los demás; no creas que 
porque soy Dios soy infi nito y todopoderoso, que para todo tengo medida. Puedo 
darte algunos años más pero quitándoselos a esos seis animales que envidias, con 
la condición de que tendrás sucesivamente sus maneras de ser. El hombre será 
oruga, y como ella se arrastrará en la primera infancia; tendrá hasta los quince 
años la ligereza de la mariposa, y en su juventud la vanidad del pavo real. En la 
edad viril sufrirá tantos trabajos como el caballo; a los cincuenta años tendrá las 
astucias de la zorra, y en su vejez será feo y ridículo como un mono. Este es por 
regla general, el destino del hombre’.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/MhVKwD

DR © 2010. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx




