Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg
La No-violenci

también es ética

Juan Maria Parent Jacquemin

Publicado en La Colmena,
Revista de la Universidad Auténoma del Estado de México.
Num. 44, Octubre-Diciembre 2004, pp. 22-25, ISSN 1405-6313.

Auln cuando no sea aceptado por la Real Academia de la Lengua es pre- -31-
ciso escribir No-violencia con un guién para indicar que este conjunto de
dos palabras es el nombre de una filosofia, una filosofia de la verdad, una
filosofia de la accién comprometida.

Es necesario distinguir dos facetas para evitar las equivocaciones frecuen-
tes en torno a este modo de abordar la vida y sus problemas. Por una parte,
esta la exigencia filoséfica y, por otra la estrategia de la accion.

Desde el punto de vista filosofico, la No-violencia es la bdsqueda de un senti-
do para la vida; como método de accién, es la bisqueda de la eficacia.

La No-violencia también es ética

Si nos referimos al término utilizado por Gandhi, la No-violencia es la
busqueda de un sentido para la vida; como método de accion, es la bus-
queda de la eficacia; es el reconocimiento, el dominio y la transferencia
del deseo de violencia que se encuentra en el hombre, en cada ser huma-
no y que lo conduce a separar, excluir, eliminar, danar al otro hombre.

Jean-Marie Muller (2004: 42-44), quien me inspira en esta reflexién, apor-
ta otra traduccién del sanscrito que seria “inocencia”, la cual tiene el mis-
mo origen etimoldgico que nocere, en latin, y quiere decir danar; mds
profundamente proviene de nex, necis, que significa muerte violenta. Y
siguiendo esta etimologia, podemos afirmar que el “inocente” es aquel
que no se hace culpable de ninguna violencia asesina. En este momento, y
para evitar la confusion, debemos referirnos al sentido actual de la palabra
inocencia, referido mds bien al ignorante o al impotente, y no al hombre
virtuoso, que oculta la palabra en su sentido original.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

-32-

Reflexiones sobre la No-violencia

La opcidn filoséfica y moral por la No-violencia ofrece un retorno al sen-
tido genuino de la palabra, creando en el hombre que asi se identifica la
virtud del hombre fuerte y la sabiduria del hombre sabio.

Podemos referirnos igualmente al sentido de la palabra prudencia, pues sufre
el mismo fenémeno. La prudencia es frénesis. “El hombre prudente no es
el puramente empirico que vive al dia, sin principios, ni perspectivas; es el
hombre de la vista de conjunto (...) ve la totalidad concreta, el bien total de
la comunidad y del individuo” (Aubenque, 1963: 57). Ser responsable de su
conciencia es investigar lo que debe hacerse para actuar moralmente; esta
tarea es propia de la prudencia en Tomas de Aquino. “El término no pude
tomarse en el sentido corriente que tiene en espafol y que indica la falta de
audacia, la circunspeccién excesiva de un temperamento pusilanime. En su
sentido filoséfico técnico, designa la aptitud del sujeto para este discernimien-
to practico por el cual aplica la ley universal a los casos particulares (...) (Vai-
[lant, 1990:161). La prudencia es, por consiguiente, una capacidad de juicio
que realiza una especie de intermediario, en la medida en que esta orientada
a la vez hacia el precepto y la situacion, hacia la universidad del valor y la
singularidad del caso concreto (Léonard, 1991: 161-162).

La experiencia de la violencia vivida en uno mismo o en otro hace manifiesto
para este testigo que estamos ante la violacién de la dignidad del ser humano
y en él, de la dignidad de la humanidad. Si logra reflexionar sobre esta expe-
riencia descubre dentro de si la necesidad de actuar contra esta violencia como
demanda interior de su ser “humano”. Descubre dentro de si esta necesidad de
la No-violencia; por consiguiente, esta exigencia de No-violencia es anterior a la
experiencia de la violencia. La exigencia de No-violencia es superior al deseo de
violencia. Muller afirma que es original y se encuentra en el inicio.

La realidad es que el hombre descubre esta situacién solamente después
de haber hecho la experiencia de la violencia y asi toma conciencia de la
sinrazon de esta violencia, de su inhumanidad.

Al ser “humana”, la persona se hace consciente y se convence que debe
actuar porque debe construir la humanidad en si misma y en los demas,
oponiendo un no categérico a toda violencia porque le niega legitimidad.

Tocamos un punto medular de esta reflexién ética. Como lo afirma Ricoeur,
“el requisito ético mas profundo es el de la reciprocidad que instituye al otro

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

como mi semejante y a mi mismo como el semejante del otro” (1989:100).
Instituir, es decir, crear, construir, edificar al otro como un igual a mi. El otro
no es un igual a mi sino hasta el momento en que le doy esta significacion y
lo transformo de un alienus, otro, en un jpse, afirma el mismo autor.

Esta construccién de la humanidad en mi y en el otro solamente podra
darse en un medio no-violento, y de nuevo sélo si nos negamos a la su-
misién de la violencia como determinacion o necesidad. Finalmente, es
negar nuestra libertad como ser humano. Somos capaces de romper las
leyes del determinismo y libertarnos de la fatalidad a fin de alcanzar nues-
tra verdadera razon.

Juan Maria Parent Jacquemin

El hombre o la mujer que descubre la violencia escondida dentro de si o
fuera de si es una persona que se extrana de esta situacion y opta por la No-
violencia porque ha sido herido por este descubrimiento. Las imagenes de la
violencia que vienen a su mente le parecen insoportables e inaceptables, si
nos referimos a la humanidad de quien hace esta experiencia. Pueden llevarlo
a la rebelién contra la violencia, en todas sus manifestaciones, cuando ésta
conduce el asesinato y es parte de esta espiral de la que es dificil salir.

Se ha criticado la forma negativa del término No-violencia: deberia bus-
carse un vocablo positivo. Sin embargo, después de reflexionar, como lo
hace Muller, sobre el sentido profundo del descubrimiento de la violencia,
podemos no sélo aceptar sino promover este término porque su misma
negacion deslegitima la violencia. Es la negacién de todos los procesos
de justificacion que hacen de la violencia un derecho del hombre. Afir-
mémoslo una vez mas: no tenemos derecho a la violencia.

La No-violencia también es ética

Adentrémonos. En su negacion, la No-violencia no quiere ser simplemente
una negacion de la violencia, sino que establece una relacién de oposicién a
la violencia. La simple negacién es frecuente; la mayoria de los seres huma-
nos adoptarian sin dificultad esta negacion: no quiero la violencia. Aqui va-
mos mas lejos: la oposicién real a la violencia significa que quien adopta esta
filosoffa se opone a ella buscando sus causas, su alcance, sus consecuencias.
Implica una accién que serd precisamente la segunda fase de este andlisis del
concepto de No-violencia. La negacién es una negacion de resistencia.

La base universal de esta posicion se encuentra en el mandamiento “No mata-
ras”, que expresa una conciencia razonable. Esta prohibicién es universal por-

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

que el deseo del asesinato nos es propio. Todos tenemos en algiin momento el
deseo de matar; siempre es posible que nos atraiga el impulso de muerte. Es
el aspecto negativo de nuestro respeto a nuestra humanidad y a la humanidad
de los que nos rodean; también es la inhumanidad de que somos capaces. El
bien y el mal no se encuentran dentro o fuera de nosotros, sino que la linea
divisoria entre estas dos facetas de nuestro ser nos parte por la mitad. Es pru-
dente reconocer este otro impulso hacia el mal que reside en nosotros.

La No-violencia es negativa porque demanda del hombre desarmar esta ten-
dencia asesina; es desarmar los afectos negativos, los deseos necréfilos, los
sentimientos de destruccién y hasta su inteligencia para que elimine este seu-
doderecho a la muerte; debera desarmar sus brazos para no caer en la maldad
que destruye al otro, y asi alcanzar la libertad de demostrar su benevolencia.

Antes que un método de accion social, la No-violencia es primeramente una
actitud en la que debemos educarnos y adiestrarnos; demanda una conver-
sion hasta las raices del mal profundamente ancladas en nuestro ser.

Es la actitud del que, al haber descubierto la inhumanidad de la violencia,
decide negarse a la sumision a la ley de la violencia porque quiere salvar
la humanidad que estd en él como estd en el otro. Actitud espiritual y
moral manifiesta en la resistencia a la violencia. Esta conviccién nace del
descubrimiento de que una violencia atrae a otra violencia. Es una espiral,
decia monsefior Helder Camara, Obispo de Recife, Brasil. La No-violencia
quiere romper este sistema.

Notemos que existe la contra-violencia, la cual mantiene la violencia viva por-
que recurre a los mismos mecanismos que queremos desmontar. No es posible
aceptarla como accién contra la violencia. Optar por la No-violencia es elegir
no reaccionar con violencia ante la violencia sufrida. Es decidir actuar para in-
terrumpir la cadena de venganzas y desquites. Esta eleccion es libre y nace de
las convicciones ya manifiestas y que demandan una nueva educacion opues-
ta a las ensenanzas del medio social en que nos desenvolvemos.

Una vez que la violencia ha perdido su impetu, y ha sido negada y re-
chazada por el no-violento, empieza la accién positiva expresada en la
benevolencia y la bondad para con el otro.

Nos acercamos asi a las virtudes fundamentales ensefiadas por la filosofia:
el valor y la sabiduria. La No-violencia se impone desde dentro al hom-

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

bre que se descubre violento y le crea la posibilidad de ser bueno. Nos
introducimos asi en los mds altos valores, la fuente de la humanidad que
encarno en mi modo de existir.

Y como lo decia Cristo: amar a los que me aman no presenta mucha di-
ficultad; amar a mis enemigos es mucho mas valioso. Del mismo modo,
la No-violencia se aplica mas bien a los enemigos, los violentos. La No-
violencia es una puerta abierta hacia el respeto y la compasion, tema tan
caro al Dalai Lama, figura excelsa de la No-violencia.

Juan Maria Parent Jacquemin

Llamados como lo estamos a la trascendencia por nuestra dimensién espiri-
tual, encontramos aqui un camino hacia ella. Trascender es ir mas allg; y en
este caso, mas alla de las limitaciones que sufrimos al ser violentos o tentados
a actuar violentamente. La trascendencia estd en la bondad y en el amor.

Una vez introyectadas en nosotros, estas convicciones nos conducen a
la accion.

Pero si la exigencia espiritual de la No-violencia es universal porque nace
de la humanidad del hombre, no es asi con la accion politica de la No-vio-
lencia. Esta accion es siempre relativa y ambigua. La exigencia interna no
nos indica con claridad cudles son los cauces de la accién; cémo actuar
concretamente dada la relatividad del lugar y del tiempo. Nunca alcanza-
mos la certeza de la calidad de la accion, ni de las consecuencias que pro-
vendran de ella. La situacién concreta no impone de manera evidente el
quehacer propio. Cada accién es una experiencia o una experimentacion,
y de los resultados aleatorios y contingentes aprenderemos para inventar
cada vez de nuevo, sin tener jamas la certeza de haber encontrado el me-
jor método. La accién no-violenta es una leccion de humildad.

La No-violencia también es ética

Bibliografia
e Aubenque, Pierre (1963), La prudence, chez Aristote, Paris, PUF

e Léonard, André (1991), Le fondement de la morale; essai d’ethique philosophique, Paris,
Le Cerf.

e Muller, Jean-Marie (2004), “Non-violence, philosophie et stratégie” en Alternatives non-
violentes, 3er trim.

e Ricoeur, Paul (1989), “Approches de la personne”, Approches, Paris, CDR, 4° trim.
¢ Vaillant, Francois (1990), La non-violence; essai de morale fondamentale, Paris, Le Cerf.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

-36-

Reflexiones sobre la No-violencia

La mediacién y la No-violencia

Publicado en el Organo Informativo de la

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México,
Publicacién Bimestral, Ao 13, No. 77, PP. 64-67
Enero-Febrero de 2006, ISSN: 1405-5627.

La funcién principal de las comisiones de derechos humanos y de las otras
instancias como la defensoria del universitario consiste en detectar las viola-
ciones de estos derechos y recomendar a los responsables la aplicacion de la
ley. Esta funcion es importante porque crea una cultura de lo justo, entendida
como obediencia a las leyes: Estado de Derecho que es el nivel inferior de
la moral. Estas instancias de defensa y promocién de los derechos humanos
podrian incluir en sus funciones la creacién de las estructuras necesarias para
la formacién de mediadores y crear asi la cultura de la mediacién’.

La mediacién es una prolongacién de la empatia: ayuda a dos personas o
a dos grupos a encontrar un espacio donde el didlogo es posible. La me-
diacion ayuda a la gente a confiar en si 'y en el otro.

En las lineas que siguen se ofrece un principio de reflexion sobre la utili-
dad de esta figura social que ya ocupa un lugar importante en otras lati-
tudes. Segui los trabajos de la revista Non-violence actualité que dedica
muchas de sus paginas a este modelo de resolucién de los conflictos?.

“La mediacion, gracias a la intervencién de un tercero, neutro, propone aqui
una nueva mirada sobre el conflicto; puede permitir a los medianos® librarse

1 Existe para el mundo hispano la pagina web www.intermediacion.com/mexico.htm
y cursos en linea en la misma direccién /cursos-online.htm y en solomediacién.com.
2 Non-violence actualité. Centre de resources sur la non-violence, bajo la direc-
cion de Vincent Roussel, www.nonviolence-actualite.org.
3 La palabra es un neologismo para nombrar a las partes que se tratan via la mediacién.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

del conflicto, de la violencia por un proceso de transformacion, para encon-
trar de nuevo una situacion apacible*. Apuntemos otra definicion que fortale-
ce esta primera: “La mediacion es un proceso que emplea a un tercero neutral
—el mediador— para facilitar negociaciones entre las partes de un conflicto con
el fin de llegar a una solucién mutuamente aceptable®.”

La mediacién no siempre es practicable, depende de la relacion entre las par-
tes, del reconocimiento o aceptacién del mediador y de las caracteristicas del
conflicto, por lo que no es la Gnica manera de resolver los conflictos.

La mediacién es ante todo un estado de espiritu (como lo es la No-violen-
cia), mas si se trata de vigilar los vinculos sociales y a las relaciones entre
personas. Es crear espacios para los didlogos.

“La mediacién de barrio y la mediacion escolar deberian ser un nuevo
ritual de gestion de los conflictos (...) Deberiamos poder arreglar la mayor
parte de los pequefios litigios consultando al mediador. Si no se logra en-
tenderse, entonces se va a la justicia, pero no antes®.”

sEs la mediacién una técnica no-violenta? La mediacién permite introdu-
cir en la No-violencia un medio vital acogedor, lo que es propiamente la
meta de la No-violencia activa.

La formacion para la mediacién empieza desde la primera juventud o nifez.
Es aprender a preguntarse, a discutir, a argumentar, a contradecir y a dar su
opinién. Mas tarde serd poner en forma el pensamiento mediante la diserta-
cion filosofica, la referencia a los pensadores y la liga con otras ensefianzas.
Notemos que la administracién de los conflictos pasa por la filosofia que es el
camino para conocerse a si mismo y conocer el mundo en el que vivimos. En
efecto, el conflicto es también un camino de educacién, en él se da el recono-
cimiento de la alteridad mds que la misma resolucién que puede ser posterior.
El conflicto es una forma de socializacion. En la mediacion no hay obligacién.
Las dos partes deben entenderse para definir conjuntamente sus reglas de vida

4 Bertrand de Villenueve. “La médiation: une éducation permanente aux conflits”, p. 30b
5 Bennett G. Picker. Guia practica para la mediacién, p. 16.
6 Jean-Pierre Bonafé-Schimitt. Entrevista de Guy Boubault en Non-violence actua-

lité, enero-febrero 2005. p. 4.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

La mediacion y la No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

-38-

Reflexiones sobre la No-violencia

comunes. Por eso, el punto central de la mediacién es el reconocimiento del
otro y la comprensién mutua.

La formacién para la mediacién se da de manera excelsa en el debate
filosofico, filosofia de problemas, mas que filosofia de autores. Sin em-
bargo, existen muchas formas espontaneas de mediacion: el maestro que
resuelve un conflicto entre alumnos, los padres de familia y muchos otros.

Para ser mediador hay que situarse ante los demds (edad, condicién so-
cial...), se evalta el camino transcurrido, discernir lo esencial de lo secun-
dario, demostrar firmeza. Ser capaz de ir hacia los demds, esforzarse en
permanecer neutros y benévolos. Todo eso se aprende en la préctica. El
mediador es la persona que ayuda a transportar las palabras’.

La mediacién requiere lugares y espacios, en las vidas agitadas, demanda un
tiempo fuera de ese tiempo. En estos espacios pueden decirse las situaciones
de conflicto y que han hecho sufrir a las partes en conflicto. Sabemos que las
partes en conflicto han experimentado y siguen experimentando frustraciones
durante la negociacion. Ademas del mismo problema que ocupa al mediador,
deben tomarse en consideracion los antagonismos personales. Al mediador se
le pedira centrar el problema, aclarar los malos entendidos alentar a los prota-
gonistas para que sean mas objetivos, determinar dentro de qué rasgos puede
darse la negociacion, ni demasiado poco que no resuelve, ni demasiado impo-
sible®. La mediacién pone el problema a la vista de los que estan en conflicto.
El primer paso es saber de qué se trata, las emociones sesgan el problema y no
habra solucién si no se plantean claramente los términos del conflicto.

El agresor tiene derecho a que sus derechos sean reconocidos, el agredido
debera participar para elaborar la solucion: eso es propiamente No-vio-
lencia ya que elimina la violencia.

No se trata de volver a vivir el conflicto sino tratar de rebasarlo. Es impor-
tante hacerse consciente que pocas son las ocasiones en que encontramos
condiciones para la escucha y para el cuestionamiento.

7 Cfr. Jean-Philippe Faure y CéliBe Girardet. L‘empathie, le pouvoir de I'accueil.
8 Cfr. Bennett G. Picker, Op. Cit.,, p. 17
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Una de las busquedas es el encuentro de las raices propias. La mediacién
permite este retorno a los fundamentos y a los valores que nos son propios.
La mediacién es generadora de vinculos sociales y como la No-violencia
estructura una nueva sociedad.

El conflicto provoca heridas que a su vez engendran la separacién vy se le-
vanta un muro entre las partes en conflicto. En el conflicto las agresiones
verbales crean emociones que sumergen a los actores, mas que la misma
violencia fisica. El dolor puede ser tal que uno no reconoce el sufrimiento del
otro y se pierde la capacidad de escuchar al otro. Se genera la pardlisis. Salir
del conflicto significa, entonces y desgraciadamente, la eliminacién del otro.

Para evitar este peligro la intervencion del mediador pone una nueva luz
sobre el conflicto o una nueva manera de ver el conflicto. Varias son las
etapas que habran de transcurrir, pero sera delante del mediador. Un re-
cuerdo de los hechos en los que se vive de nuevo la crisis a otro nivel. Ya
no estan solos, el mediador escucha y vive el drama y acoge el dolor. Poco
a poco los vinculos se crean de nuevo. El mediador libera del odio.

Tiempo y escucha son imprescindibles para salir de la situacién genera-
dora de sufrimientos y para volver a encontrar el camino, una direccion.

Sugerimos algunas condiciones para el éxito de la mediacién. Primera-
mente es la escucha. El mediador escucha las versiones de los hechos y
escucha las emociones de cada uno. El cuestionamiento del mediador
hace evolucionar los sentimientos de odio, de injusticia, de negacion. El
resultado es el descubrimiento de los enfrentados de nuevas dimensiones
de su ser. Facilita el cambio de percepcion.

La verdadera solucién se dard cuando haya reparacion; sin ella la reaccion si-
gue vivaz y se refuerza en un resentimiento latente. La reparacién no es borrar
sino asumir, vivir la sancién para empezar mejor un nuevo camino. Reparar
es crear, es hacer algo nuevo. El didlogo no suple la reparacién. Notemos que
la reparacion no es comun, no es parte de nuestra cultura. Se requiere valor
para aceptar el cumplimiento de esta parte esencial en el proceso de recons-
truccién de los vinculos. Pero, contrariamente al dolor del enfrentamiento, el
dolor de la reparacion es liberador para ambas partes.

Acoger las emociones y el dolor no es actividad comin, no es innato. Esta
formacion se dard en la practica donde pondra en accién su capacidad de es-

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

La mediacion y la No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

cucha, pero para esto debera ser un profesional. Las escuelas de formacién de
mediadores insisten mucho sobre esta caracteristica: no se improvisa mediador
aun cuando mucho se aprende en la accién, hay requisitos de conocimientos
que no pueden obviarse. No juzgar es otra faceta esencial lo que implica que
el mediador no aconseja, es solamente un conciliador. Debe ser capaz de
aceptar el caos y el desorden porque la crisis debe vivirse para que nazca el
proceso de transformacion que se da gracias a la compania. La mediacién es
un arte que consiste en encontrar al otro, mas alld de su apariencia o de su
papel social; es encontrar al otro en lo que vivié. Debera salir de los hechos,
de la historia para acercarse a lo que se ha vivido y que produjo la oposicion.
Estamos seguros de que la armonia es factible.

El mediador también debera ser una persona creible, es decir que ha de-
mostrado ser imparcial y sabrd que la paciencia es virtud fundamental
para esta clase de trato interpersonal. Cada mediador tiene su estilo; sin
embargo, la experiencia ha demostrado que el mediador debe ser princi-
palmente un facilitador y no tanto un evaluador como a veces ha ocurrido.

No todos los conflictos se resuelven con la mediacion. En efecto, los sen-
timientos pueden ser tales que las personas en conflicto no quieren la me-
diacién. Aqui es donde nace la lucha no-violenta para obligar a las partes
a sentarse en la mesa de didlogo. Cuando hay injusticia no hay didlogo
mientras no exista equilibrio de las fuerzas. La presién social puede ser un
camino para restablecer este equilibrio. La accién no-violenta constrifie,
los buenos sentimientos no son suficientes para construir una sociedad.
Las tacticas no-violentas permiten al agresor salir del problema sin ser hu-
millado y restablece las relaciones: es el humanismo de la No-violencia.

Ahora bien, la mediacion si es primeramente en la practica un modelo de
gestion de los conflictos, no es solamente esto, es un aprendizaje a vivir
juntos, es un modelo de regulacion de la vida en sociedad que tiene por
fundamento una racionalizacién de la comunicacién. De esta manera se
instala una manera de resolver los conflictos mas consensuales con base
en el contrario, la confianza y la equidad. La mediacién se interesa en las
diversas partes y se opone asi de algiin modo a la justicia de los tribunales
que s6lo busca al culpable para castigarlo.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Ahi donde se ha institucionalizado® la mediacién encontramos las funcio-
nes y los beneficios siguientes:

e Ofrecer un tiempo y un espacio para las personas en conflicto.

e Encargarse de las l6gicas de mediacion o de conciliacién de los con-
flictos interpersonales, inter-grupos o inter-instituciones.

e Acoger no tanto los conflictos sino sus interpretaciones a través de las
emociones, lo vivido y las sensaciones que acompanan su desarrollo.

e Un lugar en donde puede expresarse el miedo, el sufrimiento, la intoleran-
cia, la agresividad y la violencia que a menudo estan cerca del conflicto.

e Un lugar de atencién especifico para las victimas de los delitos, para
las personas que necesitan acompanamiento o sostén.

;Cudndo es la mediacion el mejor medio?

Cuando se quiere evitar un precedente, se desea lograr una rapida solucion,
se preserva la continuidad de una relacion. En estos casos observamos los be-
neficios de este proceder: Las partes guardan un control sobre ellos mismos y
sobre la situacion; el procedimiento es mas eficaz que otros; la comunicacion
se desarrolla mas facilmente, hay flexibilidad y se protege la privacidad y la
confidencialidad. Se crean igualmente las bases para una resolucién poste-
rior. Puede anotarse aqui que una situaciéon comun en todos los casos de me-
diacion es que las partes en conflicto seguiran viviendo o trabajando juntos,
lo que justifica ain mas el recurso a la mediacion.

El mediador invitado por una de las partes debera convencer a la otra parte
de la utilidad y de los beneficios que obtendra con la mediacién. No es
innata la habilidad para proceder y, de nuevo, insistimos en que existe una
formacién previa y que no todos son capaces de realizar esta tarea.

9 Para mayor informacién ver: 1. Spazi di Intensa, Centro per la gestione del con-
flicto, Via San Pio V, 17 Ib, 10125, Torino; correo electronico: xpazintesa@gruu-
ppoabele.org. 2. Casa del conflicto Mirafiori, Via Negarville, 37/n, 10135 Torino;
correo electronico: casa. mirafiori@gruppoabele.org.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

La mediacion y la No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

Etapas de la mediacion

Se daran primeramente las conversaciones con el mediador y en ellas se fija-
ran las reglas del procedimiento. En segundo lugar se debera obtener que las
partes estén de acuerdo sobre la persona del mediador y sobre este modo de
resolver el conflicto. Puede haber documentos escritos de los que debe estar
informado el mediador, asi como de conversaciones que ya se habrian dado o
se estén dando paralelamente a la mediacién o previa a ella. Seguiran las re-
uniones conjuntas en las que se mantendra el esquema ya planteado en lineas
arriba. Finalmente se llega al acuerdo que no se da necesariamente con una
sola sesién de mediacién. A veces el conflicto es tal, con raices muy profun-
das, que se requeriran varias sesiones o a veces varias mediaciones para lograr
el objetivo. Ahadiendo, una vez mds, que la mediacién no s6lo no es el tnico
medio para resolver los pleitos, sino que puede fracasar aun siendo el mejor
modo de hacerlo. La libertad individual es un factor que debe ser considerado
en la proyeccion de los resultados.

Otra institucionalizacién de la mediacion seria el incluir en los contratos
de trabajo en la cldausula o varias o en los codigos de ética profesional
cémo se resuelven los conflictos en dicha institucién, incluyendo, por su-
puesto, la mediacién, sin olvidar que existen otros caminos como ya lo
vimos: esta el arbitraje, el litigio, la negociacion y otros.

Bibliohemerografia consultada

¢ Bayada B. et al. “La médiation en milieu scolaire”, en Alternatives non violentes, Otofio
1997, N. 104, pp. 43-45.

e Bernard, Nicole. “La médiation en actes”, en Non-violence actualité, n. 277, noviembre-
diciembre 2004, p. 26.

e Bertoluzzo Marco y Sara Caruso. “Des ‘maisons des conflits”” dans plusieurs quartiers de
Turin, en Non-violence actualité, N. 278, enero-febrero 2005, pp. 17-18.

e Boubault, Guy. “La médiation, outil de cohésion sociale”, en Non-violence actualité,
No. 278, enero-febrero 2005, p. 4.

e Cardenas, Eduardo José. La mediacion en conflictos familiares, Buenos Aires, Lumen/
Humanitas, 1999, 2a.

e Faure Jean-Philippe y Céline Girardet. L’empathie, le pouvoir de I'accueil, Geneve, Jo-
uvence, 2003.

e Liatard, Brigitte, “Jean-Marie Miiller: ‘La médiation, une problématique de non-violen-
ce’” en Génération Médiateurs Infos, N. 15, p. 2 en Non-violence actualité, Julio-Agosto
2004, N. 275.

* Mas, Mercedes (Coord.). Educar en la no-violencia, Madrid, PPC, 2000.

e Picker, Bennett G. Guia practica para la mediacién, Buenos Aires, Paidds, 2001.

e Raguin Francoise. “De la philo & la mediacién, de la mediacién a la philo”, en Non-
Violence actualité, enero-febrero, 2004, N. 272, p. 19.

2

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg
Fenomenologia de la
No-violencia

Publicado en la Revista Interinstitucional de
Investigacién Educativa “Tiempo de Educar”,
Afo 7, Segunda Epoca, Nimero 13, enero-junio de 2006.

Para llevar a cabo esta investigacién me limitaré al método descrito por
Spiegelberg (678). Iniciemos con una de las tantas definiciones de la No-
violencia, ésta es la de Anthony Parel: “La No-violencia gandhiana es una
virtud civica activa que habitualmente dispone a los individuos, los gru-
pos sociales y las autoridades politicas a resistir la violencia mediante el
uso de medios no-violentos y resolver los conflictos utilizando métodos
pacificos”'. Gandhi por su parte hace multiples distinciones, nos limita-
mos a tres de ellas: “la No-violencia activa se distingue de la No-violencia
pasiva, la No-violencia como credo se distingue de la No-violencia como
politica y la No-violencia de los valientes se distingue de la de los moral-
mente débiles”?.

El primer paso consiste en investigar un fenémeno particular. Las descrip-
ciones que preceden cubren parte de esta funcion critica. El fendmeno
particular es la virtud de la No-violencia. Apliquemos ahora el proceso
de intuicién fenomenolégica. Encontraremos mentes temerosas ante un
proceso moral como el de la No-violencia; su temor no debe alejarnos
del estudio en proceso. Otras demostrardn incredulidad ante este mismo
fenémeno. Otros mas se manifestaran opuestos sin precisar las razones
de su posicion. La intuicién fenomenolégica debe darse fuera de estas
expresiones que trastornan nuestro conocimiento del objeto de estudio.

1 Parel, Anthony. New Dictionary of the History of Ideas, en http:/find.galegroup.com
2 Idem.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

Fenomenologia de la No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

_44-

Reflexiones sobre la No-violencia

Tomemos por consiguiente una actitud lo mdas neutra posible sin caer en
la indiferencia.

En este paso se presentan también ciertas sombras que no nos permiten
ver con precision el objeto de nuestro interés. Una experiencia fallida en
el pasado al aplicar los métodos de la No-violencia puede ser una. Otra
es la falta de paciencia para un proceso que exige largas horas, semanas y
meses para alcanzar su meta. Mas sombras tenemos en el individualismo
reinante donde las acciones grupales son rechazadas, criticadas y cierta-
mente abandonadas.

En sentido inverso encontramos sombras que enaltecen excesivamente
ciertas virtudes o ciertos éxitos. La adopcion ingenua de la No-violencia
es una de ellas. Se cree que la No-violencia es facil sin ver los enormes
compromisos que conlleva y el adiestramiento necesario.

Gandhi afirma que la No-violencia es una guerra sin armas y como en
ella se requiere entrenamiento, fortaleza, lealtad, espiritu de cuerpo, del
mismo modo la No-violencia requiere de las mismas cualidades. Som-
bra sobre la No-violencia es desconocer o minusvalorar estas condiciones
esenciales a esta filosofia de la vida.

La amistad o la fascinacion que los lideres de la No-violencia han atraido
una hipersensibilidad hacia un proceso que no es para débiles, sino por
el contrario, para personas plenamente conscientes de si mismas, de sus
potencialidades y de sus limitaciones.

Este primer paso se desarrolla ahora en el andlisis fenomenolégico. La des-
cripcion anterior debe ser delimitada y debemos encontrar la estructura de
este fendmeno. Los limites de la No-violencia estdn dados en los niveles
que la componen: la filosofia de la No-violencia que es ética; las estrate-
gias, que es politica y sentido de la administracion; las tacticas que son el
medio mas inmediato de accién, sus limites estan en la fuerza mental y
fisica de los actores y en los alcances de la imaginacion.

El fenémeno tiene por estructura como espina dorsal la fe en la conciencia
del hombre. No habria accién posible si nos cerrdramos en un maniqueis-
mo que ubica el mal fuera de mi. Si el otro representa o expresa el mal sin
otra manifestacion ética el mundo se clausuraria, la muerte se instalaria.
La fe en la conciencia del otro sostiene el movimiento hacia la justicia.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Esta fe estd constituida por un conocimiento del ser humano, por una an-
tropologia centrada en la persona como conciencia de si. Reconocemos
en ella también el amor a la justicia y el dolor ante la injusticia.

El didlogo es otra dimension esencial de la No-violencia. Requiere de la
primera condicién antes mencionada, requiere ser consciente de la razén
del otro. El didlogo s6lo podra darse entre dos personas que creen en la
capacidad del otro de entablar este didlogo, es decir capaces de encontrar
en el otro sus facetas de bondad, de bisqueda de la verdad, de emancipa-
cion permanente.

Injusticia y conciencia de si se relacionan en cuanto la conciencia de si se
ha desarrollado gracias al contacto con el medio: el td, el uds., el cosmos
y Dios. El encuentro con el ti y con el uds. Nos enfrenta a la maldad, a
la injusticia. Afectado por este encuentro, el no-violento acrecienta en
si la sensibilidad por la justicia. De ahi pasa a la accion exterior, la No-
violencia se torna asunto politico que demanda nuevas condiciones. Otro
fenémeno adyacente es la accién sobre el propio cuerpo. La No-violencia
implica la calidad fisiologica de los 6rganos. Ser plenamente hombre o
mujer aparece como una condicioén inicial para emprender el camino de
la No-violencia activa. Sensibilizado ante la injusticia el no-violento en
plena posesion de si es capaz de realizar las acciones necesarias a la bus-
queda del dialogo.

Mi intencién esta orientada hacia la No-violencia, es el movimiento inte-
rior de la conciencia irradiante y dirigida hacia los objetos. Es la fase noéti-
ca. Existe un resultado de esta operacion, un contenido que es la virtud de
la No-violencia inserta en las fibras racionales y emocionales de nuestro
ser. Paralelamente al descubrimiento de esta doble faceta encontramos la
fusion de ellas dos. La noesis crea el noema, la No-violencia como obje-
tivo racional crea la No-violencia como virtud y viceversa las acciones
no-violentas desarrollan la conciencia de la No-violencia mental.

Como bien lo ensenaba Gandhi la No-violencia debe ser meditada y la
fenomenologia nos invita de igual modo al silencio. La vivencia no puede
darse en el alboroto y los gritos. Y ante el fenémeno de la No-violencia
tan complejo y tan simple a la vez, una fenomenologia efectiva demanda
largos momentos de mudez.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

Fenomenologia de la No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

;Cudles son las clases de fenémenos que pueden encontrarse y que se
relacionan con la No-violencia? Tenemos las clases: Etica — verdad, amor,
virtud suprema del valiente, justicia, accion, fe, didlogo, autonomia (per-
sonal), paciencia, deber de no cooperacién con el mal, la misericordia,
tolerancia; Fisiologia — emocién, rebeldia, austeridad, ayuno, autopurifi-
cacion; Politica — autonomia (de grupo — swaraj), autodeterminacion,

Tenemos tres clases: Etica, Fisiologia y Politica. La No-violencia se coloca
en cada una de ellas que se relacionan entre si.

Podemos afadir, para hacer mas claro atn el fenémeno, las clases que son
finalmente su negacién. En Etica tendriamos el pacifismo que es vedado
por los no-violentos; estd la resistencia pasiva que podria ser arma de los
débiles, es rechazada; tenemos la venganza ante una injusticia, que tam-
poco pertenece a las clases en las que ubicamos la No-violencia; esta la
impaciencia que mata la No-violencia que se identifica en largos periodos
de reflexion y de accion; el recurso a la autoridad, papa, policia, dominio
del derecho positivo, surmoi agobiante; la diplomacia que actda sin vio-
lencia, pero no con las armas de la No-violencia, las comisiones de dere-
chos humanos que también recurren a medios sin violencia (recomenda-
ciones) pero que no son no-violentos; los tribunales que tienen una carga
bastante grande de violencia, pero globalmente no pegan, no arahan, no
muerden pero no son no-violentos ni siquiera parcialmente. jAtencién! La
palabra enemigo no pertenece al vocabulario de la No-violencia.

Si mostramos con claridad lo que se acerca y lo que esta alejado de la No-
violencia, surge con mas luz la significacién de este fenémeno. Logramos
encerrarlo entre marcas que precisan su ubicacion.

Gandhi aporta una metafora para completar de enriquecer el concepto.
Dice que el arbol esta en la semilla. Muestra asi donde esta el fin y donde
estan los medios. Mas atlin otros pensadores de la No-violencia afaden
que los medios ya son fines. El arbol que crece torcido seguira torcido por
lo que el medio, la semilla 'y el primer brote deberan ser cuidados para que
se inserten en el camino que lleva al fin.

La No-violencia, dice Gandhi, no es un vestido que uno se pone a volun-
tad. Esta metafora nos conduce a reconocer que la No-violencia pertenece
a la categoria de filosofia de la vida o a una sabiduria...

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

“La verdadera moral es inseparable de la auténtica religion. Esta es a aque-
lla, lo que el agua a la semilla, oculta en la tierra”?. La accién no-violenta
no es religiosa sino que es civil o civica, laica si se quiere, pero es sosteni-
da por la religién que es su substrato.

Pasemos ahora a investigar las esencias generales. Para tal efecto iniciamos
este camino desde el particular. Una injusticia que padecemos en nues-
tras universidades (y en otras escuelas) es la irresponsabilidad de algunos
profesores. Llegan tarde, se ausentan facilmente, no corrigen los trabajos,
son “barcos”, hablan de futbol en vez de ensenar o sencillamente son ig-
norantes de su materia.

La injusticia no puede mantenerse: debe denunciarse y corregirse. Vencer
la injusticia no es optativo.

El no-violento no recurre a la autoridad para acusar sino que afronta la
situacioén y a las personas. Se atreve a mostrar la cara para despertar la
conciencia del violento.

La accién empieza por un retorno sobre uno mismo: sostengo esta injusticia,
soy complice de ella, obtengo beneficios de ella (menos trabajo, mas relajo...).

Esto quiere decir que el primer paso esta en la conversiéon de uno mismo.
El camino puede ser el siguiente:

El estudiante estudia, aun cuando el maestro no ensefe; el estudiante pre-
para la clase, el estudiante se adelanta al maestro para preguntar y ampliar
lo que ya aprendi6 o para salir de dudas y consecuentemente despertar la
conciencia del maestro inconsciente de su injusticia.

La No-violencia acepta el sufrimiento que se asume como parte de las
estrategias.

Estamos seguros de que el profesor esta dotado de razén como todos los
seres humanos. Esta fe es esencial, sin ella nada puede hacerse. Es muy
probable que al poco tiempo de haberse organizado los alumnos para

3 Gandhi. Reflexiones sobre la No-violencia, p. 87.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

Fenomenologia de la No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

estudiar en comun, y haberse adelantado al profesor y haber participado
en la clase, el profesor cambie su actitud y se vuelva mas activo, mds res-
ponsable y se abra al didlogo.

Si no es asi, no seamos ingenuos, habrd que pensar en otras acciones que
obliguen al profesor a dialogar sobre la situacién que se esta viviendo.

No es oportuno que haya un lider que cargue sobre si toda la responsabi-
lidad, es mejor que haya una representacién del grupo, tres o cuatro que
son los que guian la accién de todos y solicitardn al maestro, cuando sea
la hora de hacerlo, el didlogo, para cambiar la situaciéon y mejorar la en-
seflanza y para salir de la injusticia de la que son participes las dos partes.

En efecto, el bien y el mal no estdn el uno en ti y el otro en mi, tu malo y
yo bueno sino que la linea divisoria entre el bien y el mal me parte por la
mitad. Reconocer que soy capaz de hacer el mal es también condicion de
vitalidad de la No-violencia activa.

Finalmente, si no hay respuesta para el didlogo, Gnica via de solucién, que
no es chantaje sino bldsqueda comun de la verdad que esta parte en uno y
parte en el otro, habra que ingeniarse para llevar a cabo acciones diversas
que Ilamen la atencion de la persona involucrada y de la comunidad o de
la opinion publica.

En esta “batalla” todos ganan, porque en ningéin momento se humilla al
profesor, ni se le considera menos. El, como los estudiantes, tiene su dig-
nidad, que debe ser respetada integramente.

De esta descripcion de un particular pasemos al concepto que encierra: La
No-violencia tiene dos vertientes. 1. Vertiente Ftica que consiste en esta lucha
interior para lograr dominar o eliminar las huellas de la violencia que se es-
conde en nuestro interior. 2. Vertiente Politica que nace en todos los que han
desterrado la violencia de sus modales y se encuentran ante la violencia de
las personas y de las estructuras. De este descubrimiento doloroso surge la
voluntad de una accién politica que cambie este estado de cosas.

Veamos el concepto de Ftica. La Etica es un discurso normativo pero no
imperativo que resulta de la oposicion entre lo bueno y lo malo considera-
dos como valores relativos (los deseos). Responde a la pregunta: ;cémo vi-
vir?”, es particular para cada individuo o para un grupo, es un arte de vivir,

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

tiende hacia la felicidad y culmina en la sabiduria”*. O también: “El estu-
dio tedrico de los principios que guian la accién humana en los contextos
en los que la eleccion es posible”®. La No-violencia, por consiguiente, es
una busqueda tedrica que conduce hacia la accién que, a su vez, desem-
boca en la felicidad. Es el desarrollo maximo de nuestras potencialidades.

Veamos ahora que entendemos por estudio teérico. “Esfuerzo mental que
se aplica a conocer, memorizar o aprender alguna cosa”®. No nos lanza-
mos a la accién no-violenta sin este bagaje intelectual en el que aprende-
mos su historia, su filosofia, sus estrategias, sus tacticas. Este trabajo puede
ser hecho por otros, especialistas, que comunican a los demds el resultado
de su trabajo intelectual, pero el recurso a estos conocimientos es absolu-
tamente necesario. Si la No-violencia es una guerra sin fusil como decia
Gandbhi, es una guerra entre conciencias que deben estar ilustradas. En la
calidad de los argumentos empieza la solucion de los problemas.

El segundo concepto es el de Politica. “La Politica es a la vez la actividad
organizadora, el arte de gobernar, el conjunto de los asuntos politicos, la
teoria de los regimenes y la ciencia que analiza todos estos fendmenos””.
Ante la complejidad de este concepto deberemos desmenuzar o ascender
en las esencias generales como lo acabamos de hacer para la ética.

Actividad organizadora. ;Qué es organizar? “Planificar o estructurar la rea-
lizacién de algo, distribuyendo convenientemente los medios materiales y
personales con los que se cuenta y asignandoles funciones determinadas”®.
;Qué organiza la No-violencia? Cualquier grupo social: la familia o el Estado.
Organiza porque construye, a diferencia de la violencia que destruye con sus
acciones. La No-violencia crea las condiciones y las estructuras de un nuevo
modo de comportarse | os miembros de esta sociedad. En los medios se en-

4 André Comte-Sponville. “Ethique et morale”, ciclo de conferencia sobre Conoci-
miento y vida hoy celebrado el 5 de marzo de 1996, p.2.

5 S. Auroux. Encyclopédie philosophique universelle, Las notions philosophiques,
vocablo: Ethique (Mor.), p. 870.

6 http://www.elmundo.es/diccionarios/

7 J. Freund. Encyclopédie philosophique universelle, Les notions philosophiques,
vocablo: Politique (pol).

8 http://www.elmundo.es/diccionarios/

DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

Fenomenologia de la No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

cuentra el fin, o sea, la accién no-violenta edifica para el futuro, en la accién
se encuentra la imagen de lo que serdn las nuevas relaciones.

Gobernar. “Administrar, tener el mando de un territorio o una colectividad”?.
Aplicando el método de las variaciones, esta esencia general que se oculta
en la Politica deberd ser eliminada cuando de No-violencia se trata. En
la No-violencia la responsabilidad es de todos y cada uno es capaz de
responder por si solo.

El conjunto de los asuntos politicos. Ya hemos apuntado que existe una ver-
tiente de la No-violencia que es politica. Todos los asuntos de la vida politica
interesan a los no-violentos sensibles a las injusticias y a las violaciones que
ocurren no siempre por accidente en estos asuntos. Obvio es que no se trata
de la pequena politica de los pleitos entre ciudadanos por un puesto en la
administracion publica o por elecciéon popular. No se trata de las hablillas
que ocupan muchos espacios en estos asuntos. Se trata aqui de la verdadera
Politica que es el ordenamiento de la vida piblica mediante leyes bien hechas
y bien aplicadas, mediante el recurso a la fuerza cuando las circunstancias lo
demandan. Y aqui es dtil apuntar que las fuerzas del orden deben ser no-vio-
lentas siempre que sea posible. La primera opcién ante casos de violacion de
las leyes o del orden publico debe ser una reaccién basada en los principios
del respeto a las personas cuya dignidad no puede ser pisoteada en ninguna
circunstancia. Si la policia debe recurrir a la fuerza debera cuidar de hacerlo
a sabiendas de que el delincuente es un ser humano que tiene conciencia. No
se niega el recurso a la fuerza porque la delincuencia puede ser extremada-
mente violenta y la integridad y la vida de los policias deben ser cuidadas. Sin
embargo, el ideal proclamado por Gandhi dice otra cosa. “He dicho a nuestra
gente —declaré en una entrevista—que no debe depender de la ayuda militar
o policial. Tenéis que defender la democracia, y la democracia y la dependen-
cia de los militares y la policia son incompatibles”™®.

La teoria de los regimenes. La No-violencia apunta hacia la democracia y
la promocién de los derechos humanos. Estudiar los regimenes y aportar
soluciones u orientaciones es parte importante de la vida de los no-violen-

9 Diccionario El pequeno Larousse, 2003, vocablo: Gobernar.
10 Citado por Louis Fisher. La vida del Mahatma Gandhi, p. 468.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

tos, siempre atentos a mejorar su presencia en el mundo. La filosofia de
la No-violencia alimenta la teoria politica y aporta elementos importantes
para fundamentar la democracia que a su vez es el humus del respeto a
los derechos humanos. Se incluye en este apartado la ciencia politica que
abarca la teoria antes mencionada.

Alcanzamos asi unas esencias generales que nos ubican con mayor certe-
za en el mundo de la No-violencia. Las esencias generales por supuesto
se aplican a otros topicos o a otros conceptos de menor extension y mayor
comprension; conceptos que pueden llamarse paralelos a los que nos ocu-
pan y delimitan precisamente la extension de nuestro concepto central.

Hemos recurrido a las esencias generales para entender mejor el particu-
lar que es la No-violencia en su especificidad. Sabiendo asi la relacion
existente entre el particular que es nuestra vida diaria marcada por la No-
violencia y las esencias superiores que dan contenido al particular.

Acerquémonos ahora a las relaciones esenciales existentes entre las esen-
cias ya descubiertas. Dividimos este analisis en dos partes. Para empezar,
observamos las relaciones que se dan adentro de una esencia.

Aqui empieza la aplicacion del método de las variaciones. La primera
esencia es el estudio tedrico. ;De qué se compone este estudio? De en-
tendimiento, de comprension, de memorizacién, de clasificacion de los
argumentos y su jerarquizacion. Si quitara el elemento “entendimiento”
spodriamos hablar atin de un estudio teérico? La respuesta es negativa, lo
que nos obliga a considerar este concepto esencial, en el sentido duro que
la filosofia da a este término. En otras palabras, destruiriamos el concepto;
no hablariamos ya de estudio tedrico.

Podemos seguir la misma reflexion acerca de los otros componentes. Po-
demos afadir elementos, por ejemplo, el estudio tedrico es alucinacion.
No nos es posible incluir dentro de la esencia en andlisis este nuevo apor-
te. La alucinacién no pertenece al estudio tedrico.

De ahi pasamos a la Ftica, mayor comprensién, menor extensién. La Ftica
es ciencia (en el sentido de Wissenschaft), es referencia, es significa-
cion, es orden, es guia de la accién. Si quitdramos el concepto de
ciencia jseguirfamos hablando de Ftica? Ciertamente no. El concepto
de ciencia es, por consiguiente, esencial a concepto de Ftica. Si suprimo la

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

Fenomenologia de la No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

calidad de ser ciencia, destruyo el concepto de Ftica. El concepto de accién
estd intimamente conexo con el de Ftica. Por esta razén la No-violencia que
es primeramente una filosofia de la vida es consecuentemente un conjunto
de acciones que se llevan a cabo guiadas por la Ftica, hacia la correccién de
lo inédito, la injusticia, la mentira. Y asi sucesivamente. Puedo anadir otra
caracteristica: la Ftica es una técnica. Este nuevo concepto no cabe en la
conceptualizacién que estamos haciendo de la Ftica. La Ftica no es técnica.

La organizacién es un componente esencial. Veamos de qué esta consti-
tuido. Orden, disciplina, meta, medios estan dentro del concepto de or-
ganizacion. Eliminemos el primero “orden”. ;AGn hablamos de organi-
zacién si no hay orden? En general consideramos que la organizacion,
precisamente, es orden; por lo que no podemos eliminar este componente
so pena de eliminar el mismo concepto origen del analisis. Lo mismo
podemos decir de la disciplina. La accién no violenta es disciplinada. Es
Gandhi quien afirmaba que sufria con los que sufren, pero que no partici-
paria en una accién desordenada, indisciplinada y al ahi se va. La accién
no-violenta es preparada como ya se observo en este breve estudio. La ac-
cién es guiada, orientada. El fin estd en los medios; es decir los medios son
elegidos en funcion del fin que se persigue y se ve en los medios utilizados
cudl es el fin hacia el que se tiende. Por consiguiente eliminar el concepto
disciplina del fenémeno de la No-violencia es matar la No-violencia.

Intentemos anadir algln otro componente. Por ejemplo, pensemos en “au-
toridad”. Un principio fundamental de la No-violencia activa es la autono-
mia de las personas hasta llegar en algunas de sus manifestaciones en anar-
quia. Cada quien es plenamente responsable de lo que hace, no descansa
sobre una “autoridad”. El concepto autoridad puede ser eliminada porque
desvirtda el sentido auténtico de la No-violencia. En una accién cualquiera
todos los participantes son capaces de tomar sobre si la accion que se lleva
a cabo. Es el momento de recordar la toma de las Salinas de Dharasana en
mayo de 1930 narrado por Web Miller corresponsal del United Press. La
larga fila de indios caminaba con la frente en alto hacia la barrera de sol-
dados ingleses que impedian el paso. Los primeros fueron golpeados hasta
la muerte de algunos de ellos, la marcha seguia y asi por varias horas. No
habia autoridad que mandara, sélo hombres autbnomos convencidos de
la justicia de su accién. Como lo manifesté el corresponsal, Gran Bretaia
mostrd su cara asesina y la degradacion de la cultura europea.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Consecuentemente retiramos de los componentes de este concepto el
anadido “autoridad” que ciertamente no cabe en él.

La segunda parte consiste en relacionar las esencias entre si. El mismo
método de las variaciones nos indica el modo de operar.

Acerquemos Ftica y Politica, las dos esencias basicas. Algunos seguramen-
te separan estos dos conceptos cuando se afirma que en la guerra (Politica)
todo se vale. Esta posicion es errénea porque no es cierta la frase de Ma-
quiavelo: el fin justifica los medios. Los medios indican el fin, pero no se
justifican en este fin. La Politica es una rama de la Etica serd la posicién
extrema opuesta a la primera. Existe una relacién intima entre estos dos
conceptos que pueden permanecer dentro de la Filosofia y de la accion
no-violenta. Separarlas debilitaria todo el espiritu de la No-violencia.

Dentro del concepto de ética vimos accién y ciencia. Podemos acercar estos
dos conceptos aun cuando no se vea de inmediato la relacién. La ciencia guia
las sociedades porque el conocimiento del mundo y del hombre, objetos de
la ciencia, permite acciones cada vez mas complejas. La ciencia crea ideas y
los hechos son esclavos de las ideas, como lo decia Horkheimer. Los hechos
son el mundo de la accién, asi que podemos relacionar sin temor a equivo-
carnos estos dos componentes de la No-violencia.

En el concepto de Politica hemos analizado la dimensiéon meta y medios.
Estos dos conceptos estan vinculados intrinsecamente. No podemos ha-
blar de meta sin considerar también los medios, y los medios conducen
necesariamente a una meta. La No-violencia es a la vez el uno y el otro
sin peligro de confundirse. En la accién, que es lo propio de la No-vio-
lencia (“La No-violencia no puede ser predicada. Debe ser practicada”'),
adoptamos medios con la mirada orientada hacia el fin. Mas ain, una
auténtica accion no-violenta encierra todas sus acciones parciales dentro
de un proyecto global, meta final de la gesta. Si buscamos la democracia,
los medios deben ser democraticos. No es imaginable una democracia
que naciera de una dictadura, ni siquiera de un mando fuerte que aplasta
sino que los actores que buscan la democracia sabran considerar en cada
momento la opinién de los demds antes de decidir.

11 Gandhi. Reflexiones sobre la no-violencia, p. 40.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

Fenomenologia de la No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

Modos de aparicion

Pasemos ahora al siguiente nivel que nos indica el método fenomenolégico:
los modos de aparicion. Un concepto nace, se desarrolla, alcanza su madurez
y puede perderse si su significacion se ha diluido a través de la historia.

La No-violencia existia antes de tener su nombre propio hace muchos
siglos. Siempre ha habido entre los humanos dentro de sus civilizaciones
hombres y mujeres mds sensibles a la dignidad del otro y deseosos de
hacerse respetar. Estos personajes de la historia han entendido que la re-
lacion entre dos conciencias s6lo puede darse mediante el uso de la palabra,
el didlogo. Han creado codigos en los cuales estas convicciones se han
explicitado. Buda es uno de ellos y su camino hacia la felicidad es ya una
guia no-violenta. En uno de sus principios pide a Dios ser salvado de la
muerte violenta.

Jesucristo es otro personaje que ha desarrollado toda una filosofia de la
vida basada en la No-violencia. £/ Sermon de la Montaia (Mt. 5) es un
codigo para los no-violentos. “Dichosos los pobres”: la pobreza es una de
las caracteristicas de la lucha no-violenta, mas adn, la No-violencia es el
arma de los pobres para hacerse respetar y obtener justicia.

Otros muchos se han mostrado no-violentos. Pero la palabra fue inventada
por Gandhi a partir del término sanscrito Ahimsa que quiere decir compa-
sion. Dice: “Himsa es causar dolor o matar a cualquier forma de vida, por
ira, con fines egoistas o con la intencion de danarle. Abstenerse de ello es
Ahimsa o No-violencia”'. El nacimiento del concepto y la practica o sea
de la accién atestiguada se da a partir del siglo XX cuando Gandhi aplica
su descubrimiento que es la bisqueda de la verdad en Africa de Sur. La
injusticia de la que él mismo era objeto por ser indio, es decir, de piel
oscura, le animo a reunir a los indios trabajadores de esas regiones para
conjuntamente desobedecer las leyes injustas y asumiendo el dolor que
esta actitud implica transformar el trato dado a su congéneres.

Hay dos momentos en este surgimiento de la Filosofia y la accién no-violen-
ta. En primer lugar la humillacion y la compasion y, en segundo término, el

12 Ibidem, p. 86.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

desarrollo de lo que Gandhi llamara “Mis experiencias con la verdad” una
autobiografia que muestra como la idea inicial fue madurando con la accién.
Esta segunda fase se aliment6 de algunas lecturas esenciales: Unto this last
de Ruskin fue una lectura que impresioné a Gandhi. Los escritos de Tolstoi
con quien ademas se carteaba es otro apoyo tedrico. Las conversaciones con
Romain Rolland en Suiza en uno de sus viajes a Europa precisaron algunos
conceptos. Y finalmente los debates interminables con los virreyes ingleses
que gobernaban la India. No olvidemos sus didlogos con los amigos, Rabin-
dranath Tagore, y los enemigos, Jinnah entre ellos.

Varios europeos se acercaron a Gandhi y algunos regresaron a sus paises
de origen para hablar de estas experiencias y crear nicleos de accién.

Hoy por hoy, las técnicas de Gandhi han sido revisadas y superadas en las
acciones llevadas a cabo después de su muerte y de la Segunda Guerra
Mundial. Martin Luther King Jr. es uno de los actores del principio de esta
nueva etapa en la historia del concepto de No-violencia. “Humillaciones
y violencias engendradas por la ideologia de la superioridad blanca cons-
tituyen el pan cotidiano de la poblacién negra”'*. Esos son los sentimientos
que han generado la accion no-violenta; el sufrimiento ante la miseria del
otro. Cristo en el mismo sentido hace milagros para aliviar estos sufrimien-
tos. Los males fisicos que eran curados eran signo de la maldad interior o del
dolor interior. Rosa Parks se habia adelantado, sin tener conocimiento de la
teoria que implicaba su accién (no levantarse de su asiento en el autobus de
pasajeros para cederlo a un blanco) “Mrs. Parks felt as if something inside her
died a little each time she had to ride the bus. She felt especially sad because
of the little children”". El sano orgullo y la tristeza, la compasion para con
los nifios son los sentimientos que hicieron nacer, desde sus quince afios en
1926, en Rosa Parks la voluntad de luchar sin caer en la violencia de otros
que sufrian las mismas injusticias.

En Francia Lanza del Vasto, bautizado por el mismo Gandhi como Shan-
tidas recibird de su maestro la mision de crear una comunidad laica en

13 Marie-Agné Combresque y Guy Deleury. Gandhi et Martin Luther King; Lecons
de la non-violence, p.47.
14 Eloise Greenfield. Rosa Parks, p. 18.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

Fenomenologia de la No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

defensa de la paz. La No-violencia que en este caso proviene de Gandhi
y es aprendida por Shantidas en su viaje a la India y su convivencia con
Gandhi, son narradas en su Retour aux Sources. Aqui, la No-violencia tie-
ne su origen en los malestares causados por la Segunda Guerra Mundial y
la guerra fria, los peligros de la amenaza nuclear. Sumemos a este hecho
la accién de Jean Goss, cuya conviccién nacerd en las mismas condicio-
nes de Shantidas. Jean Goss se alejard de los peligros de la guerra para
orientarse hacia la injusticia de los regimenes politicos que destruyen a la
persona. Justifica esta conviccién su accién con su esposa en la caida de
Marcos en Filipinas.

En el mismo espiritu hay que citar a Lech Valessa, que buscé y logré la
libertad de su pueblo polaco, o la lucha de Mandela por la liberacion de
los negros atin condenados al apartheid cincuenta afos después del paso
de Gandhi por su pais.

Los modos de aparicion de la No-violencia se han dado siempre por razén
de la pena, del sufrimiento moral, de la compasién ante la miseria que los
humanos imponen a sus semejantes. El no-violento es una persona que se
ha liberado de la violencia en si mismo y en esta purificacion moral sufre
ante la violencia que nos rodea. De ahi pasa a la accién sobre el exterior
cuidando no caer de nuevo en actitudes o acciones violentas de su parte.

Esta aparicion de la No-violencia no sigue siempre este camino ideal, sino
que puede desorientarse, perder la meta y caer en la pasividad ante la gra-
vedad de los problemas y la poca fuerza que tenemos; puede reorientarse
hacia la violencia ante la misma desesperacién que la falta de fe provoca.

También es prudente anotar que todos los conceptos analizados supra, y
que ilustran el concepto central, desembocan en la accion moral, y puede
ser que algunas de estas caracteristicas esenciales pierdan su poder. Que
la ética se quede en la mera enunciacion de principios generales, que la
organizacion caiga en el laissez faire en vez de ser guia.

La realidad, que tan facilmente tomamos como lo que nuestros sentidos
perciben, estd constituida por una significacion que da sentido al objeto
(opuesto a sujeto, en epistemologia). Este proceso que consiste en unir lo
que los sentidos me comunican vy la significaciéon que mi mente aplica a
los entes, se llama constitucion del mundo. En otras palabras, el mundo

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

que nos rodea y nosotros mismos en él se constituyen no existen propia-
mente sin la aplicacion de la significacion.

Constituimos entonces la No-violencia. Hemos mostrado la realidad que
los sentidos nos entregan y que ha sido captada por la imaginacion, la
inteligencia, la memoria, pero no le hemos dado la significacion que le
dara un existir pleno.

Esta constitucion se dard paulatinamente a medida que el objeto sea asu-
mido por nuestra mente. La No-violencia, como accién hacia la verdad
y la justicia, sera tal cuando nos hayamos hecho a este proceso, es decir,
cuando nuestra vida se oriente hacia la verdad y la justicia, y cuando
hayamos determinado nuestra voluntad de accién. La significacion de la
No-violencia se encuentra en este proceso y en su realizacion en nosotros.
Cuando nos atrevamos a la accién afiadiremos sentido. Cuando la verdad
es de nuestro interés, anadimos sentido. Cuando la justicia se torna in-
quietante para nuestra conciencia ilustrada afadimos sentido. Todos estos
“anadidos” son las significaciones que dan su pleno ser al objeto, hecho
de un “estar ahi” y de una significacion.

Para asegurar plenamente la existencia del fenémeno que nos ocupa es
necesario suspender en nosotros la creencia en su existencia. Husserl ha-
blaria de poner entre paréntesis un poco a la manera de Descartes que “du-
daba”. Aqui no eliminamos lo que ya tenemos entre manos. No dudamos
tampoco de su existencia, pero si suspendemos nuestra creencia en ella.
Para ello elimino todo aquello que no es este objeto. La No-violencia na-
ci6 en la India con Gandhi por consiguiente sufre los efectos de un medio
cultural que no podemos compartir. Eliminemos este factor social y cultural
para quedarnos con la No-violencia fuera de todo contexto. La No-violen-
cia es propia de los cobardes que prefieren la pasividad o el pacifismo a la
accion. Esta es una actitud de tipo psicolégico. Ponemos entre paréntesis
nuestro concepto de No-violencia y dejamos de lado este agregado psico-
[6gico que estorba mi conocimiento de la No-violencia. Sin esta nota psi-
colégica logramos “depurar” el concepto. La No-violencia es un término
negativo. Esta caracteristica la hace poco accesible porque ofrece un vacio.
El no, en vez de ofrecer un si, que invitaria a la recepcién de este concepto.
Eliminemos esta dimensioén lingiiistica o gramatical para quedarnos con el
concepto mas puro.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

Fenomenologia de la No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

Finalmente, nos quedamos con el corazén del fenémeno, que sélo se en-
cuentra en nuestra mente. Ahi no hay obstaculo. Parte su comprension,
como son todos los factores sensibles que sirvieron para hacernos del con-
cepto, pero que ahora siguen ahi. Nos obstruyen la visién perfecta del
objeto con el que ahora si, podemos actuar.

En este momento es prudente evitar el purismo de un método que nos
deja alejados de los hombres que piensan, dan significacién vy, sobre todo,
acttan. Es al ser humano a quien va dirigida la solicitud, la interpelacion
hacia la No-violencia. Esta filosofia de la vida, esta sabiduria va dirigida
al corazén mas que a la mente. Algunos se sentiran atraidos por la No-vio-
lencia, muchos otros no. Si no es obra del corazén dificilmente la No-
violencia serd un método de accion para transformarnos y transformar el
medio en el que se aplicara.

Este medio es enigmatico, es complejo, es dificil de asir y por consiguiente
es dificil de poner en practica en cuanto modelo de ética tan especifico.
Sin embargo, o gracias a ello, hemos aprendido a respetar este objeto la
No-violencia. En esta nuestra época tan dada al reduccionismo: “eso es
nada mas que” es necesario volver a la plenitud del ser. La No-violencia
auln esta naciendo. Las etapas histéricas ya concluidas son peldanos de
un proceso mucho mas amplio aun cuando se piense de modo general y
se actie de modo especifico, es decir, limitado. La multiplicacion de las
acciones no-violentas transforma y seguiran transformando primeramente
a sus actores o sujetos y consecuentemente al medio social o cultural en
el que nos desenvolvemos.

Conclusién

La fenomenologia nos ha ayudado a desmenuzar el concepto de No-
violencia. Lo tenemos ahora como objeto de nuestra conciencia y como
fuente de accion. Seguiremos dando significacion a este objeto en la me-
dida en que nos comprometamos con él, es decir, en la medida en que
la presencia en nuestra mente sea el punto de partida y el impulso para
actuar. Vimos que la meta o la intencién del sujeto no-violento es su pro-
pia transformacion, y con ella la transformacién del medio. Hay realismo
en esta posicion. El mundo no cambia tan facilmente, demanda muchas
generaciones complejas en las que hay sujetos con muy variadas tenden-
cias. La No-violencia es una de ellas y es una particularmente importante

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

en cuanto se dirige hacia la verdad que es demanda de nuestra inteligen-
cia, esencia de nuestra inteligencia es buscar y encontrar la verdad; lo es
igualmente porque persigue la justicia, que es la virtud de la equidad, del
respeto al otro, de la valoracion de su dignidad.

La No-violencia es un proceso arduo, exigente que se da en el sufrimiento,
en el amor, la paciencia y el perdén.

Bibliografia

Auroux S. Encyclopédie philosophique universelle, Las notions philosophiques, Tomo 1,
vocablo : Ethique (Mor.), p. 870.

Combresque Marie-Agnées y Guy Deleury. Gandhi et Martin Luther King ; Lecons de la
non-violence, Paris, Autrement, 2002, 139 p.

Comte-Sponville André. “Ethique et morale”, ciclo de conferencia sobre Conocimiento
y vida hoy celebrado el 5 de marzo de 1996, p.2.

Diccionario El pequerio Larousse, 2003, vocablo: Gobernar, 1823 p.

Fisher Louis. La vida del Mahatma Gandhi, Buenos Aires, Peuser, 1956, 562 p.

Freund J. Encyclopédie philosophique universelle, Les notions philosophiques, Tomo 2,
vocablo: Politique (pol), p. 1978-1979.

Gandhi. Reflexiones sobre la No-violencia, Buenos Aires, Longseller, 2002, 125 p.
Greenfield Eloise. Rosa Parks, New York, Harper Trophy, 1995, 41 p.

Parel, Anthony. New Dictionary of Ideas, Detroit, Maryanne Horowitz, 2005, vocablo
Nonviolence.

Parent Jacquemin, Juan Maria. Antologia de fenomenologia, Toluca, UAEM, 1993, 223 p.
http://www.elmundo.es/diccionarios/

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Libro completo en:
https://goo.gl/ag1VUg

Juan Maria Parent Jacquemin

Fenomenologia de la No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

Los Derechos Humanos
también son No-violencia

Publicado en el Boletin de Investigaciéon y Estudios Avanzados
No. 34, pag. 28, abril-junio de 2006.

Definamos de nuevo

La No-violencia no consiste Gnicamente en un mecanismo inhibidor de la
violencia. Busca favorecer el florecimiento de la combatividad fuera del
campo de la violencia: se trata de defenderse sin autodestruirse —y sin des-
truir al otro—. Auto conservacion sin (auto) destruccion. La No-violencia
opera en una transmutacion de las fuerzas destructoras de combatividad
pacificante. Si el momento mimético es imitacion de las fuerzas de des-
truccion, (...) el momento relacional es transmutacion de las fuerzas des-
tructoras en combatividad pacificante.

Léxico

Reparacion

La institucién judicial castiga al culpable, propone a veces la reparacion
del prejuicio, pero no tiene por objeto reanudar las relaciones rotas o rein-
tegrar a la persona sancionada en la sociedad. Sin embargo, la reparacion
es una etapa indispensable para cualquier reintegracion, para el restable-
cimiento de la relacién.

1 Francois Vaillant, La non-violence, Paris, Le Cerf, 1990, pp. 76-77.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

No-violencia y “prudencia”

“Lo que designamos como No-violencia es, en realidad, una nocién ya en
gestacion en la filosoffa griega, particularmente en la Etica a Nicémaco de
Aristételes, bajo el término de fronesis. Fronesis deriva del verbo frenein
que designa el acto intelectual y moral que efectia una buena delibera-
cién, un discernimiento de lo conveniente, desembocando en la palabra o
la accién oportunas. La frénesis vuelve a aparecer en la filosofia medieval
bajo el nombre de prudentia, particularmente en Santo Tomds de Aquino.
Esta nocion, traducida mas tarde por prudencia, fue victima, del siglo XIV
al XX, del moralismo y del racionalismo. Debemos constar que la palabra
prudencia no es utilizada en nuestros dias sélo para sugerir una actitud
titubeante o reservada, cuando es totalmente distinto en la frénesis de
Aristoteles o la prudentia de Toméas de Aquino”. -61-

Juan Maria Parent Jacquemin

La burocracia y la No-violencia

Un caso concreto ilustra esta relacién. Conversabamos varios universita-
rios en torno a los contratos colectivos de trabajo. Haciamos hincapié en
la necesidad de luchar por obtener los beneficios que se consagran en ese
documento. Sali6 a la luz el problema del trato con la burocracia. Te dejan
esperar horas fuera de la oficina, te mandan al siguiente dia, y posponen
indefinidamente la solucién o la peticion. Uno de los participantes de esta
tertulia afirmaba que la burocracia lo tiene todo estudiado y que sus técni-
cas son mortales, y finalmente, que no hay nada que hacer.

La reflexion de los no-violentos es: si tG no crees en la conciencia del
otro, no eres no-violento porque la lucha por la justicia va dirigida a la
conciencia del otro. Detras del burécrata, hay un ser humano que tiene
conciencia. Habra que traducir eso en tacticas, pero la idea no cambia: el
otro como Yo tiene una conciencia que es posible convertir.

Los Derechos Humanos también son No-violencia

Los promotores de los derechos humanos han manifestado, para tratar la
violencia intrafamiliar, que en la pareja si uno de los cényuges deja de
hablar con su pareja durante mas de tres dias, puede considerarse que esta
cometiendo una violencia contra un ser humano.

La misma situacién puede darse en ambientes mas amplios. En la univer-
sidad, por ejemplo, se da el caso bastante frecuente de dos “companeros”
que dejan de comunicarse entre si por meses o de modo definitivo. Es vio-

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

-62-

Reflexiones sobre la No-violencia

lencia porque, de acuerdo a la definicién dada, es una accién destructora
de un sistema orgdnico. Las dos personas en silencio destruyen la unidad
al separarla y crean rigideces en el sistema de comunicacion establecido
entre las partes. Puede afectar todo un conjunto que se desintegra por esta
actitud: ley del hielo, se dice popularmente.

La violencia debe ser desterrada de la universidad y estas huellas de vio-
lencia son la senal de un mal manejo de las relaciones interpersonales
o de una falta de educacion o adiestramiento a la vida en comdn. ;Qué
ofrece la No-violencia activa en estos casos?

Primero recordemos que la No-violencia como estrategia de accién se
refiere a grupos, no a intereses individuales. En el caso que nos ocupa se
trata de ambas dimensiones: por una parte, dos personas se desconocen
en un silencio violento; por otra, el grupo al que pertenecen es afectado
por esta tirantez. Podemos pensar en una accién no-violenta.

Se empieza siempre con el didlogo entre las personas. Aquella que es
causa del mal debe tomar la iniciativa de acercarse a su compaiero (a)
aquejado. En la mayoria de los casos, este primer paso es suficiente para
resolver el conflicto. Si no se diera porque el aquejado no quiere cola-
borar y se encierra en si mismo, habra que traer un testigo que puede
ser un puente de comunicacién, mediador. La puerta puede abrirse asi
porque si el aquejado-violento no quiere hablar con su oponente tal vez
si lo haga con el mediador. Nos acercaremos a una solucién donde todos
salen victoriosos. No puede haber un humillado y un vencedor, no seria
no-violento.

Colocamos aqui la mediacién, que aparece en numerosos campos de la
vida social.

;Qué cualidades debe tener el mediador?
1. Saber escuchar. Utilizar las técnicas de escucha activa.

2. Ser imparcial, neutro, pero no indiferente, estar en posicion de empa-
tia con una parte y luego con la otra.

3. Ser humilde, saber aceptar los silencios, los retrocesos, las rupturas,
los fracasos.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

4. Tener siempre presente que el conflicto pertenece a los dos protagonistas.
5. Crear un clima de confianza y de seguridad.

6. No querer tratar todo bajo el esquema de la mediacién, saber orientar
si es necesario.

Finalmente, puede que ni asi el quejoso quiera reanudar la comunicacion.
La No-violencia indica que es una comunidad la que debe intervenir. To-
dos los companeros de la oficina, de la academia, del centro de investi-
gacion se retnen con el amigo que ha caido en una violencia cada dia
mas agresiva. Si escucha la comunidad, se resolvera el conflicto, si no, la
accion es tajante: el violento en su silencio deberd ser separado de la co-
munidad porque pone en riesgo la supervivencia de esta comunidad. No
es bueno llegar a tales extremos, pero la vida sana de un sistema humano
requiere a veces de estas decisiones muy dolorosas, como la cirugia temi-
da pero salvadora.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

Los Derechos Humanos también son No-violencia



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

No-violenciay educacién.
Si quieres ser no-violento

Publicado en la Revista La Colmena,
No. 50, abril-junio 2006, pp. 33-44.

sA quién le interesa ser no-violento? Preguntémonos primero ;Qué es esto
que se llama No-violencia? ;Como se define? ;A qué se opone? ;Es para
personas comunes o para activistas militantes? ; Tiene que ver con la injus-
ticia o mds bien con los golpes, los asesinatos, las violaciones?...

sPor qué preguntar acerca de una opcién de la vida ética? ;Ser no-violento
es igual que ser paciente? ;O ser tolerante? ;O ser agresor de los violentos?

A todas estas interrogantes iniciaremos con una respuesta.

La palabra fue creada por Gandhi. Desgraciadamente, al traducir el tér-
mino sanscrito Ahimsa (voluntad de no matar) como “No-violencia”, nos
encontramos ante una definicién que se expresa frente a otra realidad: la
violencia. Luego, el término es negativo, lo que le quita mucho de su im-
pacto o importancia. Gandhi abrié un concurso en el periédico que soste-
nfa en Africa del Sur para solicitar ideas que mejoren el término. Se adop-
t6 Satyagraha, que quiere decir “fuerza de la verdad”. Infortunadamente,
tampoco este término llenaba las expectativas porque en todas las culturas
se discute sobre qué es la verdad. Finalmente, la palabra No-violencia en
castellano y Ahimsa en sanscrito se quedaron, a pesar de las dificultades
que su uso lleva consigo. Representan todas las acciones que se llevan a
cabo con cierta estrategia en pro de la justicia y la libertad.

Definamos para empezar qué entendemos por No-violencia.

e La No-violencia tiene dos vertientes. 1. Vertiente Etica, que consiste
en esta lucha interior para lograr dominar o eliminar las huellas de la
violencia que se esconde en nuestro interior. 2. Vertiente Politica, que

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

nace en todos los que han desterrado la violencia de sus modales y se
encuentran ante la violencia de las personas y de las estructuras. De
este descubrimiento doloroso surge la voluntad de una accién politica
que cambie este estado de cosas.

e Desde el punto de vista filoséfico, la No-violencia es la conciencia de
la importancia, del valor y del poder de cada ser humano, incluyéndo-
se a si mismo. La No-violencia es sobre todo una manera de ser, de ac-
tuar en el conflicto: una herramienta que permite construir la armonia
entre los seres creando en cada uno la dignidad y el respeto profundo
del otro. En su Etica a Nicémaco, Aristételes se adelanta a nuestro
descubrimiento cuando desarrolla la idea de frénesis, que se tradujo
por prudencia, término que con el racionalismo y el moralismo ha
perdido toda su fuerza. La frénesis es “un acto intelectual y moral que
efectda una buena deliberacion, un discernimiento de lo conveniente,
desemboca en la palabra y la accién oportunas” (Vaillant, 1990:78).
Hoy, desgraciadamente, la palabra prudencia hace pensar en falta de
decisién, temor, actitud titubeante; todo esto estd lejos del Ahimsa
gandhiano o de la No-violencia actual.

La No-violencia puede ser descrita por sus aspectos estratégicos, tacti-
cos y politicos, pero posee igualmente otras dimensiones. En una vision
holistica, pasa por la comunicacion, asi como por todas las etapas de la
experiencia y de las relaciones humanas.

Una manera de actuar. Se trata de decir no a la violencia. Esa es la prime-
ra dimension de la No-violencia, la mas evidente: no golpear al otro, ni
maltratarlo y mucho menos violarlo o matarlo. Eso todo el mundo lo com-
prende. Por lo demds, cuando se habla de No-violencia en los peri6édicos
la expresion significa casi siempre “sin violencia”.

En la India los valores de la renuncia, del desprendimiento de las pasiones
y la vida ascética parecen ligados a la idea de “No-violencia”, de respeto
de la vida bajo todas sus formas, de tolerancia. Segtn Véronique Boui-
llier, el Satiagrahi “debe desplazarse evitando hacer sufrir o herir alguna
criatura, debe hacer de tal modo que todas las criaturas se encuentren en
seguridad cerca de él, debe soportar todo con indiferencia y respeto, no
debe resentir ninguna célera contra el que es furioso contra él” (Boullier,
1994:213). El Ahimsa es de hecho el primero de los cinco grandes votos,

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

No-violencia y educacion. Si quieres ser no-violento



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

-66-

Reflexiones sobre la No-violencia

de los cinco compromisos mayores al que se describe todo candidato sannya-
sa. Estos cinco votos también son los que profieren los monjes budistas o jains
—que hacen del Ahimsa el valor supremo-y que constituyen igualmente los
cinco yama, las cinco abstenciones que forman la primera de las ocho etapas
que llevan al desprendimiento tnico descritas en el yoga Sutra.

El compromiso que toma el satiagrahi de abstenerse de danar a todas las
criaturas se solemniza en los ritos de entrada en el satiagrayn. Segin el
vasistha que presenta la primera descripcion de estos ritos: “una persona
que renuncia debe alejarse de su casa después de haber dado a todas las
criaturas el don de la seguridad” (Boullier, 1994: 213).

“El don de seguridad” es la expresion ritual de la No-violencia (ahimsa).
Y el boudayana amplia este aserto con la metafora del bastén: “una per-
sona que renuncia no debe herir a ninguna criatura con ninguno de los
tres bastones, es decir, ni en palabra, ni en pensamientos, ni en acciones”
(Boullier, 1994:213).

Parece que la nocién de Ahimsa, el “no deseo de matar”, forma negativa
de una idea positiva, hizo su aparicién en los medios ritualistas bélicos,
por consiguiente, en el contexto del sacrificio. Se trata entonces de un
juego de metaforas y de reparaciones y, luego, de sustitutos de separar la
condenacién a muerte de las victimas sacrificiales de toda idea de violen-
cia para escapar asi de sus consecuencias temibles.

No obstante, la No-violencia comporta una segunda dimensién, la de la ac-
cion, pues para oponerse de modo eficaz a la violencia hay que ser activo, je
incluso muy activo! Eso no lo sugiere la nocién de No-violencia. Por ello suele
ser preferible hablar de “accién no-violenta” o de “No-violencia activa”. En
resumen, la No-violencia consiste en actuar sin violencia contra la violencia
“(...) La no violencia supone servirse de la vida para ganar mientras que en la
violencia amenazas siempre al contrario con la muerte” (Sémelin, 2001:17).

:De qué violencia estamos hablando?
Consideramos desde la No-violencia activa dos clases de violencia de
respuesta.

La No-violencia directa es la del patrén que no paga un justo salario: la
del comerciante que roba a sus clientes; la del administrador publico que

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

desvia fondos publicos; la del diputado que no representa a la poblacion
sino que atiende las 6rdenes de su partido; los impuestos injustos o mal
utilizados; las prohibiciones de hablar, de escribir, de opinar, de pensar; el
ecocidio y tantas otras.

La violencia de reaccién o de respuesta es la de los macheteros de Atenco?;
la de los grafiteros; el robo necesario ante la miseria creada por el mismo
sistema neoliberal; la corrupcién, como forma de hacerse justicia por pro-
pia mano.

La No-violencia activa lucha para reducir y eliminar la violencia directa por-
que es causa de la otra. Para ello tiene una filosofia de la vida basada en la
busqueda de la verdad y de la justicia, se apoya en varias estrategias y cuenta
con tacticas.

La No-violencia es una filosofia de la vida, estrategias de accién y tactica
concreta. La palabra No-violencia suele estar acompafnada del adjetivo
“activa”. Se habla de una No-violencia activa porque se corre el riesgo de
confundir la No-violencia, ausencia de violencia, como pasividad, paci-
fismo, renuncia...

La No-violencia es entonces una busqueda y una sabiduria que dan sen-
tido al destino de cada cual y a la historia de la humanidad; una manera
respetuosa de vivir y de actuar de los hombres y de la naturaleza y una
manera respetuosa de luchar del adversario —que no excluye la presién ni
la coaccion-vy abierta a la negociacion y a la reconciliacién.

Después de leer esta definicion jsigues interesado en ser no-violento? Si
respondes afirmativamente entonces vamos a emprender el camino.

Hacia la No-violencia

Es dificil mencionar la No-violencia sin pensar en las experiencias de resisten-
cia que nos han ofrecido la historia y sus lideres. De Gandhi al Dalai Lama. El
debate se sitGa generalmente en la eficacia y la legitimidad de los modos de

1 En el pueblo de Atenco (Estado de México), los campesinos iban a ser desplazados
para construir en sus tierras un aeropuerto. Se defendieron con machetes en mano.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

No-violencia y educacion. Si quieres ser no-violento



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

accion estrictamente no-violentos, evaluando al mismo tiempo la pertinencia
y el valor del principio de No-violencia. Entre principio ético y practicas po-
liticas olvidamos muy a menudo un factor que ocupa sin embargo, un lugar
esencial en el nacimiento y la fuerza de las experiencias histéricas de la No-
violencia: las organizaciones sostienen y permiten estas movilizaciones, las
cuales dan a este principio ético una actualizacion en la historia.

Algunos lectores aislados de Tolstoi o Gandhi no hubiesen podido ofrecer
solos la persistencia de la lucha contra el apartheid durante las decenas
de anos necesarias para lograr el éxito. Se ha requerido del nacimiento de
organizaciones que permitan a las personas con convicciones no-violen-
tas compartir, intercambiar, apoyarse mutuamente, formarse, reflexionar,
informar y actuar... La No-violencia es ante todo una aventura colectiva,
vivida en la continuidad mas alla de los tiempos fuertes de la movilizacién
que le han dado vida (Gamblin, 2005:1).

Educar en la No-violencia

La relaciéon entre el nifo y sus padres se caracteriza por esta nocion de
reciprocidad. El nifio aprende a sonreir porque el adulto sonrie para él. Y
la sonrisa “de la madre” es respuesta a la sonrisa del niflo que pone a éste
en la via de la autonomia en el sentido de que descubre la posibilidad de
modificar su entorno. Del mismo modo, el nifio alimentado cuando lo so-
licita, que llama y ve a su madre acercarse, tiene una experiencia social y
humanizante. Poco a poco, entendera que la iniciativa que toma al llamar
es seguida de efectos positivos. Con la confianza en si mismo, desarrollara
el gusto por tomar iniciativas (Bayada, 2002: 22). “Si un nifio no ha sido
educado para las legitimas frustraciones de la vida y si no ha gozado de
relaciones enriquecedoras, corre el riesgo de utilizar la violencia como
medio de expresién” (Dean, 2005: 13).

La capacidad de estar solo

El objeto transicional (cama, oso...) que recuerda olores y sensaciones
dulces y permite la interiorizaciéon de la imagen materna dara al nifo jo-
ven la “capacidad de estar solo”.

En el encuentro con su padre, el espacio de didlogo y de juego que se creara
en ese momento lo distanciara un poco de su madre y lo abrira “al mundo”.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Con el descubrimiento de su cuerpo y de sus capacidades, con sus manos
que atrapan todo lo que estd a su alcance, luego el “cuatro patas” que permite
desplazarse y finalmente el aprendizaje de la marcha, el nifio partird a la con-
quista de su entorno. Estas nuevas posibilidades le permitiran, si su seguridad
de base esta suficientemente desarrollada, ir a explorar una habitacion en la
que no estan sus padres. Asi, no se trata ya de un niflo muy pequefo a quien
se le impone quedarse solo, sino de un “adn pequeno” que nos deja solos:
“iPueden quedarse ahi, tengo algunos armarios por registrar del otro lado!”
(Toulemonde, 2000: 24).

Una vez que hayamos adquirido la autonomia, lo primero que debemos ha-
cer es eliminar de nosotros mismos todo resto de violencia. Palabras agresivas,
gestos amenazantes, miradas destructoras o, si ain quedan: destruccion del
medio, golpes, sadismo con las personas o los animales, deseo de matar o de
herir. Empezamos por ponernos en un estado de respeto a los seres humanos
y a la naturaleza. Es también “reducir nuestros deseos a nuestras necesidades
y nuestras necesidades al minimo” (Lanza del Vasto, citado en Ameglio, 1993:
35); poseer sélo lo que la mayoria de las personas puede tener (el rico debe
ser s6lo un fideicomisario de la comunidad); es decir, lo opuesto a lo que ha
resultado del “desarrollismo” (Ameglio, 1993:43).

Una vez conquistado este nuevo estado (habra que luchar continuamente
para mantenernos en esta posicion), un nuevo mundo se abrira delante de
nuestros 0jos y nuestra conciencia, porque habremos dado la palabra a la
violencia (Boeglin, 1998:75). Empezaremos a ver con mayor nitidez las
injusticias que se cometen en torno de nosotros hacia nosotros mismos, y
que soportamos o ignoramos.

Frecuentemente, negamos la existencia del conflicto o de la violencia pre-
sente. Fsta es la primera actitud de la mayoria. “No hay problema”, “no
quiero dificultades con mis vecinos”, y ocultamos asi la injusticia y nos
hacemos cémplices de ella.

Una segunda respuesta también muy comdn es recurrir a la violencia. Se abre
la espiral de la violencia descrita por Helder Camara, que califica esta accion
como la segunda violencia, siendo la primera la injusticia. Habrd, seguin el
mismo don Helder, una tercera violencia que es la de los autoritarismos po-
liticos, las represiones, la censura y, en muchos casos, la muerte de alguno o
varios. La injusticia no atendida, que llamaria violencia directa, provoca la

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

No-violencia y educacion. Si quieres ser no-violento



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

violencia de respuesta de quienes sufren esta injusticia o de quienes observan
con sensibilidad de justicia social el dafo provocado por la injusticia, que
también puede l[lamarse violacion a los derechos humanos de las personas.

Una tercera manera de comportarse es no hacer nada. Es complemento de la
primera actitud. Actuar asi o dejar de actuar deja libre al agresor para que siga
delinquiendo. Nadie desea que el delincuente siga haciendo sus fechorias,
pero preferimos que otros hagan el trabajo de eliminar estos delitos y nos
quejamos de la impunidad que reina en nuestro medio. Queja injustificada si
no hemos hecho nada. Todos sabemos que el sistema de justicia es deficiente.
Razén complementaria para tomar en nuestras manos la mayor parte de los
problemas de injusticia y resolverlos con una nueva estrategia o simplemente
con estrategia para quienes nunca han actuado.

Recurrir a los tribunales es ciertamente un medio importante que nos he-
mos dado los ciudadanos al crear el Estado. Este paso implica el recurso
obligatorio (en nuestro medio) a los abogados. El proceso se vuelve muy
costoso y complicado. En algunos casos la falta de ética o la ignorancia
pueden provocar, a falta de pruebas suficientes, que la accién de la justicia
se vuelva contra la victima.

Una de las reglas importantes que se conoce en los medios donde se viven los
derechos humanos es hacer que las leyes funcionen. Es decir, recurrir a los tri-
bunales cuando sea necesario para que la ley no siga siendo letra muerta. Las
leyes estructuran la sociedad, determinan minimos éticos para la convivencia,
son un referente dentro de los usos y costumbres de un pueblo.

Para muchos, existe el recurso de las Comisiones de Derechos Humanos.
Esas no son tribunales, ni deben serlo. Son instancias de cultura. Esto
quiere decir que su efecto es lento porque transforma las costumbres,
corrige a las personas, mejora los modos de comportamiento. Es im-
portante acercarse a las Comisiones de Derechos Humanos. Su labor es
imprescindible para mejorar las condiciones de vida de todos. Pero hay
que tener claro que su accién, con base en recomendaciones, actda en
un plano moral, no juridico; sugiere nuevas actitudes y la correccion de
quienes no han actuado conforme a la justicia. Estas sugerencias seran
tomadas por los superiores de las personas involucradas.

También es importante apuntar que el concepto de derechos humanos,
muy marcado por la Revolucién Francesa remite a las violaciones que se

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

dan en las relaciones de los funcionarios y servidores publicos con otras
personas que se llaman privadas. No entiende a los problemas laborales,
para los cuales hay instancias propias.

Finalmente, queda la Ilamada “accién directa” o no-violenta activa, que
nos ocupa ahora. En pocas palabras, la accién no-violenta o la No-violen-
cia activa crea conciencia, crea cultura y se adelanta a los conflictos.

La accion
Entonces, ;Cudndo empieza la accion?

Después del primer paso de sensibilizacion hacia la violencia que esta
dentro de nosotros, vendra la observacion del entorno y el descubrimiento
de la injusticia. Esta injusticia que puede ser desde una accién aislada de
un individuo hasta las grandes injusticias, como es el caso de los millones
de pobres que hay en el pais y en el mundo. Las estrategias y las tacticas
seran distintas en funcién del tamafio de la injusticia y de los responsables
de ella. Pero para la accién que sea necesaria es preciso empezar con
acciones pequefas ante las injusticias domésticas; es decir, que estén a
nuestro alcance. S6lo en la practica de las acciones no-violentas se educa
y se adiestra para acciones de mayor envergadura.

Para la accién es necesario sentir nuestra responsabilidad cuando sostenemos
una injusticia dada. A veces, somos nosotros los primeros culpables de la
injusticia porque es de nuestro interés que la situacion sea asi y no de otro
modo. En el medio escolar, por ejemplo, es muy frecuente que los alumnos
acepten y celebren que su maestro no sea exigente, llegue tarde a clase, va-
lore siempre con dieces, no estudie... ;Para qué cambiar esta situacion si asi
es mas facil pasar las materias? Otro ejemplo, comun desgraciadamente, es la
[lamada “mordida”. Esta practica no se refiere sélo a la relacion con policias
o0 agentes de transito. La sefiora que compra carne con el mismo carnicero y
en cada ocasion le da un extra de dinero “para ser bien atendida”, comete
una injusticia porque rompe las reglas del juego social; en este caso del juego
comercial. Se elimina la competencia y se crea una jerarquia social entre los
“mejores” que son los que pagan mds a los otros, que no lo conocen.

Una segunda posicién tan mala como la primera es cuando nos hacemos
complices. En efecto, la injusticia puede darse contra otras personas, pero

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

No-violencia y educacion. Si quieres ser no-violento



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

no actuar, callar ante ella y no denunciarla, nos hace complices de injusti-
cia o de la violacién de los derechos humanos y las injusticias.

La No-violencia activa

El primer paso es detectar la injusticia y analizar su contenido: origen, de-
sarrollo, costumbres, situaciones especificas. No olvidemos que no puede
dejarse de actuar ante la injusticia, aun cuando pueda haber una razén
para no hacerlo, como la conciencia personal o la solidaridad interperso-
nal. En muchas ocasiones, nos encontramos ante una injusticia producida
por una persona cercana a nosotros o por el grupo al que pertenecemos.
La justicia es tan importante que debemos actuar. No excluye la pruden-
cia, que no es el temor, sino la virtud de la accién inteligente.

La prudencia puede indicar que el momento no es el conveniente, pero no
podemos quedarnos en una situacién de no accién.

Luego, es indispensable asegurarse de la verdad y de la justicia de la de-
manda con un estudio objetivo de los hechos. Hablamos ahora de estra-
tegias, y como las estrategias militares ocupan mucho tiempo, reflexién y
estudios relacionados, la lucha no-violenta exige estudios y preparacion
hasta fisica, porque el cuerpo juega un papel importante en la moviliza-
cién con respecto a los derechos humanos.

Para eso, deberemos reunir toda la documentacién que indique la validez
legal y moral de la demanda: leyes, reglamentos, jurisprudencia y docu-
mentos indicativos de la orientacién social y politica.

Con todo este bagaje, podemos acercarnos al que es causante de la in-
justicia y concienciarlo de su responsabilidad. Dejemos la ingenuidad: el
que comente la violencia no acepta el didlogo porque la violencia es una
suerte de relacion con el otro, y se sustrae a la identificacion. El verdadero
violento no es visible en muchos casos: de ahi la dificultad de encontrarlo.
Hay subalternos, por ejemplo, que sirven de parapeto; hay instituciones
que sirven de proteccién. La accién no-violenta exige un proceso de estu-
dio que conduzca al verdadero violento.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

;Como enfrentarse a la violencia sin ser aniquilado por ella? Es la pregunta
que debe ocuparnos para actuar con prudencia (frénesis?) y no con candi-
dez. “Mientras la finalidad y la semejanza se niegan de entrada, la destruc-
cion del otro es posible aun justificada. El otro crea temor porque es otro,
extrano, extranjero; reducido a esquemas, vaciado de su individualidad,
puesto como esencialmente diferente, aparece no como el adversario por
combuatir, sino como el enemigo a destruir. Este mecanismo es propio de
todas las formas de ostracismo vy justifica la dominacién y hasta la aniqui-
lacion del otro y de la violencia” (Boeglin, 1998: 134).

El didlogo es la via de solucién de los conflictos entre personas. En muchas
ocasiones, este primer paso es suficiente para resolver el conflicto porque
el hombre, sea delincuente o justo, tiene conciencia. La No-violencia ac-
tiva se dirige a la conciencia.

Para eso: creer en el hombre. La desilusion ante la maldad que nos afecta,
muchas veces directamente, crea en no pocos un escepticismo que los
aleja de toda accion. Volver a creer en el hombre es esencial y se lograra
con las primeras acciones no-violentas. El adiestramiento en estas luchas
se da con acciones pequefias que permiten actuar sin temor, respetando a
todos, compaferos y adversarios, y siguiendo una estrategia facil.

Si una ley sostiene la injusticia, hay que desobedecerla. Esta decision lle-
va consigo la aceptacion de la pena (multa o encarcelamiento). Los no-
violentos han aprendido a no defenderse cuando se da el arresto. En estos

2 Fronesis, mejor que prudencia. “El hombre prudente no es el puramente empirico
que vive al dia, sin principios, ni perspectivas; es el hombre de la vista de con-
junto (...) ve la totalidad concreta, el bien total de la comunidad y del individuo”
(Au-benque, 1963:57). Ser responsable de su conciencia es investigar lo que debe
hacerse para actuar moralmente; esta tarea es propia de la prudencia de Tomds
de Aquino (Vaillant, 1990: 161). “El término no puede tomarse en el sentido
corriente que tiene en espanol y que indica la falta de audacia, la circunspec-
cién excesiva de un temperamento pusilanime. En su sentido filoséfico técnico,
designa la aptitud del sujeto para este discernimiento practico por el cual aplica
la ley universal a los casos particulares (...) La prudencia es por consiguiente una
capacidad de juicio que realiza una especie de intermediario en la medida en
que esta orientada a la vez hacia el precepto y la situacién, hacia la universalidad
del valor y la singularidad del caso concreto” (Leonard, 1991: 161-162)

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

No-violencia y educacion. Si quieres ser no-violento



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

casos también debe pensarse en quienes no participan del acto de desobe-
diencia para operar la liberacién de los detenidos.

Actuamos a la luz del dia. Por eso avisamos al presunto violador de un
derecho que se va a emprender una accién, y muchas veces también a su
jefe inmediato. La accién no violenta se da cara a cara siempre con quie-
nes se da el enfrentamiento. Sin ingenuidad, de nuevo, sabemos que si la
acciéon pone en riesgo el sistema politico o social, habra policia y hasta
ejército, si es necesario, en el lugar de la accién para impedirla. Aqui la
imaginacién de los no-violentos es la que entra en juego para crear una
nueva situacion en la que el efecto perseguido, la toma de conciencia del
violador del derecho se dé con eficacia.

Antes de cualquier accién que Ilame a la opinién publica se trata directa-
mente con el presunto violador. Se le mostrard todo aquello que le servi-
ra para reconocer su violacion: documentos reunidos para el efecto, una
solicitud escrita y ante un testigo. Si propone estudiar el caso, hay que
exigirle una fecha de respuesta. Este Gltimo detalle es el que nos permitira
con cuidado la evolucién del proceso. Habra que insistir para obtener
este dato porque cominmente esta presién no la soporta el violador del
derecho ajeno. Tal vez haya que negociar la fecha para que el interpelado
no abuse de la paciencia de los demandantes. En caso, la negociacion es
otro aprendizaje que se incluye en el proceso total de la No-violencia. La
negociacion también tiene sus estrategias y sus tacticas especificas.

Cuando se reciba la respuesta, serd analizada por varios de los compro-
metidos con la accién. Esta expresion: “comprometido en la accién”, es
esencial. S6lo los comprometidos, los activistas, pueden tomar decisiones;
son los que crean las tacticas y que juzgan las acciones realizadas para
corregir lo que no haya sido exitoso.

De acuerdo con el andlisis de la respuesta, se resolvera el caso exigiendo
un desenlace justo. En muchos casos, se dan pseudo-soluciones por me-
dio de oficios enviados a personas que supuestamente pueden ayudar. El
envio de un oficio provoca la elaboracion de otro oficio. Es la guerra de
papel. El no-violento demanda siempre el didlogo frente a frente. Testigos
verdaderos pueden acompanar a los dialogantes para rendir un informe
sobre lo que realmente ha ocurrido, y para preparar la accién siguiente.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Si esta segunda demanda no aporta respuesta satisfactoria, se debera
extender la accion a los medios de difusion, a fin de alertar a la opinién
publica. Una de las armas mds fuertes de la No-violencia es la con-
ciencia ilustrada de la opinién pudblica. Los medios de difusién son los
canales para este fin; desgraciadamente, nos encontramos con dos obs-
taculos. El primero es la dimension comercial de estos medios, los que
presentan las noticias si “son vendibles”; es decir, si provocan el morbo
de los lectores o su curiosidad al menos. En general, abandonan el caso
de inmediato. Rara vez encontramos en los periédicos o en los noticia-
rios de radio o television el final de un proceso que ademas sea descrito
con detalle desde el momento en que empezé. Ya no interesa. El segun-
do obstaculo es la dependencia de los medios al dinero de quienes lo
sostienen y a quienes busca atender, lo que los obliga a no hablar mal
de lo que aman y senala su dependencia de la politica local o nacional.
Como los medios se sostienen con la publicidad no pueden hablar mal
de los que pagan. Esta situacion complica mucho la resolucién de los
conflictos. Mantenerse en primera plana no es posible, como tampoco
lo es inventar cada dia una accién nueva llena de imaginacion.

Debemos contar con otros medios de difusién. Si se estd dando una ac-
cién en la calle, la distribucion de cuartillas impresas a los paseantes pue-
de abrir un espacio interesante no sélo de reflexion por parte del lector,
sino también para el didlogo que puede establecerse. Si son muchos los
activistas, es recomendable designar a uno o dos para conversar con los
argumentos y la descripcion del caso sean presentados de manera acorde
con la realidad.

Escuchar a la opinion publica permite corregir los errores y ver otras di-
mensiones del problema. Aqui se consideran los matices apuntados arriba.
Las acciones siguientes dependen de la situacién creada.

Conclusi6n

La accién no-violenta exige consecuentemente una preparacion minucio-
sa de todos los posibles participantes. El movimiento no-violento siempre
debe tomar la iniciativa; lo que implica pagar por los errores cometidos.

Los no-violentos se caracterizan por su gran imaginacion. La sorpresa que
provoca la originalidad de la accién es un factor esencial para el éxito, por-

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

No-violencia y educacion. Si quieres ser no-violento



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

que se trata de atraer la atencién de la sociedad. Por esta razén no es posible
indicar cudles son las acciones que deben darse sin conocer las condiciones
reales en que se lleva a cabo la lucha no-violenta.

Un factor importante que debe mantenerse claro en nuestras mentes es
que en un conflicto no hay una victoria de una de las partes. La No-
violencia produce siempre la reconciliacion y la continuacion de la vida
en comun. Se construye una nueva sociedad. Mientras no se alcance este
resultado, no podemos hablar del fin de un conflicto.

Bibliohemerografia consultada

¢ Ameglio, Pietro (1993), “Vinoba y la tierra como regalo de Dios”, en Ixtus, Nim. 1, mayo-junio.

* Aubenque, Pierre (1963), La prudence Chez Aristote, Paris, PUF.

¢ Bayada, Bernadette et al. (2000), “La autonomia, un aprendizaje y una libertad”, en Para
una educacion no-violenta, Toluca, CODHEM.

¢ Boeglin Naumovic, Martha (1998), La violence I'art moderne ou Adorno: une estétique
de la non-violence, Lille, ANRT.

e Bouiller, Veronique (1994), “La violence des non-violents ou les ascetes au combat”, en
D. vidal et al., Violences et non-violences en Inde, Paris, Edition des Hautes Etudes en
Sciences Sociales.

e Dean, Annie (2005), “Saber decir no”, en Alternatives Non Violentes.

e Léonard, André (1991), Le fondement de la morale, Paris, Le Cerf.

e Sémelin, Jacques (2001), La No-violencia explicada a mis hijas, México, Plaza y Janés.

¢ Toulemonde, Jeanette (2000), “Desde la pequena infancia hacia la autonomia”, en Para
una educacion no-violenta, Toluca, CODHEM.

e Vaillant, Francois (1990), La non-violence; essai de la morale fondamentales, Paris, Le Cerf.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Maas sobre violencia intrafamiliar

Publicado en La Revista Futuro,
Afo 2, No. 11, agosto/septiembre de 2006. P. 46.

En el ndmero 7 de Futuro UAEM, abril 2006, la companera Karina Teja
Velasquez, escribié una bella pagina sobre la violencia intrafamiliar. jQué
bueno que este problema de derechos humanos, de Psicologia, de Antro-
pologia y otros empiece a ocupar las paginas de nuestras publicaciones y
cree la ocasion de investigaciones sobre el temal

Desde el proyecto de estudio y extension de la No-violencia, quiero apor-
tar otro dato y seguir asi este didlogo académico y moral.

En los dltimos meses, se ha manifestado pdblicamente, y a partir de los
trabajos que realizan las Comisiones de los Derechos Humanos, una vio-
lencia que hasta la fecha no se habia considerado como tal; el silencio, la
mudez de uno de los conyuges o miembros de la familia.

Para ser preciso, hoy se considera que mantener el silencio, o no comunicar-
se con el cényuge durante tres dias, es ya una situacion de violencia intrafa-
miliar. Puede ampliarse esta visién y observar que también en los ambientes
de trabajo (nuestra Universidad) se da este fendmeno inhumano.

El que calla crea un abismo entre él y el otro que sufre esta ausencia de
comunicacion. El negarse al didlogo es negarse a la solucién de los con-
flictos. Los problemas son comunes porque somos seres diferentes, pero
nuestra razén nos indica que podemos utilizar el recurso de la palabra
para provocar que esta razon se haga efectiva y en el dialogo, Unica via de
solucién para seres humanos, se encuentre donde residio la falla que esta
como siempre en las dos partes.

Callarse y negarse al didlogo es acrecentar la diferencia hasta crear situa-
ciones de resentimiento y de odio hacia el otro. Esto es violencia.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

Mds sobre violencia intrafamiliar



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

La No-violencia activa, que es un conjunto de estrategias surgidas de una
filosofia de la vida, nos ensefia los caminos para el didlogo. Uno de ellos que
adquiere cada dia mas importancia, es la mediacion. Efectivamente, cuando
el abismo creado es tal, que ninguno de los dos contrincantes puede saltar
hacia la otra orilla, la presencia de un mediador se hace imprescindible.

Y en el caso de la violencia intrafamiliar, abordado por Karina Teja, pode-
mos considerar igualmente la presencia del mediador, porque esta funcién
no la puede cumplir cualquiera, convendria ampliar mucho este tema,
pero rebasa los limites de esta corta reflexiéon centrada sobre el silencio
dificil de vencer entre dos personas que conviven o comparten el mismo
espacio vital.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

¢{Como, la discriminacién?

Publicado en la Revista DIGNITAS, Un rostro de la violencia: la discriminacion,
Revista del Centro de Estudios de la Comisién de Derechos Humanos del
Estado de México, No. 1, pp. 19- 23 julio-septiembre de 2007.

Resumen

En este articulo, el autor hace una reflexion en torno a la discriminacion,
principalmente en las mujeres, en los indigentes y en las personas con
capacidades diferentes, convocando a resolver el problema de la discrimi-
nacion desde la accién no-violenta activa.

“El mds pobre en México hoy es una mujer, indigena y minusvalida”, asi
escribié Miguel Angel Granados Chapa hace algunos meses.

Esta frase lapidaria nos invita a desarrollar un programa ordenado o jerar-
quizado para luchar contra la discriminacién porque el mds pobre es un
marginado y un discriminado por razén de su pobreza o por razén de su
estar en un mundo que lo ignora. Primero, las mujeres que deben ingre-
sar con pie derecho en la civilizacién moderna, técnica y mundial, pero
relegadas en muchas culturas a un papel de sirviente. Luego, los indige-
nas que tampoco estan presentes activamente en la sociedad que estamos
construyendo. Finalmente, aquellos que tienen capacidades diferentes,
que no son considerados en los planes de desarrollo.

Las mujeres

Las mujeres han sido discriminadas en todas las épocas y en todas las culturas
por las que ha atravesado la humanidad. Eso implica, para empezar y para
terminar -es la obra humana de mayor trascendencia- una tarea colosal que
consistird en cambiar las estructuras mentales que sostienen esta cultura o
estas culturas. No es un asunto que puede corregirse con nuevas leyes quid le-
ges sine moribus? Es una tarea en la que la misma mujer tiene el primer papel.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

¢Como, la discriminacion?



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

Ciertamente la mujer es distinta del varén: es una cualidad esencial que a
veces se desperdicia en la bisqueda de una igualdad que la confunde con
el emparejamiento de los sexos.

Lo distinto, lo diferente, lo otro, crea problemas en nuestras mentes porque
necesitamos la seguridad para vivir y desarrollarnos. Para el varén, la mujer
es un ser que tiene apariencia fisica que “engafia” en el sentido de hacernos
creer que el varén puede esperar de la mujer lo que espera de otro hombre.
En esta posicion igualitaria se valora indubitablemente a la mujer, pero se es-
tablece una equivocacién en cuanto a muchas de las diferencias que numero-
sas mujeres pretenden cambiar para que las diferencias restantes se desvanez-
can. En otras palabras, hay diferencias que deben guardarse, las que definen a
la mujery la ennoblecen; hay otras que pueden desaparecer y asi asimilar a la
mujer al mundo hoy de los hombres, manana de todos, sin distingos. Pense-
mos en trabajos duros como son los de la construccion. Podria pensarse que
la mujer no puede manejar eficientemente un trascabo. Nada impide a la mu-
jer atender esta funcién laboral. La fuerza fisica que tal vez se requiera puede
obtenerse. Es esto un derecho (humano) (hacer trabajos manuales duros) que
la sociedad debe promover. De igual manera, estamos convencidos de que la
inteligencia es repartida de una forma equitativa. Por lo que podemos afirmar
la capacidad de la mujer en altos estudios o investigaciones. Para el caso que
nos ocupa la mujer indigena es inteligente.

Cuando la mujer guarda y protege las diferencias y, a veces, las enaltece, se
crea a si misma como lo Otro, la Otra. Se abre asi un abanico de consecuen-
cias entre las que destaca por ser la mas frecuente: la discriminacion. ;Por
qué en reuniones sociales las mujeres y los varones se agrupan en espacios
distintos? ;Por qué hablan de cosas distintas? Por supuesto, no se trata de
hacer que todos hablemos de los mismos tépicos, es bueno que tengamos
mundos de ideas y de imdgenes diferentes porque eso nutre la convivencia.
Esta discriminacion provocada por los mismos miembros de la comunidad
puede ya no considerarse como tal, sino ser aceptado como modalidad de
la diferencia. Aun cuando exista este alejamiento ocasional, podemos con-
vivir sin violacién de nuestros derechos.

La mujer es discriminada ciertamente en los dmbitos de trabajo. Un moti-
VO egoista sostiene esta situacién por los beneficios que representa pagar
salarios menores a las mujeres: mayor riqueza para los duenos del capital.
Injusticia imperdonable que puede ser corregida de inmediato. Las leyes
positivas ayudan para lograr el respeto de este derecho.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Otro motivo de discriminacién es la diferencia fisica. El aspecto exterior
de la mayoria de las mujeres (la talla es una medida clara) hace pensar
que su fuerza fisica es menor. La experiencia ha mostrado que no es asi y
que una educacioén diferente puede producir mujeres que, sin perder su
feminidad, colaboran a las tareas como los varones lo hacen. Violacion a
los derechos de la mujer que debe ser eliminada de nuestras costumbres
sin esperar ningln decreto que nos obligue a ello.

La mujer es discriminada en muchos empleos porque para su contratacion
debe entrar en consideracion la maternidad. Para la empresa, reconozcamos-
lo, el “perder” a las mujeres varios meses en su vida laboral representa un
costo que debe ser analizado por especialistas conocedores de las mujeres y
de la economia. La pregunta que surge en este caso y que puede guiar hacia
una solucion es: ;cudl es el papel del varén en esta situacion? No se trata de
hacer que trabaje mas para llenar el espacio dejado por la madre de sus hijos,
pero una mayor colaboracion de su parte debe esperarse. Las feministas no
aceptan el término colaboracion porque no se trata de “ayudar” a su esposa
sino de hacer la parte que le corresponde. Esto es aplicable al caso de la
maternidad. Este aspecto de la discriminacion es el mas dificil de corregir.
Solamente cambiando la creacion de los presupuestos y su aplicacién en las
empresas podra darse sin limitacion este derecho para atender a sus hijos.

La mujer discriminada por su esposo es la mujer marginada, encerrada en su
cocina o en el lavadero. Es la mujer golpeada, es la mujer ninguneada. La No-
violencia se aplica en este caso como modo de resolver el conflicto. No es
facil porque se nos es impuesta una forma de “cultura” en la que se inscribe
esta violacion. La educacion de los varones a las tareas del hogar debe ser par-
te de la educacion de la madre hacia sus hijos. En vez de considerarlos como
regalo del cielo al que las hermanas deben consagrarse deberd educarlos a
las tareas domésticas: tender las camas, cocinar, ordenar la ropa y tantas otras.
Observemos que en este caso las mujeres deseducan a sus hijos sembrando
mas machismo al que hemos heredado. Esta discriminacién también puede
desaparecer mas facilmente si las mamas se responsabilizaran de dar una
educacion mas justa a sus hijos varones.

En todos estos casos, hay una violacién mas o menos explicita a los dere-
chos humanos. Siempre la mujer es un ser humano que, por esta condi-
cién, goza de los derechos que son universales.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

¢Como, la discriminacion?



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

-82-

Reflexiones sobre la No-violencia

La No-violencia, como estrategia de accion, es también el primer camino
a seguir para salir de la discriminacion. Habra que aprender a dialogar y
a forzar el didlogo cuando una de las partes no quiere adoptar este medio
de solucién. Para eso se requiere fortaleza personal, fortaleza espiritual
que no fisica. Esta fortaleza se expresa primeramente en el vencimiento
del temor y la afirmacién de si. Autovaloracion de si, porque en la discri-
minacién muchas veces el discriminado lo es por no querer luchar, por no
reconocer su valor personal, por no crearse enemigos. Todas estas razones
estan consideradas en la No-violencia que es correccién de todas ellas.

Las indigenas
A las dificultades observadas hasta ahora debe afadirse ahora los valores
culturales que entre los indigenas se nota mas claramente que en la socie-
dad moderna.

Tratdndose de un tépico cultural se presentan dos caminos. Por una parte,
proteger la cultura en sus valores mds profundos y universalizables, en
segundo lugar, educar, como en el caso anterior, a la autonomia.

La violencia como fenémeno cultural, no instintivo, es decir, no parte de
nuestra naturaleza, estd presente aqui en el mundo indigena como en otras
maneras de organizar la vida en sociedad. La No-violencia es una educa-
cién que debe darse desde la pequena infancia.

No afecta grandemente los usos y costumbres del grupo étnico que las
mujeres sean mds autébnomas. Lleva consigo también que los varones sean
mas fuertes y no caigan tan facilmente en los celos o la sospecha y se
liberen de la idea de que la mujer es una propiedad. Una relacién de
confianza mutua salva este escollo. Fe en el otro, lo que es, por otra parte,
un valor inicial de la No-violencia activa. No se puede ser no-violento sin
esta fe. El hombre o la mujer son seres dignos de atencion, de respeto y
esta actitud es la que permite afrontar al violador de la paz, de la justicia,
de la verdad sin caer en la agresion en palabras o en gestos.

La autoridad aceptada en la etnia es la que sera responsable de defender los
valores que enriquecen la vida comin. No podemos pensar en el aislamiento
completo de las etnias. Su integracion paulatina al mundo moderno es condi-
cioén de su supervivencia. Un paso previo y urgente es la normalizacion de sus

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

lenguas para que adquieran mds fuerza y estén mas presentes. Hoy, sufrimos
ante este proyecto porque quien tiene el vocabulario tiene el poder y se com-
plica este programa por razones politicas. En ese momento, las autoridades
que rigen el destino de los conjuntos humanos seran los responsables de crear
las condiciones que favorezcan la eclosion a la vida de las mujeres indige-
nas. La cultura desde el aprendizaje de la lectura y de la escritura es un paso
que no se puede obviar. Por él pasan los éxitos en la estructuracion pacifica
y justa de la sociedad. El uso exclusivo de la lengua indigena es otro factor
de discriminacién. Los monolinglies se encuentran solos o limitados a pocas
comunicaciones posibles en espera de quien los introduzca al “otro” mundo
cuando toman conciencia de la existencia de este mundo.

Los que tienen capacidades diferentes

Las capacidades del ser humano son tan variadas que los que sufren esta
descompensacion, pero gozan de otras facultades, son muchedumbres y
con caracteristicas en cada caso diferente.

La promocién de los derechos humanos de estas personas debera ser mas
individualizada. Habra que imaginar y crear las modalidades propias en
cada caso. Habra reglas generales aplicables en todos los casos, pero al
lado de ellas habra muchos matices que deben respetarse.

Impulsar a estas personas a reconocer estas capacidades con las que pueden
jugar un papel importante en su medio es una de las primeras acciones por
llevarse a cabo. Detras de esta ganancia encontramos también la autoestima
indispensable para vivir adecuadamente en esta sociedad tan competitiva y
destructora de todos estos marginados, discriminados, hechos menos.

Luego habra de ensefar todo lo necesario para liberarse de las depen-
dencias creadas inconscientemente por el entorno. Los derechos de los
que tienen capacidades diferentes nacen en esta liberacion. Y la violencia
sufrida en un estado de menos ser se elimina a través de la cultura que se
ensena y a la que se educa en este proceso.

La pobreza
Las tres categorias de personas discriminadas por la sociedad o por personas
individuales se ubican en una sola calificacion: son pobres o miseros. Se afa-

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

¢Como, la discriminacion?



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

de asi a su lamentable situacion la esclavitud del no tener. El misero no puede
moverse porque cualquier desplazamiento cuesta si rebasa los limites de lo
alcanzable caminando. No puede comer sino el alimento mds barato, sin
preparacion: digdmoslo en una palabra arroz blanco o (anétese no, y sino o)
frijoles en nuestra cultura mesoamericana. No puede trabajar porque no tiene
nada que le permita hacerse alguna materia prima para su transformacion.
Y asi podemos seguir la larga letania de los males que aquejan a los pobres.

No nos dejemos impresionar demasiado por este espectaculo. La pobreza
[leva consigo un mal mayor: la marginacién y la soledad consecuente. El
discriminado se encuentra solo consigo mismo: no se puede comunicar
con nadie o con muy pocas personas; y si la discriminacion se debe, ade-
mas de la pobreza, a la falta de un sentido o de los miembros, perder el
contacto en caso de ceguera o de sordera, tener dificultad para abrazar a
quienes son sus hijos, esposo (a), amigos porque desde la silla de ruedas
los movimientos son limitados. Horas de espera hasta que el otro te ayude
a moverte, a comunicarte. Depender permanentemente. No gozar de la
autonomia tan preciada por los seres humanos desarrollados. Autonomia
que no tiene el que es discriminado por la razén que sea.

Podra hablarse de paternalismo cuando el gobierno da sin cobrar algo de lo
que le falta al misero, pero seamos honestos, existe una situacién —la acaba-
mos de describir- en la que solamente con una ayuda exterior podra subsa-
narse. Cuando puede crearse una fuente de trabajo, serd éste el mejor camino
para la dignificacién de las personas y su salida de la miseria. El trabajo enno-
blece al que trabaja que en esta nueva situacion recobra la dignidad que en-
cuentra en sus derechos. El dar un trabajo a un misero es acogerlo y ayudarlo,
es la sociedad de mafiana que se construye sin exclusion.

En verdad habra de hacer oir nuestras voces para que esta situacion sea
atendida. Los discriminados no pueden serlo. Si el sistema social o econé-
mico es el causante de esta violacién a los derechos de las personas, este
sistema debe cambiar. Abordamos asi una faceta particularmente sensible
porque los intereses puestos en estos sistemas son grandes y sus defensores
son personas pudientes.

La No-violencia activa es una estrategia que puede o debe aplicarse. En
efecto, la No-violencia activa que va dirigida a las conciencias es arma de
los pobres.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Saber acerca de 1a No-violencia

Paola Flores Ocampo y Juan-Maria Parent Jacquemin. Enero 2008

Era necesario saber si los estudiantes de Gltimo semestre, o sea, los que
han recibido toda su formacién cultural y profesional, sabian algo acerca
de la No-violencia activa y militante. Llevamos a cabo una encuesta sui
generis que arroja resultados esperados en casi todos los casos con algu-
nas excepciones.

Juan Maria Parent Jacquemin

Este gesto de curiosidad intelectual y ética se inscribe en un trabajo de lar-
go alcance que consiste en estudiar y difundir el contenido de la No-vio-
lencia. La finalidad de esta labor académica no es, como puede imaginar-
se el lector, solamente académica en el sentido restringido de la palabra,
es decir, como un mero movimiento de las células cerebrales para el goce
del saber por el saber. Estudiar la No-violencia es crear las condiciones
necesarias para que la accioén (No-violencia activa y militante) se lleve a
cabo con conocimiento tanto de las estrategias de la No-violencia, como
de las consecuencias éticas de estas acciones.

Saber acerca de la No-violencia

La No-violencia activa y militante

La No-violencia es un proceso que encuentra su origen, segiin Leén Tols-
toi, en una frase del Evangelio: “No resisten al mal”' que él mismo descri-
bié ampliamente en su libro £/ Reino de Dios esta en Uds. Leamos esta
pagina que él llama “Catecismo de la no-resistencia”.

e ;De donde proviene la palabra “no-resistencia”?

e Del mandato “No resisten al mal.”

1 Mt. 5:39

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

-86-

Reflexiones sobre la No-violencia

e ;Qué expresa esta palabra?
e Expresa una elevada virtud cristiana impuesta por Cristo en nosotros.

e ;Debemos tomar la palabra “no-resistencia” en un sentido amplio, es
decir, como tratando de que no ofrezcamos resistencia a cualquier
clase de mal?

* No; debe ser tomado en su sentido exacto dado por las ensefianzas de
nuestro Salvador. Debemos resistir al mal por todos los medios rectos
en nuestro poder, pero no con el mal.

e ;Cémo sabemos que Cristo nos impone la no-resistencia en este sentido?

e Lo sabemos por las palabras que utilizé al mismo tiempo. Dijo: “Han
oido que se dijo: Ojo por ojo y diente por diente. Pues yo les digo:
no resistan al mal; antes bien al que te abofetee en la mejilla derecha
ofrécele también la otra; al que quiera pleitear contigo para quitarte la
tanica déjale también el manto”.

Gandhi tomé para si este mismo mensaje y le anadio todas las estrategias
de accién que Tolstoi no habia pensado. De ahi que Gandhi se volvié
un lider social, politico y religioso. Su lucha versé esencialmente sobre
la dignificacion de su pueblo. Las primeras acciones llevadas a cabo y
organizadas por él fueron una lucha por la limpieza de los lugares y de
las personas. En efecto, no era posible pensar en grandes acciones (como
la liberacion del yugo britanico) sin contar con una base humana firme,
convencida de su dignidad.

Gandhi murié en 1948 asesinado por un hombre de su misma religion
(jainismo) que no aceptaba la integracién de los musulmanes en la vida
social de la India.

La 2a Guerra Mundial cre6 en Europa una nueva conciencia de las res-
ponsabilidades que emergieron de este hecho criminal. Nacieron los obje-
tores de conciencia (jévenes que no querian ir a la guerra) y se desarroll6

2 Idem.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

la No-violencia en la misma tradicién de la India pero con los aportes de
la cultura occidental. La No-violencia activa creci6 sobre todo en Francia,
pero podemos apuntar acciones en Gran Bretaia, en Alemania, en Italia
y en otras regiones.

La No-violencia tomé cardcter de lucha por la justicia con medios no-
violentos que se enriquecieron en las practicas y en la imaginacién de
estos luchadores.

La primera lucha fue y sigue siendo para defender la palabra y el sentido
que transporta. La palabra No-violencia, siendo un término negativo crea
dificultades de entendimiento. Se cree primeramente que se trata de un
movimiento que rechaza la violencia y se enfrenta a los violentos. La res-
puesta a esta dificultad estd en la bisqueda de las causas de la violencia,
la violencia de los poderosos y su injusticia. La No-violencia activa va
contra las raices de la violencia, no contra la violencia de segundo nivel,
diria Helder Camara. En segundo lugar, la lucha va contra la opinién
comun de que la No-violencia es pacifismo, no hacer nada, resignarse,
cuando es justo lo contrario, la No-violencia es accion.

Juan Maria Parent Jacquemin

Para ser no-violento entonces es necesario crearse una manera de vivir don-
de la violencia no tiene cabida; luego, desarrollar la sensibilidad que nos
permite ver la injusticia y saber luchar contra ella; finalmente crear nuevas
condiciones de vida lo que diferencia la No-violencia de la violencia. La vio-
lencia destruye, la No-violencia, desde el primer peldafio de sus acciones, es
constructiva de una nueva manera de relacionarse los seres humanos entre si.

Saber acerca de la No-violencia

Por estas razones, malos entendidos sobre la No-violencia, era de gran
utilidad averiguar que tanto se sabe o se vive de la No-violencia entre
universitarios que han recibido, ademds de la instruccién escolar, los be-
neficios de la cultura.

Como lo leerdn, estamos muy lejos de las acciones que transformaran
nuestra sociedad a pesar de ser el cristianismo, adn hoy, la religion que
estd presente en la casi totalidad de los hogares mexicanos. Como bien
lo afirma Tolstoi, no vivimos el mensaje evangélico y la misma Iglesia (él
habla de la Iglesia Ortodoxa) se ha alejado del meollo de la doctrina y ha
dado interpretaciones edulcorantes de los textos para quedarnos con la
sola devocién y ocultarnos las dimensiones de la fe.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

CODHEM

-88-

Reflexiones sobre la No-violencia

Observamos entonces que efectivamente la No-violencia tiene raices religio-
sas desde Tolstoi en la Ortodoxia (cristiana) y Gandhi desde el jainismo. Sin
embargo, es bueno apuntar que Gandhi recibi6 una formacién en Gran Breta-
fia y que estuvo cerca de las vivencias religiosas de esta nacién. Por eso Gand-
hi hace referencias al Sermén de la Montaina que es la parte del evangelio que
mas le impresiond y que adopté en su manera de comportarse (pobreza de
sus alimentos y de sus vestidos - dichosos los pobres)?.

La No-violencia actual se centra sobre las injusticias que estan extendidas por
doquier. La injusticia de una ley, de una decision politica o religiosa, de la falta
de pagos, salarios retenidos, de la educacion que segrega y tantas otras.

Después de la 2a Guerra Mundial el comunismo, que habia madurado en
los campos de concentracion y habia atraido a muchos jévenes, predicaba la
revolucion violenta como tnico camino para salir de tantas injusticias. Fue la
época del fin de las colonias en Africa y el levantamiento armado en varios
paises de América Latina, sin olvidar varias revoluciones en el Oriente.

Pasados los afos pudimos apreciar los resultados de esos movimientos. La
violencia engendra la violencia y después de las guerras de “liberacion”
se instalaron sistema politicos represivos, dictaduras porque el aprendizaje
de la lucha armada demandaba seguir un esquema politico duro.

La No-violencia se instal6 hasta en los regimenes politicos. El caso de Be-
nito Aquino en Las Filipinas fue aleccionador. Asesinado a su llegada de
regreso a su pais, su esposa Cory tomé en sus manos débiles, manifiesta
ella, la direccion de la accién no-violenta contra el dictador Marcos y lo
quita de la Silla Presidencial. En la misma linea, unos veinte anos des-
pués, Vaclav Havel logra la liberacién de su pueblo checo sin derramar
sangre, siguiendo las estrategias y las tacticas de la No-violencia activa.

En el mundo civil y ante el peligro de nuevas guerras se instala ahora
reglamentada la objecion de conciencia. Grupos disciplinados se lanzan
contra las instalaciones nucleares por el alto riesgo de contaminacion
que encierra.

3 Mt. 5:3.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

La No-violencia activa, sin embargo, no es la panacea. No resuelve to-
dos los conflictos pero la democracia tal como la conocemos ahora es
un medio en el que podemos hacer avanzar la justicia, el respeto mutuo,
la verdad, la dignidad de las personas. La No-violencia tiene sus propios
controles, en efecto, en manifestaciones publicas siempre existe el riesgo
de un desbordamiento y una pérdida del control. Asi se aprende en la
practica como comportarse como personas dignas pero luchadoras.

México hoy lucha de manera pacifica, hay que reconocerlo. Las marchas,
los plantones, las huelgas de hambre son algunas précticas de la No-vio-
lencia. Sin embargo, al no tener la formacién necesaria, los actores de
tales manifestaciones se limitan a ser pacificos, lo que es diferente a ser
no-violentos. Las acciones pacificas, como es la diplomacia en el ambi- -89-
to universal, son bienvenidas, por supuesto y felizmente contamos con
muchas actividades e instituciones que dedican sus esfuerzos para lograr
objetivos de justicia por otros medios. Reconozcamos, sin embargo, que
muchos de ellos no alcanzan sus objetivos, precisamente por no hacer uso
de las tacticas probadas de la No-violencia activa y militante.

Juan Maria Parent Jacquemin

El medio universitario es ideal para ir formandose a esta nueva respon-
sabilidad social. Los jovenes tienen esta sensibilidad a la injusticia y esta
dindmica interior que les permite organizarse en torno a los ideales que se
proclaman en las aulas. Por esta razén era necesario levantar esta encuesta
de la que se habla a continuacion.

Saber acerca de la No-violencia

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx





