
-31-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

  t
am

bi
én

 es
 ét

ica

La No-violencia  
también es ética

Publicado en La Colmena,
Revista de la Universidad Autónoma del Estado de México.  

Núm. 44, Octubre-Diciembre 2004, pp. 22-25, ISSN 1405-6313.

Aún cuando no sea aceptado por la Real Academia de la Lengua es pre-
ciso escribir No-violencia con un guión para indicar que este conjunto de 
dos palabras es el nombre de una filosofía, una filosofía de la verdad, una 
filosofía de la acción comprometida.

Es necesario distinguir dos facetas para evitar las equivocaciones frecuen-
tes en torno a este modo de abordar la vida y sus problemas. Por una parte, 
está la exigencia filosófica y, por otra la estrategia de la acción.

Desde el punto de vista filosófico, la No-violencia es la búsqueda de un senti-
do para la vida; como método de acción, es la búsqueda de la eficacia.

Si nos referimos al término utilizado por Gandhi, la No-violencia es la 
búsqueda de un sentido para la vida; como método de acción, es la bús-
queda de la eficacia; es el reconocimiento, el dominio y la transferencia 
del deseo de violencia que se encuentra en el hombre, en cada ser huma-
no y que lo conduce a separar, excluir, eliminar, dañar al otro hombre.

Jean-Marie Muller (2004: 42-44), quien me inspira en esta reflexión, apor-
ta otra traducción del sánscrito que sería “inocencia”, la cual tiene el mis-
mo origen etimológico que nocere, en latín, y quiere decir dañar; más 
profundamente proviene de nex, necis, que significa muerte violenta. Y 
siguiendo esta etimología, podemos afirmar que el “inocente” es aquel 
que no se hace culpable de ninguna violencia asesina. En este momento, y 
para evitar la confusión, debemos referirnos al sentido actual de la palabra 
inocencia, referido más bien al ignorante o al impotente, y no al hombre 
virtuoso, que oculta la palabra en su sentido original.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-32-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

La opción filosófica y moral por la No-violencia ofrece un retorno al sen-
tido genuino de la palabra, creando en el hombre que así se identifica la 
virtud del hombre fuerte y la sabiduría del hombre sabio.

Podemos referirnos igualmente al sentido de la palabra prudencia, pues sufre 
el mismo fenómeno. La prudencia es frónesis. “El hombre prudente no es 
el puramente empírico que vive al día, sin principios, ni perspectivas; es el 
hombre de la vista de conjunto (…) ve la totalidad concreta, el bien total de 
la comunidad y del individuo” (Aubenque, 1963: 57). Ser responsable de su 
conciencia es investigar lo que debe hacerse para actuar moralmente; esta 
tarea es propia de la prudencia en Tomás de Aquino. “El término no pude 
tomarse en el sentido corriente que tiene en español y que indica la falta de 
audacia, la circunspección excesiva de un temperamento pusilánime. En su 
sentido filosófico técnico, designa la aptitud del sujeto para este discernimien-
to práctico por el cual aplica la ley universal a los casos particulares (…) (Vai-
llant, 1990:161). La prudencia es, por consiguiente, una capacidad de juicio 
que realiza una especie de intermediario, en la medida en que está orientada 
a la vez hacia el precepto y la situación, hacia la universidad del valor y la 
singularidad del caso concreto (Léonard, 1991: 161-162).

La experiencia de la violencia vivida en uno mismo o en otro hace manifiesto 
para este testigo que estamos ante la violación de la dignidad del ser humano 
y en él, de la dignidad de la humanidad. Si logra reflexionar sobre esta expe-
riencia descubre dentro de sí la necesidad de actuar contra esta violencia como 
demanda interior de su ser “humano”. Descubre dentro de sí esta necesidad de 
la No-violencia; por consiguiente, esta exigencia de No-violencia es anterior a la 
experiencia de la violencia. La exigencia de No-violencia es superior al deseo de 
violencia. Muller afirma que es original y se encuentra en el inicio.

La realidad es que el hombre descubre esta situación solamente después 
de haber hecho la experiencia de la violencia y así toma conciencia de la 
sinrazón de esta violencia, de su inhumanidad.

Al ser “humana”, la persona se hace consciente y se convence que debe 
actuar porque debe construir la humanidad en sí misma y en los demás, 
oponiendo un no categórico a toda violencia porque le niega legitimidad.

Tocamos un punto medular de esta reflexión ética. Como lo afirma Ricoeur, 
“el requisito ético más profundo es el de la reciprocidad que instituye al otro 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-33-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 ta
m

bi
én

 es
 ét

ica
 

como mi semejante y a mí mismo como el semejante del otro” (1989:100). 
Instituir, es decir, crear, construir, edificar al otro como un igual a mí. El otro 
no es un igual a mí sino hasta el momento en que le doy esta significación y 
lo transformo de un alienus, otro, en un ipse, afirma el mismo autor.

Esta construcción de la humanidad en mí y en el otro solamente podrá 
darse en un medio no-violento, y de nuevo sólo si nos negamos a la su-
misión de la violencia como determinación o necesidad. Finalmente, es 
negar nuestra libertad como ser humano. Somos capaces de romper las 
leyes del determinismo y libertarnos de la fatalidad a fin de alcanzar nues-
tra verdadera razón.

El hombre o la mujer que descubre la violencia escondida dentro de sí o 
fuera de sí es una persona que se extraña de esta situación y opta por la No-
violencia porque ha sido herido por este descubrimiento. Las imágenes de la 
violencia que vienen a su mente le parecen insoportables e inaceptables, si 
nos referimos a la humanidad de quien hace esta experiencia. Pueden llevarlo 
a la rebelión contra la violencia, en todas sus manifestaciones, cuando ésta 
conduce el asesinato y es parte de esta espiral de la que es difícil salir.

Se ha criticado la forma negativa del término No-violencia: debería bus-
carse un vocablo positivo. Sin embargo, después de reflexionar, como lo 
hace Muller, sobre el sentido profundo del descubrimiento de la violencia, 
podemos no sólo aceptar sino promover este término porque su misma 
negación deslegitima la violencia. Es la negación de todos los procesos 
de justificación que hacen de la violencia un derecho del hombre. Afir-
mémoslo una vez más: no tenemos derecho a la violencia.

Adentrémonos. En su negación, la No-violencia no quiere ser simplemente 
una negación de la violencia, sino que establece una relación de oposición a 
la violencia. La simple negación es frecuente; la mayoría de los seres huma-
nos adoptarían sin dificultad esta negación: no quiero la violencia. Aquí va-
mos más lejos: la oposición real a la violencia significa que quien adopta esta 
filosofía se opone a ella buscando sus causas, su alcance, sus consecuencias. 
Implica una acción que será precisamente la segunda fase de este análisis del 
concepto de No-violencia. La negación es una negación de resistencia.

La base universal de esta posición se encuentra en el mandamiento “No mata-
rás”, que expresa una conciencia razonable. Esta prohibición es universal por-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-34-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

que el deseo del asesinato nos es propio. Todos tenemos en algún momento el 
deseo de matar; siempre es posible que nos atraiga el impulso de muerte. Es 
el aspecto negativo de nuestro respeto a nuestra humanidad y a la humanidad 
de los que nos rodean; también es la inhumanidad de que somos capaces. El 
bien y el mal no se encuentran dentro o fuera de nosotros, sino que la línea 
divisoria entre estas dos facetas de nuestro ser nos parte por la mitad. Es pru-
dente reconocer este otro impulso hacia el mal que reside en nosotros.

La No-violencia es negativa porque demanda del hombre desarmar esta ten-
dencia asesina; es desarmar los afectos negativos, los deseos necrófilos, los 
sentimientos de destrucción y hasta su inteligencia para que elimine este seu-
doderecho a la muerte; deberá desarmar sus brazos para no caer en la maldad 
que destruye al otro, y así alcanzar la libertad de demostrar su benevolencia.

Antes que un método de acción social, la No-violencia es primeramente una 
actitud en la que debemos educarnos y adiestrarnos; demanda una conver-
sión hasta las raíces del mal profundamente ancladas en nuestro ser.

Es la actitud del que, al haber descubierto la inhumanidad de la violencia, 
decide negarse a la sumisión a la ley de la violencia porque quiere salvar 
la humanidad que está en él como está en el otro. Actitud espiritual y 
moral manifiesta en la resistencia a la violencia. Esta convicción nace del 
descubrimiento de que una violencia atrae a otra violencia. Es una espiral, 
decía monseñor Helder Cámara, Obispo de Recife, Brasil. La No-violencia 
quiere romper este sistema.

Notemos que existe la contra-violencia, la cual mantiene la violencia viva por-
que recurre a los mismos mecanismos que queremos desmontar. No es posible 
aceptarla como acción contra la violencia. Optar por la No-violencia es elegir 
no reaccionar con violencia ante la violencia sufrida. Es decidir actuar para in-
terrumpir la cadena de venganzas y desquites. Esta elección es libre y nace de 
las convicciones ya manifiestas y que demandan una nueva educación opues-
ta a las enseñanzas del medio social en que nos desenvolvemos.

Una vez que la violencia ha perdido su ímpetu, y ha sido negada y re-
chazada por el no-violento, empieza la acción positiva expresada en la 
benevolencia y la bondad para con el otro.

Nos acercamos así a las virtudes fundamentales enseñadas por la filosofía: 
el valor y la sabiduría. La No-violencia se impone desde dentro al hom-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-35-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 ta
m

bi
én

 es
 ét

ica
 

bre que se descubre violento y le crea la posibilidad de ser bueno. Nos 
introducimos así en los más altos valores, la fuente de la humanidad que 
encarno en mi modo de existir.

Y como lo decía Cristo: amar a los que me aman no presenta mucha di-
ficultad; amar a mis enemigos es mucho más valioso. Del mismo modo, 
la No-violencia se aplica más bien a los enemigos, los violentos. La No-
violencia es una puerta abierta hacia el respeto y la compasión, tema tan 
caro al Dalai Lama, figura excelsa de la No-violencia.

Llamados como lo estamos a la trascendencia por nuestra dimensión espiri-
tual, encontramos aquí un camino hacia ella. Trascender es ir más allá; y en 
este caso, más allá de las limitaciones que sufrimos al ser violentos o tentados 
a actuar violentamente. La trascendencia está en la bondad y en el amor.

Una vez introyectadas en nosotros, estas convicciones nos conducen a 
la acción.

Pero si la exigencia espiritual de la No-violencia es universal porque nace 
de la humanidad del hombre, no es así con la acción política de la No-vio-
lencia. Esta acción es siempre relativa y ambigua. La exigencia interna no 
nos indica con claridad cuáles son los cauces de la acción; cómo actuar 
concretamente dada la relatividad del lugar y del tiempo. Nunca alcanza-
mos la certeza de la calidad de la acción, ni de las consecuencias que pro-
vendrán de ella. La situación concreta no impone de manera evidente el 
quehacer propio. Cada acción es una experiencia o una experimentación, 
y de los resultados aleatorios y contingentes aprenderemos para inventar 
cada vez de nuevo, sin tener jamás la certeza de haber encontrado el me-
jor método. La acción no-violenta es una lección de humildad.

Bibliografía
•	Aubenque, Pierre (1963), La prudence, chez Aristote, París, PUF

•	Léonard, André (1991), Le fondement de la morale; essai d’ethique philosophique, Paris, 
Le Cerf.

•	Muller, Jean-Marie (2004), “Non-violence, philosophie et stratégie” en Alternatives non-
violentes, 3er trim.

•	Ricoeur, Paul (1989), “Approches de la personne”, Approches, Paris, CDR, 4° trim.

•	Vaillant, François (1990), La non-violence; essai de morale fondamentale, Paris, Le Cerf.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-36-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

La mediación y la No-violencia

Publicado en el Órgano Informativo de la 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México,  

Publicación Bimestral, Año 13, No. 77, PP. 64-67  
Enero-Febrero de 2006, ISSN: 1405-5627.

La función principal de las comisiones de derechos humanos y de las otras 
instancias como la defensoría del universitario consiste en detectar las viola-
ciones de estos derechos y recomendar a los responsables la aplicación de la 
ley. Esta función es importante porque crea una cultura de lo justo, entendida 
como obediencia a las leyes: Estado de Derecho que es el nivel inferior de 
la moral. Estas instancias de defensa y promoción de los derechos humanos 
podrían incluir en sus funciones la creación de las estructuras necesarias para 
la formación de mediadores y crear así la cultura de la mediación1.

La mediación es una prolongación de la empatía: ayuda a dos personas o 
a dos grupos a encontrar un espacio donde el diálogo es posible. La me-
diación ayuda a la gente a confiar en sí y en el otro.

En las líneas que siguen se ofrece un principio de reflexión sobre la utili-
dad de esta figura social que ya ocupa un lugar importante en otras lati-
tudes. Seguí los trabajos de la revista Non-violence actualité que dedica 
muchas de sus páginas a este modelo de resolución de los conflictos2.

“La mediación, gracias a la intervención de un tercero, neutro, propone aquí 
una nueva mirada sobre el conflicto; puede permitir a los medianos3 librarse 

1	 Existe para el mundo hispano la página web www.intermediacion.com/mexico.htm 
y cursos en línea en la misma dirección /cursos-online.htm y en solomediación.com.

2	 Non-violence actualité. Centre de resources sur la non-violence, bajo la direc-
ción de Vincent Roussel, www.nonviolence-actualite.org.

3	 La palabra es un neologismo para nombrar a las partes que se tratan vía la mediación.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-37-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 m
ed

ia
ció

n 
y l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

del conflicto, de la violencia por un proceso de transformación, para encon-
trar de nuevo una situación apacible4. Apuntemos otra definición que fortale-
ce esta primera: “La mediación es un proceso que emplea a un tercero neutral 
–el mediador– para facilitar negociaciones entre las partes de un conflicto con 
el fin de llegar a una solución mutuamente aceptable5.”

La mediación no siempre es practicable, depende de la relación entre las par-
tes, del reconocimiento o aceptación del mediador y de las características del 
conflicto, por lo que no es la única manera de resolver los conflictos.

La mediación es ante todo un estado de espíritu (como lo es la No-violen-
cia), más si se trata de vigilar los vínculos sociales y a las relaciones entre 
personas. Es crear espacios para los diálogos.

“La mediación de barrio y la mediación escolar deberían ser un nuevo 
ritual de gestión de los conflictos (…) Deberíamos poder arreglar la mayor 
parte de los pequeños litigios consultando al mediador. Si no se logra en-
tenderse, entonces se va a la justicia, pero no antes6.”

¿Es la mediación una técnica no-violenta? La mediación permite introdu-
cir en la No-violencia un medio vital acogedor, lo que es propiamente la 
meta de la No-violencia activa.

La formación para la mediación empieza desde la primera juventud o niñez. 
Es aprender a preguntarse, a discutir, a argumentar, a contradecir y a dar su 
opinión. Más tarde será poner en forma el pensamiento mediante la diserta-
ción filosófica, la referencia a los pensadores y la liga con otras enseñanzas. 
Notemos que la administración de los conflictos pasa por la filosofía que es el 
camino para conocerse a sí mismo y conocer el mundo en el que vivimos. En 
efecto, el conflicto es también un camino de educación, en él se da el recono-
cimiento de la alteridad más que la misma resolución que puede ser posterior. 
El conflicto es una forma de socialización. En la mediación no hay obligación. 
Las dos partes deben entenderse para definir conjuntamente sus reglas de vida 

4	 Bertrand de Villenueve. “La médiation: une éducation permanente aux conflits”, p. 30b
5	 Bennett G. Picker. Guía práctica para la mediación, p. 16.
6	 Jean-Pierre Bonafé-Schimitt. Entrevista de Guy Boubault en Non-violence actua-

lité, enero-febrero 2005. p. 4.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-38-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

comunes. Por eso, el punto central de la mediación es el reconocimiento del 
otro y la comprensión mutua.

La formación para la mediación se da de manera excelsa en el debate 
filosófico, filosofía de problemas, más que filosofía de autores. Sin em-
bargo, existen muchas formas espontáneas de mediación: el maestro que 
resuelve un conflicto entre alumnos, los padres de familia y muchos otros.

Para ser mediador hay que situarse ante los demás (edad, condición so-
cial…), se evalúa el camino transcurrido, discernir lo esencial de lo secun-
dario, demostrar firmeza. Ser capaz de ir hacia los demás, esforzarse en 
permanecer neutros y benévolos. Todo eso se aprende en la práctica. El 
mediador es la persona que ayuda a transportar las palabras7.

La mediación requiere lugares y espacios, en las vidas agitadas, demanda un 
tiempo fuera de ese tiempo. En estos espacios pueden decirse las situaciones 
de conflicto y que han hecho sufrir a las partes en conflicto. Sabemos que las 
partes en conflicto han experimentado y siguen experimentando frustraciones 
durante la negociación. Además del mismo problema que ocupa al mediador, 
deben tomarse en consideración los antagonismos personales. Al mediador se 
le pedirá centrar el problema, aclarar los malos entendidos alentar a los prota-
gonistas para que sean más objetivos, determinar dentro de qué rasgos puede 
darse la negociación, ni demasiado poco que no resuelve, ni demasiado impo-
sible8. La mediación pone el problema a la vista de los que están en conflicto. 
El primer paso es saber de qué se trata, las emociones sesgan el problema y no 
habrá solución si no se plantean claramente los términos del conflicto.

El agresor tiene derecho a que sus derechos sean reconocidos, el agredido 
deberá participar para elaborar la solución: eso es propiamente No-vio-
lencia ya que elimina la violencia.

No se trata de volver a vivir el conflicto sino tratar de rebasarlo. Es impor-
tante hacerse consciente que pocas son las ocasiones en que encontramos 
condiciones para la escucha y para el cuestionamiento. 

7	 Cfr. Jean-Philippe Faure y CéliBe Girardet. L‘empathie, le pouvoir de l’accueil.
8	 Cfr. Bennett G. Picker, Op. Cit., p. 17

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-39-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 m
ed

ia
ció

n 
y l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

Una de las búsquedas es el encuentro de las raíces propias. La mediación 
permite este retorno a los fundamentos y a los valores que nos son propios. 
La mediación es generadora de vínculos sociales y como la No-violencia 
estructura una nueva sociedad.

El conflicto provoca heridas que a su vez engendran la separación y se le-
vanta un muro entre las partes en conflicto. En el conflicto las agresiones 
verbales crean emociones que sumergen a los actores, más que la misma 
violencia física. El dolor puede ser tal que uno no reconoce el sufrimiento del 
otro y se pierde la capacidad de escuchar al otro. Se genera la parálisis. Salir 
del conflicto significa, entonces y desgraciadamente, la eliminación del otro.

Para evitar este peligro la intervención del mediador pone una nueva luz 
sobre el conflicto o una nueva manera de ver el conflicto. Varias son las 
etapas que habrán de transcurrir, pero será delante del mediador. Un re-
cuerdo de los hechos en los que se vive de nuevo la crisis a otro nivel. Ya 
no están solos, el mediador escucha y vive el drama y acoge el dolor. Poco 
a poco los vínculos se crean de nuevo. El mediador libera del odio.

Tiempo y escucha son imprescindibles para salir de la situación genera-
dora de sufrimientos y para volver a encontrar el camino, una dirección.

Sugerimos algunas condiciones para el éxito de la mediación. Primera-
mente es la escucha. El mediador escucha las versiones de los hechos y 
escucha las emociones de cada uno. El cuestionamiento del mediador 
hace evolucionar los sentimientos de odio, de injusticia, de negación. El 
resultado es el descubrimiento de los enfrentados de nuevas dimensiones 
de su ser. Facilita el cambio de percepción.

La verdadera solución se dará cuando haya reparación; sin ella la reacción si-
gue vivaz y se refuerza en un resentimiento latente. La reparación no es borrar 
sino asumir, vivir la sanción para empezar mejor un nuevo camino. Reparar 
es crear, es hacer algo nuevo. El diálogo no suple la reparación. Notemos que 
la reparación no es común, no es parte de nuestra cultura. Se requiere valor 
para aceptar el cumplimiento de esta parte esencial en el proceso de recons-
trucción de los vínculos. Pero, contrariamente al dolor del enfrentamiento, el 
dolor de la reparación es liberador para ambas partes.

Acoger las emociones y el dolor no es actividad común, no es innato. Esta 
formación se dará en la práctica donde pondrá en acción su capacidad de es-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-40-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

cucha, pero para esto deberá ser un profesional. Las escuelas de formación de 
mediadores insisten mucho sobre esta característica: no se improvisa mediador 
aun cuando mucho se aprende en la acción, hay requisitos de conocimientos 
que no pueden obviarse. No juzgar es otra faceta esencial lo que implica que 
el mediador no aconseja, es solamente un conciliador. Debe ser capaz de 
aceptar el caos y el desorden porque la crisis debe vivirse para que nazca el 
proceso de transformación que se da gracias a la compañía. La mediación es 
un arte que consiste en encontrar al otro, más allá de su apariencia o de su 
papel social; es encontrar al otro en lo que vivió. Deberá salir de los hechos, 
de la historia para acercarse a lo que se ha vivido y que produjo la oposición. 
Estamos seguros de que la armonía es factible.

El mediador también deberá ser una persona creíble, es decir que ha de-
mostrado ser imparcial y sabrá que la paciencia es virtud fundamental 
para esta clase de trato interpersonal. Cada mediador tiene su estilo; sin 
embargo, la experiencia ha demostrado que el mediador debe ser princi-
palmente un facilitador y no tanto un evaluador como a veces ha ocurrido.

No todos los conflictos se resuelven con la mediación. En efecto, los sen-
timientos pueden ser tales que las personas en conflicto no quieren la me-
diación. Aquí es donde nace la lucha no-violenta para obligar a las partes 
a sentarse en la mesa de diálogo. Cuando hay injusticia no hay diálogo 
mientras no exista equilibrio de las fuerzas. La presión social puede ser un 
camino para restablecer este equilibrio. La acción no-violenta constriñe, 
los buenos sentimientos no son suficientes para construir una sociedad. 
Las tácticas no-violentas permiten al agresor salir del problema sin ser hu-
millado y restablece las relaciones: es el humanismo de la No-violencia.

Ahora bien, la mediación si es primeramente en la práctica un modelo de 
gestión de los conflictos, no es solamente esto, es un aprendizaje a vivir 
juntos, es un modelo de regulación de la vida en sociedad que tiene por 
fundamento una racionalización de la comunicación. De esta manera se 
instala una manera de resolver los conflictos más consensuales con base 
en el contrario, la confianza y la equidad. La mediación se interesa en las 
diversas partes y se opone así de algún modo a la justicia de los tribunales 
que sólo busca al culpable para castigarlo.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-41-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 m
ed

ia
ció

n 
y l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

Ahí donde se ha institucionalizado9 la mediación encontramos las funcio-
nes y los beneficios siguientes:

•	 Ofrecer un tiempo y un espacio para las personas en conflicto.

•	 Encargarse de las lógicas de mediación o de conciliación de los con-
flictos interpersonales, inter-grupos o inter-instituciones.

•	 Acoger no tanto los conflictos sino sus interpretaciones a través de las 
emociones, lo vivido y las sensaciones que acompañan su desarrollo.

•	 Un lugar en donde puede expresarse el miedo, el sufrimiento, la intoleran-
cia, la agresividad y la violencia que a menudo están cerca del conflicto.

•	 Un lugar de atención específico para las víctimas de los delitos, para 
las personas que necesitan acompañamiento o sostén.

¿Cuándo es la mediación el mejor medio?
Cuando se quiere evitar un precedente, se desea lograr una rápida solución, 
se preserva la continuidad de una relación. En estos casos observamos los be-
neficios de este proceder: Las partes guardan un control sobre ellos mismos y 
sobre la situación; el procedimiento es más eficaz que otros; la comunicación 
se desarrolla más fácilmente, hay flexibilidad y se protege la privacidad y la 
confidencialidad. Se crean igualmente las bases para una resolución poste-
rior. Puede anotarse aquí que una situación común en todos los casos de me-
diación es que las partes en conflicto seguirán viviendo o trabajando juntos, 
lo que justifica aún más el recurso a la mediación.

El mediador invitado por una de las partes deberá convencer a la otra parte 
de la utilidad y de los beneficios que obtendrá con la mediación. No es 
innata la habilidad para proceder y, de nuevo, insistimos en que existe una 
formación previa y que no todos son capaces de realizar esta tarea.

9	 Para mayor información ver: 1. Spazi di Intensa, Centro per la gestione del con-
flicto, Via San Pio V, 17 Ib, 10125, Torino; correo electrónico: xpazintesa@gruu-
ppoabele.org. 2. Casa del conflicto Mirafiori, Via Negarville, 37/n, 10135 Torino; 
correo electrónico: casa. mirafiori@gruppoabele.org. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-42-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

Etapas de la mediación
Se darán primeramente las conversaciones con el mediador y en ellas se fija-
rán las reglas del procedimiento. En segundo lugar se deberá obtener que las 
partes estén de acuerdo sobre la persona del mediador y sobre este modo de 
resolver el conflicto. Puede haber documentos escritos de los que debe estar 
informado el mediador, así como de conversaciones que ya se habrían dado o 
se estén dando paralelamente a la mediación o previa a ella. Seguirán las re-
uniones conjuntas en las que se mantendrá el esquema ya planteado en líneas 
arriba. Finalmente se llega al acuerdo que no se da necesariamente con una 
sola sesión de mediación. A veces el conflicto es tal, con raíces muy profun-
das, que se requerirán varias sesiones o a veces varias mediaciones para lograr 
el objetivo. Añadiendo, una vez más, que la mediación no sólo no es el único 
medio para resolver los pleitos, sino que puede fracasar aun siendo el mejor 
modo de hacerlo. La libertad individual es un factor que debe ser considerado 
en la proyección de los resultados.

Otra institucionalización de la mediación sería el incluir en los contratos 
de trabajo en la cláusula o varias o en los códigos de ética profesional 
cómo se resuelven los conflictos en dicha institución, incluyendo, por su-
puesto, la mediación, sin olvidar que existen otros caminos como ya lo 
vimos: está el arbitraje, el litigio, la negociación y otros.

Bibliohemerografía consultada
•	Bayada B. et al. “La médiation en milieu scolaire”, en Alternatives non violentes, Otoño 

1997, N. 104, pp. 43-45.
•	Bernard, Nicole. “La médiation en actes”, en Non-violence actualité, n. 277, noviembre-

diciembre 2004, p. 26.
•	Bertoluzzo Marco y Sara Caruso. “Des ‘maisons des conflits’” dans plusieurs quartiers de 

Turin, en Non-violence actualité, N. 278, enero-febrero 2005, pp. 17-18.
•	Boubault, Guy. “La médiation, outil de cohésion sociale”, en Non-violence actualité, 

No. 278, enero-febrero 2005, p. 4.
•	Cárdenas, Eduardo José. La mediación en conflictos familiares, Buenos Aires, Lumen/

Humanitas, 1999, 2a.
•	Faure Jean-Philippe y Céline Girardet. L’empathie, le pouvoir de l’accueil, Genève, Jo-

uvence, 2003.
•	Liatard, Brigitte, “Jean-Marie Müller: ‘La médiation, une problématique de non-violen-

ce’” en Génération Médiateurs Infos, N. 15, p. 2 en Non-violence actualité, Julio-Agosto 
2004, N. 275.

•	Mas, Mercedes (Coord.). Educar en la no-violencia, Madrid, PPC, 2000.
•	Picker, Bennett G. Guía práctica para la mediación, Buenos Aires, Paidós, 2001.
•	Raguin Francoise. “De la philo á la mediación, de la mediación a la philo”, en Non-

Violence actualité, enero-febrero, 2004, N. 272, p. 19.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-43-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Fe

no
m

en
olo

gí
a d

e l
a  

N
o-

vi
ole

nc
ia

Fenomenología de la  
No-violencia

Publicado en la Revista Interinstitucional de  
Investigación Educativa “Tiempo de Educar”,  

Año 7, Segunda Época, Número 13, enero-junio de 2006.

Para llevar a cabo esta investigación me limitaré al método descrito por 
Spiegelberg (678). Iniciemos con una de las tantas definiciones de la No-
violencia, ésta es la de Anthony Parel: “La No-violencia gandhiana es una 
virtud cívica activa que habitualmente dispone a los individuos, los gru-
pos sociales y las autoridades políticas a resistir la violencia mediante el 
uso de medios no-violentos y resolver los conflictos utilizando  métodos 
pacíficos”1. Gandhi por su parte hace múltiples distinciones, nos limita-
mos a tres de ellas: “la No-violencia activa se distingue de la No-violencia 
pasiva, la No-violencia como credo se distingue de la No-violencia como 
política y la No-violencia de los valientes se distingue de la de los moral-
mente débiles”2.

El primer paso consiste en investigar un fenómeno particular. Las descrip-
ciones que preceden cubren parte de esta función crítica. El fenómeno 
particular es la virtud de la No-violencia. Apliquemos ahora el proceso 
de intuición fenomenológica. Encontraremos mentes temerosas ante un 
proceso moral como el de la No-violencia; su temor no debe alejarnos 
del estudio en proceso. Otras demostrarán incredulidad ante este mismo 
fenómeno. Otros más se manifestarán opuestos sin precisar las razones 
de su posición. La intuición fenomenológica debe darse fuera de estas 
expresiones que trastornan nuestro conocimiento del objeto de estudio. 

1	 Parel, Anthony. New Dictionary of the History of Ideas, en http://find.galegroup.com
2	 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-44-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

Tomemos por consiguiente una actitud lo más neutra posible sin caer en 
la indiferencia.

En este paso se presentan también ciertas sombras que no nos permiten 
ver con precisión el objeto de nuestro interés. Una experiencia fallida en 
el pasado al aplicar los métodos de la No-violencia puede ser una. Otra 
es la falta de paciencia para un proceso que exige largas horas, semanas y 
meses para alcanzar su meta. Más sombras tenemos en el individualismo 
reinante donde las acciones grupales son rechazadas, criticadas y cierta-
mente abandonadas.

En sentido inverso encontramos sombras que enaltecen excesivamente 
ciertas virtudes o ciertos éxitos. La adopción ingenua de la No-violencia 
es una de ellas. Se cree que la No-violencia es fácil sin ver los enormes 
compromisos que conlleva y el adiestramiento necesario.

Gandhi afirma que la No-violencia es una guerra sin armas y como en 
ella se requiere entrenamiento, fortaleza, lealtad, espíritu de cuerpo, del 
mismo modo la No-violencia requiere de las mismas cualidades. Som-
bra sobre la No-violencia es desconocer o minusvalorar estas condiciones 
esenciales a esta filosofía de la vida.

La amistad o la fascinación que los líderes de la No-violencia han atraído 
una hipersensibilidad hacia un proceso que no es para débiles, sino por 
el contrario, para personas plenamente conscientes de sí mismas, de sus 
potencialidades y de sus limitaciones.

Este primer paso se desarrolla ahora en el análisis fenomenológico. La des-
cripción anterior debe ser delimitada y debemos encontrar la estructura de 
este fenómeno. Los límites de la No-violencia están dados en los niveles 
que la componen: la filosofía de la No-violencia que es ética; las estrate-
gias, que es política y sentido de la administración; las tácticas que son el 
medio más inmediato de acción, sus límites están en la fuerza mental y 
física de los actores y en los alcances de la imaginación.

El fenómeno tiene por estructura como espina dorsal la fe en la conciencia 
del hombre. No habría acción posible si nos cerráramos en un maniqueís-
mo que ubica el mal fuera de mí. Si el otro representa o expresa el mal sin 
otra manifestación ética el mundo se clausuraría, la muerte se instalaría. 
La fe en la conciencia del otro sostiene el movimiento hacia la justicia. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-45-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Fe

no
m

en
olo

gí
a d

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia
 

Esta fe está constituida por un conocimiento del ser humano, por una an-
tropología centrada en la persona como conciencia de sí. Reconocemos 
en ella también el amor a la justicia y el dolor ante la injusticia.

El diálogo es otra dimensión esencial de la No-violencia. Requiere de la 
primera condición antes mencionada, requiere ser consciente de la razón 
del otro. El diálogo sólo podrá darse entre dos personas que creen en la 
capacidad del otro de entablar este diálogo, es decir capaces de encontrar 
en el otro sus facetas de bondad, de búsqueda de la verdad, de emancipa-
ción permanente.

Injusticia y conciencia de sí se relacionan en cuanto la conciencia de sí se 
ha desarrollado gracias al contacto con el medio: el tú, el uds., el cosmos 
y Dios. El encuentro con el tú y con el uds. Nos enfrenta a la maldad, a 
la injusticia. Afectado por este encuentro, el no-violento acrecienta en 
sí la sensibilidad por la justicia. De ahí pasa a la acción exterior, la No-
violencia se torna asunto político que demanda nuevas condiciones. Otro 
fenómeno adyacente es la acción sobre el propio cuerpo. La No-violencia 
implica la calidad fisiológica de los órganos. Ser plenamente hombre o 
mujer aparece como una condición inicial para emprender el camino de 
la No-violencia activa. Sensibilizado ante la injusticia el no-violento en 
plena posesión de sí es capaz de realizar las acciones necesarias a la bús-
queda del diálogo.

Mi intención está orientada hacia la No-violencia, es el movimiento inte-
rior de la conciencia irradiante y dirigida hacia los objetos. Es la fase noéti-
ca. Existe un resultado de esta operación, un contenido que es la virtud de 
la No-violencia inserta en las fibras racionales y emocionales de nuestro 
ser. Paralelamente al descubrimiento de esta doble faceta encontramos la 
fusión de ellas dos. La noesis crea el noema, la No-violencia como obje-
tivo racional crea la No-violencia como virtud y viceversa las acciones 
no-violentas desarrollan la conciencia de la No-violencia mental.

Como bien lo enseñaba Gandhi la No-violencia debe ser meditada y la 
fenomenología nos invita de igual modo al silencio. La vivencia no puede 
darse en el alboroto y los gritos. Y ante el fenómeno de la No-violencia 
tan complejo y tan simple a la vez, una fenomenología efectiva demanda 
largos momentos de mudez.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-46-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

¿Cuáles son las clases de fenómenos que pueden encontrarse y que se 
relacionan con la No-violencia? Tenemos las clases: Ética – verdad, amor, 
virtud suprema del valiente, justicia, acción, fe, diálogo, autonomía (per-
sonal), paciencia, deber de no cooperación con el mal, la misericordia, 
tolerancia; Fisiología – emoción, rebeldía, austeridad, ayuno, autopurifi-
cación; Política – autonomía (de grupo – swaraj), autodeterminación, 

Tenemos tres clases: Ética, Fisiología y Política. La No-violencia se coloca 
en cada una de ellas que se relacionan entre sí.

Podemos añadir, para hacer más claro aún el fenómeno, las clases que son 
finalmente su negación. En Ética tendríamos el pacifismo que es vedado 
por los no-violentos; está la resistencia pasiva que podría ser arma de los 
débiles, es rechazada; tenemos la venganza ante una injusticia, que tam-
poco pertenece a las clases en las que ubicamos la No-violencia; está la 
impaciencia que mata la No-violencia que se identifica en largos periodos 
de reflexión y de acción; el recurso a la autoridad, papá, policía, dominio 
del derecho positivo, surmoi agobiante; la diplomacia que actúa sin vio-
lencia, pero no con las armas de la No-violencia, las comisiones de dere-
chos humanos que también recurren a medios sin violencia (recomenda-
ciones) pero que no son no-violentos; los tribunales que tienen una carga 
bastante grande de violencia, pero globalmente no pegan, no arañan, no 
muerden pero no son no-violentos ni siquiera parcialmente. ¡Atención! La 
palabra enemigo no pertenece al vocabulario de la No-violencia.

Si mostramos con claridad lo que se acerca y lo que está alejado de la No-
violencia, surge con más luz la significación de este fenómeno. Logramos 
encerrarlo entre marcas que precisan su ubicación.

Gandhi aporta una metáfora para completar de enriquecer el concepto. 
Dice que el árbol está en la semilla. Muestra así donde está el fin y donde 
están los medios. Más aún otros pensadores de la No-violencia añaden 
que los medios ya son fines. El árbol que crece torcido seguirá torcido por 
lo que el medio, la semilla y el primer brote deberán ser cuidados para que 
se inserten en el camino que lleva al fin.

La No-violencia, dice Gandhi, no es un vestido que uno se pone a volun-
tad. Esta metáfora nos conduce a reconocer que la No-violencia pertenece 
a la categoría de filosofía de la vida o a una sabiduría...

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-47-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Fe

no
m

en
olo

gí
a d

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia
 

“La verdadera moral es inseparable de la auténtica religión. Esta es a aque-
lla, lo que el agua a la semilla, oculta en la tierra”3. La acción no-violenta 
no es religiosa sino que es civil o cívica, laica si se quiere, pero es sosteni-
da por la religión que es su substrato.

Pasemos ahora a investigar las esencias generales. Para tal efecto iniciamos 
este camino desde el particular. Una injusticia que padecemos en nues-
tras universidades (y en otras escuelas) es la irresponsabilidad de algunos 
profesores. Llegan tarde, se ausentan fácilmente, no corrigen los trabajos, 
son “barcos”, hablan de futbol en vez de enseñar o sencillamente son ig-
norantes de su materia.

La injusticia no puede mantenerse: debe denunciarse y corregirse. Vencer 
la injusticia no es optativo.

El no-violento no recurre a la autoridad para acusar sino que afronta la 
situación y a las personas. Se atreve a mostrar la cara para despertar la 
conciencia del violento.

La acción empieza por un retorno sobre uno mismo: sostengo esta injusticia, 
soy cómplice de ella, obtengo beneficios de ella (menos trabajo, más relajo…).

Esto quiere decir que el primer paso está en la conversión de uno mismo.

El camino puede ser el siguiente:

El estudiante estudia, aun cuando el maestro no enseñe; el estudiante pre-
para la clase, el estudiante se adelanta al maestro para preguntar y ampliar 
lo que ya aprendió o para salir de dudas y consecuentemente despertar la 
conciencia del maestro inconsciente de su injusticia.

La No-violencia acepta el sufrimiento que se asume como parte de las 
estrategias.

Estamos seguros de que el profesor está dotado de razón como todos los 
seres humanos. Esta fe es esencial, sin ella nada puede hacerse. Es muy 
probable que al poco tiempo de haberse organizado los alumnos para 

3	 Gandhi. Reflexiones sobre la No-violencia, p. 87.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-48-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

estudiar en común, y haberse adelantado al profesor y haber participado 
en la clase, el profesor cambie su actitud y se vuelva más activo, más res-
ponsable y se abra al diálogo.

Si no es así, no seamos ingenuos, habrá que pensar en otras acciones que 
obliguen al profesor a dialogar sobre la situación que se está viviendo.

No es oportuno que haya un líder que cargue sobre sí toda la responsabi-
lidad, es mejor que haya una representación del grupo, tres o cuatro que 
son los que guían la acción de todos y solicitarán al maestro, cuando sea 
la hora de hacerlo, el diálogo, para cambiar la situación y mejorar la en-
señanza y para salir de la injusticia de la que son partícipes las dos partes.

En efecto, el bien y el mal no están el uno en ti y el otro en mí, tu malo y 
yo bueno sino que la línea divisoria entre el bien y el mal me parte por la 
mitad. Reconocer que soy capaz de hacer el mal es también condición de 
vitalidad de la No-violencia activa.

Finalmente, si no hay respuesta para el diálogo, única vía de solución, que 
no es chantaje sino búsqueda común de la verdad que está parte en uno y 
parte en el otro, habrá que ingeniarse para llevar a cabo acciones diversas 
que llamen la atención de la persona involucrada y de la comunidad o de 
la opinión pública.

En esta “batalla” todos ganan, porque en ningún momento se humilla al 
profesor, ni se le considera menos. Él, como los estudiantes, tiene su dig-
nidad, que debe ser respetada íntegramente.

De esta descripción de un particular pasemos al concepto que encierra: La 
No-violencia tiene dos vertientes. 1. Vertiente Ética que consiste en esta lucha 
interior para lograr dominar o eliminar las huellas de la violencia que se es-
conde en nuestro interior. 2. Vertiente Política que nace en todos los que han 
desterrado la violencia de sus modales y se encuentran ante la violencia de 
las personas y de las estructuras. De este descubrimiento doloroso surge la 
voluntad de una acción política que cambie este estado de cosas.

Veamos el concepto de Ética. La Ética es un discurso normativo pero no 
imperativo que resulta de la oposición entre lo bueno y lo malo considera-
dos como valores relativos (los deseos). Responde a la pregunta: ¿cómo vi-
vir?”, es particular para cada individuo o para un grupo, es un arte de vivir, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-49-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Fe

no
m

en
olo

gí
a d

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia
 

tiende hacia la felicidad y culmina en la sabiduría”4. O también: “El estu-
dio teórico de los principios que guían la acción humana en los contextos 
en los que la elección es posible”5. La No-violencia, por consiguiente, es 
una búsqueda teórica que conduce hacia la acción que, a su vez, desem-
boca en la felicidad. Es el desarrollo máximo de nuestras potencialidades.

Veamos ahora que entendemos por estudio teórico. “Esfuerzo mental que 
se aplica a conocer, memorizar o aprender alguna cosa”6. No nos lanza-
mos a la acción no-violenta sin este bagaje intelectual en el que aprende-
mos su historia, su filosofía, sus estrategias, sus tácticas. Este trabajo puede 
ser hecho por otros, especialistas, que comunican a los demás el resultado 
de su trabajo intelectual, pero el recurso a estos conocimientos es absolu-
tamente necesario. Si la No-violencia es una guerra sin fusil como decía 
Gandhi, es una guerra entre conciencias que deben estar ilustradas. En la 
calidad de los argumentos empieza la solución de los problemas.

El segundo concepto es el de Política. “La Política es a la vez la actividad 
organizadora, el arte de gobernar, el conjunto de los asuntos políticos, la 
teoría de los regímenes y la ciencia que analiza todos estos fenómenos”7. 
Ante la complejidad de este concepto deberemos desmenuzar o ascender 
en las esencias generales como lo acabamos de hacer para la ética.

Actividad organizadora. ¿Qué es organizar? “Planificar o estructurar la rea-
lización de algo, distribuyendo convenientemente los medios materiales y 
personales con los que se cuenta y asignándoles funciones determinadas”8. 
¿Qué organiza la No-violencia? Cualquier grupo social: la familia o el Estado. 
Organiza porque construye, a diferencia de la violencia que destruye con sus 
acciones. La No-violencia crea las condiciones y las estructuras de un nuevo 
modo de comportarse l os miembros de esta sociedad. En los medios se en-

4	 André Comte-Sponville. “Ethique et morale”, ciclo de conferencia sobre Conoci-
miento y vida hoy celebrado el 5 de marzo de 1996, p.2.

5	 S. Auroux. Encyclopédie philosophique universelle, Las notions philosophiques, 
vocablo: Éthique (Mor.), p. 870.

6	 http://www.elmundo.es/diccionarios/
7	 J. Freund. Encyclopédie philosophique universelle, Les notions philosophiques, 

vocablo: Polítique (pol).
8	 http://www.elmundo.es/diccionarios/

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-50-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

cuentra el fin, o sea, la acción no-violenta edifica para el futuro, en la acción 
se encuentra la imagen de lo que serán las nuevas relaciones.

Gobernar. “Administrar, tener el mando de un territorio o una colectividad”9. 
Aplicando el método de las variaciones, esta esencia general que se oculta 
en la Política deberá ser eliminada cuando de No–violencia se trata. En 
la No-violencia la responsabilidad es de todos y cada uno es capaz de 
responder por sí solo.

El conjunto de los asuntos políticos. Ya hemos apuntado que existe una ver-
tiente de la No-violencia que es política. Todos los asuntos de la vida política 
interesan a los no-violentos sensibles a las injusticias y a las violaciones que 
ocurren no siempre por accidente en estos asuntos. Obvio es que no se trata 
de la pequeña política de los pleitos entre ciudadanos por un puesto en la 
administración pública o por elección popular. No se trata de las hablillas 
que ocupan muchos espacios en estos asuntos. Se trata aquí de la verdadera 
Política que es el ordenamiento de la vida pública mediante leyes bien hechas 
y bien aplicadas, mediante el recurso a la fuerza cuando las circunstancias lo 
demandan. Y aquí es útil apuntar que las fuerzas del orden deben ser no-vio-
lentas siempre que sea posible. La primera opción ante casos de violación de 
las leyes o del orden público debe ser una reacción basada en los principios 
del respeto a las personas cuya dignidad no puede ser pisoteada en ninguna 
circunstancia. Si la policía debe recurrir a la fuerza deberá cuidar de hacerlo 
a sabiendas de que el delincuente es un ser humano que tiene conciencia. No 
se niega el recurso a la fuerza porque la delincuencia puede ser extremada-
mente violenta y la integridad y la vida de los policías deben ser cuidadas. Sin 
embargo, el ideal proclamado por Gandhi dice otra cosa. “He dicho a nuestra 
gente –declaró en una entrevista—que no debe depender de la ayuda militar 
o policial. Tenéis que defender la democracia, y la democracia y la dependen-
cia de los militares y la policía son incompatibles”10.

La teoría de los regímenes. La No-violencia apunta hacia la democracia y 
la promoción de los derechos humanos. Estudiar los regímenes y aportar 
soluciones u orientaciones es parte importante de la vida de los no-violen-

9	 Diccionario El pequeño Larousse, 2003, vocablo: Gobernar.
10	 Citado por Louis Fisher. La vida del Mahatma Gandhi, p. 468.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-51-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Fe

no
m

en
olo

gí
a d

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia
 

tos, siempre atentos a mejorar su presencia en el mundo. La filosofía de 
la No-violencia alimenta la teoría política y aporta elementos importantes 
para fundamentar la democracia que a su vez es el humus del respeto a 
los derechos humanos. Se incluye en este apartado la ciencia política que 
abarca la teoría antes mencionada.

Alcanzamos así unas esencias generales que nos ubican con mayor certe-
za en el mundo de la No-violencia. Las esencias generales por supuesto 
se aplican a otros tópicos o a otros conceptos de menor extensión y mayor 
comprensión; conceptos que pueden llamarse paralelos a los que nos ocu-
pan y delimitan precisamente la extensión de nuestro concepto central.

Hemos recurrido a las esencias generales para entender mejor el particu-
lar que es la No-violencia en su especificidad. Sabiendo así la relación 
existente entre el particular que es nuestra vida diaria marcada por la No-
violencia y las esencias superiores que dan contenido al particular.

Acerquémonos ahora a las relaciones esenciales existentes entre las esen-
cias ya descubiertas. Dividimos este análisis en dos partes. Para empezar, 
observamos las relaciones que se dan adentro de una esencia.

Aquí empieza la aplicación del método de las variaciones. La primera 
esencia es el estudio teórico. ¿De qué se compone este estudio? De en-
tendimiento, de comprensión, de memorización, de clasificación de los 
argumentos y su jerarquización. Si quitara el elemento “entendimiento” 
¿podríamos hablar aún de un estudio teórico? La respuesta es negativa, lo 
que nos obliga a considerar este concepto esencial, en el sentido duro que 
la filosofía da a este término. En otras palabras, destruiríamos el concepto; 
no hablaríamos ya de estudio teórico. 

Podemos seguir la misma reflexión acerca de los otros componentes. Po-
demos añadir elementos, por ejemplo, el estudio teórico es alucinación. 
No nos es posible incluir dentro de la esencia en análisis este nuevo apor-
te. La alucinación no pertenece al estudio teórico.

De ahí pasamos a la Ética, mayor comprensión, menor extensión. La Ética 
es ciencia (en el sentido de Wissenschaft), es referencia, es significa-
ción, es orden, es guía de la acción. Si quitáramos el concepto de 
ciencia ¿seguiríamos hablando de Ética? Ciertamente no. El concepto 
de ciencia es, por consiguiente, esencial a concepto de Ética. Si suprimo la 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-52-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

calidad de ser ciencia, destruyo el concepto de Ética. El concepto de acción 
está íntimamente conexo con el de Ética. Por esta razón la No-violencia que 
es primeramente una filosofía de la vida es consecuentemente un conjunto 
de acciones que se llevan a cabo guiadas por la Ética, hacia la corrección de 
lo inédito, la injusticia, la mentira. Y así sucesivamente. Puedo añadir otra 
característica: la Ética es una técnica. Este nuevo concepto no cabe en la 
conceptualización que estamos haciendo de la Ética. La Ética no es técnica.

La organización es un componente esencial. Veamos de qué está consti-
tuido. Orden, disciplina, meta, medios están dentro del concepto de or-
ganización. Eliminemos el primero “orden”. ¿Aún hablamos de organi-
zación si no hay orden? En general consideramos que la organización, 
precisamente, es orden; por lo que no podemos eliminar este componente 
so pena de eliminar el mismo concepto origen del análisis. Lo mismo 
podemos decir de la disciplina. La acción no violenta es disciplinada. Es 
Gandhi quien afirmaba que sufría con los que sufren, pero que no partici-
paría en una acción desordenada, indisciplinada y al ahí se va. La acción 
no-violenta es preparada como ya se observó en este breve estudio. La ac-
ción es guiada, orientada. El fin está en los medios; es decir los medios son 
elegidos en función del fin que se persigue y se ve en los medios utilizados 
cuál es el fin hacia el que se tiende. Por consiguiente eliminar el concepto 
disciplina del fenómeno de la No-violencia es matar la No-violencia.

Intentemos añadir algún otro componente. Por ejemplo, pensemos en “au-
toridad”. Un principio fundamental de la No-violencia activa es la autono-
mía de las personas hasta llegar en algunas de sus manifestaciones en anar-
quía. Cada quien es plenamente responsable de lo que hace, no descansa 
sobre una “autoridad”. El concepto autoridad puede ser eliminada porque 
desvirtúa el sentido auténtico de la No-violencia. En una acción cualquiera 
todos los participantes son capaces de tomar sobre sí la acción que se lleva 
a cabo. Es el momento de recordar la toma de las Salinas de Dharasana en 
mayo de 1930 narrado por Web Miller corresponsal del United Press. La 
larga fila de indios caminaba con la frente en alto hacia la barrera de sol-
dados ingleses que impedían el paso. Los primeros fueron golpeados hasta 
la muerte de algunos de ellos, la marcha seguía y así por varias horas. No 
había autoridad que mandara, sólo hombres autónomos convencidos de 
la justicia de su acción. Como lo manifestó el corresponsal, Gran Bretaña 
mostró su cara asesina y la degradación de la cultura europea.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-53-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Fe

no
m

en
olo

gí
a d

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia
 

Consecuentemente retiramos de los componentes de este concepto el 
añadido “autoridad” que ciertamente no cabe en él.

La segunda parte consiste en relacionar las esencias entre sí. El mismo 
método de las variaciones nos indica el modo de operar.

Acerquemos Ética y Política, las dos esencias básicas. Algunos seguramen-
te separan estos dos conceptos cuando se afirma que en la guerra (Política) 
todo se vale. Esta posición es errónea porque no es cierta la frase de Ma-
quiavelo: el fin justifica los medios. Los medios indican el fin, pero no se 
justifican en este fin. La Política es una rama de la Ética será la posición 
extrema opuesta a la primera. Existe una relación íntima entre estos dos 
conceptos que pueden permanecer dentro de la Filosofía y de la acción 
no-violenta. Separarlas debilitaría todo el espíritu de la No-violencia.

Dentro del concepto de ética vimos acción y ciencia. Podemos acercar estos 
dos conceptos aun cuando no se vea de inmediato la relación. La ciencia guía 
las sociedades porque el conocimiento del mundo y del hombre, objetos de 
la ciencia, permite acciones cada vez más complejas. La ciencia crea ideas y 
los hechos son esclavos de las ideas, como lo decía Horkheimer. Los hechos 
son el mundo de la acción, así que podemos relacionar sin temor a equivo-
carnos estos dos componentes de la No-violencia.

En el concepto de Política hemos analizado la dimensión meta y medios. 
Estos dos conceptos están vinculados intrínsecamente. No podemos ha-
blar de meta sin considerar también los medios, y los medios conducen 
necesariamente a una meta. La No-violencia es a la vez el uno y el otro 
sin peligro de confundirse. En la acción, que es lo propio de la No-vio-
lencia (“La No-violencia no puede ser predicada. Debe ser practicada”11), 
adoptamos medios con la mirada orientada hacia el fin. Más aún, una 
auténtica acción no-violenta encierra todas sus acciones parciales dentro 
de un proyecto global, meta final de la gesta. Si buscamos la democracia, 
los medios deben ser democráticos. No es imaginable una democracia 
que naciera de una dictadura, ni siquiera de un mando fuerte que aplasta 
sino que los actores que buscan la democracia sabrán considerar en cada 
momento la opinión de los demás antes de decidir.

11	 Gandhi. Reflexiones sobre la no-violencia,  p. 40.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-54-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

Modos de aparición
Pasemos ahora al siguiente nivel que nos indica el método fenomenológico: 
los modos de aparición. Un concepto nace, se desarrolla, alcanza su madurez 
y puede perderse si su significación se ha diluido a través de la historia.

La No-violencia existía antes de tener su nombre propio hace muchos 
siglos. Siempre ha habido entre los humanos dentro de sus civilizaciones 
hombres y mujeres más sensibles a la dignidad del otro y deseosos de 
hacerse respetar. Estos personajes de la historia han entendido que la re-
lación entre dos conciencias sólo puede darse mediante el uso de la palabra, 
el diálogo. Han creado códigos en los cuales estas convicciones se han 
explicitado. Buda es uno de ellos y su camino hacia la felicidad es ya una 
guía no-violenta. En uno de sus principios pide a Dios ser salvado de la 
muerte violenta.

Jesucristo es otro personaje que ha desarrollado toda una filosofía de la 
vida basada en la No-violencia. El Sermón de la Montaña (Mt. 5) es un 
código para los no-violentos. “Dichosos los pobres”: la pobreza es una de 
las características de la lucha no-violenta, más aún, la No-violencia es el 
arma de los pobres para hacerse respetar y obtener justicia.

Otros muchos se han mostrado no-violentos. Pero la palabra fue inventada 
por Gandhi a partir del término sánscrito Ahimsa que quiere decir compa-
sión. Dice: “Himsa es causar dolor o matar a cualquier forma de vida, por 
ira, con fines egoístas o con la intención de dañarle. Abstenerse de ello es 
Ahimsa o No-violencia”12. El nacimiento del concepto y la práctica o sea 
de la acción atestiguada se da a partir del siglo XX cuando Gandhi aplica 
su descubrimiento que es la búsqueda de la verdad en África de Sur. La 
injusticia de la que él mismo era objeto por ser indio, es decir, de piel 
oscura, le animó a reunir a los indios trabajadores de esas regiones para 
conjuntamente desobedecer las leyes injustas y asumiendo el dolor que 
esta actitud implica transformar el trato dado a su congéneres.

Hay dos momentos en este surgimiento de la Filosofía y la acción no-violen-
ta. En primer lugar la humillación y la compasión y, en segundo término, el 

12	 Ibidem, p. 86.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-55-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Fe

no
m

en
olo

gí
a d

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia
 

desarrollo de lo que Gandhi llamará “Mis experiencias con la verdad” una 
autobiografía que muestra cómo la idea inicial fue madurando con la acción. 
Esta segunda fase se alimentó de algunas lecturas esenciales: Unto this last 
de Ruskin fue una lectura que impresionó a Gandhi. Los escritos de Tolstoï 
con quien además se carteaba es otro apoyo teórico. Las conversaciones con 
Romain Rolland en Suiza en uno de sus viajes a Europa precisaron algunos 
conceptos. Y finalmente los debates interminables con los virreyes ingleses 
que gobernaban la India. No olvidemos sus diálogos con los amigos, Rabin-
dranath Tagore, y los enemigos, Jinnah entre ellos.

Varios europeos se acercaron a Gandhi y algunos regresaron a sus países 
de origen para hablar de estas experiencias y crear núcleos de acción.

Hoy por hoy, las técnicas de Gandhi han sido revisadas y superadas en las 
acciones llevadas a cabo después de su muerte y de la Segunda Guerra 
Mundial. Martin Luther King Jr. es uno de los actores del principio de esta 
nueva etapa en la historia del concepto de No-violencia. “Humillaciones 
y violencias engendradas por la ideología de la superioridad blanca cons-
tituyen el pan cotidiano de la población negra”13. Esos son los sentimientos 
que han generado la acción no-violenta; el sufrimiento ante la miseria del 
otro. Cristo en el mismo sentido hace milagros para aliviar estos sufrimien-
tos. Los males físicos que eran curados eran signo de la maldad interior o del 
dolor interior. Rosa Parks se había adelantado, sin tener conocimiento de la 
teoría que implicaba su acción (no levantarse de su asiento en el autobús de 
pasajeros para cederlo a un blanco) “Mrs. Parks felt as if something inside her 
died a little each time she had to ride the bus. She felt especially sad because 
of the little children”14. El sano orgullo y la tristeza, la compasión para con 
los niños son los sentimientos que hicieron nacer, desde sus quince años en 
1926, en Rosa Parks la voluntad de luchar sin caer en la violencia de otros 
que sufrían las mismas injusticias.

En Francia Lanza del Vasto, bautizado por el mismo Gandhi como Shan-
tidas recibirá de su maestro la misión de crear una comunidad laica en 

13	 Marie-Agné Combresque y Guy Deleury. Gandhi et Martin Luther King; Leçons 
de la non-violence,  p.47. 

14	 Eloise Greenfield. Rosa Parks, p. 18.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-56-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

defensa de la paz. La No-violencia que en este caso proviene de Gandhi 
y es aprendida por Shantidas en su viaje a la India y su convivencia con 
Gandhi, son narradas en su Retour aux Sources. Aquí, la No-violencia tie-
ne su origen en los malestares causados por la Segunda Guerra Mundial y 
la guerra fría, los peligros de la amenaza nuclear. Sumemos a este hecho 
la acción de Jean Goss, cuya convicción nacerá en las mismas condicio-
nes de Shantidas. Jean Goss se alejará de los peligros de la guerra para 
orientarse hacia la injusticia de los regímenes políticos que destruyen a la 
persona. Justifica esta convicción su acción con su esposa en la caída de 
Marcos en Filipinas.

En el mismo espíritu hay que citar a Lech Valessa, que buscó y logró la 
libertad de su pueblo polaco, o la lucha de Mandela por la liberación de 
los negros aún condenados al apartheid cincuenta años después del paso 
de Gandhi por su país.

Los modos de aparición de la No-violencia se han dado siempre por razón 
de la pena, del sufrimiento moral, de la compasión ante la miseria que los 
humanos imponen a sus semejantes. El no-violento es una persona que se 
ha liberado de la violencia en sí mismo y en esta purificación moral sufre 
ante la violencia que nos rodea. De ahí pasa a la acción sobre el exterior 
cuidando no caer de nuevo en actitudes o acciones violentas de su parte.

Esta aparición de la No-violencia no sigue siempre este camino ideal, sino 
que puede desorientarse, perder la meta y caer en la pasividad ante la gra-
vedad de los problemas y la poca fuerza que tenemos; puede reorientarse 
hacia la violencia ante la misma desesperación que la falta de fe provoca.

También es prudente anotar que todos los conceptos analizados supra, y 
que ilustran el concepto central, desembocan en la acción moral, y puede 
ser que algunas de estas características esenciales pierdan su poder. Que 
la ética se quede en la mera enunciación de principios generales, que la 
organización caiga en el laissez faire en vez de ser guía.

La realidad, que tan fácilmente tomamos como lo que nuestros sentidos 
perciben, está constituida por una significación que da sentido al objeto 
(opuesto a sujeto, en epistemología). Este proceso que consiste en unir lo 
que los sentidos me comunican y la significación que mi mente aplica a 
los entes, se llama constitución del mundo. En otras palabras, el mundo 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-57-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Fe

no
m

en
olo

gí
a d

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia
 

que nos rodea y nosotros mismos en él se constituyen no existen propia-
mente sin la aplicación de la significación.

Constituimos entonces la No-violencia. Hemos mostrado la realidad que 
los sentidos nos entregan y que ha sido captada por la imaginación, la 
inteligencia, la memoria, pero no le hemos dado la significación que le 
dará un existir pleno.

Esta constitución se dará paulatinamente a medida que el objeto sea asu-
mido por nuestra mente. La No-violencia, como acción hacia la verdad 
y la justicia, será tal cuando nos hayamos hecho a este proceso, es decir, 
cuando nuestra vida se oriente hacia la verdad y la justicia, y cuando 
hayamos determinado nuestra voluntad de acción. La significación de la 
No-violencia se encuentra en este proceso y en su realización en nosotros. 
Cuando nos atrevamos a la acción añadiremos sentido. Cuando la verdad 
es de nuestro interés, añadimos sentido. Cuando la justicia se torna in-
quietante para nuestra conciencia ilustrada añadimos sentido. Todos estos 
“añadidos” son las significaciones que dan su pleno ser al objeto, hecho 
de un “estar ahí” y de una significación.

Para asegurar plenamente la existencia del fenómeno que nos ocupa es 
necesario suspender en nosotros la creencia en su existencia. Husserl ha-
blaría de poner entre paréntesis un poco a la manera de Descartes que “du-
daba”. Aquí no eliminamos lo que ya tenemos entre manos. No dudamos 
tampoco de su existencia, pero sí suspendemos nuestra creencia en ella. 
Para ello elimino todo aquello que no es este objeto. La No-violencia na-
ció en la India con Gandhi por consiguiente sufre los efectos de un medio 
cultural que no podemos compartir. Eliminemos este factor social y cultural 
para quedarnos con la No-violencia fuera de todo contexto. La No-violen-
cia es propia de los cobardes que prefieren la pasividad o el pacifismo a la 
acción. Esta es una actitud de tipo psicológico. Ponemos entre paréntesis 
nuestro concepto de No-violencia y dejamos de lado este agregado psico-
lógico que estorba mi conocimiento de la No-violencia. Sin esta nota psi-
cológica logramos “depurar” el concepto. La No-violencia es un término 
negativo. Esta característica la hace poco accesible porque ofrece un vacío. 
El no, en vez de ofrecer un sí, que invitaría a la recepción de este concepto. 
Eliminemos esta dimensión lingüística o gramatical para quedarnos con el 
concepto más puro.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-58-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

Finalmente, nos quedamos con el corazón del fenómeno, que sólo se en-
cuentra en nuestra mente. Ahí no hay obstáculo. Parte su comprensión, 
como son todos los factores sensibles que sirvieron para hacernos del con-
cepto, pero que ahora siguen ahí. Nos obstruyen la visión perfecta del 
objeto con el que ahora sí, podemos actuar.

En este momento es prudente evitar el purismo de un método que nos 
deja alejados de los hombres que piensan, dan significación y, sobre todo, 
actúan. Es al ser humano a quien va dirigida la solicitud, la interpelación 
hacia la No-violencia. Esta filosofía de la vida, esta sabiduría va dirigida 
al corazón más que a la mente. Algunos se sentirán atraídos por la No-vio-
lencia, muchos otros no. Si no es obra del corazón difícilmente la No-
violencia será un método de acción para transformarnos y transformar el 
medio en el que se aplicará.

Este medio es enigmático, es complejo, es difícil de asir y por consiguiente 
es difícil de poner en práctica en cuanto modelo de ética tan específico. 
Sin embargo, o gracias a ello, hemos aprendido a respetar este objeto la 
No-violencia. En esta nuestra época tan dada al reduccionismo: “eso es 
nada más que” es necesario volver a la plenitud del ser. La No-violencia 
aún está naciendo. Las etapas históricas ya concluidas son peldaños de 
un proceso mucho más amplio aun cuando se piense de modo general y 
se actúe de modo específico, es decir, limitado. La multiplicación de las 
acciones no-violentas transforma y seguirán transformando primeramente 
a sus actores o sujetos y consecuentemente al medio social o cultural en 
el que nos desenvolvemos.

Conclusión
La fenomenología nos ha ayudado a desmenuzar el concepto de No-
violencia. Lo tenemos ahora como objeto de nuestra conciencia y como 
fuente de acción. Seguiremos dando significación a este objeto en la me-
dida en que nos comprometamos con él, es decir, en la medida en que 
la presencia en nuestra mente sea el punto de partida y el impulso para 
actuar. Vimos que la meta o la intención del sujeto no-violento es su pro-
pia transformación, y con ella la transformación del medio. Hay realismo 
en esta posición. El mundo no cambia tan fácilmente, demanda muchas 
generaciones complejas en las que hay sujetos con muy variadas tenden-
cias. La No-violencia es una de ellas y es una particularmente importante 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-59-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Fe

no
m

en
olo

gí
a d

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia
 

en cuanto se dirige hacia la verdad que es demanda de nuestra inteligen-
cia, esencia de nuestra inteligencia es buscar y encontrar la verdad; lo es 
igualmente porque persigue la justicia, que es la virtud de la equidad, del 
respeto al otro, de la valoración de su dignidad.

La No-violencia es un proceso arduo, exigente que se da en el sufrimiento, 
en el amor, la paciencia y el perdón.

Bibliografía
•	Auroux S. Encyclopédie philosophique universelle, Las notions philosophiques, Tomo 1, 

vocablo : Éthique (Mor.), p. 870.
•	Combresque Marie-Agnès y Guy Deleury. Gandhi et Martin Luther King ; Leçons de la 

non-violence, Paris, Autrement, 2002, 139 p.
•	Comte-Sponville André. “Ethique et morale”, ciclo de conferencia sobre Conocimiento 

y vida hoy celebrado el 5 de marzo de 1996, p.2.
•	Diccionario El pequeño Larousse, 2003, vocablo: Gobernar, 1823 p.
•	Fisher Louis. La vida del Mahatma Gandhi, Buenos Aires, Peuser, 1956, 562 p.
•	Freund J. Encyclopédie philosophique universelle, Les notions philosophiques, Tomo 2, 

vocablo: Polítique (pol), p. 1978-1979.
•	Gandhi. Reflexiones sobre la No-violencia, Buenos Aires, Longseller, 2002, 125 p.
•	Greenfield Eloise. Rosa Parks, New York, Harper Trophy, 1995, 41 p.
•	Parel, Anthony. New Dictionary of Ideas, Detroit, Maryanne Horowitz, 2005, vocablo 

Nonviolence.
•	Parent Jacquemin, Juan María. Antología de fenomenología, Toluca, UAEM, 1993, 223 p.
•	http://www.elmundo.es/diccionarios/

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-60-

C
O

D
H

EM

Los Derechos Humanos  
también son No-violencia

Publicado en el Boletín de Investigación y Estudios Avanzados 
No. 34, pág. 28, abril-junio de 2006.

Definamos de nuevo
La No-violencia no consiste únicamente en un mecanismo inhibidor de la 
violencia. Busca favorecer el florecimiento de la combatividad fuera del 
campo de la violencia: se trata de defenderse sin autodestruirse –y sin des-
truir al otro–. Auto conservación sin (auto) destrucción. La No-violencia 
opera en una transmutación de las fuerzas destructoras de combatividad 
pacificante. Si el momento mimético es imitación de las fuerzas de des-
trucción, (…) el momento relacional es transmutación de las fuerzas des-
tructoras en combatividad pacificante1.

Léxico 
Reparación
La institución judicial castiga al culpable, propone a veces la reparación 
del prejuicio, pero no tiene por objeto reanudar las relaciones rotas o rein-
tegrar a la persona sancionada en la sociedad. Sin embargo, la reparación 
es una etapa indispensable para cualquier reintegración, para el restable-
cimiento de la relación.

1	 Francois Vaillant, La non-violence, Paris, Le Cerf, 1990, pp. 76-77.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-61-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Lo

s D
er

ech
os

 H
um

an
os

 ta
m

bi
én

 so
n 

N
o-

vi
ole

nc
ia

 

No-violencia y “prudencia”
“Lo que designamos como No-violencia es, en realidad, una noción ya en 
gestación en la filosofía griega, particularmente en la Ética a Nicómaco de 
Aristóteles, bajo el término de frónesis. Frónesis deriva del verbo frenein 
que designa el acto intelectual y moral que efectúa una buena delibera-
ción, un discernimiento de lo conveniente, desembocando en la palabra o 
la acción oportunas. La frónesis vuelve a aparecer en la filosofía medieval 
bajo el nombre de prudentia, particularmente en Santo Tomás de Aquino. 
Esta noción, traducida más tarde por prudencia, fue víctima, del siglo XIV 
al XX, del moralismo y del racionalismo. Debemos constar que la palabra 
prudencia no es utilizada en nuestros días sólo para sugerir una actitud 
titubeante o reservada, cuando es totalmente distinto en la frónesis de 
Aristóteles o la prudentia de Tomás de Aquino”. 

La burocracia y la No-violencia
Un caso concreto ilustra esta relación. Conversábamos varios universita-
rios en torno a los contratos colectivos de trabajo. Hacíamos hincapié en 
la necesidad de luchar por obtener los beneficios que se consagran en ese 
documento. Salió a la luz el problema del trato con la burocracia. Te dejan 
esperar horas fuera de la oficina, te mandan al siguiente día, y posponen 
indefinidamente la solución o la petición. Uno de los participantes de esta 
tertulia afirmaba que la burocracia lo tiene todo estudiado y que sus técni-
cas son mortales, y finalmente, que no hay nada que hacer.

La reflexión de los no-violentos es: si tú no crees en la conciencia del 
otro, no eres no-violento porque la lucha por la justicia va dirigida a la 
conciencia del otro. Detrás del burócrata, hay un ser humano que tiene 
conciencia. Habrá que traducir eso en tácticas, pero la idea no cambia: el 
otro como yo tiene una conciencia que es posible convertir.

Los promotores de los derechos humanos han manifestado, para tratar la 
violencia intrafamiliar, que en la pareja si uno de los cónyuges deja de 
hablar con su pareja durante más de tres días, puede considerarse que está 
cometiendo una violencia contra un ser humano.

La misma situación puede darse en ambientes más amplios. En la univer-
sidad, por ejemplo, se da el caso bastante frecuente de dos “compañeros” 
que dejan de comunicarse entre sí por meses o de modo definitivo. Es vio-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-62-

C
O

D
H

EM

lencia porque, de acuerdo a la definición dada, es una acción destructora 
de un sistema orgánico. Las dos personas en silencio destruyen la unidad 
al separarla y crean rigideces en el sistema de comunicación establecido 
entre las partes. Puede afectar todo un conjunto que se desintegra por esta 
actitud: ley del hielo, se dice popularmente.

La violencia debe ser desterrada de la universidad y estas huellas de vio-
lencia son la señal de un mal manejo de las relaciones interpersonales 
o de una falta de educación o adiestramiento a la vida en común. ¿Qué 
ofrece la No-violencia activa en estos casos?

Primero recordemos que la No-violencia como estrategia de acción se 
refiere a grupos, no a intereses individuales. En el caso que nos ocupa se 
trata de ambas dimensiones: por una parte, dos personas se desconocen 
en un silencio violento; por otra, el grupo al que pertenecen es afectado 
por esta tirantez. Podemos pensar en una acción no-violenta.

Se empieza siempre con el diálogo entre las personas. Aquella que es 
causa del mal debe tomar la iniciativa de acercarse a su compañero (a) 
aquejado. En la mayoría de los casos, este primer paso es suficiente para 
resolver el conflicto. Si no se diera porque el aquejado no quiere cola-
borar y se encierra en sí mismo, habrá que traer un testigo que puede 
ser un puente de comunicación, mediador. La puerta puede abrirse así 
porque si el aquejado-violento no quiere hablar con su oponente tal vez 
sí lo haga con el mediador. Nos acercaremos a una solución donde todos 
salen victoriosos. No puede haber un humillado y un vencedor, no sería 
no-violento.

Colocamos aquí la mediación, que aparece en numerosos campos de la 
vida social.

¿Qué cualidades debe tener el mediador?

1.	 Saber escuchar. Utilizar las técnicas de escucha activa.

2.	 Ser imparcial, neutro, pero no indiferente, estar en posición de empa-
tía con una parte y luego con la otra.

3.	 Ser humilde, saber aceptar los silencios, los retrocesos, las rupturas, 
los fracasos.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-63-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Lo

s D
er

ech
os

 H
um

an
os

 ta
m

bi
én

 so
n 

N
o-

vi
ole

nc
ia

 

4.	 Tener siempre presente que el conflicto pertenece a los dos protagonistas.

5.	 Crear un clima de confianza y de seguridad.

6.	 No querer tratar todo bajo el esquema de la mediación, saber orientar 
si es necesario.

Finalmente, puede que ni así el quejoso quiera reanudar la comunicación. 
La No-violencia indica que es una comunidad la que debe intervenir. To-
dos los compañeros de la oficina, de la academia, del centro de investi-
gación se reúnen con el amigo que ha caído en una violencia cada día 
más agresiva. Si escucha la comunidad, se resolverá el conflicto, si no, la 
acción es tajante: el violento en su silencio deberá ser separado de la co-
munidad porque pone en riesgo la supervivencia de esta comunidad. No 
es bueno llegar a tales extremos, pero la vida sana de un sistema humano 
requiere a veces de estas decisiones muy dolorosas, como la cirugía temi-
da pero salvadora.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-64-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

No-violencia y educación.  
Si quieres ser no-violento

Publicado en la Revista La Colmena,
No. 50, abril-junio 2006, pp. 33-44.

¿A quién le interesa ser no-violento? Preguntémonos primero ¿Qué es esto 
que se llama No-violencia? ¿Cómo se define? ¿A qué se opone? ¿Es para 
personas comunes o para activistas militantes? ¿Tiene que ver con la injus-
ticia o más bien con los golpes, los asesinatos, las violaciones?...

¿Por qué preguntar acerca de una opción de la vida ética? ¿Ser no-violento 
es igual que ser paciente? ¿O ser tolerante? ¿O ser agresor de los violentos?

A todas estas interrogantes iniciaremos con una respuesta.

La palabra fue creada por Gandhi. Desgraciadamente, al traducir el tér-
mino sánscrito Ahimsa (voluntad de no matar) como “No-violencia”, nos 
encontramos ante una definición que se expresa frente a otra realidad: la 
violencia. Luego, el término es negativo, lo que le quita mucho de su im-
pacto o importancia. Gandhi abrió un concurso en el periódico que soste-
nía en África del Sur para solicitar ideas que mejoren el término. Se adop-
tó Satyagraha, que quiere decir “fuerza de la verdad”. Infortunadamente, 
tampoco este término llenaba las expectativas porque en todas las culturas 
se discute sobre qué es la verdad. Finalmente, la palabra No-violencia en 
castellano y Ahimsa en sánscrito se quedaron, a pesar de las dificultades 
que su uso lleva consigo. Representan todas las acciones que se llevan a 
cabo con cierta estrategia en pro de la justicia y la libertad.

Definamos para empezar qué entendemos por No-violencia.

•	 La No-violencia tiene dos vertientes. 1. Vertiente Ética, que consiste 
en esta lucha interior para lograr dominar o eliminar las huellas de la 
violencia que se esconde en nuestro interior. 2. Vertiente Política, que 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-65-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
N

o-
vi

ole
nc

ia
 y 

ed
uc

ac
ión

. S
i q

ui
er

es 
ser

 n
o-

vi
ole

nt
o 

nace en todos los que han desterrado la violencia de sus modales y se 
encuentran ante la violencia de las personas y de las estructuras. De 
este descubrimiento doloroso surge la voluntad de una acción política 
que cambie este estado de cosas.

•	 Desde el punto de vista filosófico, la No-violencia es la conciencia de 
la importancia, del valor y del poder de cada ser humano, incluyéndo-
se a sí mismo. La No-violencia es sobre todo una manera de ser, de ac-
tuar en el conflicto: una herramienta que permite construir la armonía 
entre los seres creando en cada uno la dignidad y el respeto profundo 
del otro. En su Ética a Nicómaco, Aristóteles se adelanta a nuestro 
descubrimiento cuando desarrolla la idea de frónesis, que se tradujo 
por prudencia, término que con el racionalismo y el moralismo ha 
perdido toda su fuerza. La frónesis es “un acto intelectual y moral que 
efectúa una buena deliberación, un discernimiento de lo conveniente, 
desemboca en la palabra y la acción oportunas” (Vaillant, 1990:78). 
Hoy, desgraciadamente, la palabra prudencia hace pensar en falta de 
decisión, temor, actitud titubeante; todo esto está lejos del Ahimsa 
gandhiano o de la No-violencia actual.

La No-violencia puede ser descrita por sus aspectos estratégicos, tácti-
cos y políticos, pero posee igualmente otras dimensiones. En una visión 
holística, pasa por la comunicación, así como por todas las etapas de la 
experiencia y de las relaciones humanas.

Una manera de actuar. Se trata de decir no a la violencia. Esa es la prime-
ra dimensión de la No-violencia, la más evidente: no golpear al otro, ni 
maltratarlo y mucho menos violarlo o matarlo. Eso todo el mundo lo com-
prende. Por lo demás, cuando se habla de No-violencia en los periódicos 
la expresión significa casi siempre “sin violencia”.

En la India los valores de la renuncia, del desprendimiento de las pasiones 
y la vida ascética parecen ligados a la idea de “No-violencia”, de respeto 
de la vida bajo todas sus formas, de tolerancia. Según Véronique Boui-
llier, el Satiagrahi “debe desplazarse evitando hacer sufrir o herir alguna 
criatura, debe hacer de tal modo que todas las criaturas se encuentren en 
seguridad cerca de él, debe soportar todo con indiferencia y respeto, no 
debe resentir ninguna cólera contra el que es furioso contra él” (Boullier, 
1994:213). El Ahimsa es de hecho el primero de los cinco grandes votos, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-66-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

de los cinco compromisos mayores al que se describe todo candidato sannya-
sa. Estos cinco votos también son los que profieren los monjes budistas o jains 
–que hacen del Ahimsa el valor supremo– y que constituyen igualmente los 
cinco yama, las cinco abstenciones que forman la primera de las ocho etapas 
que llevan al desprendimiento único descritas en el yoga Sutra.

El compromiso que toma el satiagrahi de abstenerse de dañar a todas las 
criaturas se solemniza en los ritos de entrada en el satiagrayn. Según el 
vasistha que presenta la primera descripción de estos ritos: “una persona 
que renuncia debe alejarse de su casa después de haber dado a todas las 
criaturas el don de la seguridad” (Boullier, 1994: 213).

“El don de seguridad” es la expresión ritual de la No-violencia (ahimsa). 
Y el boudayana amplía este aserto con la metáfora del bastón: “una per-
sona que renuncia no debe herir a ninguna criatura con ninguno de los 
tres bastones, es decir, ni en palabra, ni en pensamientos, ni en acciones” 
(Boullier, 1994:213). 

Parece que la noción de Ahimsa, el “no deseo de matar”, forma negativa 
de una idea positiva, hizo su aparición en los medios ritualistas bélicos, 
por consiguiente, en el contexto del sacrificio. Se trata entonces de un 
juego de metáforas y de reparaciones y, luego, de sustitutos de separar la 
condenación a muerte de las víctimas sacrificiales de toda idea de violen-
cia para escapar así de sus consecuencias temibles. 

No obstante, la No-violencia comporta una segunda dimensión, la de la ac-
ción, pues para oponerse de modo eficaz a la violencia hay que ser activo, ¡e 
incluso muy activo! Eso no lo sugiere la noción de No-violencia. Por ello suele 
ser preferible hablar de “acción no-violenta” o de “No-violencia activa”. En 
resumen, la No-violencia consiste en actuar sin violencia contra la violencia 
“(…) La no violencia supone servirse de la vida para ganar mientras que en la 
violencia amenazas siempre al contrario con la muerte” (Sémelin, 2001:17).

¿De qué violencia estamos hablando?
Consideramos desde la No-violencia activa dos clases de violencia de 
respuesta.

La No-violencia directa es la del patrón que no paga un justo salario: la 
del comerciante que roba a sus clientes; la del administrador público que 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-67-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
N

o-
vi

ole
nc

ia
 y 

ed
uc

ac
ión

. S
i q

ui
er

es 
ser

 n
o-

vi
ole

nt
o 

desvía fondos públicos; la del diputado que no representa a la población 
sino que atiende las órdenes de su partido; los impuestos injustos o mal 
utilizados; las prohibiciones de hablar, de escribir, de opinar, de pensar; el 
ecocidio y tantas otras.

La violencia de reacción o de respuesta es la de los macheteros de Atenco1; 
la de los grafiteros; el robo necesario ante la miseria creada por el mismo 
sistema neoliberal; la corrupción, como forma de hacerse justicia por pro-
pia mano. 

La No-violencia activa lucha para reducir y eliminar la violencia directa por-
que es causa de la otra. Para ello tiene una filosofía de la vida basada en la 
búsqueda de la verdad y de la justicia, se apoya en varias estrategias y cuenta 
con tácticas.

La No-violencia es una filosofía de la vida, estrategias de acción y táctica 
concreta. La palabra No-violencia suele estar acompañada del adjetivo 
“activa”. Se habla de una No-violencia activa porque se corre el riesgo de 
confundir la No-violencia, ausencia de violencia, como pasividad, paci-
fismo, renuncia…

La No-violencia es entonces una búsqueda y una sabiduría que dan sen-
tido al destino de cada cual y a la historia de la humanidad; una manera 
respetuosa de vivir y de actuar de los hombres y de la naturaleza y una 
manera respetuosa de luchar del adversario –que no excluye la presión ni 
la coacción– y abierta a la negociación y a la reconciliación.

Después de leer esta definición ¿sigues interesado en ser no-violento? Si 
respondes afirmativamente entonces vamos a emprender el camino.

Hacia la No-violencia
Es difícil mencionar la No-violencia sin pensar en las experiencias de resisten-
cia que nos han ofrecido la historia y sus líderes. De Gandhi al Dalai Lama. El 
debate se sitúa generalmente en la eficacia y la legitimidad de los modos de 

1	 En el pueblo de Atenco (Estado de México), los campesinos iban a ser desplazados 
para construir en sus tierras un aeropuerto. Se defendieron con machetes en mano.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-68-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

acción estrictamente no-violentos, evaluando al mismo tiempo la pertinencia 
y el valor del principio de No-violencia. Entre principio ético y prácticas po-
líticas olvidamos muy a menudo un factor que ocupa sin embargo, un lugar 
esencial en el nacimiento y la fuerza de las experiencias históricas de la No-
violencia: las organizaciones sostienen y permiten estas movilizaciones, las 
cuales dan a este principio ético una actualización en la historia.

Algunos lectores aislados de Tolstoï o Gandhi no hubiesen podido ofrecer 
solos la persistencia de la lucha contra el apartheid durante las decenas 
de años necesarias para lograr el éxito. Se ha requerido del nacimiento de 
organizaciones que permitan a las personas con convicciones no-violen-
tas compartir, intercambiar, apoyarse mutuamente, formarse, reflexionar, 
informar y actuar… La No-violencia es ante todo una aventura colectiva, 
vivida en la continuidad más allá de los tiempos fuertes de la movilización 
que le han dado vida (Gamblin, 2005:1).

Educar en la No-violencia
La relación entre el niño y sus padres se caracteriza por esta noción de 
reciprocidad. El niño aprende a sonreír porque el adulto sonríe para él. Y 
la sonrisa “de la madre” es respuesta a la sonrisa del niño que pone a éste 
en la vía de la autonomía en el sentido de que descubre la posibilidad de 
modificar su entorno. Del mismo modo, el niño alimentado cuando lo so-
licita, que llama y ve a su madre acercarse, tiene una experiencia social y 
humanizante. Poco a poco, entenderá que la iniciativa que toma al llamar 
es seguida de efectos positivos. Con la confianza en sí mismo, desarrollará 
el gusto por tomar iniciativas (Bayada, 2002: 22). “Si un niño no ha sido 
educado para las legítimas frustraciones de la vida y si no ha gozado de 
relaciones enriquecedoras, corre el riesgo de utilizar la violencia como 
medio de expresión” (Dean, 2005: 13).

La capacidad de estar solo
El objeto transicional (cama, oso…) que recuerda olores y sensaciones 
dulces y permite la interiorización de la imagen materna dará al niño jo-
ven la “capacidad de estar solo”.

En el encuentro con su padre, el espacio de diálogo y de juego que se creará 
en ese momento lo distanciará un poco de su madre y lo abrirá “al mundo”. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-69-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
N

o-
vi

ole
nc

ia
 y 

ed
uc

ac
ión

. S
i q

ui
er

es 
ser

 n
o-

vi
ole

nt
o 

Con el descubrimiento de su cuerpo y de sus capacidades, con sus manos 
que atrapan todo lo que está a su alcance, luego el “cuatro patas” que permite 
desplazarse y finalmente el aprendizaje de la marcha, el niño partirá a la con-
quista de su entorno. Estas nuevas posibilidades le permitirán, si su seguridad 
de base está suficientemente desarrollada, ir a explorar una habitación en la 
que no están sus padres. Así, no se trata ya de un niño muy pequeño a quien 
se le impone quedarse solo, sino de un “aún pequeño” que nos deja solos: 
“¡Pueden quedarse ahí, tengo algunos armarios por registrar del otro lado!” 
(Toulemonde, 2000: 24).

Una vez que hayamos adquirido la autonomía, lo primero que debemos ha-
cer es eliminar de nosotros mismos todo resto de violencia. Palabras agresivas, 
gestos amenazantes, miradas destructoras o, si aún quedan: destrucción del 
medio, golpes, sadismo con las personas o los animales, deseo de matar o de 
herir. Empezamos por ponernos en un estado de respeto a los seres humanos 
y a la naturaleza. Es también “reducir nuestros deseos a nuestras necesidades 
y nuestras necesidades al mínimo” (Lanza del Vasto, citado en Ameglio, 1993: 
35); poseer sólo lo que la mayoría de las personas puede tener (el rico debe 
ser sólo un fideicomisario de la comunidad); es decir, lo opuesto a lo que ha 
resultado del “desarrollismo” (Ameglio, 1993:43).

Una vez conquistado este nuevo estado (habrá que luchar continuamente 
para mantenernos en esta posición), un nuevo mundo se abrirá delante de 
nuestros ojos y nuestra conciencia, porque habremos dado la palabra a la 
violencia (Boeglin, 1998:75). Empezaremos a ver con mayor nitidez las 
injusticias que se cometen en torno de nosotros hacia nosotros mismos, y 
que soportamos o ignoramos.

Frecuentemente, negamos la existencia del conflicto o de la violencia pre-
sente. Ésta es la primera actitud de la mayoría. “No hay problema”, “no 
quiero dificultades con mis vecinos”, y ocultamos así la injusticia y nos 
hacemos cómplices de ella.

Una segunda respuesta también muy común es recurrir a la violencia. Se abre 
la espiral de la violencia descrita por Helder Cámara, que califica esta acción 
como la segunda violencia, siendo la primera la injusticia. Habrá, según el 
mismo don Helder, una tercera violencia que es la de los autoritarismos po-
líticos, las represiones, la censura y, en muchos casos, la muerte de alguno o 
varios. La injusticia no atendida, que llamaría violencia directa, provoca la 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-70-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

violencia de respuesta de quienes sufren esta injusticia o de quienes observan 
con sensibilidad de justicia social el daño provocado por la injusticia, que 
también puede llamarse violación a los derechos humanos de las personas.

Una tercera manera de comportarse es no hacer nada. Es complemento de la 
primera actitud. Actuar así o dejar de actuar deja libre al agresor para que siga 
delinquiendo. Nadie desea que el delincuente siga haciendo sus fechorías, 
pero preferimos que otros hagan el trabajo de eliminar estos delitos y nos 
quejamos de la impunidad que reina en nuestro medio. Queja injustificada si 
no hemos hecho nada. Todos sabemos que el sistema de justicia es deficiente. 
Razón complementaria para tomar en nuestras manos la mayor parte de los 
problemas de injusticia y resolverlos con una nueva estrategia o simplemente 
con estrategia para quienes nunca han actuado.

Recurrir a los tribunales es ciertamente un medio importante que nos he-
mos dado los ciudadanos al crear el Estado. Este paso implica el recurso 
obligatorio (en nuestro medio) a los abogados. El proceso se vuelve muy 
costoso y complicado. En algunos casos la falta de ética o la ignorancia 
pueden provocar, a falta de pruebas suficientes, que la acción de la justicia 
se vuelva contra la víctima.

Una de las reglas importantes que se conoce en los medios donde se viven los 
derechos humanos es hacer que las leyes funcionen. Es decir, recurrir a los tri-
bunales cuando sea necesario para que la ley no siga siendo letra muerta. Las 
leyes estructuran la sociedad, determinan mínimos éticos para la convivencia, 
son un referente dentro de los usos y costumbres de un pueblo.

Para muchos, existe el recurso de las Comisiones de Derechos Humanos. 
Ésas no son tribunales, ni deben serlo. Son instancias de cultura. Esto 
quiere decir que su efecto es lento porque transforma las costumbres, 
corrige a las personas, mejora los modos de comportamiento. Es im-
portante acercarse a las Comisiones de Derechos Humanos. Su labor es 
imprescindible para mejorar las condiciones de vida de todos. Pero hay 
que tener claro que su acción, con base en recomendaciones, actúa en 
un plano moral, no jurídico; sugiere nuevas actitudes y la corrección de 
quienes no han actuado conforme a la justicia. Estas sugerencias serán 
tomadas por los superiores de las personas involucradas. 

También es importante apuntar que el concepto de derechos humanos, 
muy marcado por la Revolución Francesa remite a las violaciones que se 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-71-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
N

o-
vi

ole
nc

ia
 y 

ed
uc

ac
ión

. S
i q

ui
er

es 
ser

 n
o-

vi
ole

nt
o 

dan en las relaciones de los funcionarios y servidores públicos con otras 
personas que se llaman privadas. No entiende a los problemas laborales, 
para los cuales hay instancias propias.

Finalmente, queda la llamada “acción directa” o no-violenta activa, que 
nos ocupa ahora. En pocas palabras, la acción no-violenta o la No-violen-
cia activa crea conciencia, crea cultura y se adelanta a los conflictos.

La acción
Entonces, ¿Cuándo empieza la acción?

Después del primer paso de sensibilización hacia la violencia que está 
dentro de nosotros, vendrá la observación del entorno y el descubrimiento 
de la injusticia. Esta injusticia que puede ser desde una acción aislada de 
un individuo hasta las grandes injusticias, como es el caso de los millones 
de pobres que hay en el país y en el mundo. Las estrategias y las tácticas 
serán distintas en función del tamaño de la injusticia y de los responsables 
de ella. Pero para la acción que sea necesaria es preciso empezar con 
acciones pequeñas ante las injusticias domésticas; es decir, que estén a 
nuestro alcance. Sólo en la práctica de las acciones no-violentas se educa 
y se adiestra para acciones de mayor envergadura.

Para la acción es necesario sentir nuestra responsabilidad cuando sostenemos 
una injusticia dada. A veces, somos nosotros los primeros culpables de la 
injusticia porque es de nuestro interés que la situación sea así y no de otro 
modo. En el medio escolar, por ejemplo, es muy frecuente que los alumnos 
acepten y celebren que su maestro no sea exigente, llegue tarde a clase, va-
lore siempre con dieces, no estudie… ¿Para qué cambiar esta situación si así 
es más fácil pasar las materias? Otro ejemplo, común desgraciadamente, es la 
llamada “mordida”. Esta práctica no se refiere sólo a la relación con policías 
o agentes de tránsito. La señora que compra carne con el mismo carnicero y 
en cada ocasión le da un extra de dinero “para ser bien atendida”, comete 
una injusticia porque rompe las reglas del juego social; en este caso del juego 
comercial. Se elimina la competencia y se crea una jerarquía social entre los 
“mejores” que son los que pagan más a los otros, que no lo conocen.

Una segunda posición tan mala como la primera es cuando nos hacemos 
cómplices. En efecto, la injusticia puede darse contra otras personas, pero 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-72-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

no actuar, callar ante ella y no denunciarla, nos hace cómplices de injusti-
cia o de la violación de los derechos humanos y las injusticias.

La No-violencia activa
El primer paso es detectar la injusticia y analizar su contenido: origen, de-
sarrollo, costumbres, situaciones específicas. No olvidemos que no puede 
dejarse de actuar ante la injusticia, aun cuando pueda haber una razón 
para no hacerlo, como la conciencia personal o la solidaridad interperso-
nal. En muchas ocasiones, nos encontramos ante una injusticia producida 
por una persona cercana a nosotros o por el grupo al que pertenecemos. 
La justicia es tan importante que debemos actuar. No excluye la pruden-
cia, que no es el temor, sino la virtud de la acción inteligente.

La prudencia puede indicar que el momento no es el conveniente, pero no 
podemos quedarnos en una situación de no acción.

Luego, es indispensable asegurarse de la verdad y de la justicia de la de-
manda con un estudio objetivo de los hechos. Hablamos ahora de estra-
tegias, y como las estrategias militares ocupan mucho tiempo, reflexión y 
estudios relacionados, la lucha no-violenta exige estudios y preparación 
hasta física, porque el cuerpo juega un papel importante en la moviliza-
ción con respecto a los derechos humanos.

Para eso, deberemos reunir toda la documentación que indique la validez 
legal y moral de la demanda: leyes, reglamentos, jurisprudencia y docu-
mentos indicativos de la orientación social y política.

Con todo este bagaje, podemos acercarnos al que es causante de la in-
justicia y concienciarlo de su responsabilidad. Dejemos la ingenuidad: el 
que comente la violencia no acepta el diálogo porque la violencia es una 
suerte de relación con el otro, y se sustrae a la identificación. El verdadero 
violento no es visible en muchos casos: de ahí la dificultad de encontrarlo. 
Hay subalternos, por ejemplo, que sirven de parapeto; hay instituciones 
que sirven de protección. La acción no-violenta exige un proceso de estu-
dio que conduzca al verdadero violento.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-73-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
N

o-
vi

ole
nc

ia
 y 

ed
uc

ac
ión

. S
i q

ui
er

es 
ser

 n
o-

vi
ole

nt
o 

¿Cómo enfrentarse a la violencia sin ser aniquilado por ella? Es la pregunta 
que debe ocuparnos para actuar con prudencia (frónesis2) y no con candi-
dez. “Mientras la finalidad y la semejanza se niegan de entrada, la destruc-
ción del otro es posible aun justificada. El otro crea temor porque es otro, 
extraño, extranjero; reducido a esquemas, vaciado de su individualidad, 
puesto como esencialmente diferente, aparece no como el adversario por 
combatir, sino como el enemigo a destruir. Este mecanismo es propio de 
todas las formas de ostracismo y justifica la dominación y hasta la aniqui-
lación del otro y de la violencia” (Boeglin, 1998: 134).

El diálogo es la vía de solución de los conflictos entre personas. En muchas 
ocasiones, este primer paso es suficiente para resolver el conflicto porque 
el hombre, sea delincuente o justo, tiene conciencia. La No-violencia ac-
tiva se dirige a la conciencia.

Para eso: creer en el hombre. La desilusión ante la maldad que nos afecta, 
muchas veces directamente, crea en no pocos un escepticismo que los 
aleja de toda acción. Volver a creer en el hombre es esencial y se logrará 
con las primeras acciones no-violentas. El adiestramiento en estas luchas 
se da con acciones pequeñas que permiten actuar sin temor, respetando a 
todos, compañeros y adversarios, y siguiendo una estrategia fácil.

Si una ley sostiene la injusticia, hay que desobedecerla. Esta decisión lle-
va consigo la aceptación de la pena (multa o encarcelamiento). Los no-
violentos han aprendido a no defenderse cuando se da el arresto. En estos 

2	 Frónesis, mejor que prudencia. “El hombre prudente no es el puramente empírico 
que vive al día, sin principios, ni perspectivas; es el hombre de la vista de con-
junto (…) ve la totalidad concreta, el bien total de la comunidad y del individuo” 
(Au-benque, 1963:57). Ser responsable de su conciencia es investigar lo que debe 
hacerse para actuar moralmente; esta tarea es propia de la prudencia de Tomás 
de Aquino (Vaillant, 1990: 161). “El término no puede tomarse en el sentido 
corriente que tiene en español y que indica la falta de audacia, la circunspec-
ción excesiva de un temperamento pusilánime. En su sentido filosófico técnico, 
designa la aptitud del sujeto para este discernimiento práctico por el cual aplica 
la ley universal a los casos particulares (…) La prudencia es por consiguiente una 
capacidad de juicio que realiza una especie de intermediario en la medida en 
que está orientada a la vez hacia el precepto y la situación, hacia la universalidad 
del valor y la singularidad del caso concreto” (Leonard, 1991: 161-162)

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-74-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

casos también debe pensarse en quienes no participan del acto de desobe-
diencia para operar la liberación de los detenidos.

Actuamos a la luz del día. Por eso avisamos al presunto violador de un 
derecho que se va a emprender una acción, y muchas veces también a su 
jefe inmediato. La acción no violenta se da cara a cara siempre con quie-
nes se da el enfrentamiento. Sin ingenuidad, de nuevo, sabemos que si la 
acción pone en riesgo el sistema político o social, habrá policía y hasta 
ejército, si es necesario, en el lugar de la acción para impedirla. Aquí la 
imaginación de los no-violentos es la que entra en juego para crear una 
nueva situación en la que el efecto perseguido, la toma de conciencia del 
violador del derecho se dé con eficacia.

Antes de cualquier acción que llame a la opinión pública se trata directa-
mente con el presunto violador. Se le mostrará todo aquello que le servi-
rá para reconocer su violación: documentos reunidos para el efecto, una 
solicitud escrita y ante un testigo. Si propone estudiar el caso, hay que 
exigirle una fecha de respuesta. Este último detalle es el que nos permitirá 
con cuidado la evolución del proceso. Habrá que insistir para obtener 
este dato porque comúnmente esta presión no la soporta el violador del 
derecho ajeno. Tal vez haya que negociar la fecha para que el interpelado 
no abuse de la paciencia de los demandantes. En caso, la negociación es 
otro aprendizaje que se incluye en el proceso total de la No-violencia. La 
negociación también tiene sus estrategias y sus tácticas específicas.

Cuando se reciba la respuesta, será analizada por varios de los compro-
metidos con la acción. Esta expresión: “comprometido en la acción”, es 
esencial. Sólo los comprometidos, los activistas, pueden tomar decisiones; 
son los que crean las tácticas y que juzgan las acciones realizadas para 
corregir lo que no haya sido exitoso.

De acuerdo con el análisis de la respuesta, se resolverá el caso exigiendo 
un desenlace justo. En muchos casos, se dan pseudo-soluciones por me-
dio de oficios enviados a personas que supuestamente pueden ayudar. El 
envío de un oficio provoca la elaboración de otro oficio. Es la guerra de 
papel. El no-violento demanda siempre el diálogo frente a frente. Testigos 
verdaderos pueden acompañar a los dialogantes para rendir un informe 
sobre lo que realmente ha ocurrido, y para preparar la acción siguiente. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-75-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
N

o-
vi

ole
nc

ia
 y 

ed
uc

ac
ión

. S
i q

ui
er

es 
ser

 n
o-

vi
ole

nt
o 

Si esta segunda demanda no aporta respuesta satisfactoria, se deberá 
extender la acción a los medios de difusión, a fin de alertar a la opinión 
pública. Una de las armas más fuertes de la No-violencia es la con-
ciencia ilustrada de la opinión pública. Los medios de difusión son los 
canales para este fin; desgraciadamente, nos encontramos con dos obs-
táculos. El primero es la dimensión comercial de estos medios, los que 
presentan las noticias si “son vendibles”; es decir, si provocan el morbo 
de los lectores o su curiosidad al menos. En general, abandonan el caso 
de inmediato. Rara vez encontramos en los periódicos o en los noticia-
rios de radio o televisión el final de un proceso que además sea descrito 
con detalle desde el momento en que empezó. Ya no interesa. El segun-
do obstáculo es la dependencia de los medios al dinero de quienes lo 
sostienen y a quienes busca atender, lo que los obliga a no hablar mal 
de lo que aman y señala su dependencia de la política local o nacional. 
Como los medios se sostienen con la publicidad no pueden hablar mal 
de los que pagan. Esta situación complica mucho la resolución de los 
conflictos. Mantenerse en primera plana no es posible, como tampoco 
lo es inventar cada día una acción nueva llena de imaginación.

Debemos contar con otros medios de difusión. Si se está dando una ac-
ción en la calle, la distribución de cuartillas impresas a los paseantes pue-
de abrir un espacio interesante no sólo de reflexión por parte del lector, 
sino también para el diálogo que puede establecerse. Si son muchos los 
activistas, es recomendable designar a uno o dos para conversar con los 
argumentos y la descripción del caso sean presentados de manera acorde 
con la realidad.

Escuchar a la opinión pública permite corregir los errores y ver otras di-
mensiones del problema. Aquí se consideran los matices apuntados arriba. 
Las acciones siguientes dependen de la situación creada.

Conclusión
La acción no-violenta exige consecuentemente una preparación minucio-
sa de todos los posibles participantes. El movimiento no-violento siempre 
debe tomar la iniciativa; lo que implica pagar por los errores cometidos.

Los no-violentos se caracterizan por su gran imaginación. La sorpresa que 
provoca la originalidad de la acción es un factor esencial para el éxito, por-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-76-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

que se trata de atraer la atención de la sociedad. Por esta razón no es posible 
indicar cuáles son las acciones que deben darse sin conocer las condiciones 
reales en que se lleva a cabo la lucha no-violenta.

Un factor importante que debe mantenerse claro en nuestras mentes es 
que en un conflicto no hay una victoria de una de las partes. La No-
violencia produce siempre la reconciliación y la continuación de la vida 
en común. Se construye una nueva sociedad. Mientras no se alcance este 
resultado, no podemos hablar del fin de un conflicto.

Bibliohemerografía consultada
•	Ameglio, Pietro (1993), “Vinoba y la tierra como regalo de Dios”, en Ixtus, Núm. 1, mayo-junio.
•	Aubenque, Pierre (1963), La prudence Chez Aristote, Paris, PUF.
•	Bayada, Bernadette et al. (2000), “La autonomía, un aprendizaje y una libertad”, en Para 

una educación no-violenta, Toluca, CODHEM.
•	Boeglin Naumovic, Martha (1998), La violence l’art moderne ou Adorno: une estétique 

de la non-violence, Lille, ANRT.
•	Bouiller, Veronique (1994), “La violence des non-violents ou les ascètes au combat”, en 

D. vidal et al., Violences et non-violences en Inde, París, Edition des Hautes Etudes en 
Sciences Sociales.

•	Dean, Annie (2005), “Saber decir no”, en Alternatives Non Violentes.
•	Léonard, André (1991), Le fondement de la morale, París, Le Cerf.
•	Sémelin, Jacques (2001), La No-violencia explicada a mis hijas, México, Plaza y Janés.
•	Toulemonde, Jeanette (2000), “Desde la pequeña infancia hacia la autonomía”, en Para 

una educación no-violenta, Toluca, CODHEM.
•	Vaillant, François (1990), La non-violence; essai de la morale fondamentales, Paris, Le Cerf.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-77-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
M

ás
 so

br
e v

iol
en

cia
 in

tra
fa

m
ili

ar

Más sobre violencia intrafamiliar

Publicado en La Revista Futuro, 
Año 2, No. 11, agosto/septiembre de 2006. P. 46.

En el número 7 de Futuro UAEM, abril 2006, la compañera Karina Teja 
Velásquez, escribió una bella página sobre la violencia intrafamiliar. ¡Qué 
bueno que este problema de derechos humanos, de Psicología, de Antro-
pología y otros empiece a ocupar las páginas de nuestras publicaciones y 
cree la ocasión de investigaciones sobre el tema!

Desde el proyecto de estudio y extensión de la No-violencia, quiero apor-
tar otro dato y seguir así este diálogo académico y moral.

En los últimos meses, se ha manifestado públicamente, y a partir de los 
trabajos que realizan las Comisiones de los Derechos Humanos, una vio-
lencia que hasta la fecha no se había considerado como tal; el silencio, la 
mudez de uno de los cónyuges o miembros de la familia.

Para ser preciso, hoy se considera que mantener el silencio, o no comunicar-
se con el cónyuge durante tres días, es ya una situación de violencia intrafa-
miliar. Puede ampliarse  esta visión y observar que también en los ambientes 
de trabajo (nuestra Universidad) se da este fenómeno inhumano.

El que calla crea un abismo entre él y el otro que sufre esta ausencia de 
comunicación. El negarse al diálogo es negarse a la solución de los con-
flictos. Los problemas son comunes porque somos seres diferentes, pero 
nuestra razón nos indica que podemos utilizar el recurso de la palabra 
para provocar que esta razón se haga efectiva y en el diálogo, única vía de 
solución para seres humanos, se encuentre dónde residió la falla que está 
como siempre en las dos partes.

Callarse y negarse al diálogo es acrecentar la diferencia hasta crear situa-
ciones de resentimiento y de odio hacia el otro. Esto es violencia.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-78-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

La No-violencia activa, que es un conjunto de estrategias surgidas de una 
filosofía de la vida, nos enseña los caminos para el diálogo. Uno de ellos que 
adquiere cada día más importancia, es la mediación. Efectivamente, cuando 
el abismo creado es tal, que ninguno de los dos contrincantes puede saltar 
hacia la otra orilla, la presencia de un mediador se hace imprescindible.

Y en el caso de la violencia intrafamiliar, abordado por Karina Teja, pode-
mos considerar igualmente la presencia del mediador, porque esta función 
no la puede cumplir cualquiera, convendría ampliar mucho este tema, 
pero rebasa los límites de esta corta reflexión centrada sobre el silencio 
difícil de vencer entre dos personas que conviven o comparten el mismo 
espacio vital.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-79-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
¿C

óm
o, 

la
 d

isc
rim

in
ac

ión
?

¿Cómo, la discriminación?

Publicado en la Revista DIGNITAS, Un rostro de la violencia: la discriminación,
Revista del Centro de Estudios de la Comisión de Derechos Humanos del  

Estado de México, No. 1, pp. 19- 23 julio-septiembre de 2007.

Resumen
En este artículo, el autor hace una reflexión en torno a la discriminación, 
principalmente en las mujeres, en los indigentes y en las personas con 
capacidades diferentes, convocando a resolver el problema de la discrimi-
nación desde la acción no-violenta activa.

“El más pobre en México hoy es una mujer, indígena y minusválida”, así 
escribió Miguel Ángel Granados Chapa hace algunos meses.

Esta frase lapidaria nos invita a desarrollar un programa ordenado o jerar-
quizado para luchar contra la discriminación porque el más pobre es un 
marginado y un discriminado por razón de su pobreza o por razón de su 
estar en un mundo que lo ignora. Primero, las mujeres que deben ingre-
sar con pie derecho en la civilización moderna, técnica y mundial, pero 
relegadas en muchas culturas a un papel de sirviente. Luego, los indíge-
nas que tampoco están presentes activamente en la sociedad que estamos 
construyendo. Finalmente, aquellos que tienen capacidades diferentes, 
que no son considerados en los planes de desarrollo.

Las mujeres
Las mujeres han sido discriminadas en todas las épocas y en todas las culturas 
por las que ha atravesado la humanidad. Eso implica, para empezar y para 
terminar -es la obra humana de mayor trascendencia- una tarea colosal que 
consistirá en cambiar las estructuras mentales que sostienen esta cultura o 
estas culturas. No es un asunto que puede corregirse con nuevas leyes quid le-
ges sine moribus? Es una tarea en la que la misma mujer tiene el primer papel.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-80-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

Ciertamente la mujer es distinta del varón: es una cualidad esencial que a 
veces se desperdicia en la búsqueda de una igualdad que la confunde con 
el emparejamiento de los sexos.

Lo distinto, lo diferente, lo otro, crea problemas en nuestras mentes porque 
necesitamos la seguridad para vivir y desarrollarnos. Para el varón, la mujer 
es un ser que tiene apariencia física que “engaña” en el sentido de hacernos 
creer que el varón puede esperar de la mujer lo que espera de otro hombre. 
En esta posición igualitaria se valora indubitablemente a la mujer, pero se es-
tablece una equivocación en cuanto a muchas de las diferencias que numero-
sas mujeres pretenden cambiar para que las diferencias restantes se desvanez-
can. En otras palabras, hay diferencias que deben guardarse, las que definen a 
la mujer y la ennoblecen; hay otras que pueden desaparecer y así asimilar a la 
mujer al mundo hoy de los hombres, mañana de todos, sin distingos. Pense-
mos en trabajos duros como son los de la construcción. Podría pensarse que 
la mujer no puede manejar eficientemente un trascabo. Nada impide a la mu-
jer atender esta función laboral. La fuerza física que tal vez se requiera puede 
obtenerse. Es esto un derecho (humano) (hacer trabajos manuales duros) que 
la sociedad debe promover. De igual manera, estamos convencidos de que la 
inteligencia es repartida de una forma equitativa. Por lo que podemos afirmar 
la capacidad de la mujer en altos estudios o investigaciones. Para el caso que 
nos ocupa la mujer indígena es inteligente.

Cuando la mujer guarda y protege las diferencias y, a veces, las enaltece, se 
crea a sí misma como lo Otro, la Otra. Se abre así un abanico de consecuen-
cias entre las que destaca por ser la más frecuente: la discriminación. ¿Por 
qué en reuniones sociales las mujeres y los varones se agrupan en espacios 
distintos? ¿Por qué hablan de cosas distintas? Por supuesto, no se trata de 
hacer que todos hablemos de los mismos tópicos, es bueno que tengamos 
mundos de ideas y de imágenes diferentes porque eso nutre la convivencia. 
Esta discriminación provocada por los mismos miembros de la comunidad 
puede ya no considerarse como tal, sino ser aceptado como modalidad de 
la diferencia. Aun cuando exista este alejamiento ocasional, podemos con-
vivir sin violación de nuestros derechos.

La mujer es discriminada ciertamente en los ámbitos de trabajo. Un moti-
vo egoísta sostiene esta situación por los beneficios que representa pagar 
salarios menores a las mujeres: mayor riqueza para los dueños del capital. 
Injusticia imperdonable que puede ser corregida de inmediato. Las leyes 
positivas ayudan para lograr el respeto de este derecho.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-81-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
¿C

óm
o, 

la
 d

isc
rim

in
ac

ión
?

Otro motivo de discriminación es la diferencia física. El aspecto exterior 
de la mayoría de las mujeres (la talla es una medida clara) hace pensar 
que su fuerza física es menor. La experiencia ha mostrado que no es así y 
que una educación diferente puede producir mujeres que, sin perder su 
feminidad, colaboran a las tareas como los varones lo hacen. Violación a 
los derechos de la mujer que debe ser eliminada de nuestras costumbres 
sin esperar ningún decreto que nos obligue a ello.

La mujer es discriminada en muchos empleos porque para su contratación 
debe entrar en consideración la maternidad. Para la empresa, reconozcámos-
lo, el “perder” a las mujeres varios meses en su vida laboral representa un 
costo que debe ser analizado por especialistas conocedores de las mujeres y 
de la economía. La pregunta que surge en este caso y que puede guiar hacia 
una solución es: ¿cuál es el papel del varón en esta situación? No se trata de 
hacer que trabaje más para llenar el espacio dejado por la madre de sus hijos, 
pero una mayor colaboración de su parte debe esperarse. Las feministas no 
aceptan el término colaboración porque no se trata de “ayudar” a su esposa 
sino de hacer la parte que le corresponde. Esto es aplicable al caso de la 
maternidad. Este aspecto de la discriminación es el más difícil de corregir. 
Solamente cambiando la creación de los presupuestos y su aplicación en las 
empresas podrá darse sin limitación este derecho para atender a sus hijos.

La mujer discriminada por su esposo es la mujer marginada, encerrada en su 
cocina o en el lavadero. Es la mujer golpeada, es la mujer ninguneada. La No-
violencia se aplica en este caso como modo de resolver el conflicto. No es 
fácil porque se nos es impuesta una forma de “cultura” en la que se inscribe 
esta violación. La educación de los varones a las tareas del hogar debe ser par-
te de la educación de la madre hacia sus hijos. En vez de considerarlos como 
regalo del cielo al que las hermanas deben consagrarse deberá educarlos a 
las tareas domésticas: tender las camas, cocinar, ordenar la ropa y tantas otras. 
Observemos que en este caso las mujeres deseducan a sus hijos sembrando 
más machismo al que hemos heredado. Esta discriminación también puede 
desaparecer más fácilmente si las mamás se responsabilizaran de dar una 
educación más justa a sus hijos varones.

En todos estos casos, hay una violación más o menos explícita a los dere-
chos humanos. Siempre la mujer es un ser humano que, por esta condi-
ción, goza de los derechos que son universales.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-82-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

La No-violencia, como estrategia de acción, es también el primer camino 
a seguir para salir de la discriminación. Habrá que aprender a dialogar y 
a forzar el diálogo cuando una de las partes no quiere adoptar este medio 
de solución. Para eso se requiere fortaleza personal, fortaleza espiritual 
que no física. Esta fortaleza se expresa primeramente en el vencimiento 
del temor y la afirmación de sí. Autovaloración de sí, porque en la discri-
minación muchas veces el discriminado lo es por no querer luchar, por no 
reconocer su valor personal, por no crearse enemigos. Todas estas razones 
están consideradas en la No-violencia que es corrección de todas ellas.

Las indígenas
A las dificultades observadas hasta ahora debe añadirse ahora los valores 
culturales que entre los indígenas se nota más claramente que en la socie-
dad moderna.

Tratándose de un tópico cultural se presentan dos caminos. Por una parte, 
proteger la cultura en sus valores más profundos y universalizables, en 
segundo lugar, educar, como en el caso anterior, a la autonomía. 

La violencia como fenómeno cultural, no instintivo, es decir, no parte de 
nuestra naturaleza, está presente aquí en el mundo indígena como en otras 
maneras de organizar la vida en sociedad. La No-violencia es una educa-
ción que debe darse desde la pequeña infancia.

No afecta grandemente los usos y costumbres del grupo étnico que las 
mujeres sean más autónomas. Lleva consigo también que los varones sean 
más fuertes y no caigan tan fácilmente en los celos o la sospecha y se 
liberen de la idea de que la mujer es una propiedad. Una relación de 
confianza mutua salva este escollo. Fe en el otro, lo que es, por otra parte, 
un valor inicial de la No-violencia activa. No se puede ser no-violento sin 
esta fe. El hombre o la mujer son seres dignos de atención, de respeto y 
esta actitud es la que permite afrontar al violador de la paz, de la justicia, 
de la verdad sin caer en la agresión en palabras o en gestos.

La autoridad aceptada en la etnia es la que será responsable de defender los 
valores que enriquecen la vida común. No podemos pensar en el aislamiento 
completo de las etnias. Su integración paulatina al mundo moderno es condi-
ción de su supervivencia. Un paso previo y urgente es la normalización de sus 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-83-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
¿C

óm
o, 

la
 d

isc
rim

in
ac

ión
?

lenguas para que adquieran más fuerza y estén más presentes. Hoy, sufrimos 
ante este proyecto porque quien tiene el vocabulario tiene el poder y se com-
plica este programa por razones políticas. En ese momento, las autoridades 
que rigen el destino de los conjuntos humanos serán los responsables de crear 
las condiciones que favorezcan la eclosión a la vida de las mujeres indíge-
nas. La cultura desde el aprendizaje de la lectura y de la escritura es un paso 
que no se puede obviar. Por él pasan los éxitos en la estructuración pacífica 
y justa de la sociedad. El uso exclusivo de la lengua indígena es otro factor 
de discriminación. Los monolingües se encuentran solos o limitados a pocas 
comunicaciones posibles en espera de quien los introduzca al “otro” mundo 
cuando toman conciencia de la existencia de este mundo.

Los que tienen capacidades diferentes
Las capacidades del ser humano son tan variadas que los que sufren esta 
descompensación, pero gozan de otras facultades, son muchedumbres y 
con características en cada caso diferente.

La promoción de los derechos humanos de estas personas deberá ser más 
individualizada. Habrá que imaginar y crear las modalidades propias en 
cada caso. Habrá reglas generales aplicables en todos los casos, pero al 
lado de ellas habrá muchos matices que deben respetarse.

Impulsar a estas personas a reconocer estas capacidades con las que pueden 
jugar un papel importante en su medio es una de las primeras acciones por 
llevarse a cabo. Detrás de esta ganancia encontramos también la autoestima 
indispensable para vivir adecuadamente en esta sociedad tan competitiva y 
destructora de todos estos marginados, discriminados, hechos menos.

Luego habrá de enseñar todo lo necesario para liberarse de las depen-
dencias creadas inconscientemente por el entorno. Los derechos de los 
que tienen capacidades diferentes nacen en esta liberación. Y la violencia 
sufrida en un estado de menos ser se elimina a través de la cultura que se 
enseña y a la que se educa en este proceso. 

La pobreza
Las tres categorías de personas discriminadas por la sociedad o por personas 
individuales se ubican en una sola calificación: son pobres o míseros. Se aña-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-84-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

de así a su lamentable situación la esclavitud del no tener. El mísero no puede 
moverse porque cualquier desplazamiento cuesta si rebasa los límites de lo 
alcanzable caminando. No puede comer sino el alimento más barato, sin 
preparación: digámoslo en una palabra arroz blanco o (anótese no, y sino o) 
frijoles en nuestra cultura mesoamericana. No puede trabajar porque no tiene 
nada que le permita hacerse alguna materia prima para su transformación. 
Y así podemos seguir la larga letanía de los males que aquejan a los pobres.

No nos dejemos impresionar demasiado por este espectáculo. La pobreza 
lleva consigo un mal mayor: la marginación y la soledad consecuente. El 
discriminado se encuentra solo consigo mismo: no se puede comunicar 
con nadie o con muy pocas personas; y si la discriminación se debe, ade-
más de la pobreza, a la falta de un sentido o de los miembros, perder el 
contacto en caso de ceguera o de sordera, tener dificultad para abrazar a 
quienes son sus hijos, esposo (a), amigos porque desde la silla de ruedas 
los movimientos son limitados. Horas de espera hasta que el otro te ayude 
a moverte, a comunicarte. Depender permanentemente. No gozar de la 
autonomía tan preciada por los seres humanos desarrollados. Autonomía 
que no tiene el que es discriminado por la razón que sea.

Podrá hablarse de paternalismo cuando el gobierno da sin cobrar algo de lo 
que le falta al mísero, pero seamos honestos, existe una situación –la acaba-
mos de describir- en la que solamente con una ayuda exterior podrá subsa-
narse. Cuando puede crearse una fuente de trabajo, será éste el mejor camino 
para la dignificación de las personas y su salida de la miseria. El trabajo enno-
blece al que trabaja que en esta nueva situación recobra la dignidad que en-
cuentra en sus derechos. El dar un trabajo a un mísero es acogerlo y ayudarlo, 
es la sociedad de mañana que se construye sin exclusión.

En verdad habrá de hacer oír nuestras voces para que esta situación sea 
atendida. Los discriminados no pueden serlo. Si el sistema social o econó-
mico es el causante de esta violación a los derechos de las personas, este 
sistema debe cambiar. Abordamos así una faceta particularmente sensible 
porque los intereses puestos en estos sistemas son grandes y sus defensores 
son personas pudientes.

La No-violencia activa es una estrategia que puede o debe aplicarse. En 
efecto, la No-violencia activa que va dirigida a las conciencias es arma de 
los pobres.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-85-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Sa

be
r a

cer
ca

 d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

Saber acerca de la No-violencia

Paola Flores Ocampo y Juan-María Parent Jacquemin. Enero 2008

Era necesario saber si los estudiantes de último semestre, o sea, los que 
han recibido toda su formación cultural y profesional, sabían algo acerca 
de la No-violencia activa y militante. Llevamos a cabo una encuesta sui 
generis que arroja resultados esperados en casi todos los casos con algu-
nas excepciones.

Este gesto de curiosidad intelectual y ética se inscribe en un trabajo de lar-
go alcance que consiste en estudiar y difundir el contenido de la No-vio-
lencia. La finalidad de esta labor académica no es, como puede imaginar-
se el lector, solamente académica en el sentido restringido de la palabra, 
es decir, como un mero movimiento de las células cerebrales para el goce 
del saber por el saber. Estudiar la No-violencia es crear las condiciones 
necesarias para que la acción (No-violencia activa y militante) se lleve a 
cabo con conocimiento tanto de las estrategias de la No-violencia, como 
de las consecuencias éticas de estas acciones.

La No-violencia activa y militante	
La No-violencia es un proceso que encuentra su origen, según León Tols-
toi, en una frase del Evangelio: “No resisten al mal”1 que él mismo descri-
bió ampliamente en su libro El Reino de Dios está en Uds. Leamos esta 
página que él llama “Catecismo de la no-resistencia”.

•	 ¿De dónde proviene la palabra “no-resistencia”?

•	 Del mandato “No resisten al mal.”

1	 Mt. 5:39

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-86-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

•	 ¿Qué expresa esta palabra?

•	 Expresa una elevada virtud cristiana impuesta por Cristo en nosotros.

•	 ¿Debemos tomar la palabra “no-resistencia” en un sentido amplio, es 
decir, como tratando de que no ofrezcamos resistencia a cualquier 
clase de mal?

•	 No; debe ser tomado en su sentido exacto dado por las enseñanzas de 
nuestro Salvador. Debemos resistir al mal por todos los medios rectos 
en nuestro poder, pero no con el mal.

•	 ¿Cómo sabemos que Cristo nos impone la no-resistencia en este sentido?

•	 Lo sabemos por las palabras que utilizó al mismo tiempo. Dijo: “Han 
oído que se dijo: Ojo por ojo y diente por diente. Pues yo les digo: 
no resistan al mal; antes bien al que te abofetee en la mejilla derecha 
ofrécele también la otra; al que quiera pleitear contigo para quitarte la 
túnica déjale también el manto”2. 

Gandhi tomó para sí este mismo mensaje y le añadió todas las estrategias 
de acción que Tolstoi no había pensado. De ahí que Gandhi se volvió 
un líder social, político y religioso. Su lucha versó esencialmente sobre 
la dignificación de su pueblo. Las primeras acciones llevadas a cabo y 
organizadas por él fueron una lucha por la limpieza de los lugares y de 
las personas. En efecto, no era posible pensar en grandes acciones (como 
la liberación del yugo británico) sin contar con una base humana firme, 
convencida de su dignidad.

Gandhi murió en 1948 asesinado por un hombre de su misma religión 
(jainismo) que no aceptaba la integración de los musulmanes en la vida 
social de la India. 

La 2a Guerra Mundial creó en Europa una nueva conciencia de las res-
ponsabilidades que emergieron de este hecho criminal. Nacieron los obje-
tores de conciencia (jóvenes que no querían ir a la guerra) y se desarrolló 

2	 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-87-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Sa

be
r a

cer
ca

 d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

la No-violencia en la misma tradición de la India pero con los aportes de 
la cultura occidental. La No-violencia activa creció sobre todo en Francia, 
pero podemos apuntar acciones en Gran Bretaña, en Alemania, en Italia 
y en otras regiones.

La No-violencia tomó carácter de lucha por la justicia con medios no-
violentos que se enriquecieron en las prácticas y en la imaginación de 
estos luchadores.

La primera lucha fue y sigue siendo para defender la palabra y el sentido 
que transporta. La palabra No-violencia, siendo un término negativo crea 
dificultades de entendimiento. Se cree primeramente que se trata de un 
movimiento que rechaza la violencia y se enfrenta a los violentos. La res-
puesta a esta dificultad está en la búsqueda de las causas de la violencia, 
la violencia de los poderosos y su injusticia. La No-violencia activa va 
contra las raíces de la violencia, no contra la violencia de segundo nivel, 
diría Helder Cámara. En segundo lugar, la lucha va contra la opinión 
común de que la No-violencia es pacifismo, no hacer nada, resignarse, 
cuando es justo lo contrario, la No-violencia es acción. 

Para ser no-violento entonces es necesario crearse una manera de vivir don-
de la violencia no tiene cabida; luego, desarrollar la sensibilidad que nos 
permite ver la injusticia y saber luchar contra ella; finalmente crear nuevas 
condiciones de vida lo que diferencia la No-violencia de la violencia. La vio-
lencia destruye, la No-violencia, desde el primer peldaño de sus acciones, es 
constructiva de una nueva manera de relacionarse los seres humanos entre sí.

Por estas razones, malos entendidos sobre la No-violencia, era de gran 
utilidad averiguar que tanto se sabe o se vive de la No-violencia entre 
universitarios que han recibido, además de la instrucción escolar, los be-
neficios de la cultura.

Como lo leerán, estamos muy lejos de las acciones que transformarán 
nuestra sociedad a pesar de ser el cristianismo, aún hoy, la religión que 
está presente en la casi totalidad de los hogares mexicanos. Como bien 
lo afirma Tolstoi, no vivimos el mensaje evangélico y la misma Iglesia (él 
habla de la Iglesia Ortodoxa) se ha alejado del meollo de la doctrina y ha 
dado interpretaciones edulcorantes de los textos para quedarnos con la 
sola devoción y ocultarnos las dimensiones de la fe.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-88-

C
O

D
H

EM
R

efl
ex

ion
es 

so
br

e l
a N

o-
vi

ole
nc

ia

Observamos entonces que efectivamente la No-violencia tiene raíces religio-
sas desde Tolstoi en la Ortodoxia (cristiana) y Gandhi desde el jainismo. Sin 
embargo, es bueno apuntar que Gandhi recibió una formación en Gran Breta-
ña y que estuvo cerca de las vivencias religiosas de esta nación. Por eso Gand-
hi hace referencias al Sermón de la Montaña que es la parte del evangelio que 
más le impresionó y que adoptó en su manera de comportarse (pobreza de 
sus alimentos y de sus vestidos - dichosos los pobres)3. 

La No-violencia actual se centra sobre las injusticias que están extendidas por 
doquier. La injusticia de una ley, de una decisión política o religiosa, de la falta 
de pagos, salarios retenidos, de la educación que segrega y tantas otras.

Después de la 2a Guerra Mundial el comunismo, que había madurado en 
los campos de concentración y había atraído a muchos jóvenes, predicaba la 
revolución violenta como único camino para salir de tantas injusticias. Fue la 
época del fin de las colonias en África y el levantamiento armado en varios 
países de América Latina, sin olvidar varias revoluciones en el Oriente.

Pasados los años pudimos apreciar los resultados de esos movimientos. La 
violencia engendra la violencia y después de las guerras de “liberación” 
se instalaron sistema políticos represivos, dictaduras porque el aprendizaje 
de la lucha armada demandaba seguir un esquema político duro.

La No-violencia se instaló hasta en los regímenes políticos. El caso de Be-
nito Aquino en Las Filipinas fue aleccionador. Asesinado a su llegada de 
regreso a su país, su esposa Cory tomó en sus manos débiles, manifiesta 
ella, la dirección de la acción no-violenta contra el dictador Marcos y lo 
quita de la Silla Presidencial. En la misma línea, unos veinte años des-
pués, Vaclav Havel logra la liberación de su pueblo checo sin derramar 
sangre, siguiendo las estrategias y las tácticas de la No-violencia activa.

En el mundo civil y ante el peligro de nuevas guerras se instala ahora 
reglamentada la objeción de conciencia. Grupos disciplinados se lanzan 
contra las instalaciones nucleares por el alto riesgo de contaminación 
que encierra.

3	 Mt. 5:3.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-89-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
Sa

be
r a

cer
ca

 d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

La No-violencia activa, sin embargo, no es la panacea. No resuelve to-
dos los conflictos pero la democracia tal como la conocemos ahora es 
un medio en el que podemos hacer avanzar la justicia, el respeto mutuo, 
la verdad, la dignidad de las personas. La No-violencia tiene sus propios 
controles, en efecto, en manifestaciones públicas siempre existe el riesgo 
de un desbordamiento y una pérdida del control. Así se aprende en la 
práctica cómo comportarse como personas dignas pero luchadoras.

México hoy lucha de manera pacífica, hay que reconocerlo. Las marchas, 
los plantones, las huelgas de hambre son algunas prácticas de la No-vio-
lencia. Sin embargo, al no tener la formación necesaria, los actores de 
tales manifestaciones se limitan a ser pacíficos, lo que es diferente a ser 
no-violentos. Las acciones pacíficas, como es la diplomacia en el ámbi-
to universal, son bienvenidas, por supuesto y felizmente contamos con 
muchas actividades e instituciones que dedican sus esfuerzos para lograr 
objetivos de justicia por otros medios. Reconozcamos, sin embargo, que 
muchos de ellos no alcanzan sus objetivos, precisamente por no hacer uso 
de las tácticas probadas de la No-violencia activa y militante.

El medio universitario es ideal para ir formándose a esta nueva respon-
sabilidad social. Los jóvenes tienen esta sensibilidad a la injusticia y esta 
dinámica interior que les permite organizarse en torno a los ideales que se 
proclaman en las aulas. Por esta razón era necesario levantar esta encuesta 
de la que se habla a continuación.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx




