Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

L.a No-violencia al servicio
de los Derechos Humanos

CODHEM

Diciembre de 2008

En la defensa y promocion de los derechos humanos observo tres niveles

s conceptuales y practicos.

En primer término tenemos a los defensores de las garantias plasmadas en
la Constitucion. Su labor consiste en hacer que las leyes sean obedecidas.
Cumplen una funcién necesaria pero muy por debajo de lo que se espera
de nosotros. De hecho, no les interesan mucho los derechos humanos y
creen mas en el texto escrito que da seguridad. En la misma estela hacen
cumplir los reglamentos y otras leyes secundarias. Son los positivistas, que
sefialaria como marineros de nuestro gran paquebote.

En segundo término, tenemos aquellos que conocen las declaraciones, los
pactos y otros instrumentos creados para ensalzar los derechos humanos.
Atienden todo aquello que es referido en esos documentos vy, a partir del
articulado estudiado, proclaman su defensa de los derechos humanos. Se
confunde aqui también lo que son los derechos humanos de lo que son las
transcripciones en formato semejante al legal de estos valores universales.

Reflexiones sobre la No-violencia

Finalmente, tenemos al eticista que ha encontrado en los derechos humanos
una fuente para una nueva ética. Es idealista, cree en la conciencia y en la
razon. Navega en alta mar y se guia con las estrellas. Es el capitan de nuestro
navio. Nos lleva mds alla de las costas seguras, para llegar a un mundo nuevo.
Se apoya sobre los valores de justicia, de verdad, de autonomia y otros sin
contar con una referencia fisica que serviria de esqueleto del sistema moral
que saldrd algin dia de sus lucubraciones, de su accién paralela, de sus sacri-
ficios. Este Ultimo es el verdadero promotor de los derechos humanos, lleno
de entusiasmo por la vida, presto para dar el servicio a quienes lo necesitan,
generoso en su auxilio a la humanidad, desprendido de intereses personales.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Esta tercera categoria de hombres y mujeres integros ha desarrollado para
la accién, a través de los siglos, un método que descansa en una filosofia
de la vida llamada No-violencia. La accién no-violenta transforma el me-
dio social de acuerdo a la moral de los Derechos Humanos.

En nuestro medio cultural o moral, la No-violencia no cabe ain. Miedo
a lo novedoso, temor a la accién, ignorancia de sus ticticas, objetan la
eficacia del medio, son las varias posturas adoptadas consciente o incons-
cientemente por quienes blanden ante el poderoso.

Juan Maria Parent Jacquemin

La No-violencia es ante todo una manera de ver el mundo; disciplina, osa-
dia, dignidad, son los pilares de la accién no-violenta, siendo la verdad y

la justicia las pilastras de su filosofia. .

Buscar la verdad y declararla es uno de los primeros pasos que se nos pide
demos para cambiar el medio hecho de mentiras, de ocultamientos, de ca-
lumnias. Decir la verdad es una tarea que requiere preparacion psicologi-
ca y moral. Nuestra debilidad se esconde detras de la mentira como parte
de nuestro bagaje social, mentira mil veces repetida. Adquirir la fortaleza
para decir la verdad es, por consiguiente, uno de los primeros esfuerzos
que se nos demanda para enfrentar las violaciones a los Derechos Huma-
nos. Mientras sufrimos el temor a las consecuencias de las afirmaciones o
negaciones verdaderas, no habra siquiera esperanza de paz en el mundo,
porque la paz es el ideal hacia el que tendemos.

Buscar la justicia es el segundo pilar de esta novedad de vida. La injusticia esta
muy extendida y hemos perdido la sensibilidad hacia ella. No nos parecen
injustas tantas practicas comerciales, politicas, educativas y hasta religiosas.
Volver a construir esta sensibilidad es entonces el paso inicial que nos costara
mucho tiempo ya que estamos, sin saberlo a veces, envueltos en la injusticia.
La injusticia es extensa y ya no la vemos o la ocultamos cerrando los ojos ante
este mal que corroe nuestras vidas. Mal mds grave auin es sostener la injusti-
cia, por ejemplo, dando limosnas a los mendigos de nuestras calles, que de
este modo seguiran siendo mendigos. Asi es como escarnecemos la dignidad
de estos seres marginados. A veces somos complices de la injusticia cuando
no reaccionamos ante ella. Alumnos que aceptan a un mal maestro porque
facilita el pase al nivel siguiente. Profundicemos en esta exploracién: somos
injustos cuando aceptamos beneficios de la injusticia. Es aceptar una curul
levanta dedos sin compromiso social.

La No-violencia al serviciode los Derechos Humanos

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Ante tantas formas de mentiras y de injusticias ;qué esperamos? El miedo y
la ignorancia de nuestro poder, poder de nuestra conciencia, nos protegen
y nos hunden en la mediocridad moral. La No-violencia nos salva de este
escenario degradante.

;Qué es la No-violencia? Intentemos una definicion, aun cuando la No-
violencia es ante todo accién. La observacion de las acciones no-violentas
y de los no-violentos en accién nos permite decir que la No-violencia es
una busqueda y una sabiduria que da sentido al destino de cada cual y a
la historia de la humanidad, una manera de vivir y de actuar respetuosa
de los hombres y de la naturaleza y una manera de luchar respetuosa del
adversario — pero sin excluir la presién o la coaccién—y abierta a la nego-
130- ciacién y a la reconciliacion.

CODHEM

La densidad de esta definicion nos pide desmenuzar cada elemento para
que nos sirva de arranque para la accién transformadora del medio, crea-
dora de una nueva civilizacion.

La basqueda es el movimiento permanente del no-violento que desenreda
la mentira y la injusticia, ahi donde se esconde desde mi propio corazén
hasta en las figuras mds sobresalientes de nuestro entorno. “Uds. los que
vigilan, no se duerman”, decia el salmista. El no-violento, el defensor de
los derechos humanos es este vigilante: ti y yo reunidos hoy para celebrar
el reconocimiento de la existencia de Derechos Humanos. El escritorio es
atil, pero a veces es un estorbo que me ancla. Necesito ser impulsado y el
impulso viene de otros hombres.

Reflexiones sobre la No-violencia

Es una sabiduria. El descubrimiento de Tolstoi que influyé tan dramati-
camente en la vida de Gandhi nos da la sefial que nos orienta hacia esta
sabiduria. Tolstoi decia, retomando el texto biblico en el evangelio de San
Mateo: “No resistan al mal con el mal”. Esta breve expresion ha creado
mundos y ha sido base de mdltiples acciones. El mal produce el mal y se
desenvuelve una espiral que conduce a la muerte. Resistir al mal con el
bien, con el amor, con la verdad es el camino lleno de sufrimientos que
aceptamos para la conversién de quienes creen en la violencia y los regre-
se al justo camino.

La No-violencia da sentido. ;Cudl es la funcién del ser humano en esta
vida? Los pensadores fil6sofos y espirituales lo han dicho: estamos aqui

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

para dar sentido, dar significacion para que todo sea recogido en una cul-
tura de altas cualidades morales.

Precisan la orientacién de este dar sentido: nuestro destino es el amor,
seglin y para los no-violentos y, en segundo lugar, da sentido al medio
social en el que nos desenvolvemos. ;Por qué esta sociedad? ;Por qué esta
familia? ;Por qué la cultura? ;Por qué la justicia?

Luego es una manera de vivir y de actuar. Recordemos que la No-violencia
es una filosofia, una estrategia y una tactica. Acabamos de vislumbrar algunos
datos para reflexionar, pasemos ahora a la accién. Una manera de vivir: es
vestirse, hablar, bailar, cantar, marcados por la bisqueda que nos ocupa. Hoy
se habla del desdesarrollo porque hemos visto y vivido la destruccién que este
seudo “progreso” nos ha aportado. Demos un ejemplo para calificar esta ma-
nera de vivir. San Basilio decia: “este par de zapatos que no usas pertenece al
que anda descalzo”. Pregunto jen el México de hoy, en crisis o no, es posible
hacer demostraciones de lujo? La austeridad demandada ya por Judrez a sus
colaboradores, esta sana mediania, pertenece al mundo de la No-violencia.
Es hora de deshacernos de lo superfluo.

Juan Maria Parent Jacquemin

-131-

Estas acciones, este hablar, este mandar siempre es respetuoso del otro,
porque el otro es un ser humano hecho de razén y de sensibilidad. Nuevo
entorno, aquel en el que no hay palabras disonantes porque ésas no res-
petan al otro, en las que no hay acciones bravuconas porque se respeta
al otro y se sabe que él, aun en sus manifestaciones brutales, es un ser
humano en el que hay algo bueno. La fe, la confianza en que en todos los
hombres hay algo de bondad es esencial para llevar a cabo la accién no-
violenta y reducir el mal.

La No-violencia al serviciode los Derechos Humanos

No olvidemos la naturaleza. Estd también en nuestro plan de accién. No
es necesario hacer aqui una descripcién de la violencia con que actuamos
hacia la naturaleza, es de todos sabido y vivido. Es no-violento dejar el co-
che y caminar; lo es separar los desechos; lo es también plantar y regar, no
maltratar a los animales (jQué crueldad en nuestros rastros!) Lo es disfrutar
de su paz, de su silencio para regresar a nosotros mismos.

Finalmente es una manera de luchar. Lo que vimos hasta ahora ya es una
lucha por los derechos humanos, pero nos adentramos en un mundo de
conflictos en el que actuaremos con los medios de la No-violencia. Habra

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

que hablar con quien comete una injusticia o tira un papel en la calle o
deja encendido su radio hasta altas horas de la noche y viola mi derecho.
Dialogar es el primer paso en este proceso de transformacién del mundo.
Habra que aprender a dialogar como hay que aprender todo lo que cons-
tituye la No-violencia. Como los soldados que se entrenan permanente-
mente para estar listos en caso de necesidad, el no-violento se entrena
también para actuar cuando se presente la ocasiéon o cuando la crea.

No abandonemos el didlogo demasiado pronto, las defensas son fuertes y
vencer el obstaculo del orgullo es tarea de largo alcance pero puede ser una
puerta cerrada. Si hablamos especificamente de los derechos humanos, el
dialogo, también por eso, puede ser dificil. ;No han dicho algunos que los
132- derechos humanos no existen? ;Cémo vas a convencer a quien se aferra a
lo material para que adopte una vida de valores superiores? Regresando un
momento a lo que se planteaba al inicio, entendemos ahora porque algunos
defensores de los derechos humanos se limitan al texto escrito, temen el dia-
logo que matiza, que suaviza, que resuelve, que es ético.

CODHEM

La Comisién de Derechos Humanos del Estado de México ha creado una
herramienta poderosa para hacer que el didlogo se dé, aun cuando haya
muchas dificultades para ello: la mediacion. La mediacion aporta un ele-
mento nuevo en el conflicto. Interviene una tercera persona que equilibra
las posiciones, que hace reconocer la verdad que hay en el otro. Todos, en
algin momento de nuestra vida nos hemos encontrado con la necesidad
de esta tercera persona, a veces hemos sido esta persona. La experiencia
de estas acciones es mds que suficiente para hacernos ver este camino de
la No-violencia activa.

Reflexiones sobre la No-violencia

Podriamos extendernos mas sobre la simple definicién de la No-violen-
cia; no es el caso ahora. Deseo que desarrollemos en nosotros la fe en la
existencia de la razén en el otro. Desde el principio, la resolucion de los
conflictos es la entrada a la promocién de los derechos humanos, es final-
mente una manera de vivir.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Tolstoi iluminé a Gandhi

Publicado en la revista Logos, Vol. 37. No. 110,
afno 37, México, mayo-agosto de 2009.
ISSN: 1665-8620, Universidad La Salle.

Juan Maria Parent Jacquemin

La tranquilidad es una deshonestidad del alma
Tolstoi, en octubre 1857.

El pensamiento de Gandhi fue influido grandemente por Ledn Tolstoi, particu- e

larmente por su libro £/ Reino de Dios esta en ustedes. Siguiendo las ensenan-
zas de su maestro, el ya viejo Tolstoi, el joven Gandhi fundé una comunidad
en Johannesburgo en la que se pretendia vivir los valores aprendidos.

Lev Nikolayevich Conde Tolstoi (o Tolstoy) muere en noviembre de 1910.
En el mes de septiembre de ese afo se carte6 por dltima vez con Gandhi
que vivia, abogado en aquel entonces, en el Transvaal. Se conocen varias
cartas del seis de septiembre, del ocho, del 15. Gandhi se enterd entonces
por una parte de la Carta a un Hindli, escrita en 1904 no dirigida a él pero
con un contenido propio de sus intereses. Este hindl a quien va dirigida
la carta es C.R.Das un agitador que se convirti6 hasta ser un colaborador
préximo a Gandhi. Ya conocia £/ Reino de Dios esta en Ustedes desde
1894, donde habia encontrado la raiz de la No-violencia. Tolstoi llama a
Gandhi como el Hindua, pero al final de su vida el 20 de abril de 1910 lo
reconoce como Gandhi.

Tolstoi iluminé a Gandhi

La carta a un Hindd es un testamento espiritual del tolstoismo. En él, pro-
clama, una vez mas, el principio de la no-resistencia al mal. Principio que
en esta moral es imperativo y no sélo justificable. Es este versiculo leido en
Mateo capitulo quinto, el asi lamado, Sermén de la Montana, el que mas
influy6 en su vida. Y efectivamente, para los luchadores por los derechos
humanos, encontramos en este capitulo las ensefianzas bésicas de la No-
violencia. En este texto se nos indica quienes son los “buenos”: los que
saben sufrir, los que perdonan las injurias, los que aman a sus enemigos.
Los malvados hablan de si'y oprimen.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Entre sus escritos, especialmente aquellos que expresan su filosofia, estan
;Qué debemos hacer? Que s6lo nombramos aqui ya que £/ Reino de Dios
esta en Ustedes llena todo el espacio de reflexion. Sin embargo, en varias
de sus paginas en E/ Reino hace referencia a esta otra obra. Para conocer
toda la filosofia de la vida de Tolstoi es dtil recordar sus autobiografias
dadas en sus grandes novelas pero también en textos breves como son
Infancia y Adolescencia.

Reinaba en Rusia por aquel entonces una corriente de pensamiento uti-
litarista social con la figura de Belinsky (1811-1848) y hasta el extremo
de la violencia en Pisarev (1840-1868) para quien el arte sirve s6lo para
pensar en como resolver los problemas del hambre y de la desnudez de
134- la poblacién pobre de Rusia. También es bueno recordar los estragos que
produjo la invasién de Napoledn en 1812, unos afos antes del naci-
miento de Tolstoi en 1828.

CODHEM

De alguna forma, Tolstoi responde a los violentos. ;Es posible defender con
violencia al préjimo de una violencia que sufre? Pregunta generosa de mu-
chos que desean ayudar a su préjimo. Desgraciadamente, dice Tolstoi, no es
posible saber si mi violencia no serd peor que la violencia que sufre el que la
sufre. No es confiable. “En caso de duda, abstente”, reza el dicho ético que
aplica Tolstoi al caso presentado ademds bastante frecuente. Se ha conside-
rado que la violencia no es aceptable en las relaciones entre individuos, es
decir, en un marco privado pero que en defensa de la mayoria que es de gente
buena, si se puede recurrir a la violencia contra los malhechores a pesar de
que esta vision se opone a la ley del amor. Esta claro que ni Tolstoi, ni Gandhi
aceptan semejante aberracion. La ley del amor es universal y el amor a los
enemigos es el principio de la No-violencia. “La No-violencia no consiste en
amar a los que nos aman. La No-violencia comienza a partir del instante en
que amamos a los que nos odian. Conozco perfectamente las dificultades de
este gran mandamiento del amor” (Gandhi, sf, 34). Observamos aqui una pe-
quena diferencia entre los dos pensadores. Tolstoi dira que el verdadero sen-
timiento cristiano es el de la verdad y de la belleza, cuando Gandhi hablaria
mas bien de amor y de verdad. No son excluyentes sino que por un momento

Reflexiones sobre la No-violencia

1 Su papel sostenido en la cultura rusa puede ser visto en La guerra y la paz de Tolstoi.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

su jerarquia de valores difiere, si es que difiere; porque cierta filosofia nos
ensena que verdad y belleza son universales y pueden convertirse el uno en
el otro. La verdad debe buscarse en una lucha para alcanzar la conciencia del
hombre (método de la No-violencia activa de Gandhi). Los poderes civiles o
religiosos que nos subyugan nos alejan de la verdad obligandonos a creer lo
que ellos imponen para mantenerse en su poder (Cfr. Tolstoi, 1909, 12).

Para Tolstoi, la guerra ruso-japonesa en 1904-1905 es verdaderamente la
gran guerra donde aparecen las violencias: “la amplitud de sus oscilacio-
nes, acciones y reacciones, el alcance de los medios, el contagio de su
locura” (Porché, 2004, 330)2. Este conocimiento de la violencia desatada
vino a confirmar las convicciones que se habia hecho acerca de la paz y
de la No-violencia. El traté por sus medios de neutralizar esta violencia y 135
lograr que se abdicara de la fuerza bruta.

Juan Maria Parent Jacquemin

Una escena, particularmente, le desperté mds la conciencia no-violenta. Una
secta antigua, los Dujobors’, intentaba vivir como Tolstoi lo habia preconi-
zado en sus libros. Esta secta fue vejada por el poder imperial (entiéndase el
Zar). Sus ideales eran la castidad, el vegetarianismo, la ausencia de bebidas
alcohdlicas y del tabaco; pero lo que ciertamente molestaba a la policia
“propagaban la tesis de que todos los bienes del mundo deberian disfrutarse
en comunidad” (Torres, 1965, 266). El desorden que vivimos proviene de
condiciones econémicas como aparece claramente en este ejemplo.

Tolstoi iluminé a Gandhi

Hay personas que afirman que la violencia es buena y mds ain que es
mandada a los cristianos. La primera reaccién es manifestar que no vale la

2 Esta guerra desaté los poderes expectantes de extension. Rusia perdi6 esta guerra
y apenas terminada surgi6 en Rusia una revuelta que se considera hoy el anuncio
de la Revolucién de 1917. Al instalarse los gobiernos de la URSS, todo el planeta
tuvo que reubicarse ante poderes nuevos. De ahi la importancia (la verdadera
gran guerra) dada por Tolstoi a esta guerra.

3 Fueron intensamente perseguidos por la Rusia zarista, ya que se negaban a reconocer
la autoridad estatal. A finales del siglo XIX, Le6n Tolstoy consigui6 que cerca de 8.000
miembros de esta secta fueran trasladados a un territorio deshabitado de Canada,
concretamente a Saskatchewan. En la actualidad, los dujobors no son bien vistos por
las autoridades de ese pais, ya que entre sus practicas se halla la negativa a pagar los
impuestos (http://www.terra.es/personal/flromera/quien.htm#h16).

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

pena responder a este argumento porque los que lo sostienen han negado
su filiacion cristiana y se han creado un Cristo a su medida.

El segundo argumento regresa a Cristo, que nos dijo que pusiéramos la
otra mejilla y que diéramos la capa, pero nos dicen que habiendo hom-
bres malvados en nuestro mundo si nos ponemos en su lugar hacen mas
dafo a la sociedad. Este argumento no se sostiene porque divide la huma-

= nidad en buenos y potencialmente malos, cuando de hecho somos todos

€3} . , afs s

- iguales y hermanos. Por otra parte, seria muy dificil separar los buenos de

S los malos. Ademas es muy delicado aplicar un castigo porque a los cristia-
nos nos han ensefiado que no podemos usar la fuerza contra los malvados.

56 Un tercer argumento dice que si es cierto que no podemos recurrir a la

fuerza en un caso individual, esta limitacion es levantada cuando se trata
de defender a un préjimo afectado por la violencia. A eso respondemos
que lo que ya hemos visto sobre el riesgo de cometer una mayor violencia
o mayor maldad es aplicable aqui.

Luego, algunos aceptan el mandamiento de no-resistencia al mal pero no
atribuyen a este mandamiento ningin valor absoluto como le han dado
los sectarios y nombra a los Cuaqueros, los Menonitas para hoy y a los
hermanos Moravianos, los Waldenses, los Albigenses ayer.

Reflexiones sobre la No-violencia

Finalmente, un argumento frecuentemente utilizado y mas efectivo con-
siste en evitar la respuesta. Se hace creer que no vale la pena seguir discu-
tiendo algo tan trillado. (Cfr. Tolstoi, 2003 b, 15-17).

En una accién mas positiva, Tolstoi responde a los que dudan de la vali-
dez de la no-resistencia al mal. Muchos son los escritores, afirma, que se
opusieron a aquellos que juzgaban negativamente a los que no querian
hacer la guerra. Desde las Escrituras hasta el sentido comdn sabemos que
debemos no resistir al mal. Por eso, Lanza del Vasto nos dice: “La resis-
tencia espiritual consiste en contraponer frente a un mal, un bien igual y
apropiado, en lugar de otro mal de la misma naturaleza y signo contrario”
(Lanza del Vasto, en Morales, 2008, 16 b).

Desgraciadamente, en el estudio de la verdadera doctrina cristiana este
aserto deberia haber sido examinado y rechazado o aceptado después de
este examen, pero nada de eso ocurre, se lamenta, Se guarda un silencio
dificil de calificar. Y los trabajos existentes son ignorados u olvidados.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

El realismo critico y la espiritualidad en la época de Tolstoi se desarro-
[laron bajo la pluma de Lemontov*. Esta orientacién tomé cuerpo como
corriente en Dostoyevsky y Tolstoi. Este Gltimo se dio a conocer como
uno de escritores mayores de la literatura universal con sus dos grandes
novelas La guerra y la paz y Ana Karenina. Monumentos que develan al
alma rusa y se extendian hasta la psicologia del ser humano, el hombre
universal, trabajo que realiza con la mayor objetividad (Cfr. A.J.H., 1989,
vocablo £/ arte de la literatura). Entre los novelistas de su tiempo mostro su
creencia en el destino histérico: consiste en creer en una aparente libertad
por simple ignorancia de las leyes histéricas cuando somos conducidos a
un destino desconocido.

Juan Maria Parent Jacquemin

Tolstoi se formé en la universidad de Kasan, pero no pudo aceptar este modo 137-
de aprender institucionalizado, rigido y acartonado propio de las instituciones
de educacion. Mas adelante nos confesara que el sistema filoséfico que mas
le ha impactado es el escepticismo: “Imaginaba que fuera de mi no habia
nada, nadie, ni nada existia en el mundo, que los objetos no eran objetos sino
imagenes que aparecian solamente cuando ponia atencion en ellas” (Hof-
mann, 1969, 86).

Aristocrata individualista se volte6 contra sus raices “odiando y despre-
ciando a la aristocracia que mancill6 su alma (...), Tolstoi se acoge(rd) al
campo a su vida sana y lo adoptard como su ‘gran mundo’” (Kallinikoy,
1942, 123) se convirti6 tendiendo hacia la vida campestre, simple y pobre
(las ciudades crean “condiciones subnormales vy artificiales”). Sonaba con
este ideal y afirmaba que la vida del campo no sélo es una forma de vivir
sino que es la Gnica vida en la que pueden manifestarse las cualidades
humanas mas elevadas, que su familia nunca le permitié poner en prac-
tica, lo que le ocasioné mucho sufrimiento. Por lo contrario, su vocacién
se volco en contra de sus ideales “un hombre sensual que al fin de su
vida se transform6 en un puritano intransigente (“Seremos amigos y po-
dré besarla... No, eso estd mal. Desde ahora, por el contrario, no miraré
a las mujeres” (Hofmann, 1969, 88), un hombre con singular vitalidad
que temia la muerte casi en cada paso” (E.J.Si, 1989, vocablo Tolstoy). El

Tolstoi iluminé a Gandhi

4 Mijail Yurevich Lemontov (1814-1841).

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

vegetarianismo se impuso como doctrina esencial, ya que se observé que
no se podia matar ningun ser vivo, la decisién se tom6 para no caer en com-
plicidad con el crimen (Cfr. Porché, 2004, 281). Abandond su carrera para
hacerse simple escritor de ficcion. En su vida intelectual y religiosa llegé a ser
un cristiano radical y critico. Difundié esta opcion a través de sus mdltiples
publicaciones y manifest6 en todos ellos su rechazo a la propiedad privada
y su negacion de las instituciones “creadas por el hombre” como son los go-
biernos y las Iglesias, y podemos anadir, las ciudades porque afirma, acerca
de las muchas defensas o protecciones instaladas en las casas de las ciudades,
que “las personas que viven en condiciones naturales, no en ciudades, viven
sin proteccion. Notemos que habla de “naturales” para calificar la vida del
campo donde si se puede vivir. “Van quedando atras las alabanzas a la cultura
-138- moderna oponiendo como salvacién el espiritu del campo, aprendiéndolo en
contacto amoroso con las capas bajas del pueblo, los mujiks® especialmente”
(Guillén, 1985, 61). Gandhi adopt6 también esta vision.

CODHEM

Su experiencia le enseiié también que los ricos (jAy de los ricos!, dice
Santiago) se marginan de este proceso de liberacion. “Asi es como la infor-
macién que he recogido acerca de la actitud de las clases ricas no s6lo en
Rusia sino en Europa y en América, hacia el esclarecimiento de la cuestion
de la no-resistencia al mal me han convencido de que en las clases ricas
existe una actitud curiosamente hostil hacia el verdadero cristianismo”
(Tolstoi, 2003 b, 14). Gandhi no lo manifiesta de la misma forma sino que
siendo hombre activo, actda asi cuando deja a los emisarios del gobierno
para atender a su cabrita que se quebro la pata.

Reflexiones sobre la No-violencia

Se adelanta aqui a un movimiento que tomara cuerpo después de la II?
Guerra Mundial con los llamados objetores de conciencia. Cuenta que
unos campesinos fueron enviados a Georgia para ser soldados: no querian
servir. Fueron torturados, fueron acosados, algunos murieron, pero servir
(se entiende servir en el ejército) no, pedian irse, regresar a sus tierras
porque no querian herir a nadie, todos somos iguales, el mismo Zar es
un hombre como nosotros. Se preguntaban mas adelante: ;por qué pagar
impuestos? ;Por qué puede él exponer nuestras vidas y luchar contra hom-

5 Mujik: campesino ruso.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

bres que no han hecho dafo a nadie? No seremos soldados, afirmaban.
Todo eso ocurrié a principios del siglo XIX.

Hubo sin embargo una verdadera conversion: No fue la noticia de la resu-
rreccion de Cristo lo que mas impresiond (por ser esto opuesto a la razoén,
afirma él) a Tolstoi, sino estas palabras de Jesus: ‘Y les digo, no resistais al mal’
(Mt. 5, 39). Palabras que determinaron igualmente a Gandhi cuando se enterd
del mensaje de Tolstoi sobre esta cita biblica. Esta no-resistencia al mal con
el mal acarrea sufrimiento que Gandhi considera esencial en esta lucha. Los
sabios siempre lo han indicado “la condicién invariable del amor el soportar
las heridas, los insultos y la violencia de toda clase sin resistir al mal con el
mal” (Tolstoi, 2007, 14). Precisa que para hacerse oir hace falta hablar desde
el Golgota “estampar la verdad con el sufrimiento, o mejor atin — con la muer- 139-
te” (Tolstoi, 2003 a, 155). Gandhi en la presentacion de la Carta a un Hindi
muestra como Tolstoi indica el mismo camino de la No-violencia: “el amor
se manifiesta en el sufrimiento” (la traduccion al inglés dice selfsuffering) y asi
cambia el odio expresado en la violencia en amor, factor de unidad entre los
hombres. Esta ley del sufrimiento no acepta excepcion y se aplica a los gran-
des problemas de la humanidad. El verdadero luchador no-violento no busca
la muerte de su enemigo sino mds bien ofrecer la suya propia. Vencer puede
ser vencer muriendo.

Juan Maria Parent Jacquemin

Tolstoi iluminé a Gandhi

El mal al que no podemos dejarnos someter es entre otras la penosa si-
tuacion del pueblo ruso (observemos que se aplica plenamente a nuestra
situacion actual en México). ;Cémo es posible que un pueblo trabajador,
de buena salud, inteligente sea dominado por un pufado de holgazanes,
mas si éstos son del mismo pais, de la misma raza? Este grupo de domi-
nadores es calificado “como inmensamente inferior a los (afligidos) en
su moralidad religiosa”. (Tolstoi, 2007, 9). Y la lucha no se dara en forma
rapida, por ejemplo, negdndonos a participar en las actividades guberna-
mentales, sino conquistando poco a poco areas de libertad mas amplias,
mas derechos politicos y conduciendo en las elecciones a los amigos del
pueblo y, sobre todo, enemigos de la violencia. Ya que de lucha se trata,
leemos: “Para vivir honradamente hay que luchar siempre, extraviarse, de-
batirse, detenerse, lanzarse de nuevo, luego detenerse otra vez y batallar
eternamente para reconquistar lo que se ha perdido. La tranquilidad es

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

una deshonestidad del alma” (Tolstoi, 1857° en Porché, 2004, 140-141).
Esta frase en toda su belleza nos sitda exactamente en el corazén del tols-
toismo y de la acciéon gandhiana (Cfr. Porché, 2004, 140). La No-violencia
es lucha por la verdad y la justicia con los medios del amor que buscan
en el otro la misma bondad escondida pero siempre presente, origen del
encuentro que resuelve los conflictos.

= Siguiendo el ejemplo de Tolstoi y sus ensefianzas desde unos quince afos,
- Gandhi crea en el Transvaal una comunidad rural llamada Granja Fenix
S y un poco mas tarde fund6 una segunda comuna llamada Granja Tolstoi.
Tolstoi es un brillante escritor. Tuvo la capacidad de describir la realidad de
» su experiencia en efectos de movimientos y de dibujo. Ademas, sabe profun-

dizar en la psicologia de sus personajes, lo que le permite seguir su camino
hacia la bisqueda de la verdad. Nos ensefna que la libertad de las personas
s6lo se alcanzard cuando cada persona individualmente haya alcanzado la
libertad. Hace pensar en Bakunin (1814 - 1876) quien afirmaba lo mismo
desde el punto de vista, ahora si, totalmente anarquista. En algtn lugar Tolstoi
desarrolla la metafora de un barco que, perforado con pocos hoyos, se llena
de agua poco a poco y finalmente se hunde. Esta doctrina sigue el mismo
movimiento, poco a poco, un hombre por aqui y otro por alld se convencen
de la nueva verdad por un camino espiritual que después distribuyen a su
entorno por el ejemplo de la vida que llevan. Considera que en un momento,
dado que son tantos los que se han convertido, que la difusién de la verdad
involuntariamente es asimilada por todos.

Reflexiones sobre la No-violencia

Esta “teoria”, apunta, es novedosa. Refiere este aserto a la concepcion
cristiana de la vida. Esta vision es la expresion del poder del alma sobre el
cuerpo. Introduce asi el tema del amor, que serd central en sus escritos y
también en los de Gandhi. Este amor rebasa nuestra inclinacién al mal de-
bido a nuestras pasiones. Esta nueva vida cristiana se encuentra en un mds
alto nivel que la religién que se vivia en su entorno. Esta nueva concep-
cién no puede ser impuesta, se asimila lenta y libremente por dos vias, la
interna que es espiritual, la externa que proviene de la experiencia. Expre-

6 Esta frase fue escrita en una carta dirigida a la condesa Alejandra Tolstoi en octu-
bre de ese afo.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

sa su contenido con el texto biblico: “No disputard ni gritard, ni oird nadie
en las plazas su voz. La cafa cascada no la quebrard, ni apagara la mecha
humeante” (Mt. 12:19-20). Desmenuza esta pericopa en los términos si-
guientes: “Este camino nos lleva a la perfeccion interna en la imitacién de
Cristo y exterior en el establecimiento del Reino de Dios” (Tolstoi, 2003 b,
22). De este Reino no sabemos su llegada, porque todos la podemos vivir
en nuestro interior y, por consiguiente, depende de cada quien. El amor
para él no es (solamente) el amor a tal o cual objeto sino que va hacia el
principio de todo lo que es Dios. Y asi se construye el Reino de Dios que
esta en nosotros. El encuentro se da porque, dice él, “la esencia del alma
es el amor” (Tolstoi, 2003 b, 42).Y dird también que es irreconciliable este
deber del amor que desmenuza en mansedumbre, olvido y paciencia con
la obligacién de matar hombres semejantes a nosotros o aun de pueblos -141-
diferentes que son también hombres y hermanos. Todo eso tratado en sus
escritos pero no reconocido como interesante por los criticos. Lamenta
que sus lectores no hayan encontrado que esto es lo mds importante.

Juan Maria Parent Jacquemin

Gandhi lo afirma. “Si el amor o la No-violencia no es la ley de nuestro
ser, todos mis argumentos se hacen aficos” (Gandhi, sf, 13) y luego con
optimismo nos asegura que sin amor habriamos desaparecido todos los
hombres. “La que rige a la humanidad es la ley del amor. Si la violencia,
o sea, el odio nos hubiera regido, nos habriamos extinguido hace mu-
chisimo tiempo. Y, sin embargo, la tragedia de ello es que en la Ilamada
civilizacién, los hombres y las naciones se conducen como si la base de
la sociedad fuese la violencia” (Gandhi, sf, 16). Optimismo porque ve que
la vida sigue en la tierra a pesar de tanta violencia. Para Tolstoi, el amor es
una fuerza que lucha por unir todo y asi se crea la cultura y las naciones
viven. Y si hubiera dudas, Tolstoi se refiere a varias religiones y a las sabi-
durias para confirmar que si muchos piensan de la misma forma, en mu-
chos lugares distintos y en tiempos alejados los unos de los otros, quiere
decir que es la naturaleza humana la que se manifiesta y que estamos ante
la verdad. Esta revelacion tiene consecuencias politicas. Esta verdad como
todas las verdades es obstaculizada por los poderosos, porque saben que
si esta verdad cundiera, su poder se desvaneceria. A veces, esta lucha con-
tra la verdad se cubre de violencia que es odio, en palabras de Gandhi.

Tolstoi iluminé a Gandhi

Estos planteamientos no son de ningin modo mojigatos, sino que llevan a
una critica de los sistemas sociales en los que nos encontramos envueltos.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

“Esta explicacion del sentido de la vida (...) podria remplazar los precep-
tos mds que inseguros de la seudo religion y de la seudo ciencia con las
conclusiones inmorales deducidas de ellas y cominmente Ilamada ‘civi-
lizacion”” (Tolstoi, 1908, 9). Critica demoledora del ambiente social del
que queria liberarse.

Esta “creacion” del Reino de Dios depende de la accién de los hombres.
Hoy vivimos el parto que nos anunciaba el Nuevo Testamento, pero ter-
minard como el alumbramiento en el que ocurre el nacimiento. Debemos
hacerlo, nos increpa porque el Reino de Dios esta dentro de Uds. No se
requieren fuerzas especiales para lograr este objetivo, basta con ser lo
que somos o, mejor, lo que Dios quiso que fuéramos: razonables, justos
140- y atentos a nuestra conciencia (Cfr. Tolstoi, 1968, 276). Esta moral des-
cansa sobre el principio: “No hagas a los demas lo que no quieres se te
haga a ti”. Narra varias de las manifestaciones del mal: trabajo sin senti-
do, hambre, frio, ignorancia, robo, encarcelamiento, tortura y muerte. Esta
moral es sencilla, dice. Y cualquiera la puede entender desde el nifo mas
pequeio, lo que nos hace pensar que es un precepto verdadero. No se
puede refutar esta ley porque los sabios nos la han dado, sino porque el
Hombre (Cristo) nos lo ha ensefiado, pero, sobre todo, porque estd escrita
en nuestro corazén. Ademas, hoy por hoy sabemos mejor que antes qué es
lo que estamos haciendo y para qué lo estamos haciendo. Podemos cerrar
los ojos, podemos apagar nuestra conciencia, pero hay un momento en
el que despierta y todos somos capaces de ver la importancia que cada
quien tiene y la responsabilidad anexa. Desgraciadamente, existe una cla-
se media (en la Rusia de Tolstoi y ciertamente también hoy entre nosotros)
que recibe 6rdenes de arriba y se cree fuerte hacia abajo. Este pequeno
poder envenena y la servilidad pasma. Este es el principio de la pérdida
del sentido de la responsabilidad. La “culpa” del atraso moral de nuestros
pueblos no reside principalmente en factores exteriores a nosotros, sino a
nosotros mismos. El temor a la accién nos agobia, el temor a actuar como
pensamos nos degrada. Tema éste que serd tomado por Gandhi mostrando
y actuando de tal forma que su revolucién no-violenta descansa sobre la
nueva responsabilidad tomada por cada quien, origen de acciones que
transforman la sociedad. Y toma un ejemplo para ilustrar este fenéme-
no social: “Todos los hechos de violencia de los tiranos desde Napoledn
hasta el menor comandante que dispara contra una poblacién puede ser
explicado solamente como un efecto téxico de su poder absoluto sobre

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

estos esclavos” (Tolstoi, 2003 b, 114). El ejemplo es tomado de la situacion
vivida en Rusia en tiempo de los Zares, pero podemos aplicarlo, de nuevo,
en muchas circunstancias o condiciones que vivimos permanentemente.
En pocas palabras, el poder intoxica y produce acciones de locura. Es esto
también una reflexion anarquista plenamente justificada.

No se queda en la reflexién tedrica sino que propone y actia las tacticas,
vueltas a tomar por Gandhi y el dia de hoy ampliamente estudiadas y
aplicadas en hechos de injusticia que demandan la accién de los no-vio-
lentos. “Sélo queda una cosa: luchar contra el gobierno con las armas del
pensamiento, de la palabra, de la forma de vivir, sin hacerle concesiones,
sin entrar en sus filas, sin contribuir al aumento de su fuerza. Sélo eso es
necesario y, probablemente, tendrd éxito” (Tolstoi, 2003 a, 12). Resumi- 143-
mos asi en pocas palabras el contenido de £/ Reino de Dios esta en Uds.
donde Tolstoi critica severamente a los poderosos que masacran a sus pue-
blos para defender a los ricos.

Juan Maria Parent Jacquemin

Mas dramatico, alin es esta observacion: “El poder selecciona y atrae a los
peores elementos de la sociedad” (Tolstoi, 2003 b, 94). Es una invitacion
a cumplir el proyecto de Gandhi en el que el poder debe ser distribuido.
Nunca dejar que uno solo sea duefio de todo el poder. Esta visiéon choca
de frente con el principio opuesto proclamado por nuestros politicos, que
afirman ‘que el poder no se reparte’. La revolucion no violenta encuentra
aqui una de las pistas importantes de su desenvolvimiento. Su critica se
extiende al cristianismo en el que no sélo se practica esta forma de do-
minio. Este método se ha utilizado no sélo para extender el poder de los
poderosos en el cristianismo, sino que también se logra la conquista del
otro por este medio.

Tolstoi iluminé a Gandhi

Para querer para si el poder, se requiere amar el poder y este amor es
inconsistente con la bondad y si consistente con los vicios de orgullo y
crueldad. La bondad no se da con el poder.

Nos vinculamos asi con la desobediencia, método gandhiano por excelen-
cia. Las imposiciones (lo que hace mal al oprimido) del poder no son cris-
tianas por lo que debemos desobedecerlas. Por este medio, atacamos la
autoridad del estado porque se sostiene sobre estos gravamenes alejados
del mensaje evangélico.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Los tribunales (violencia legal) castigan en forma de venganza lo que es
contrario a la ley del amor que se nos ensefa y el efecto en el hombre asi
castigado es justo lo contrario de lo esperado. Este castigo no reforma, mas
bien corrompe.

En esta estela, Tolstoi se refiere a la organizacién social. Reglamentar, apli-
car leyes significa recurrir a la fuerza. Fuerza que se aplique al otro para
que haga cosas que no le gustan, y ciertamente el que se impone no de-
searia que se aplicara sobre él este mismo poder. “En consecuencia regla-
mentar significa hacer a los demas lo que no quisiéramos sobre nosotros,
es decir hacer el mal” (Tolstoi, 2003 b, 92).

CODHEM

La parabola de los vendimiadores es invertida en nuestra manera de vivir.
Se nos dice: “buscad el reino de Dios y lo demds les sera dado por anadi-
dura” y Torres Bodet concluye: “Pero nosotros buscamos ‘la anadidura’ y
es natural que no la encontremos” (Torres Bodet, 1965, 284).

-144-

Esto es el cristianismo de Tolstoi en el que identifica a Dios con el bien.
Y aparece ahora el lema que marcard a Gandhi. El ideal perseguido y el
deseo de servir tuvieron por marco la “no-resistencia al mal”. Aclaremos
aqui que la cita biblica ofrece dos versiones. Puede decir “el mal” o “el
malo”. El comentario exegético de la Iglesia Catdlica dice que es preferi-
ble traducir como malo, dado el modo muy concreto de expresarse de San
Mateo en su evangelio de donde extraemos la sentencia (Pirot, 1950, 68).
El malo es el que quiere aprovecharse de nosotros, por eso el texto sigue
diciéndonos que le demos mas al que nos quita algo. También tactica de
la No-violencia. Al que te quita, da mas. Este camino abre la conciencia
del otro, que no encuentra justificacién a este gesto tan contradictorio. Es
la otra mejilla o la otra... como lo indican los exegetas. Esto otro es la con-
ciencia. Una y otra vez hasta que el adversario se canse, nos ofrecemos a
sus agresiones.

Reflexiones sobre la No-violencia

No todos han aceptado esta vision que adopté Tolstoi y los criticos ma-
nifiestan que la busqueda de esta moral lo ha desviado a veces de su
mayor valia, la del artista (Cfr. Hofmann, 1969). Tal vez desde un angulo
“materialista”, porque para Tolstoi esta claro: “El Evangelio esta fundado
en el amor, la vida social en la violencia” (Porché, 2004, 303). Buena apre-
ciacion que coloca a la violencia exactamente donde estd y desde donde
viene: la violencia es un fenémeno social, no es propio del instinto del ser

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

humano. La violencia es aprendida individual y socialmente por lo que
nos da el medio vital.

La linea de pensamiento seguida nos lleva a considerar a Tolstoi como un
anarquista. “Me consideran anarquista, pero no soy anarquista, soy cris-
tiano. Mi anarquia consiste Ginicamente en la aplicacion del cristianismo
a las relaciones humanas” (Tolstoi, 2003 a, 231). Muy claro se define: “El
cristiano es independiente de la autoridad humana porque reconoce sélo
la autoridad de Dios. Su ley, revelada por Cristo, la reconoce dentro de si
y voluntariamente la obedece” (Tolstoi, 2003 b, 82). El cristianismo racio-
nal y critico sostiene esta postura. Esta conversién transformé su lugar de
residencia, la finca Yasnaia Polyana, en un lugar de peregrinacién, lo que
no gusté a los familiares. _145-

Juan Maria Parent Jacquemin

Tolstoi, gran hombre, era débil. Hasta en cosas esenciales como el prin-
cipio de la no-resistencia al mal, centro de sus ideales, que tanto influyé
en Gandhi, lo hizo objeto de su prédica pero para evitar escenas en su
casa se retuvo en acciones propias de esta ley que queria universal. Nos
acordamos de que su vida matrimonial y familiar fue muy frustrante para
él a pesar de la generosidad de su esposa Sofia que fue la escribana de
toda su literatura.

Tolstoi iluminé a Gandhi

A pesar de todo, Tolstoi nunca acepté que se le tildara de anarquista por-
que en aquel entonces los anarquistas eran destructores violentos, terro-
ristas. De todos modos, su simplificacién de la vida, el reemplazo de la
propiedad por un comunismo libre es parte de la regeneracién moral que
encabez6. “Debia tener una habitacién que fuera mia, la limpiaria yo mis-
mo y la mantendria inmaculada. No obligaria a nadie trabajar para mi:
sacaso no es mi igual?” (Hofmann, 1969, 87). “El sefior de Yasnaia Poliana,
enemigo de la violencia, adalid de la no-resistencia al mal (es bueno saber
que ya en 1893 habia escrito un “manifiesto” asi Ilamado: no-resistencia
al mal), era rebelde a todas las transacciones y demoledor del orden esta-
blecido, no con las armas, sino con la autoridad de la conviccion” (Torres,
1965, 267). Aun joven llamaba la atencion a los poderosos, les recordaba
su deber de estado y les indicaba los limites de su autoridad y hablamos
de personajes importantes: Alejandro Il y Nicolas Il, vivos y duefos del
poder absoluto. Ocultaba de alguna forma sus reclamaciones en el forma-
to escolar que habia adoptado.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Lo mismo puede decirse de Gandhi, que transformé a su pueblo con una nue-
va energia contra, diria, “el caos establecido”, en palabras de Mounier’. Si en
la Rusia de Tolstoi, la India de Gandhi y la Francia de Mounier se ha generado
este caos, la accion para liberarnos de tanta injusticia, desorden, violacion
de los derechos debera tomar cuerpo sin las armas mecanicas, sino con las
armas de la conciencia, en términos de Gandhi.

Esta revolucién social iniciada en Gandhi y vivida anteriormente y de ma-
nera incompleta por Tolstoi, si plenamente aceptada y vivida por E/ Arca
de La Borie Noble de Lanza del Vasto es un decrecimiento®. “La civiliza-
cién, en el sentido real del término (acordémonos que Gandhi pone esta
palabra entre comillas porque duda ;Quién no? Del error esencial cometi-
146- do en los que promueven esta “civilizacion”) consiste no en la multiplica-
cién sino en la restriccion deliberada y voluntaria de los deseos. Eso sélo
es lo que promueve la felicidad verdadera y la felicidad alegre y acrecienta
la capacidad para el servicio” (Settel, 1995, 77). La felicidad para Tolstoi
estd en una “honrada inquietud”. Es decir lucha y trabajo apoyados en el
amor. Y, por oposicién, un amor orientado hacia si es la infelicidad (Cfr.
Porché, 2004, 140).

CODHEM

Esta dimension anarquista es la que mas influyé tal vez sobre Gandhi, que
desarroll6 en teoria y en practica la desobediencia civil en Africa y en la
India. Thoreau, en la misma estela, también fue guia del pensamiento
gandhiano. La figura del swaraj (acordémonos de Walden), poblacién, vi-
Ila auténoma, debia crear una sociedad en la India descentralizada. Este
ideal no se realiz6 en la India pero podemos nombrar aqui el Orden laico
de La Borie Noble donde si se llevd a cabo este proyecto después de que
su fundador Lanza del Vasto hubiera conocido personalmente a Gandhi. El
modelo, por consiguiente, no es solamente tedrico sino que tenemos varias

Reflexiones sobre la No-violencia

7 Para este tema, ver el articulo Juan Parent, “De Gandhi a Mounier”, en Actas del
I Congreso internacional de personalismo comunitario, Salamanca, Fundacién
Emmanuel Mounier, 2005, pp. 187-190.

8 Los partidarios del decrecimiento estiman que los modos de vida deben cambiar
radicalmente, descubriendo una simplicidad voluntaria para iniciar nuevos mo-
dos de produccién y de consumo respetando correctamente los ecosistemas (ver
Alternatives non-violentes, n. 144, 3r trimestre 2007).

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

comunidades que siguen de manera distinta el concepto de autonomia. Es
también Util recordar que este movimiento llamado Sardovaya siguié con
Vinoba Bahva (1895-1982) y por Jan Prakash Narayan (1902-1979) que en
su amplio peregrinar redistribuyeron las tierras contando con la voluntad
de los terratenientes: movimiento de autonomia de los pueblos. Se apunta
que “en 1969 una quinta parte de los pueblos de la India se declararon por
el Gramdam (movimiento para la reforma agraria con la autonomia local)
y aun cuando en mucho se quedé en proyecto no realizado, representa tal
vez el mas extendido compromiso de las ideas bésicas del anarquismo en el
mundo contemporaneo” (E.B., 1898, vocablo doctrinas socioeconémicas).

Juan Maria Parent Jacquemin

Ante la destruccién del medio por una industrializacion acelerada, Gandhi se ha

preocupado a su modo. La creacién de los pueblos independientes (swaraj) es la 147-
respuesta: “La industrializacion en una escala masiva necesariamente conduce a
la explotacion pasiva o activa de los pueblos (viflage) en la medida en que los
problemas de la competencia y del mercadeo se instalan. Por consiguien-
te, tenemos que concentrarnos sobre el pueblo haciéndose auto protegido”
(Gandhi, 1966, 43). Y en otra oportunidad Gandhi desarrolla mds la misma
idea: “Hablando en forma estricta, ninguna actividad o industria es posible sin
cierta cantidad de violencia. No importa que tan poco es (...) Lo que debemos
hacer es minimizarla hasta la mayor extensién posible (...) Por consiguiente,
quien cree en el Ahimsa se compromete a trabajar en ocupaciones que lle-
ven consigo la minima violencia” (Gandhi, 1959, 36). Y nos encontramos
con Tolstoi: “Arranqué una flor y la tiré. Hay tantas que no me dio pena. No
valoramos esta belleza incomparable de los seres vivientes y los hacemos
morir sin remordimiento, no sélo a las plantas, también a los animales y a
las personas. Hay tantas... La cultura —la civilizacién- no es otra cosa que la
destruccion de estas bellezas y su sustitucion. Pero jcon qué? Con tabernas,
con teatros” (Tolstoi, 2003, 111). Se entiende que estamos ante una auténtica
ecologia profunda (deep ecology) planteada por ambos autores aidn cuan-
do Gandhi pone matices, sabiendo que debe salvar el futuro. Siendo mas
agresivo aun perderia los contactos establecidos con Inglaterra y perderia la
guerra no-violenta. Este dato practico debe ser tomado en consideracién por
los luchadores no-violentos. Hay un estira y afloja necesario, propio de todo
didlogo, arma central de la No-violencia activa. Gandhi ya conocia la in-
dustrializacién, de ahi su mirada recelosa hacia este peligro, Tolstoi, por el
contrario, ain no la habia conocido, por eso se va contra lo que para él eran
situaciones inaceptables. Nos acordamos que en el principio del siglo XX

Tolstoi iluminé a Gandhi

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

todavia las familias “bien” no iban al teatro (y mas tarde tampoco al cine) por
ser pecaminoso lo que ahi se hacia y decia.

Son mas las influencias que recibié Gandhi: nombremos a Ruskin que
serd objeto de un estudio posterior y a Rousseau cuya imagen colgaba de
su cuello cuando no tenia mas de 15 afos. Era como un escapulario en el
que veia a su patrono.

Bibliografia

e AJ.H. (1989), Encyclopaedia Britannica, tomo 23, Vocablo £/ arte de la literatura, Chi-

cago, 15 ed.

Ané6nimo.(1989), Enciclopedia Britanica, Tomo 28, Vocablo URSS, Chicago, 152 ED.

E.B. Encyclopaedia Britannica, tomo 27, vocablo doctrinas socioeconémicas, Chicago, 15 ed.

E.J.Si (1989), Encyclopaedia Britannica, Tomo 28, Vocablo Tolstoy, Chicago, 15 ed.

Gandhi (sf), Reflexiones sobre el amor incondicional, Buenos Aires, Longseller, 125 p.

Gandhi, M.K. (1966) “The Village Reconstruction”, Bombay, Bharatiya Vidya Bhavan, p.

43, citado por Christopher Key Chappel (1995), Nonviolence to Animals, Earth, and Self

in Asian Traditions, Dehli, 146 p.

e Gandhi, M.K. (1959) “My socialism”, Ahmedabad, Navajivan Publishing House, p. 36,
citado por Christopher Key Chappel (1995), Nonviolence to Animals, Earth, and Self in
Asian Traditions, Dehli, 146 p.

e Guillén, Pedro (1985), Leon Tolstoi, Romain Rolland, Martin Luther King, México,
UNAM, 167 p.

e Hofmann, Michel-R. (1969), Leo Tolstoy, Genévre, Minerva, 110 p.

e Kallinikov, José (1942) Tolstoy (Vida intima), Buenos Aires, Santiago Rueda editor, 274 p.)

Lanza del Vasto (1963), “Carta al Papa Juan XXIll”, en Morales (2008), Lanza del Vasto:

el ayuno de Roma, en Acontecimiento, N. 86, pp. 15 -18.

Morales (2008), “Lanza del Vasto: el ayuno de Roma”, en Acontecimiento, N. 86, pp. 15 -18.

Pirot, Louis y Albert Clamer (1950), La Sainte Bible, Tomo IX, Paris, Letouzey et Ame, 612 pag.

Porché, Francois (2004), Ledn Tolstoi, Buenos Aires, Losada, 378 p.

Settel (1995), The book of Gandhi’s Wisdom, Secausus, Citadel, 157 p

Tolstoi L. (1857), Carta a la condesa Alejandra Tolstoi, citada por Frangois Porché, op.cit.,

p. 140.

e Tolstoi, L., (1908), “Carta a un Hindd”, http://www.forget-me.net/Tolstoy/lettertohindu.
pdf, 2008

e Tolstoi, L. (2003 a). Diarios 1895-1910, México, Era, 482 p.

e Tolstoi, L., (1968), On civil disobedience and non-violence, New York, New American
Library, 302 p.

e Tolstoi, L., (2003 b), The Kingdom of God is within you, en 8tkw10.txt en jackeden@
yahoo.com, 142 p.

e Torres Bodet, Jaime (1965). Ledn Tolstoi, México, Porrda, 323 p.

CODHEM

-148-

Reflexiones sobre la No-violencia
[ ]

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Anexo sobre la no resistencia
1. Extracto del catecismo de la no resistencia (www.globusz.com/ebooks/
Kungdom/00000013.htm)

La doctrina de la no resistencia al mal por la fuerza ha sido profesada por
una minoria de hombres desde la fundacion del cristianismo

Pregunta.- ;De donde deriva la palabra “no-resistencia”?

Respuesta.— Del mandamiento, “No resistdis al mal” (Mt 5:39)

Juan Maria Parent Jacquemin

P.- ;Qué expresan estas palabras?

R.— Expresa una elevada virtud cristiana impuesta por Cristo.

-149-
P.- sLa palabra “no-resistencia” debe ser tomada en el sentido estricto,
es decir, entendiendo que no debemos ofrecer ninguna resistencia ante

cualquier mal?

R.— No; debe ser tomado en el sentido exacto dado en la ensefianza de
nuestro Salvador — es decir no devolver mal por mal. Debemos oponernos
al mal por todos los medios justos en nuestro poder, pero no con el mal.

Tolstoi iluminé a Gandhi

P.- sLos antepasados permitian la resistencia al mal, por el mal?

R.— Si, pero Jesus nos lo prohibié. Los cristianos en ninglin caso pueden
llevar a la muerte a su préjimo que ha hecho un mal ni tampoco hacerle
algiin mal en respuesta.

P.- sPuede matar o mutilar en defensa propia?

R.— No.

P.- ;Puede ir con el juez con la demanda de castigo para el malo?
R.— No. Lo que hace a través de otros lo hace él mismo.

P.- sPuede pelear en conflicto con enemigos foraneos o perturbadores de
la paz?

R.— Ciertamente no. No puede tomar parte en ninguna guerra ni en la pre-
paracion de la guerra. No puede hacer uso de armas mortiferas. No puede
oponer dafios a danos, que esté solo o con otros, en persona o a través de
otras personas.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

2. Lo que yo creo de Tolstoi

“El texto que me dio la Ilave hacia la verdad fue el versiculo 39 del quinto
capitulo de Mateo. Habéis oido que se dijo: Ojo por ojo y diente por dien-
te. Pero yo os digo: No hagais frente al malvado.

El simple sentido de estas palabras stibitamente me ilumind; acepté el
hecho de que Cristo daba exactamente el sentido a lo que decia; y en-

E tonces, aunque no habia encontrado nada nuevo, todo lo que entretan-
g to habia oscurecido la verdad se retiré y la verdadera verdad se levant6
o delante de mi con toda su solemnidad. A menudo he leido este pasaje,

pero estas palabras no habian Ilamado mi atencién hasta ahora: “Pero
50 yo os digo: No hagdis frente al malvado”. (http://www.nonresistance.org/

docs_htm/~What_|_Believe/What_|_Believe.html)

3. Adin Ballou (citado por Tolstoi en el capitulo primero de E/ Reino de
Dios esta en Uds.)

En 1846, dos anos antes del sermén de Parker sobre la guerra (The New
Crime Against Humanity: Un Sermén Predicado en el Music Hall), el ut6-
pico ministro universalista Adin Ballou (1803-1890) publicé Christian
Non-Resistance, un libro considerado una contribucién principal a la
teoria pacifista. La doctrina de Ballou de la no-resistencia tiene sus rai-
ces en la ensefianza de Jests de no resistir al mal. (uuhispano.blogspot.
com/2008_02_01_archive.html).

Reflexiones sobre la No-violencia

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Lalucha no-violenta responde a
las exigencias éticas

Publicado en la revista Dignitas,

publicacién trimestral del Centro de Estudios de la
Comision de Derechos Humanos del Estado de México,
Ano Il, Ndm. 10, octubre-diciembre de 2009.

Para quienes no se han acercado practicamente o s6lo de manera intelectual
a la No-violencia, ésta se confunde habitualmente con la pasividad. Lo que es
totalmente equivocado ya que la pasividad y la cobardia se encuentran en un
mismo polo en el abanico de opciones éticas. De ahi el titulo que anuncia la
No-violencia como accién. El punto de partida es la observacién de la mal-
dad, la injusticia, la marginacion, la violencia y la impotencia en la que nos
arrastramos. Facil es decir que no podemos, que el problema esta en las es-
tructuras o que los seres humanos asi son. Se levanta entonces en este escena-
rio el planteamiento mil veces repetido a través de los siglos y rara vez puesto
en practica: “No respondan con violencia al que hace el mal”'. De ahi, en
torno a esta oracion universal, podemos seguir afadiendo mas y mas citacio-
nes, de los grandes pensadores de toda la historia, especificamente aquellos
que hablan y se comprometen dentro de una religion. Todas ellas buscan la
justicia, el amor, la verdad de diferentes modos, todas son, por consiguiente,
un camino hacia la respuesta que la pregunta implicita nos interpelaba.

A partir del versiculo mencionado, subrayado por Tolstoi, intentemos acer-
carnos a una definicién de la No-violencia.

La No-violencia no es pasividad. La No-violencia arremete contra la in-
justicia y llama a las conciencias de los que hacen el mal y de los que la

1 Mt. 5:39

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

-151-

La lucha no-violenta responde a las exigencias éticas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

sufren. Su accion es bipolar: los malhechores y los sufridos irresponsables.
Los que aceptan el statu quo, los que aceptan la injusticia en silencio, los
que se dejan conducir al matadero, los que se dejan explotar no son no-
violentos porque han excluido de sus vidas la accién a favor de una falsa
paz hecha del abandono de la humanidad. Quien se ha sensibilizado y se
ha fortalecido no se deja dominar por la injusticia o la mentira.

La violencia que es el camino escogido por algunos ante los problemas
enunciados (nétese que la No-violencia y la violencia luchan por el mis-
mo objetivo) es un arma reaccionaria porque encarna lo tradicional: el
odio, la divisién, la injusticia, el homicidio. La violencia no es revolucio-
naria. En algunos casos, la violencia es necesaria; desgraciadamente, los
150- gobiernos que nacen de ella en general son represores. En efecto, durante
las guerras se adquieren costumbres dificiles de eliminar luego. En el uso
de armas de fuego o atémicas no se encuentra ningln progreso social,
menos humano.

CODHEM

Al profundizar en esta filosofia, nos topamos con la revolucién que nos
[lama desde las injusticias que nos agobian. Ante esto, la Gnica revolucién
valida es la toma de conciencia que es medio y fin. Estoy seguro de que la
dltima palabra de Mounier, si hubiera vivido, habria sido analoga a la de
Péguy, a saber a que la Gnica revolucién que cuenta se da en las profun-
didades de la persona”?. En efecto, la idea central de la revolucién, como
concepto, es la instalacion de la libertad; es decir, instituciones sociales y
politicas que garantizan un espacio fisico y psicoldgico donde la libertad
puede manifestarse. Defender este espacio es luchar por los derechos hu-
manos. Para ser yo necesito que el otro respete este espacio como yo debo
respetar el suyo. El aserto de Judrez se inscribe en esta estela: el respeto al
derecho ajeno... Asi es como podemos retornar a Péguy, que afirma que
la revolucién social deberd ser moral o bien no habria ninguna revolucion.
El proceso consistira en dar cada vez mas lugar a lo consciente y menos
a lo orgénico o, en otras palabras, cada vez mas lugar para la cultura y
lo politico antes que para lo econémico, afirmaran los pensadores de la
Escuela de Francfort.

Reflexiones sobre la No-violencia

2 Jean Guitton. “Mounier avant Mounier”, p. 17.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

La revolucién no-violenta, como la revolucién violenta debe perseguir ob-
jetivos trascendentes. La primera caracteristica de esta trascendencia esta
en las condiciones del medio para que los luchadores emprendan exito-
samente la accion. La cultura serd uno de los criterios mas sensibles para
tal fin. En la mente de Gandhi es claro que para vencer las imposiciones
de la nacién “no se necesita el punal del asesino, no se necesita el vene-
no, no se necesita la espada, la lanza o el fusil. Basta con tener voluntad
propia, ser capaz de decir “no”?. En otras palabras: “Hay que dar mejores
medios de lucha a los que participan en ella: haciéndoles adultos”*. El
adiestramiento a la accién no-violenta consiste principalmente en saber
actuar independientemente, es decir ser maestro de si mismo para poder
proceder en grupo de manera eficaz. Aqui se ubica la relacién fin-medios.
La tentacion es grande de aceptar que el fin justifica los medios cuando -153-
el resultado, el fin, es la mayor libertad del grupo social. Esto significa
que la situacion social después de la revolucién debe ser mejor que antes
de ella. Marcuse se equivocé. Y lo explica al decir que para alcanzar tal
objetivo deben edificarse condiciones que faciliten su realizacion. Pero se
dirige, sin saberlo, expresion gandhiana por excelencia hacia la visiéon no-
violenta, cuando indica que el fin debe estar vivo en los medios.

Juan Maria Parent Jacquemin

Por otra parte, refutar lo establecido sélo puede darse si la parte actuante
ha demostrado su propia racionalidad. Serd una autoridad que respete
la dignidad de los hombres y que creard las estructuras donde podremos
Vivir como personas.

Y Marcuse sigue guidandonos en esta reflexién. Subraya el triple sentido de
esta racionalidad. Se debe “preservar y mejorar los logros productivos de
la civilizacion; define la totalidad establecida en sus mismas estructuras,
tendencias basicas o relaciones; su realizacién ofrece una mayor oportu-
nidad para la pacificacién de la existencia”®. Referirse a las estructuras,

La lucha no-violenta responde a las exigencias éticas

3 Muzandar, Harida T. Gandhi versus the Empire, p. 305 en Herbert, Lo que verda-
deramente dijo Gandhi, p. 142.
4 Albert Béguin. “Taches présentes a Esprit”, p.23
5 Marcuse. £/ hombre unidimensional, p. 236.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

como lo hace, refuerza la idea de que la No-violencia es un modo mucho
mas adecuado de hacer la revolucion ya que no destruye sino que cons-
truye; respetamos las estructuras fruto de los siglos de cultura. La simple
“predicacion” crea un sentimiento de culpa, pero no cambia la sociedad.
Para que este cambio se dé, hay que combatir las causas del mal que se
han incrustado en estas estructuras. La accién va dirigida a las concien-
cias, desmontando los mecanismos que engendran la explotacién entre
los que hemos visto arriba: la capacidad de decir no.

CODHEM

El marxista sostenia el sistema hasta que se manifieste algin “progreso”
hacia la nueva sociedad andrquica. Por el contrario, el satihagrahi (lucha-
dor por la verdad, de forma no-violenta) no debe esperar que el Estado
154- sea abolido para actuar. Crea las asociaciones voluntarias y se opone a
la autoridad cuando es impuesta. Asi, cualquier sistema serd impugnado
por la No-violencia a través de la accién directa. El satihagrahi construye
desde el primer momento un sistema paralelo que asume los principios de
la No-violencia.

La palabra

La No-violencia es el espacio del didlogo o de la palabra y la violencia
calla la palabra. Es un deber politico, defender el lenguaje porque su co-
rrupcién nos invade. Y se adelanta cada dia mas a prisa. La corrupcién
del lenguaje conduce a la pérdida de la fe en lo que oimos y vemos vy el
paso siguiente es la violencia como resultado de este debilitamiento de la
lengua. La violencia transgrede y profana; frente a ella la palabra es catar-
tica en cuanto permite que el vinculo entre las personas se restituya para
volver a dar al afectado su sefnal de vida y lo restablece cono “existente”;
es volver a darle su importancia. Devolver la presencia de la palabra va-
lora al otro que puede escucharse, con quien se intercambia una mirada.
Luego se reanuda el didlogo y restablece lo humano. Humano que nos es
comin a todos, la palabra hace viva la similitud entre todos, la fraterni-
dad y desaparece las diferencias. Regresemos al valor del didlogo posible
cuando aceptamos la premisa citada. Podemos anadir ademas que por
este motivo, al tener la facultad de razonar, somos iguales y ninguno pue-
de imponerse a los demds como una autoridad.

Reflexiones sobre la No-violencia

Veamos un vocablo que trastorna. La palabra “pacifismo” en los medios no-
violentos es tachada de despreciable. En efecto, en el concepto pacifismo

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

damos sentido solamente a la vida fisica, reducimos al hombre a esta sola
dimensién. Y si regresamos a las afirmaciones de lucha (revolucién) como
manifestacion esencial de la No-violencia podemos afirmar que los que de-
sean, los que quieren luchar por la paz y el derecho, dejen de ser pacifistas.

Aun cuando la No-violencia es lucha y puede llegar a la coaccién sobre
los malhechores, la diferencia entre ésta y la violencia coercitiva de los
violentos lo es a tal grado que la palabra coercién no es aplicable a los
dos casos por la diferencia de contenido entre una y otra forma de accion.

Juan Maria Parent Jacquemin

Se respeta al hombre en una situacién, no se le respeta en otra. La coer-
cion no es destructiva.

-155-
El dolor
Otra diferencia muchas veces subrayada por Gandhi y vivida por el que
en la coercién no-violenta, el actor acepta de antemano los sufrimientos
que sus demandas y sus exigencias provocaran reactivamente. No hay
No-violencia sin dolor. Por el contrario, los violentos infligen sufrimientos
a sus oponentes, quieren voluntariamente producir este dolor. La lucha
no-violenta, como se aprecia, es mas fuerte que la resistencia violenta. El
sacrificio es parte importante de ella asi como la intrepidez. Tomar sobre
si la maldad del medio lleva consigo el sufrimiento. Exige mas disciplina 'y
también esperanza. Sus efectos son dobles hacia dentro de la conciencia
y hacia fuera en el contexto politico o social.

La No-violencia no implica un respeto ingenuo de la legalidad, tampoco
rechaza la accién directa (se llaman asi las acciones tacticas de la No-
violencia, desde el didlogo hasta la huelga general). La afirmacion de un
derecho (caso que se encuentra siempre en el origen de la accién no-
violenta) y las protestas contra la injusticia deben insertarse en un proceso
colectivo, una dialéctica de enfrentamiento en el que, recordémoslo, el
adversario nunca es eliminado.

La lucha no-violenta responde a las exigencias éticas

La accion parte de ciertas observaciones tanto en el violento como en el
no-violento. Veamos la llamada violencia legitima. Nace en el coraje que
se sufre porque se tiene la seguridad de tener razén. Sin embargo, hay
una premisa propia de la filosofia de los derechos humanos: el espiritu de
justicia esta en él, mi enemigo, como en mi. El mal y el error estan en él

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

como en mi. La distincién entre los buenos y los malos no puede darse
desde el exterior porque la linea divisoria estd en mi mismo, como en él.
Los gobiernos estan creados para cuidar la seguridad de los ciudadanos,
pero incluye la responsabilidad de todos de asegurarse también su propia
seguridad. Para la instalacion de la No-violencia, el juicio privado y la
deliberacién publica son esenciales.

La violencia se ha extendido porque no hemos puesto el remedio que se
encuentra en la bisqueda de la causa sobre la que actuaremos. Hoy se
estd dando una “combustion espontanea” (palabra de Luther King) que
nos obliga a las personas responsables indicar a la sociedad dénde y por
qué existe esta situacion. El problema es complejo y no hay solucién inge-
-156- nua. La No-violencia puede aportar elementos que conduzcan a la solu-
cién particularmente por su capacidad de descubrir las causas. Jean-Marie
Muller, filésofo de la No-violencia, nos da indicios que nos permitiran
ubicarnos y actuar. “Toda violencia es una violacién de la persona: la
violacion de su identidad, de sus derechos, de su cuerpo. La violencia
fundamental es la de las situaciones de injusticia que mantienen a los
seres humanos en condiciones de enajenacion y de opresion”®. Y asi nos
alejamos de la violencia de las peleas callejeras para introducirnos en la
verdadera violencia causa de todas las demas: el sistema econémico, poli-
tico y social en el que nos hemos aventurado, sin posibilidad de retroceso.

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

La verdadera violencia se encuentra dentro de las estructuras que son eco-
némicas y politicas y que producen los millones de personas en estado de
desnutriciéon. Mientras no nos atrevamos a cuestionar este sistema porque
produce beneficio para algunos (que podrian ser los cuestionadores) la
violencia no sélo seguird sino que se irda ampliando cada dia mas porque
el ndmero de los que son violentados (violados) crece, la marginacion se
hace cada vez mds obvia. Una de las causas de esta lamentable situacion
subhumana es el desarrollo de las ciencias fisicas que se esta dando a un
ritmo que las ciencias sociales no pueden alcanzar. Nos fascinamos ante
las bellezas que estas ciencias nos proporcionan, pero nunca se levanta la

6 Jean-Marie Muller. Lexique de la non-violence, Fontenay-sous-bois, IRNC, 1988,
p. 105

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

pregunta ;quiénes van a beneficiarse con este descubrimiento? La relacion
a la ética estd ausente, de ahi que la presencia de la No-violencia sea un
factor, nuevo nombre de la ética, favorable a nuevas visiones en estos pro-
cesos cientificos. Y una forma de sostener esta situacién es el desarrollo de
la ciencia que es burguesa como los marxistas la nombraban y cayendo en
ella. Pero ;por qué la ciencia? Desde mediados del siglo XIX las ciencias
se han desarrollado fuera del hombre y este siglo ha sido la cuna de una
embriaguez positivista visible hasta nuestros dias. Primero se separé en las
palabras, la ciencia empirica de las ciencias del hombre o de la sabiduria.
Luego se neg6 la calidad de ciencia a las humanidades y a las ciencias
del hombre. Para, finalmente, negar la calidad de ciencia a todas ellas y
reservando este nombre a la raiz de tecnificacién del mundo. Nos hemos
ofuscado con la mdquina. Hoy el medio, que es casi universal, de las com- -157-
putadoras produce esta clase de hombre o mujer doblados ante la pantalla

durante horas sin referencia al entorno.

Juan Maria Parent Jacquemin

Génesis de la violencia

Es de utilidad descubrir el origen de la violencia para que con la No-vio-
lencia podamos eliminarla. La violencia defiende los bienes materiales, la
No-violencia los bienes espirituales. La transformacién de la mente y sus
intenciones en todo hombre se anuncia esencial para iniciar este proceso.
La autoestima es necesaria para la comunicacién, sin la cual se cae en la
violencia. La pureza del alma es condicién de la victoria y obtener este
beneficio de la promocion de los bienes espirituales. Desgraciadamente,
nuestra sociedad se ha alejado de tales bienes, razén por la que la No-
violencia es alin para una minoria ya convertida a estos valores.

La lucha no-violenta responde a las exigencias éticas

Ya vimos que la pérdida de la palabra es una de las causas de la violencia;
anadamos ahora la pérdida del sentido (orientacion y meta) de nuestras
vidas. Un ser humano no podria vivir mucho tiempo en esta ausencia y
la falta de este sentido y la lucha para recuperarlo produce mucha vio-
lencia. ;Cudntos se dejan llevar por lo que el medio comercial o politico
nos inculca, sin aplicar un minimo juicio sin buscar el sentido de tales
mensajes? Asi atrapados en las demandas del sistema pierden, en la misma
proporcion, su capacidad de impulsarse hacia delante con discernimien-
to. El concepto de shopping tan en boga hoy, es paradigmdtico de esta
situacién. Ir de shopping es ir a comprar compulsivamente (ropa prefe-

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

rentemente) sin que exista necesidad de ello, sin sentido. Hay en estas
personas un abandono de la propia historia y como lo afirma Valadier,
“una renuncia a ser morales”’. Es la pasividad o la resignacion las que se
imponen y hacen el espacio requerido para que actie la violencia. Esta
impotencia y esta apatia alimentan la violencia. Esta apatia encuentra su
base en la ausencia del poder de quienes lo han acaparado o han sido
investidos de él y la violencia nace no de la superficialidad del poder. La

2 violencia, por consiguiente, es la expresion de la impotencia. En efecto, la
= moral es el desarrollo maximo de todas nuestras potencialidades. Abando-
3 nar este proyecto es retirarse de los valores morales. Se explica asi lo que
se suele llamar pérdida de los valores porque ya no hay proyeccién de los
pensamientos ni de las acciones.
-158-

En esta ausencia de moral encontramos el odio. Este sentimiento fuerte es
utilizado para deshumanizar al otro, quitarle su caracter de personas y de
ahi pasar a la accion violenta, porque el odio se hace factor de lucha. To-
dos nos acordamos de cierto marxismo donde se apelaba al odio en contra
de los enemigos de la revolucién, burgueses y otros.

Se recurre a la violencia de un modo contradictorio como una de las op-
ciones ante la violencia. Esta reaccion se debe a la ignorancia de los otros
medios, o bien porque se cree que no se tiene el tiempo suficiente para
conducir una accién constructiva. Puede ser también que no se tenga la
fuerza de la accion no-violenta. La paciencia es otra virtud necesaria en
este proceso de resolucion de la violencia. Actuar sobre el otro es una
tarea que demanda mucha paciencia y mucho respeto. Al faltar uno de
los dos, o bien los dos, se recurre a la violencia para resolver el conflicto.

Reflexiones sobre la No-violencia

La violencia como sintoma

Luchar directamente contra la violencia no es un camino que nos conduz-
ca a la recuperacion de la paz. La violencia es un sintoma que expresa el
fracaso de la comunicacién. Una vez mds, el didlogo se ha roto y conse-
cuentemente la cooperacion entre iguales. No es Gtil luchar contra la vio-

7 Paul Valadier. Agir en politique, p.10

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

lencia, debemos reconstruir la comunicacion, restablecer la solidaridad y
la democracia. La lucha ird contra la atomizacién de los individuos y su
burocratizacion. El camino consiste mas bien en no temer la existencia de
los conflictos, saber nombrarlos para transitar hacia su solucion.

Se entremete en esta trama el miedo o la fuerza que lo vence. La liberacion
de los pueblos se dard solamente cuando dejemos el temor a las bayone-
tas, decia Gandhi. Para ser mds completo, se trata del miedo o del valor
ante la muerte. La historia de la No-violencia nos ha mostrado cuantos
luchadores han muerto en esta batalla. La muerte (violenta) se encuentra
en el destino de los no-violentos.

Con un poco de atencién nos extrafamos del temor manifiesto en tantos
ante el que se impone politica o socialmente. Aceptamos la esclavitud
impuesta por tiranos que encuentran su fuerza precisamente en la debi-
lidad de la mayoria. La cobardia que observamos en estas actitudes es
el opuesto de la No-violencia. Lo que el poderoso teme mds es que su
violencia sea descubierta y, consecuentemente pierda su legitimidad. Nos
encontramos entonces en el corazén de la No-violencia en la que la meta
aparece con toda nitidez. No se trata de decir: no hay que ser violento,
sino prever como podria darse una violencia revolucionaria nacida de la
injusticia colectiva. Sin embargo, ante las injusticias es importante guar-
dar la vista fija en los métodos no-violentos y salir del método desgastado
de la violencia. Quedarnos en ella es alejar sine die la liberacion de los
pueblos oprimidos.

En la misma direccion esta el caso de la violencia contra la violencia. Es
en todo claro que el poder militar siempre sera superior a cualquier otra
forma de violencia, hasta que la fuerza publica, ejército o policia, deje
las armas para no usarlas ya al servicio del gobierno. En este momento, la
situacion cambia radicalmente.

Pasos a seguir

Vinoba, discipulo de Gandhi y reformador social, indica: “En primer lugar
deseo un cambio de los corazones, luego quisiera traer una transforma-
cién de las existencias, finalmente buscar un cambio de estructuras. Nada

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

-159-

La lucha no-violenta responde a las exigencias éticas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

de todo eso puede realizase mediante la fuerza”®. Analicemos paso por
paso este programa de vida y de accién. Primeramente debemos contar
con el ser humano. El es el punto de partida y de llegada, principio y fin de
la accion no-violenta. Esta conversién del hombre se dard con el ejemplo
de otros. Es un movimiento interior que nos hace ocupar nuestro espacio
con responsabilidad. El converso se ha hecho fuerte, ha perdido el temor
y conduce a otros en la misma via.

El segundo momento de este proceso revolucionario no-violento es la
transformacion de la existencia. El hombre converso se transforma en su
totalidad. Sus pensamientos son otros, se hace sensible a la injusticia. Se
hace lider en su medio. Su existencia, es decir, la manifestacion de su ser,
~160- lo coloca a la vista de todos sin que por ello lo acapare el orgullo. Sabe
sus limitaciones y sabe que debera vencer el temor durante toda su vida;
pero no estd detenido en la accion.

CODHEM

Finalmente, dice Vinoba, podremos cambiar las estructuras. Tomaremos
el mundo como es y lo impulsaremos hacia nuevos horizontes hechos de
No-violencia y de amor. Las seudo soluciones de los problemas en las ins-
tituciones serdn eliminadas cuando no tengan el amor en sus disposicio-
nes. El lider no-violento rechaza las soluciones que se presenten sin amor.

Esta tarea es lenta y desespera a muchos. Tiene la caracteristica contrariamente
a los movimientos rapidos (revoluciones armadas, por ejemplo) que son des-
tructores, de ser constructores desde el primer momento, por lo que se instala
el efecto de la No-violencia, sin esperar el cambio total de las estructuras. La
escuela es diferente cuando la No-violencia rige las acciones pedagogicas; los
hospitales se transforman en lugares de relaciones humanas cuando la No-vio-
lencia se ha establecido en su mundo y asi sucesivamente.

Reflexiones sobre la No-violencia

Desde otra atalaya, Marcuse se encuentra defensor de la posicion de la
No-violencia. Reconoce que en una revolucion los luchadores cambian la
Constitucién en la dindmica de su mocion. El fin es el establecimiento de
estructuras politicas y sociales que crean un medio de respeto a las perso-
nas que, a su vez, es el fin verdadero del cambio social.

8 Vinoba Bhava. La revolucion no violenta, p. 39

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Y para juzgar desde el inicio la validez de la accién revolucionaria, nos
preguntamos si se abre asi un progreso en la libertad. La respuesta, que
implica una trascendencia de lo actual, deberd considerar las condiciones
espirituales, materiales, cientificas y empezar a transformar aquello que
limitaria los pasos siguientes. De ahi que Gandhi no empezé por tocar las
estructuras sino que se acercé a su pueblo y la primera transformacion que
logré fue la instauracion de condiciones de higiene y limpieza para todos.
Este objetivo tiene valor desde el primer momento en que cambian las
maneras de comportarse y nace la convivencia en tareas comunes. Crear
la comunidad es plantar la semilla de las acciones de mayor importancia
que vendran a su tiempo. Y, como ya lo hemos manifestado, estas primeras
acciones son transformadoras, no se esperan 6rdenes de algin jefe, sino
que comunitariamente se establece una nueva manera de comportarse.

Esta disciplina también es un factor central en el proceso revolucionario. Le-
jos estamos de estos deseos de abundancia, de paz, de diversion... vélidos
ciertamente pero alejados de este ascetismo que llena de energia, propio del
militante ante una sociedad que ofrece cuadros de muerte en su alrededor.
Situacién necesaria para mantenerse lejos de la cobardia. “Si he de elegir
entre violencia y huida miedosa, escojo la violencia antes que la cobardia”.

Mucho se ha hablado de la cultura de la muerte frente a una cultura de
la vida. La orden divina: “No mataras” debe ser entendida mas alla del
simple asesinato o de las muertes fisicas. La muerte de los que habla el
no-violento es todo aquello que nos aleja del otro. Lo que impide, lo que
destruye la relacién con el otro y con la naturaleza. Gandhi diria que es
desviarse de lo esencial o sea de la verdad. Haber roto esta prohibicién es
el origen de esta cultura de la muerte extendida por doquier.

Conclusion

La No-violencia, siendo accion, pertenece a la ética. En esta hipotesis penetrd
toda la reflexion. Muchas facetas fueron analizadas. Todas nos condujeron al
mismo objetivo: accion.

9 M. Gandhi. Young India, 29.05.1924

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Juan Maria Parent Jacquemin

-161-

La lucha no-violenta responde a las exigencias éticas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Esta afirmacion, repetida a saciedad impacta el modo de ser de quien se
acerca a esta filosofia de la vida. Las injusticias que estan a la vista nos
sensibilizan. Quedarse quieto o apdtico ante ellas se torna en una grave
responsabilidad. Entendemos que no podemos tolerar la injusticia y que,
por consiguiente tomaremos en nuestras manos todas las tacticas posibles
para resolver esta violacién de los derechos humanos. Encontramos asi la
reunion de dos dimensiones sociales y morales, como son los derechos

2 humanos, otra forma de ética, y la No-violencia también ética.
T
3 El convencimiento de cada quien ante estas aclaraciones necesarias para
© guiar nuestra vida impulsa hacia la accién, impulsa hacia una vida ética,
nos lleva hacia la felicidad que se encuentra al final del camino ético que,
160 por esta razén, no es opcional: estamos llamados a la felicidad.

Bibliohemerografia

e Bahva, Vinoba. La révolution de la non violence, Paris, Albin Michel, 1958, 363 p.

¢ Béguin, Albert. “Taches présentes a Esprit, en Buletin des amis d’Emmanuel Mounier”,
mars 1996, n. 85, pp. 20-27.

¢ Gandhi, M. en el periédico Young India del 29 de mayo 1924, citado por Jean Herbert,
Op. Cit.

e Guitton, Jean. “Mounier avant Mounier” en Bulletin des amis d’Emmanuel Mounier, 76,
septiembre 1991.

¢ Herbert, Jean. Lo que verdaderamente dijo Gandhi, México, Aguilar, 1971, 227 p.

e Marcuse Herbert. £/ hombre unidimensional, Barcelona, Ariel, 1987, 286 p.

¢ Muller Jean-Marie. Lexique de la non-violence, Fontenay-sous-bois, IRNC, 1988, 112 p.

¢ Muzandar, Haridan T. Gandhi versus the Empire, Universal publishing Company, N.Y, 1932.

e Valadier Paul. Agir en politique, Paris, Le Cerf, 1980, 189 p.

Reflexiones sobre la No-violencia

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg
e V4
Gandhiy la economia

segtin Ruskin

Juan Maria Parent Jacquemin

Publicado en la revista Ciencia Ergo Sum,
Revista cientifica multidisciplinaria de la
Universidad Auténoma del Estado de México,

Vol. 17, nimero uno, marzo-junio 2010 163

Abstract

Gandbhi received Ruskin’s strong influence. So, Gandhi’s economy presu-
pposes a politics. His vision of the economy largely of this author comes.
They affirm: The function of the work is to generate wealth, wealth of life.
Against the industrialism, the work of the field, like Gandhi demonstrated
it in his life it leaves spaces for the family life, the cultural life. They cannot
construct the Non-Violence on a factorial society. Our workers have a ca-
pacity that the nation needs: jbe usefull!, they think Ruskin and Gandhi. It
measures the value of a work in the effects that such an action contribu-
tes to the development of the individuals. This one Ruskin’s central point in
Gandhi. Gandhi considers to his way these John Ruskin’s approaches and
takes them farther. In the work, the human being carries out; more even,
God has created the human being for the work.

Gandhi y la economia segiin Ruskin

Resumen

Gandhi recibi6 fuerte influencia de Ruskin. Su visién de la economia pro-
viene en gran parte de este autor. Afirman: la funcion del trabajo es gene-
rar riqueza, riqueza de vida. Contra el industrismo, el trabajo del campo,
como Gandhi lo demostr6 en su vida, deja espacios para la vida familiar,
la vida cultural. No pueden construir la No-violencia sobre una sociedad
factoril. La economia del Gandhi presupone una vision politica. Nues-
tros trabajadores tienen una capacidad que la nacién requiere: japrove-
chémosla!, piensan Ruskin y Gandhi. Mide el valor de un trabajo en los

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

efectos que tal accién aporta al desarrollo de los individuos. Es éste el
punto central de Ruskin en Gandhi. Gandhi considera a su modo estos
planteamientos de John Ruskin y los [leva mas lejos. En el trabajo se reali-
za el ser humano; mas adn, Dios ha creado al ser humano para el trabajo.

En una busqueda para ubicar social y culturalmente a Gandhi y la No-
violencia', hemos considerado Gtil acercar a otros pensadores que aportan

= elementos comunes a los que utiliza Gandhi y, sobre todo, a aquellos que
= han influido directamente sobre é|>.
g . N
o Es el caso de John Ruskin del que trataremos a continuacion.
John Ruskin
-164-

Naci6 en Londres en 1819 y muri6 en Coniston Waters en 1900 (Lakeland)
donde su residencia es autn visitada. En 1860 publicé el primero de los
ensayos que forman el libro que nos ocupa: A este dltimo.

Este trabajo volte6 completamente la orientacion de su vida al pasar de
ser brillante critico de arte y luchador social. Las condiciones de vida y de
trabajo de los obreros ingleses eran tales que provocaron en él esta catar-
sis tal que desplazé su interés por el arte a favor de las ideas econémicas:
produccién y comercializacion castradoras del ideal del ser humano. El
salario de supervivencia impuesto en la industria es, en este sentido, un
crimen contra la humanidad. Se lanza violenta y perspicazmente contra
la deshumanizacién de la industrializacién que ya estd en auge en Gran
Bretafia defendiendo la tesis: El salario debe fijarse no sobre el mérito sino
sobre la necesidad (ver la pardbola en San Mateo 20, 1-16 de los trabaja-
dores de la vifia: todos tienen la misma necesidad).

Reflexiones sobre la No-violencia

Consecuentemente, “no debe existir ni competencia ni fuerza del merca-
do, ni ley de la oferta y de la demanda, ni capitalismo industrial. La fun-
cién del trabajo (...) es generar riqueza (...) riqueza de vida” (Palabras del
propio Ruskin) (Fajardo, 2002, 70-71, nota 138). Ascender en el mundo
es una opcioén que siguen algunos, pero mas felices seran los que han de-
cidido caminar hacia un placer mas elevado: “la primera de las posesiones
es la propia posesion” (Ruskin, 2002, 224) y asi encuentran por realizarse
actividades tranquilas y en paz. Cuando hablamos de necesidad nos re-
ferimos a las necesidades naturales del hombre: necesidad de comer, de
vestir. “La vida econémica debe sostenerse en la satisfaccion de las nece-

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

sidades elementales: alimentacién y vestimenta. Una vez que éstas estén
aseguradas, nos abrimos a lo superfluo y nos condenamos a una econo-
mia de progreso (...) aumentar indefinidamente la producciéon” (Deliege,
1999, 101). Y también del propio Ruskin: “La verdadera ciencia de la eco-
nomia politica (...) es la que ensena a las naciones a desear y trabajar por
las cosas que conducen a la vida” (Ruskin, 2002, 192) y saber reconocer
que las cosas importantes son el aire, la luz, la limpieza... como lo enten-
dié Gandhi®. “Gobierno y cooperacién son Leyes de la Vida; Anarquia y
competencia las leyes de la Muerte” (Ruskin, 2002, 181). La anarquia de
la que habla Ruskin es la del desorden, no la de conduccién sin autoridad
de los asuntos de la Naciéon como Gandhi lo proponia. El ideal para los
no-violentos es llegar a organizar la sociedad sin violencia, en la justicia y
en la verdad. Es otra forma de anarquia®. La publicidad actual crea deseos, -165-
crea necesidades artificiales contra lo que Gandhi afirma: “Multiplicar in-
necesariamente los deseos es pecado” (Gandhi, 2001, 71).

Juan Maria Parent Jacquemin

Para Ruskin (para Gandhi y para los no-violentos) no se trata de crear bienes
dificiles de adquirir sino que sea de consumo (Gtil. Y la pregunta serd, para
la evaluacion del progreso: no es “cuanto trabajo produce, sino cuanta vida
produce. De modo que como le consumo es el fin y la meta de la produccién,
la vida es el fin y la meta del consumo” (Ruskin, 2002, 215) para hablar de
produccién, debemos hablar de consumo. Esto es un programa de vida. Pro-
grama de vida, de trabajo, de realizacion personal o comunitaria. Sin confun-
dir esfuerzo puiblico con esfuerzo global. Para Ruskin el progreso se da con el
esfuerzo de cada quien y no mediante el esfuerzo publico. Los que hacemos
la Nacién somos los que trabajamos en nuestra tarea diaria, no los politicos,
ni las instituciones gubernamentales.

Gandhi y la economia segiin Ruskin

Y para hablar de progreso viene también la critica al ecocidio que pade-
cemos sin otear en algln horizonte la salida de sus desastres. “La corriente
que correctamente dirigida podria haber fluido como riego suave de cam-
po a campo, habria purificado el aire, dado comida al hombre y a la bestia
(...), ahora aplasta la llanura y envenena el viento; rezuma pestilencia y
genera hambruna” (Ruskin, 2002, 164).

La Revolucién industrial trajo consigo también la injusticia que padece-
mos hasta nuestros dias. Este dato nos abre la puerta para considerar el
libro mencionado, centro de nuestra reflexion, tarea Gtil hoy como hace
ciento cincuenta anos. Su autor fue calificado desde entonces como pro-

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

feta de una nueva conciencia social. Gandhi diria afhos mds tarde que
“las estructuras econémicas existentes no durarian 24 horas si mi arma
del Satyagraha (fuerza de la verdad) fuera tomada por el pueblo” (Mathur,
1998, XIV, 287). He aqui el principio de la revolucién no-violenta a favor
del hombre en marcha en muchos lugares el dia de hoy.

En el Prefacio (1860) de su obra plantea propuestas concretas que abarcan

= desde la educacion, la industrializacién y hasta en lo social donde propo-

- ne soluciones para los jubilados y desempleados.

Q . L . .y . . .

o Gandhi, desde su nifiez, sentia una atraccion hacia la vida sencilla en el
campo. Trabajo manual y austeridad eran sus referencias principales. Para

» este hombre inquieto no podia ser de mayor provecho el encuentro con

la prosa de Ruskin. En 1904, efectivamente, ley6 en el tren que lo lleva-
ba a Durban el libro de Ruskin y se quedé impresionado. Ahi mismo se
convirtié. Conversion extremosa: queria que todos recibieran el mismo
salario para los trabajos socialmente dtiles. Con sensibilidad, observa a los
campesinos y declara: producen alimentos y tienen hambre.

Su lectura vino a confirmar lo que ya habia leido de Tolstoi que insiste so-
bre la responsabilidad de cada quien de ganar su pan con el trabajo de sus
manos. Pero antes de ellos ya Bondaref® lo habia manifestado: “La ley di-
vina que el hombre debe ganar su pan con el trabajo de sus manos” (bread
labor — htm). Y Romain Rolland® nos indica que esta misma idea estd en
el Gita en su tercer capitulo, y podemos anadir que también se encuentra
en San Pablo” (Cfr. Rolland, 1955, 221). Mostré mds adelante cémo los
ancestros de los indios (de la India) conocian la sabiduria que estd en la
austeridad y la moderacién. Entendamos que se trata de que todos tengan
trabajo que les permita hacer algo util socialmente y grato para el traba-
jador. Esta clase de trabajo, como Gandhi lo demostré en su vida, deja
espacios para la vida familiar, la vida cultural. Este método aporta ademds
la ocasion de una distribucion equitativa de la riqueza nacional y, de gran
importancia: impide la concentracién de los recursos.

Reflexiones sobre la No-violencia

Reducir nuestras necesidades, nuestros deseos comercialmente ali-
mentados es el punto de partida de una ética no-violenta para nuestro
tiempo. Gandhi luchara contra la miseria viendo que cada quien tenga
como alimentar a los suyos. La austeridad es el camino y debe ensenar-
sele a los que viven en la opulencia. “La multiplicacion de los deseos

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

obstaculiza el crecimiento personal hacia la dltima identidad con el
mismo universal” (Merton, 1958, 36). Pero no hay ingenuidad en este
proyecto. La debilidad humana nos dejaria con buenas intenciones.
Por esta razon, Gandhi considera que el Estado debe intervenir en este
proceso como agente superior de transformacion social.

Ruskin encontré la via que describimos gracias a la gran influencia recibi-
da de Tomas Carlyle (1795-1881) que impugnd severamente la economia
utilitarista, de donde su influjo en el pensamiento de nuestro autor, que
proclamara afos mas tarde “El utilitarismo es primeramente una moral
antes de ser una teoria econémica” (Fajardo, 2002, 51). Este es el punto
de partida de sus reflexiones: el caracter moral del ser humano que se ex-
presa a través del trabajo. Fundamental en Gandhi, especialmente con el 167-
retorno de la rueca y del trabajo manual para todos. En el trabajo manual
encontramos el equilibrio en el individuo y la subsistencia en el grupo. La
No-violencia crea esta coherencia en el trabajo y en la vida espiritual. Se
plantea asi la presencia del trabajo manual en las escuelas, de tal suerte
que los ninos paguen sus estudios y aprendan una actividad que el dia de
manana podria serles Util; puede considerarse como actividad econémi-
ca. “Un sistema como éste hard que nuestros hijos sean independientes”
(Attenborough, 2004, 37). El utilitarismo es rechazado por Ruskin y Gandhi
porque debemos buscar el mayor bien para todos, no para “los mas que
se pueda”. Esta lucha para que todos alcancen el bien mas elevado puede
llevar a la muerte del no-violento que se sacrificaria voluntariamente, con-
trario al utilitarista que no tiene razon para entregarse asi.

Juan Maria Parent Jacquemin

Gandhi y la economia segiin Ruskin

La rueca, charkha en gujarati®, es mas que un simbolo, ya que resuelve
las penurias econémicas de una forma natural. Este instrumento se vuelve
atil y hasta indispensable, llega a ser causa de la libertad (swaraj’). La rue-
ca significa conciencia nacional. El mismo Gandhi tejia una media hora
diaria. Al tejer todos unos kilos resuelven dos problemas. Por una par-
te, favorecen la produccion artesanal con una tecnologia sencilla y crean
empleos; por la otra, nos iniciamos al trabajo manual que, segin él, es
fuente de florecimiento y de liberacion (Cfr. Deliege, 1999). No se niega
la importancia del trabajo intelectual, pero se da toda su importancia al
trabajo manual como factor de desarrollo personal. La rueca puede llenar
los espacios de tiempo y de clima dejados libres. Por los ritmos naturales.
;Cudntos campesinos nuestros necesitarian una actividad para ocupar su

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

tiempo libre en el dia (no se trabaja las 12 o 14 horas de sol), o en meses
(no se trabaja entre cosecha y siembra del maiz)? ;Cémo utilizar este tiem-
po libre que puede ser igual a seis meses en el ano?

Acercar asi los dos momentos: produccién y consumo, es la manera de
evitar los gastos de publicidad que hacen muy caro el producto final. Esta
es la teoria de una economia descentralizada. Lanza del Vasto sigue a
Gandhi con esta misma idea hecha realidad en E/ Arca, su comunidad,
que nos hace pensar o nos remite al trabajo de los monjes cuando crearon
la Edad Media: “Ora et labora”. Pero no todo es “técnica” de desarrollo
también estd el pensamiento. “Deje que sus pensamientos sean precisos y
verdaderos y acelerardn la venida del swaraj” (Gandhi, Merton, 1965, 69).
168~ Esta insistencia casi obsesiva de alcanzar la libertad se justifica porque li-
bre el hombre es mas digno. Trabajar con las manos y pensar son dos polos
de la No-violencia para esta conquista.

CODHEM

El trabajo para Gandhi es una fuerza vital que no puede darse con el inter-
cambio de dinero. El trabajo manual es el camino hacia la unidad social
y la igualdad entre todos. La No-violencia es el marco, segin él, para
alcanzar este objetivo. El trabajo asi vivido es motivante y “portador de
deberes sociales” (Raghuvansh, 1998, 282), ;Podremos encontrarnos de
nuevo con esta filosofia? En su escrito, “Ruskin anadiria los conceptos de
creatividad, calidad y perfeccion en este trabajo” (Fajardo, 2002, 57). Tam-
bién el dicho repetido por los monjes: “Opera non perdit qui Deo laborat”
que expresa la exigencia de calidad: “qui Deo laborat”. En otras palabras,
“el mundo pertenece sélo a aquellos que se esfuerzan con el sudor de su
frente” (Bose, 1972, 23).

Reflexiones sobre la No-violencia

A este Gltimo

A comienzos del siglo XX A este dltimo, el libro de Ruskin aqui revisado,
habia sido traducido por Gandhi a su lengua materna, el gujarati, pero
con un titulo que indicaba también las intenciones del traductor. Lo Ilamé
Sarvodaya'®.

El texto es una critica encendida del medio industrial y su injusticia y de
ahi surgen sus propuestas de reforma social. “No pueden construir la No-
violencia sobre una sociedad factoril” (Gandhi, 1948; Merton, 1965, 54).
Tal reforma tiene sus bases en un modelo nuevo de relaciones laborales.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

El mecanismo de produccién y de mercado es el punto algido en esta revi-
sion social. Busca que estos mecanismos sean mas justos y mas humanos,
es decir, que respondan a las necesidades emocionales de los trabajadores
(Cfr. Ruskin, 2002, segunda de forro).

Gandbhi sigue de cerca esta misma leccién. No censura las industrias pero
quiere ponerles limites. Concretamente, la industria debe producir aquello
que servira de “materia prima” para el trabajo manual que se realiza en
las aldeas o las industrias a pequeia escala. La critica se dirige contra esta
masificacion industrial que imper6 en Gran Bretaia con la Revolucién In-
dustrial, causa de los males que sufren millones de trabajadores esclaviza-
dos por los duenos del capital (Cfr. Singh, 1998, 257). La producciéon ma-
siva es la causa de esta situacion. De ahi que afirmara que “la produccion 169-
de las masas es mejor que la produccién masiva” (Asthana, 1998, 14). No
creia que producir en esta forma masiva provocaria una mejora significa-
tiva en la calidad de vida de los trabajadores. Para que todos produzcan
suficiente para vivir es necesario que los medios de produccion estén bajo
el control de las masas. La monopolizacién es injusta. La mala situacion
social y econémica de nuestros pueblos se encuentra en este sencillo prin-
cipio, desgraciadamente no acatado por los poderosos porque éste es un
problema ético, no politico ni sencillamente social. La solucién puede
estar en una justa distribucion.

Juan Maria Parent Jacquemin

Gandhi y la economia segiin Ruskin

Recibié también la influencia de Jenofonte y de Platon en la redaccién
del libro.

A este dltimo fue criticado, como era de esperarse, ya que iba contra la co-
rriente industrializadora y sus beneficiarios. Estas criticas se mantuvieron
por muchos anos también ante otros escritos de la misma tendencia. Parte
de las criticas no pueden sostenerse porque se basan sobre una confusion
entre la llamada regeneraciéon ética proclamada por nuestro autor y el
planteamiento de un socialismo revolucionario que Ruskin rechazaba.
Esta critica serd sufrida igualmente por Gandhi y en la historia de los dlti-
mos dos siglos entre los luchadores por la justicia y la revolucion.

El titulo del libro es una expresion extrana. En inglés se dice Unto this last.
Esta frase es tomada del evangelio de San Mateo, capitulo veinte, versicu-
lo 13 que dice: “Pues toma lo tuyo y vete. Por mi parte, quiero dar a este
dltimo lo mismo que a ti”. Esta cita proviene de la parabola de los traba-

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

jadores que son contratados por el duefio de la milpa. Se compromete a
pagar una cantidad por el trabajo realizado en 10, 8, 6 0 menos horas. A
todos iguales; hasta a este Gltimo que trabajé menos horas.

Esta pardbola es particularmente dificil de interpretar porque la evolucion de
los derechos individuales nos ha llevado a ciertas igualdades no conocidas
en tiempo de Cristo. Pero su ensenanza rebasa las condiciones historicas vy el
mensaje llega hasta nosotros y es recogido como principio de economia poli-
tica, como lo veremos mas adelante. Es preciso saber ubicar este texto dentro
de una visién del mundo y entre los otros seres humanos para entender los
planteamientos de Ruskin, de Thoreau, de Tolstoi, de los socialistas utépicos y
de tantos otros que vieron que las condiciones laborales no respetan la calidad
-170- humana del trabajador. La conciencia de Gandhi se despert6 ante esta situa-
cion ahora claramente visualizada, luché también por revertirla a favor de la
poblacion de Sudafrica primero y de la India luego. Estamos ante un programa
econoémico que rebasa ampliamente los limites de la vision economicista ac-
tual porque implica otros valores que los que sostiene la economia de nuestros
dias. Estos otros valores los describe Ruskin “Una cosa verdaderamente valiosa
o vélida es aquella que se dirige en la vida con toda su fuerza” (2002, 192).

CODHEM

Unto this last es asi una critica profunda del capitalismo. Se divide en cua-
tro ensayos sobre los principios bdsicos de la economia politica cuyo ulti-
mo fue considerado por su editor y también novelista William Makepaece
Thackeray como no publicable debido a las numerosas invectivas que los
tres primeros habian provocado. Este cuarto ensayo es, por esta razon,
mas largo que los anteriores (Cfr. Encyclopaedia britannica, 1989, 652%)'.
Reunidos en un libro, estos ensayos fueron leidos por muchos desde 1880.

Reflexiones sobre la No-violencia

Gandhi consider6 que esta obra es de mucha importancia para elevar al
hombre en la democracia.

No-violencia

Para aprovechar plenamente el mensaje de Ruskin en cuanto elemento for-
mador de Gandhi es necesario volver a indicar la filosofia de la No-violencia
como medio igualmente extrafio en un mundo individualista y cobarde.

“La violencia es necesaria para proteger los bienes temporales. La No-vio-
lencia es indispensable para asegurar la proteccion de nuestro honor y del

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

atman (alma o ser trascendental)” (Gandhi, 2002, 60). Asegurar la protec-
cion es decir luchar. Nuestro honor y nuestra “alma” son dignos hasta para
producir en nosotros la muerte en esta lucha sin recurso a la violencia pero
con el recurso al didlogo. Algunos no creen en el didlogo porque no han
probado las multiples “armas” que las estrategias de la No-violencia ofrecen a
su defensores. Sabemos, en la filosofia y las tacticas no-violentas, que la vio-
lencia es silenciosa, dice Gandhi, puede comenzar donde la comunicacién
se ha perdido. Se afirma que en la pareja humana si uno de los dos se calla
durante mas de tres dias por razén de enojo u otra, estamos ante un caso
de violencia intrafamiliar. Por eso, el didlogo es finalmente la Gnica arma
verdaderamente eficaz y corazén de la No-violencia.

Juan Maria Parent Jacquemin

Este enfrentamiento a la mentira y a la injusticia, pilares de la No-violencia 171
activa, lleva consigo el sufrimiento. La defensa de nuestra dignidad me-
rece este aporte ético del dolor como paso en este proceso que va hacia
el otro, para su bien, sin esperar recompensa por estas acciones que en-
cierran el sufrimiento. Las acciones no-violentas incluyen la palabra y el
pensamiento a la par que el recurso al cuerpo como manifestaciéon de la
voluntad (Cfr. Herbert, 1955, 251). Ruskin se acerca al cuerpo para enten-
der sus varias facetas. Describe dos de ellas que son el cuerpo disciplinado
que sirve al estado y el cuerpo no disciplinado que “es capaz solamente
de mantener la existencia privada o solitaria (...) Los griegos Ilamaban a
un cuerpo asi ‘idiético? O ‘privado” ” (Ruskin, 2002, 196). No elimina a
la persona cuyo cuerpo no ha sido desarrollado en la disciplina sino que
muestra que, en el servicio al estado, el cuerpo se hace dtil. Se anadiria
hoy que en la comunidad es donde el cuerpo adquiere toda su presencia.
White™ critica el pensamiento idealista e introduce de nuevo el proceso
corporal dentro de la espiritualidad.

Gandhi y la economia segiin Ruskin

Satyagraha, llama Gandhi a la accién no-violenta que es bisqueda de la
Verdad. En esta busqueda, Gandhi muestra que la No-violencia expresa
la fuerza interior, el poder de si mismo que, afirma, es un poder absoluto.
Entre tantas “armas” que podemos imaginar estan dos centrales que no
pueden faltar: la paciencia y la tolerancia. Estas dos virtudes nos hacen
soportar el sufrimiento. “Acrecienta la valentia y la confianza interiores y
nos trae la paz interior” (Sudarshana, 1998, 120). Esta lucha produce la
paz interior: contradiccion a los ojos modernos habituados al belicismo
y a las violencias callejeras. La No-violencia tiene esta fuerza de crear las

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

nuevas condiciones de vida. No destruye sino que remplaza una forma
de vida (si asi puede Ilamarse el estado en que nos encontramos hecho
de tensiones, de angustias, de mentiras) por otra. A medida que avanza el
proceso de “reconquista” de la Verdad y de la Justicia, se establecen las
nuevas estructuras sociales en las que se podra vivir.

Se plantea asi el concepto de comunidad. “Una sociedad basada en la No-
violencia solamente puede consistir en un grupo de personas asentadas en
una aldea en la que la cooperacion voluntaria es la condicién de una exis-
tencia dignificada y pacifica” (Mathur, A.S., 1998, 7). No puede ser masi-
vo. Gandhi asi lo entendié cuando creé los ashrams, o sea, comunidades
reducidas de adeptos de la No-violencia. Primero fue en Phoenix, cerca
172- de Durban en Sudafrica, y luego cerca de Johannesburgo, que se [lam6
Granja Tolstoi. La suma de todas estas comunidades es un factor de cam-
bio importante en la sociedad. Evitar la ciudad es otro imperativo en este
mismo proceso revolucionario. Por lo que se hace mas claro el sentido del
cambio buscado. Desde la Revolucién Industrial, la tendencia va hacia la
concentracion urbana que acrecienta mas aun las desgracias de nuestro
proceso equivocado.

CODHEM

La economia de Gandhi presupone una visién politica. La comunidad
(ashram) es el punto de partida de la reconstruccion del pais. Se avanza
hacia una realizacién mayor pasando por el ntcleo menor. El paso por
la comunidad es una exigencia para todos los que pretenden reestruc-
turar la nacién porque en ella se aprende la solidaridad a pequena es-
cala para seguir desarrollandola en espacios mas vastos, humanamente
hablando. El espiritu es mas que la materia y la economia es un reflejo
del pensamiento. Gandhi piensa criticamente el materialismo y el an-
helo de provecho, filosofia utilitarista que muy pronto fue rechazada
plenamente por él. Esta economia basada en la bisqueda del provecho
es el inicio de la pérdida de la paz y es vinculada con la ideologia de
la violencia. Entra aqui también el afan de tener mas, de dominar, de
competencia-lucha, de negacion del otro; todo desorden de la ética.

Reflexiones sobre la No-violencia

La economia de solidaridad permite a todos aportar algo al bien comun.
Esta economia ya existe en los ashrams (ver El Arca de Lanza del Vasto);
falta que se extienda, pero para que este objetivo se logre, se requiere un
cambio de mentalidad.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Para crear una sociedad no explotadora es necesario aprender a vivir de
esta nueva manera en un espacio psicolégico y fisico mas reducido. “Vida
sencilla y pensamiento alto” (Bose, 1972, 23) resumen el pensamiento
de Gandhi y su alta moral. La austeridad marca en cada momento el pro-
ceso no-violento, no facil de aceptar para muchos. Sin embargo, dada la
situacion lamentable de la India después de tantos anos de subyugacion
inglesa y la miseria reinante, finalmente este ideal no parecia tan arduo de
alcanzar. Todo esto enmarcado en la ahimsa'* o No-violencia como factor
de unidad para que el objetivo por alcanzarse sea primeramente espiritual
(Cfr. Gracie, 1989, 82). Gandhi tuvo que demostrar que no buscaba la in-
dependencia politica sino la purificacién nacional, o sea, la restauracion
moral de su pais. Este objetivo se lograria gracias a la simplificacion y la
autosuficiencia en la vida de la India swaraj, en gujarati. -173-

Juan Maria Parent Jacquemin

Economia politica no-violenta

Acerquémonos ahora al texto central: el libro de Ruskin A este dltimo.
Ruskin aporté fundamentalmente la vision de la integracion de la econo-
mia desde la ética. Identificar la funcion social del empresario, analizar y
crear un nuevo criterio para definir la riqueza y la bisqueda e instalacion
de la justicia son elementos que abren al autor un camino hacia la reela-
boracién del objeto de la economia politica.

Gandhi y la economia segiin Ruskin

En términos de Ruskin definamos la riqueza de forma contradictoria: “En
la medida que la esencia de la riqueza consiste en el poder sobre los
hombres, ;no resultard que cuanto mas noble y mayor es el nimero de
personas sobre las que se tiene poder, mayor serd la riqueza?” (Ruskin,
2002, 157). Para no caer en este error, Gandhi plantea la distribucién del
poder. Particularmente en materia econémica. La centralizacion reclama
el uso de la fuerza y limita la libertad individual. Cada pueblo deberia
tener su propio poder econémico como politico. De nuevo, vemos que la
industrializacion debe ser administrada como empresas pequeias, rurales
para poder vivir en la No-violencia y la paz. México sigui6 sin referencia
explicita a este esquema con la autonomia de los municipios. Cosa dificil
de lograr dadas las necesidades mayores (artificiales muchas de ellas) que
requieren la participaciéon de todos. La revolucion implicita en la teoria
econoémica de Ruskin fue aplicada por Gandhi en su ashramy seguido por
millones de indios; lo que permiti6 finalmente llegar a la Independencia

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

gracias a la autonomia personal adquirida y educada. Y salir asi de la vio-
lencia que él consideraba originada en esta mala industrializacion. Insiste:
“Es dificil administrar un honesto negocio (...) la honestidad es incompati-
ble con amasar una gran fortuna” (Gandhi, Merton, 1965, 61)

También la riqueza se describe como un sistema de consumo donde todos
gozaran de este beneficio. Esta reflexion, revisada por Gandhi, habla del con-
sumo para todos y contando con el esfuerzo y la solidaridad: reforma moral
esencialmente. Viene bien recordar lo que siempre se ha dicho, que el dinero
tiene un poder dudoso, muchas cosas no pueden obtenerse con dinero. Esta
visién se opone a la economia mercantil que es acumulacién de bienes y
reduccion de opciones para la mayoria. Acumulaciéon que necesariamente
174 crea la violencia abierta o ticita. Ahi se coloca su socialismo. Al no poder
administrar la acumulacién del dinero sin violencia, es el estado el que debe
hacer acopio de él para una justa distribucién. Lanza del Vasto centré la eco-
nomia de £/ Arca sobre la no acumulacion y el no provecho. Indicando que
hoy por hoy es esto una cuestion de justicia y “mds ain una necesidad de
supervivencia para el planeta entero” (Bovy, 2001, 74). Para vivir esta nueva
economia, no conviene endeudarse sino “estar dentro de los limites de los
medios de los que el pais es capaz” (Bose, 1872, 318). Este planteamiento es
rechazado hoy por los economistas que consideran que el endeudamiento
es parte del proceso econémico. ;Por qué esperar un ahorro personal para
adquirir un bien que me es til o beneficioso? La crisis que vivimos en este
momento (octubre 2008) nace precisamente en la incapacidad de manejar
adecuadamente los margenes permitidos por la razén en el uso de los crédi-
tos. En pocas palabras, la “produccién” ha de tener como fin el consumo no
la acumulacién” (Fajardo, 2002, 62). Pero, por otra parte, dice lo contrario
para mostrar la maldad intrinseca de la acumulacién. El arte de hacerse rico,
dice Ruskin, no es acumular mucho dinero “sino lograr que nuestros vecinos
tengan menos” (Ruskin, 2002, 145). Ahonda aiin mas. La riqueza es como la
electricidad; actda por desigualdades. El poder de la moneda que tienes en la
bolsa depende de la ausencia de monedas en la bolsa de su vecino. La rique-
za asi entendida consiste mas en el poder sobre el otro hombre que sobre los
bienes materiales. El poder de la riqueza se puede medir en relacién con la
pobreza de aquellos sobre los que ejerce su poder. Gandhi entiende entonces
que el hombre no debe buscar la riqueza sino placeres mas simples. Reducir
las necesidades artificiales creadas por el comercio invasor. “No hay riqueza
sino vida” (Fajardo, 2002, 70). Otro criterio para eliminar la pobreza es el ana-

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

lisis y el juicio de cualquier interés manifiesto generalmente en la politica. Si
este interés es opuesto a los intereses de los que no tienen nada debe ser exa-
minado o definitivamente eliminado. El referente de la moral de la economia
politica son los verdaderos pobres. “La cualidad de la vida de una sociedad
no deberia medirse seglin el modo de vida de los ricos, sino segin el de los
que estan en la parte baja de la escalera” (Bovy, 2001, 73).

No se condena a los ricos. Tienen una capacidad que la nacién requiere:
japrovechémosla! Piensan Ruskin y Gandhi. Lo que se pide es el control
de las riquezas que no deben acumularse sino ponerse al servicio de la
comunidad. Esto se hard, beneficio mayor deseado, sin explotacion. El
Estado debera fijar la parte que va a la nacién para el bien de todos. Esta
cantidad serd medida de acuerdo al servicio dado y su valor reconocido 175~
por los trabajadores. Se transforma asi el principio y la modalidad imposi-

tiva, es decir, aplicacion de los impuestos.

Juan Maria Parent Jacquemin

Otro principio en este sistema moral y econémico amplia el margen de
reflexion. EI mismo Ruskin observa que la definicion inicial no correspon-
de a la situacion que vivimos (que vivia él en Gran Bretafia) y el resultado
es que los economistas consideran “a la multitud de criaturas humanas
como no conducentes a la riqueza, o como muchos, conducentes a ella
solamente permaneciendo en un estado de ojo turbio y pecho estrecho”
(Ruskin, 2002, 157). O sea, la miseria programada. El mantenimiento de
un ejército de hambrientos que se venden o alquilan por el salario que
sea, perdiendo de esta manera su dignidad.

Gandhi y la economia segiin Ruskin

;Cual es la responsabilidad del empresario? Ruskin nos dice que es pro-
veer a la sociedad y que esta tarea se antepondrd al beneficio personal
“equiparando la dignidad de su profesién con la basica en cualquier pro-
fesion” (Fajardo, 2002, 61). Ahade el autor revisar el comportamiento pa-
ternal del empresario hacia sus empleados.

Trabajo y maquina

Gandhi considera a su modo estos planteamientos de John Ruskin y los
[leva mas lejos. La economia, para que sea digna, deberd incluir la reci-
procidad. La entiende como el intercambio de saberes y la justa distribu-
cion de las responsabilidades y del tiempo de trabajo.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

La ecologia es considerada también como innovacién en las maneras de
vivir. Esto implica el respeto a las otras culturas y a la singularidad de los
seres humanos, finalmente “el derecho para todos de aportar su contribu-
cién positiva al bien comian” (Bovy, 2001, 17). Se esperaria, como E/ Arca
de Lanza lo esta haciendo, crear un movimiento sencillo enraizado en la
persona; un proyecto que naceria del sentido que queremos dar a nuestra
vida. Esto es el planteamiento central de Ruskin, tomado de nuevo por
Gandhi y aplicado en todas las realizaciones no-violentas.

CODHEM

Mide el valor de un trabajo en los efectos que tal accién aporta al desarro-
[lo de los individuos. Es éste un punto central de Ruskin en Gandhi. En el
trabajo se realiza el ser humano; mds aun, Dios ha creado al ser humano
176~ para el trabajo. “El que vive del trabajo de otros no es mds que un ladrén”
(Deliege, 1999, 101). De Ruskin, Gandhi encontré los elementos que le
permiten hablar de la dignidad del trabajo. Nombra el autoempleo, la
reorientacion de los jovenes hacia la agricultura y las industrias rurales
(Prakash, 1998, 216). Encuentra en el trabajo rural la facilidad para am-
pliar la red de escuelas, mejorar la salud publica, desarrollar la recons-
truccién del campo ;Cuanto nos hace falta hoy y aqui? Mas produccién y
mejor distribucién. En efecto, ;de qué revolucién estamos hablando si no
se da prioridad al trabajo del campo del que vivimos todos? Cosa olvidada
en nuestra época en la que reina la industrializacién y fuente de esperan-
za, enganosa para muchos. Se nos dice: cuando hay fabricas, hay trabajo
y no se ve que deja de haber vida en este “progreso” mal entendido.

Reflexiones sobre la No-violencia

Acordémonos ahora de su pensamiento sobre la maquina: es buena
cuando aligera el trabajo del hombre y ayuda a alcanzar la igualdad
entre todos. En otras condiciones, idolo y corazén de la modernidad, la
maquina es un monstruo. El maquinismo debe ser desterrado de nues-
tras civilizaciones, porque esclaviza al pueblo. El costo de la maquina
es elevado porque quita trabajo a los obreros desplazados. Los intelec-
tuales seguidores de Gandhi van mas lejos, me refiero al mismo Bose,
ya citado, y condenan la industrializacién afirmando que es un pecado
grave. Es dificil sostener esta posicién extremosa y, sin embargo, Lanza
del Vasto cre6 una comunidad donde la industrializacién ha sido eli-
minada: se saca el agua de un pozo con cuerdas y cubetas para evitar
el motor que ademads es ruidoso (véase las ciudades actuales como
expresion extremosa del ruido). Este ruido es una degradacion del ser

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

humano, de ahi la calificacién de tendencia religiosa que nombramos
(pecado). Para ir mas a fondo observamos que la crisis es la desorien-
tacion de la poblacién que vive en una sociedad esquizofrénica hecha
de estructuras igualmente esquizofrénicas: el complejo militar es un
ejemplo fehaciente, la publicidad comercial es otro factor de esta mis-
ma enfermedad. Lanza muestra en su comunidad que se puede vivir sin
privilegio y abandonar las formas variadas de poder, las explotaciones
diversas: de los hombres, de los animales, de la tierra.

Juan Maria Parent Jacquemin

La economia rural, tal como la viven en E/ Arca, excluye la explotacion,
que es el principio y esencia de la violencia. Hacerse para si una mente
rural es un requisito para ser plenamente no-violento. No implica vivir
en el campo, aun cuando esa sea la mejor opcion, sino tener la mente 177
orientada hacia el campo. Semejante a la bienaventuranza: “Dichosos los
pobres...” que invita a tener una mentalidad “de sana mediania” alejada
de la atraccién pecuniaria urbana e industrial.

Para que la maquina sea adoptada por la comunidad debe ser para ahorrar
esfuerzo humano (cansancio, gestos repetidos, ruido, velocidad...) Des-
graciadamente, en la actualidad la maquina ha servido y sirve hoy para
concentrar la riqueza. Marx hablaba de los medios de produccién en ma-
nos de unos pocos, como el problema inicial y central de las injusticias
del capitalismo. Millones sufren porque unos pocos acumulan la riqueza
producida por los muchos.

Gandhi y la economia segiin Ruskin

Ruskin habia recogido en sus criticas todo este bagaje de reflexiones que
lo orientaron hacia un nuevo mundo econémico. Frente a la bdsqueda
del propio interés y del egoismo, Ruskin propone la cooperacién social.
Pasa de una vision de la economia a otra que es moral. Este es el aspecto
de su pensamiento que Gandhi tomara para su proyecto de vida y para su
politica. Gandhi elabora un programa de educacion social, que abarca
desde la unidad religiosa, la sanacién de las aldeas, el amor a la lengua
materna, hasta el servicio dado a los naturales. Un cambio de orientacién
central en estas reflexiones es el paso de una economia de produccién a
una economia de consumo. Que todos tengan lo necesario para vivir bien;
rebasa asi la vision utilitarista del mayor beneficio para el mayor nimero
de personas que es claramente insuficiente cuando ubicamos este proceso
en un marco moral. (Cfr. Ruskin, 2202, 22 de forro).

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Bibliohemerografia

e Asthana B.N.M., “Cambio social mediante las industrias rurales, en J.S. Mathur (ed.),
Op. Cit.

Attenborough, Richard (2004), Gandhi. Sus propuestas sobre La Vida, El Amor y la Paz,
Barcelona, Amat, 129 p.

¢ Bose Nirmal Kumar (1972), Studies in gandhism, Ahmedabad, Navajivan, iv, 326 p.
¢ Bovy, Marie Pierre (2001), Gandhi; I’héritage, Nantes, Siloé, 223 p.
¢ B.R.N. Encyclopaedia Britannica (1989), Chicago, Encyclopaedia Briotannica, 15°.
s e Deliege, Robert (1999), Gandhi, Col. Que sais-je?, Paris, PUF, 126 p.
‘E‘ e Fajardo, Paulino (2002), “Introduccién” en John Ruskin, A este dltimo, Salobrefa (Granada),
a 227 p.
8 e Gandhi (2002), Reflexiones sobre la No-violencia, Buenos Aires, 128 p.
* Gandhi (1948), “Non-Violence in Peace and War”, Ahmedabad, Navajivan Publishing House,
citado por Merton, Op. Cit.
178~ e Gandhi (2001), “Quien sigue el camino de la verdad no tropieza”, Santander, Sal Terrae, 124 p.
e Gracie David (1989), “Gandhi and Chalie; the story of a friendship”, Cambridge, Mas.
Cowley Publications, 211 p.
e Herbert, J. (1955), «Sacrifice en Romain Roland, Sagesse de Gandhi», Paris, Albin Mi-
S chel, 352 p.
§ e Herbert, J. (1955), “Gagner son pain” en Romain Rolland, Op. Cit.
B e Jack Homer (1956), The Gandhi Reader, New York, Grove press, 532 p.
= e Mathur A.S. (1998), “Algunos objetivos basicos para los cambios sociales” en Mathur J.S.
3 Non-Violence and Social Change, Ahmedabad, XIV, 287 p.
*; e Mathur A.S. (1998), (Ed.), Non-Violence and Social Change, Ahmedabad, xiv, 287 p.
g e Merton, Thomas (1965), Gandhi, Hindi Dharma, Ahmedabad, citado en Gandhi on
3 Non-Violence, New York, A new directions paperbook, 82 p.
:;*\ Paulino Fajardo en John Ruskin (2002), A este dltimo, Salobrena, Alhulia, 227 p.

Prakash, Syal (1998), “Non-Violence and Social Change”, p. 216 en S. Mathur (ed.) Op.Cit.
Raghuvansh (1998), Gandhi’s concept of truth and non-violence, en S. Mathur (ed.) Op.Cit.
Rolland, Romain (1955), Sagesse de Gandhi, Paris, Albin Michel, 221 p.

Ruskin, John (2002), A este dltimo, Op. Cit.

Singh T.P.,“Non Violence and institutional changes” en Mathur S. Op.Cit.

Sudarshana, T.K. (1998), “La concepcién de Gandhi acerca de la violencia” en J.S. Ma-
thutr (ed.) Non-violence and Social Change, Ahmedabad, xiv, 287 p.).

Citas electrénicas
¢ www.mkgandhi.org/philosophy/breadlabour.htm
¢ T.M. Bondarev. The gospel of breadlabour. http://es.wikipedia.org/wiks/RR

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx





