
R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-128-

C
O

D
H

EM

La No-violencia al servicio 
de los Derechos Humanos

Diciembre de 2008

En la defensa y promoción de los derechos humanos observo tres niveles 
conceptuales y prácticos.

En primer término tenemos a los defensores de las garantías plasmadas en 
la Constitución. Su labor consiste en hacer que las leyes sean obedecidas. 
Cumplen una función necesaria pero muy por debajo de lo que se espera 
de nosotros. De hecho, no les interesan mucho los derechos humanos y 
creen más en el texto escrito que da seguridad. En la misma estela hacen 
cumplir los reglamentos y otras leyes secundarias. Son los positivistas, que 
señalaría como marineros de nuestro gran paquebote.

En segundo término, tenemos aquellos que conocen las declaraciones, los 
pactos y otros instrumentos creados para ensalzar los derechos humanos. 
Atienden todo aquello que es referido en esos documentos y, a partir del 
articulado estudiado, proclaman su defensa de los derechos humanos. Se 
confunde aquí también lo que son los derechos humanos de lo que son las 
transcripciones en formato semejante al legal de estos valores universales.

Finalmente, tenemos al eticista que ha encontrado en los derechos humanos 
una fuente para una nueva ética. Es idealista, cree en la conciencia y en la 
razón. Navega en alta mar y se guía con las estrellas. Es el capitán de nuestro 
navío. Nos lleva más allá de las costas seguras, para llegar a un mundo nuevo. 
Se apoya sobre los valores de justicia, de verdad, de autonomía y otros sin 
contar con una referencia física que serviría de esqueleto del sistema moral 
que saldrá algún día de sus lucubraciones, de su acción paralela, de sus sacri-
ficios. Este último es el verdadero promotor de los derechos humanos, lleno 
de entusiasmo por la vida, presto para dar el servicio a quienes lo necesitan, 
generoso en su auxilio a la humanidad, desprendido de intereses personales.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-129-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 al
 se

rv
ici

od
e l

os
 D

er
ech

os
 H

um
an

os
 

Esta tercera categoría de hombres y mujeres íntegros ha desarrollado para 
la acción, a través de los siglos, un método que descansa en una filosofía 
de la vida llamada No-violencia. La acción no-violenta transforma el me-
dio social de acuerdo a la moral de los Derechos Humanos.

En nuestro medio cultural o moral, la No-violencia no cabe aún. Miedo 
a lo novedoso, temor a la acción, ignorancia de sus tácticas, objetan la 
eficacia del medio, son las varias posturas adoptadas consciente o incons-
cientemente por quienes blanden ante el poderoso.

La No-violencia es ante todo una manera de ver el mundo; disciplina, osa-
día, dignidad, son los pilares de la acción no-violenta, siendo la verdad y 
la justicia las pilastras de su filosofía.

Buscar la verdad y declararla es uno de los primeros pasos que se nos pide 
demos para cambiar el medio hecho de mentiras, de ocultamientos, de ca-
lumnias. Decir la verdad es una tarea que requiere preparación psicológi-
ca y moral. Nuestra debilidad se esconde detrás de la mentira como parte 
de nuestro bagaje social, mentira mil veces repetida. Adquirir la fortaleza 
para decir la verdad es, por consiguiente, uno de los primeros esfuerzos 
que se nos demanda para enfrentar las violaciones a los Derechos Huma-
nos. Mientras sufrimos el temor a las consecuencias de las afirmaciones o 
negaciones verdaderas, no habrá siquiera esperanza de paz en el mundo, 
porque la paz es el ideal hacia el que tendemos.

Buscar la justicia es el segundo pilar de esta novedad de vida. La injusticia está 
muy extendida y hemos perdido la sensibilidad hacia ella. No nos parecen 
injustas tantas prácticas comerciales, políticas, educativas y hasta religiosas. 
Volver a construir esta sensibilidad es entonces el paso inicial que nos costará 
mucho tiempo ya que estamos, sin saberlo a veces, envueltos en la injusticia. 
La injusticia es extensa y ya no la vemos o la ocultamos cerrando los ojos ante 
este mal que corroe nuestras vidas. Mal más grave aún es sostener la injusti-
cia, por ejemplo, dando limosnas a los mendigos de nuestras calles, que de 
este modo seguirán siendo mendigos. Así es como escarnecemos la dignidad 
de estos seres marginados. A veces somos cómplices de la injusticia cuando 
no reaccionamos ante ella. Alumnos que aceptan a un mal maestro porque 
facilita el pase al nivel siguiente. Profundicemos en esta exploración: somos 
injustos cuando aceptamos beneficios de la injusticia. Es aceptar una curul 
levanta dedos sin compromiso social.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-130-

C
O

D
H

EM

Ante tantas formas de mentiras y de injusticias ¿qué esperamos? El miedo y 
la ignorancia de nuestro poder, poder de nuestra conciencia, nos protegen 
y nos hunden en la mediocridad moral. La No-violencia nos salva de este 
escenario degradante.

¿Qué es la No-violencia? Intentemos una definición, aun cuando la No-
violencia es ante todo acción. La observación de las acciones no-violentas 
y de los no-violentos en acción nos permite decir que la No-violencia es 
una búsqueda y una sabiduría que da sentido al destino de cada cual y a 
la historia de la humanidad, una manera de vivir y de actuar respetuosa 
de los hombres y de la naturaleza y una manera de luchar respetuosa del 
adversario – pero sin excluir la presión o la coacción—y abierta a la nego-
ciación y a la reconciliación.

La densidad de esta definición nos pide desmenuzar cada elemento para 
que nos sirva de arranque para la acción transformadora del medio, crea-
dora de una nueva civilización.

La búsqueda es el movimiento permanente del no-violento que desenreda 
la mentira y la injusticia, ahí donde se esconde desde mi propio corazón 
hasta en las figuras más sobresalientes de nuestro entorno. “Uds. los que 
vigilan, no se duerman”, decía el salmista. El no-violento, el defensor de 
los derechos humanos es este vigilante: tú y yo reunidos hoy para celebrar 
el reconocimiento de la existencia de Derechos Humanos. El escritorio es 
útil, pero a veces es un estorbo que me ancla. Necesito ser impulsado y el 
impulso viene de otros hombres.

Es una sabiduría. El descubrimiento de Tolstoï que influyó tan dramáti-
camente en la vida de Gandhi nos da la señal que nos orienta hacia esta 
sabiduría. Tolstoï decía, retomando el texto bíblico en el evangelio de San 
Mateo: “No resistan al mal con el mal”. Esta breve expresión ha creado 
mundos y ha sido base de múltiples acciones. El mal produce el mal y se 
desenvuelve una espiral que conduce a la muerte. Resistir al mal con el 
bien, con el amor, con la verdad es el camino lleno de sufrimientos que 
aceptamos para la conversión de quienes creen en la violencia y los regre-
se al justo camino.

La No-violencia da sentido. ¿Cuál es la función del ser humano en esta 
vida? Los pensadores filósofos y espirituales lo han dicho: estamos aquí 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-131-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 al
 se

rv
ici

od
e l

os
 D

er
ech

os
 H

um
an

os
 

para dar sentido, dar significación para que todo sea recogido en una cul-
tura de altas cualidades morales.

Precisan la orientación de este dar sentido: nuestro destino es el amor, 
según y para los no-violentos y, en segundo lugar, da sentido al medio 
social en el que nos desenvolvemos. ¿Por qué esta sociedad? ¿Por qué esta 
familia? ¿Por qué la cultura? ¿Por qué la justicia?

Luego es una manera de vivir y de actuar. Recordemos que la No-violencia 
es una filosofía, una estrategia y una táctica. Acabamos de vislumbrar algunos 
datos para reflexionar, pasemos ahora a la acción. Una manera de vivir: es 
vestirse, hablar, bailar, cantar, marcados por la búsqueda que nos ocupa. Hoy 
se habla del desdesarrollo porque hemos visto y vivido la destrucción que este 
seudo “progreso” nos ha aportado. Demos un ejemplo para calificar esta ma-
nera de vivir. San Basilio decía: “este par de zapatos que no usas pertenece al 
que anda descalzo”. Pregunto ¿en el México de hoy, en crisis o no, es posible 
hacer demostraciones de lujo? La austeridad demandada ya por Juárez a sus 
colaboradores, esta sana medianía, pertenece al mundo de la No-violencia. 
Es hora de deshacernos de lo superfluo.

Estas acciones, este hablar, este mandar siempre es respetuoso del otro, 
porque el otro es un ser humano hecho de razón y de sensibilidad. Nuevo 
entorno, aquel en el que no hay palabras disonantes porque ésas no res-
petan al otro, en las que no hay acciones bravuconas porque se respeta 
al otro y se sabe que él, aun en sus manifestaciones brutales, es un ser 
humano en el que hay algo bueno. La fe, la confianza en que en todos los 
hombres hay algo de bondad es esencial para llevar a cabo la acción no-
violenta y reducir el mal.

No olvidemos la naturaleza. Está también en nuestro plan de acción. No 
es necesario hacer aquí una descripción de la violencia con que actuamos 
hacia la naturaleza, es de todos sabido y vivido. Es no-violento dejar el co-
che y caminar; lo es separar los desechos; lo es también plantar y regar, no 
maltratar a los animales (¡Qué crueldad en nuestros rastros!) Lo es disfrutar 
de su paz, de su silencio para regresar a nosotros mismos.

Finalmente es una manera de luchar. Lo que vimos hasta ahora ya es una 
lucha por los derechos humanos, pero nos adentramos en un mundo de 
conflictos en el que actuaremos con los medios de la No-violencia. Habrá 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-132-

C
O

D
H

EM

que hablar con quien comete una injusticia o tira un papel en la calle o 
deja encendido su radio hasta altas horas de la noche y viola mi derecho. 
Dialogar es el primer paso en este proceso de transformación del mundo. 
Habrá que aprender a dialogar como hay que aprender todo lo que cons-
tituye la No-violencia. Como los soldados que se entrenan permanente-
mente para estar listos en caso de necesidad, el no-violento se entrena 
también para actuar cuando se presente la ocasión o cuando la crea.

No abandonemos el diálogo demasiado pronto, las defensas son fuertes y 
vencer el obstáculo del orgullo es tarea de largo alcance pero puede ser una 
puerta cerrada. Si hablamos específicamente de los derechos humanos, el 
diálogo, también por eso, puede ser difícil. ¿No han dicho algunos que los 
derechos humanos no existen? ¿Cómo vas a convencer a quien se aferra a 
lo material para que adopte una vida de valores superiores? Regresando un 
momento a lo que se planteaba al inicio, entendemos ahora porque algunos 
defensores de los derechos humanos se limitan al texto escrito, temen el diá-
logo que matiza, que suaviza, que resuelve, que es ético.

La Comisión de Derechos Humanos del Estado de México ha creado una 
herramienta poderosa para hacer que el diálogo se dé, aun cuando haya 
muchas dificultades para ello: la mediación. La mediación aporta un ele-
mento nuevo en el conflicto. Interviene una tercera persona que equilibra 
las posiciones, que hace reconocer la verdad que hay en el otro. Todos, en 
algún momento de nuestra vida nos hemos encontrado con la necesidad 
de esta tercera persona, a veces hemos sido esta persona. La experiencia 
de estas acciones es más que suficiente para hacernos ver este camino de 
la No-violencia activa.

Podríamos extendernos más sobre la simple definición de la No-violen-
cia; no es el caso ahora. Deseo que desarrollemos en nosotros la fe en la 
existencia de la razón en el otro. Desde el principio, la resolución de los 
conflictos es la entrada a la promoción de los derechos humanos, es final-
mente una manera de vivir.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-133-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
To

lst
oi 

ilu
m

in
ó a

 G
an

dh
i

Tolstoi iluminó a Gandhi

Publicado en la revista Logos, Vol. 37. No. 110, 
año 37, México, mayo-agosto de 2009.  
ISSN: 1665-8620, Universidad La Salle.

La tranquilidad es una deshonestidad del alma
Tolstoi, en octubre 1857.

El pensamiento de Gandhi fue influido grandemente por León Tolstoi, particu-
larmente por su libro El Reino de Dios está en ustedes. Siguiendo las enseñan-
zas de su maestro, el ya viejo Tolstoi, el joven Gandhi fundó una comunidad 
en Johannesburgo en la que se pretendía vivir los valores aprendidos.

Lev Nikolayevich Conde Tolstoi (o Tolstoy) muere en noviembre de 1910. 
En el mes de septiembre de ese año se carteó por última vez con Gandhi 
que vivía, abogado en aquel entonces, en el Transvaal. Se conocen varias 
cartas del seis de septiembre, del ocho, del 15. Gandhi se enteró entonces 
por una parte de la Carta a un Hindú, escrita en 1904 no dirigida a él pero 
con un contenido propio de sus intereses. Este hindú a quien va dirigida 
la carta es C.R.Das un agitador que se convirtió hasta ser un colaborador 
próximo a Gandhi. Ya conocía El Reino de Dios está en Ustedes desde 
1894, donde había encontrado la raíz de la No-violencia. Tolstoi llama a 
Gandhi como el Hindú, pero al final de su vida el 20 de abril de 1910 lo 
reconoce como Gandhi.

La carta a un Hindú es un testamento espiritual del tolstoísmo. En él, pro-
clama, una vez más, el principio de la no-resistencia al mal. Principio que 
en esta moral es imperativo y no sólo justificable. Es este versículo leído en 
Mateo capítulo quinto, el así llamado, Sermón de la Montaña, el que más 
influyó en su vida. Y efectivamente, para los luchadores por los derechos 
humanos, encontramos en este capítulo las enseñanzas básicas de la No-
violencia. En este texto se nos indica quienes son los “buenos”: los que 
saben sufrir, los que perdonan las injurias, los que aman a sus enemigos. 
Los malvados hablan de sí y oprimen.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-134-

C
O

D
H

EM

Entre sus escritos, especialmente aquellos que expresan su filosofía, están 
¿Qué debemos hacer? Que sólo nombramos aquí ya que El Reino de Dios 
está en Ustedes llena todo el espacio de reflexión. Sin embargo, en varias 
de sus páginas en El Reino hace referencia a esta otra obra. Para conocer 
toda la filosofía de la vida de Tolstoi es útil recordar sus autobiografías 
dadas en sus grandes novelas pero también en textos breves como son 
Infancia y Adolescencia.

Reinaba en Rusia por aquel entonces una corriente de pensamiento uti-
litarista social con la figura de Belinsky (1811-1848) y hasta el extremo 
de la violencia en Pisarev (1840-1868) para quien el arte sirve sólo para 
pensar en cómo resolver los problemas del hambre y de la desnudez de 
la población pobre de Rusia. También es bueno recordar los estragos que 
produjo la invasión de Napoleón en 18121, unos años antes del naci-
miento de Tolstoi en 1828.

De alguna forma, Tolstoi responde a los violentos. ¿Es posible defender con 
violencia al prójimo de una violencia que sufre? Pregunta generosa de mu-
chos que desean ayudar a su prójimo. Desgraciadamente, dice Tolstoi, no es 
posible saber si mi violencia no será peor que la violencia que sufre el que la 
sufre. No es confiable. “En caso de duda, abstente”, reza el dicho ético que 
aplica Tolstoi al caso presentado además bastante frecuente. Se ha conside-
rado que la violencia no es aceptable en las relaciones entre individuos, es 
decir, en un marco privado pero que en defensa de la mayoría que es de gente 
buena, sí se puede recurrir a la violencia contra los malhechores a pesar de 
que esta visión se opone a la ley del amor. Está claro que ni Tolstoi, ni Gandhi 
aceptan semejante aberración. La ley del amor es universal y el amor a los 
enemigos es el principio de la No-violencia. “La No-violencia no consiste en 
amar a los que nos aman. La No-violencia comienza a partir del instante en 
que amamos a los que nos odian. Conozco perfectamente las dificultades de 
este gran mandamiento del amor” (Gandhi, sf, 34). Observamos aquí una pe-
queña diferencia entre los dos pensadores. Tolstoi dirá que el verdadero sen-
timiento cristiano es el de la verdad y de la belleza, cuando Gandhi hablaría 
más bien de amor y de verdad. No son excluyentes sino que por un momento 

1	 Su papel sostenido en la cultura rusa puede ser visto en La guerra y la paz de Tolstoi.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-135-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
To

lst
oi 

ilu
m

in
ó a

 G
an

dh
i

su jerarquía de valores difiere, si es que difiere; porque cierta filosofía nos 
enseña que verdad y belleza son universales y pueden convertirse el uno en 
el otro. La verdad debe buscarse en una lucha para alcanzar la conciencia del 
hombre (método de la No-violencia activa de Gandhi). Los poderes civiles o 
religiosos que nos subyugan nos alejan de la verdad obligándonos a creer lo 
que ellos imponen para mantenerse en su poder (Cfr. Tolstoi, 1909, 12).

Para Tolstoi, la guerra ruso-japonesa en 1904-1905 es verdaderamente la 
gran guerra donde aparecen las violencias: “la amplitud de sus oscilacio-
nes, acciones y reacciones, el alcance de los medios, el contagio de su 
locura” (Porché, 2004, 330)2. Este conocimiento de la violencia desatada 
vino a confirmar las convicciones que se había hecho acerca de la paz y 
de la No-violencia. Él trató por sus medios de neutralizar esta violencia y 
lograr que se abdicara de la fuerza bruta.

Una escena, particularmente, le despertó más la conciencia no-violenta. Una 
secta antigua, los Dujobors3, intentaba vivir como Tolstoi lo había preconi-
zado en sus libros. Esta secta fue vejada por el poder imperial (entiéndase el 
Zar). Sus ideales eran la castidad, el vegetarianismo, la ausencia de bebidas 
alcohólicas y del tabaco; pero lo que ciertamente molestaba a la policía 
“propagaban la tesis de que todos los bienes del mundo deberían disfrutarse 
en comunidad” (Torres, 1965, 266). El desorden que vivimos proviene de 
condiciones económicas como aparece claramente en este ejemplo.

Hay personas que afirman que la violencia es buena y más aún que es 
mandada a los cristianos. La primera reacción es manifestar que no vale la 

2	 Esta guerra desató los poderes expectantes de extensión. Rusia perdió esta guerra 
y apenas terminada surgió en Rusia una revuelta que se considera hoy el anuncio 
de la Revolución de 1917. Al instalarse los gobiernos de la URSS, todo el planeta 
tuvo que reubicarse ante poderes nuevos. De ahí la importancia (la verdadera 
gran guerra) dada por Tolstoi a esta guerra.

3	 Fueron intensamente perseguidos por la Rusia zarista, ya que se negaban a reconocer 
la autoridad estatal. A finales del siglo XIX, León Tolstoy consiguió que cerca de 8.000 
miembros de esta secta fueran trasladados a un territorio deshabitado de Canadá, 
concretamente a Saskatchewan. En la actualidad, los dujobors no son bien vistos por 
las autoridades de ese país, ya que entre sus prácticas se halla la negativa a pagar los 
impuestos (http://www.terra.es/personal/flromera/quien.htm#h16).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-136-

C
O

D
H

EM

pena responder a este argumento porque los que lo sostienen han negado 
su filiación cristiana y se han creado un Cristo a su medida.

El segundo argumento regresa a Cristo, que nos dijo que pusiéramos la 
otra mejilla y que diéramos la capa, pero nos dicen que habiendo hom-
bres malvados en nuestro mundo si nos ponemos en su lugar hacen más 
daño a la sociedad. Este argumento no se sostiene porque divide la huma-
nidad en buenos y potencialmente malos, cuando de hecho somos todos 
iguales y hermanos. Por otra parte, sería muy difícil separar los buenos de 
los malos. Además es muy delicado aplicar un castigo porque a los cristia-
nos nos han enseñado que no podemos usar la fuerza contra los malvados.

Un tercer argumento dice que si es cierto que no podemos recurrir a la 
fuerza en un caso individual, esta limitación es levantada cuando se trata 
de defender a un prójimo afectado por la violencia. A eso respondemos 
que lo que ya hemos visto sobre el riesgo de cometer una mayor violencia 
o mayor maldad es aplicable aquí.

Luego, algunos aceptan el mandamiento de no-resistencia al mal pero no 
atribuyen a este mandamiento ningún valor absoluto como le han dado 
los sectarios y nombra a los Cuáqueros, los Menonitas para hoy y a los 
hermanos Moravianos, los Waldenses, los Albigenses ayer.

Finalmente, un argumento frecuentemente utilizado y más efectivo con-
siste en evitar la respuesta. Se hace creer que no vale la pena seguir discu-
tiendo algo tan trillado. (Cfr. Tolstoi, 2003 b, 15-17).

En una acción más positiva, Tolstoi responde a los que dudan de la vali-
dez de la no-resistencia al mal. Muchos son los escritores, afirma, que se 
opusieron a aquellos que juzgaban negativamente a los que no querían 
hacer la guerra. Desde las Escrituras hasta el sentido común sabemos que 
debemos no resistir al mal. Por eso, Lanza del Vasto nos dice: “La resis-
tencia espiritual consiste en contraponer frente a un mal, un bien igual y 
apropiado, en lugar de otro mal de la misma naturaleza y signo contrario” 
(Lanza del Vasto, en Morales, 2008, 16 b).

Desgraciadamente, en el estudio de la verdadera doctrina cristiana este 
aserto debería haber sido examinado y rechazado o aceptado después de 
este examen, pero nada de eso ocurre, se lamenta, Se guarda un silencio 
difícil de calificar. Y los trabajos existentes son ignorados u olvidados.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-137-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
To

lst
oi 

ilu
m

in
ó a

 G
an

dh
i

El realismo crítico y la espiritualidad en la época de Tolstoi se desarro-
llaron bajo la pluma de Lemontov4. Esta orientación tomó cuerpo como 
corriente en Dostoyevsky y Tolstoi. Este último se dio a conocer como 
uno de escritores mayores de la literatura universal con sus dos grandes 
novelas La guerra y la paz y Ana Karenina. Monumentos que develan al 
alma rusa y se extendían hasta la psicología del ser humano, el hombre 
universal, trabajo que realiza con la mayor objetividad (Cfr. A.J.H., 1989, 
vocablo El arte de la literatura). Entre los novelistas de su tiempo mostró su 
creencia en el destino histórico: consiste en creer en una aparente libertad 
por simple ignorancia de las leyes históricas cuando somos conducidos a 
un destino desconocido.

Tolstoi se formó en la universidad de Kasan, pero no pudo aceptar este modo 
de aprender institucionalizado, rígido y acartonado propio de las instituciones 
de educación. Más adelante nos confesará que el sistema filosófico que más 
le ha impactado es el escepticismo: “Imaginaba que fuera de mí no había 
nada, nadie, ni nada existía en el mundo, que los objetos no eran objetos sino 
imágenes que aparecían solamente cuando ponía atención en ellas” (Hof-
mann, 1969, 86).

Aristócrata individualista se volteó contra sus raíces “odiando y despre-
ciando a la aristocracia que mancilló su alma (…), Tolstoi se acoge(rá) al 
campo a su vida sana y lo adoptará como su ‘gran mundo’” (Kallinikov, 
1942, 123) se convirtió tendiendo hacia la vida campestre, simple y pobre 
(las ciudades crean “condiciones subnormales y artificiales”). Soñaba con 
este ideal y afirmaba que la vida del campo no sólo es una forma de vivir 
sino que es la única vida en la que pueden manifestarse las cualidades 
humanas más elevadas, que su familia nunca le permitió poner en prác-
tica, lo que le ocasionó mucho sufrimiento. Por lo contrario, su vocación 
se volcó en contra de sus ideales “un hombre sensual que al fin de su 
vida se transformó en un puritano intransigente (“Seremos amigos y po-
dré besarla… No, eso está mal. Desde ahora, por el contrario, no miraré 
a las mujeres” (Hofmann, 1969, 88), un hombre con singular vitalidad 
que temía la muerte casi en cada paso” (E.J.Si, 1989, vocablo Tolstoy). El 

4	 Mijail Yurevich Lemontov (1814-1841).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-138-

C
O

D
H

EM

vegetarianismo se impuso como doctrina esencial, ya que se observó que 
no se podía matar ningún ser vivo, la decisión se tomó para no caer en com-
plicidad con el crimen (Cfr. Porché, 2004, 281). Abandonó su carrera para 
hacerse simple escritor de ficción. En su vida intelectual y religiosa llegó a ser 
un cristiano radical y crítico. Difundió esta opción a través de sus múltiples 
publicaciones y manifestó en todos ellos su rechazo a la propiedad privada 
y su negación de las instituciones “creadas por el hombre” como son los go-
biernos y las Iglesias, y podemos añadir, las ciudades porque afirma, acerca 
de las muchas defensas o protecciones instaladas en las casas de las ciudades, 
que “las personas que viven en condiciones naturales, no en ciudades, viven 
sin protección. Notemos que habla de “naturales” para calificar la vida del 
campo donde sí se puede vivir. “Van quedando atrás las alabanzas a la cultura 
moderna oponiendo como salvación el espíritu del campo, aprendiéndolo en 
contacto amoroso con las capas bajas del pueblo, los mujiks5 especialmente” 
(Guillén, 1985, 61). Gandhi adoptó también esta visión.

Su experiencia le enseñó también que los ricos (¡Ay de los ricos!, dice 
Santiago) se marginan de este proceso de liberación. “Así es como la infor-
mación que he recogido acerca de la actitud de las clases ricas no sólo en 
Rusia sino en Europa y en América, hacia el esclarecimiento de la cuestión 
de la no-resistencia al mal me han convencido de que en las clases ricas 
existe una actitud curiosamente hostil hacia el verdadero cristianismo” 
(Tolstoi, 2003 b, 14). Gandhi no lo manifiesta de la misma forma sino que 
siendo hombre activo, actúa así cuando deja a los emisarios del gobierno 
para atender a su cabrita que se quebró la pata.

Se adelanta aquí a un movimiento que tomará cuerpo después de la IIª 
Guerra Mundial con los llamados objetores de conciencia. Cuenta que 
unos campesinos fueron enviados a Georgia para ser soldados: no querían 
servir. Fueron torturados, fueron acosados, algunos murieron, pero servir 
(se entiende servir en el ejército) no, pedían irse, regresar a sus tierras 
porque no querían herir a nadie, todos somos iguales, el mismo Zar es 
un hombre como nosotros. Se preguntaban más adelante: ¿por qué pagar 
impuestos? ¿Por qué puede él exponer nuestras vidas y luchar contra hom-

5	 Mujik: campesino ruso.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-139-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
To

lst
oi 

ilu
m

in
ó a

 G
an

dh
i

bres que no han hecho daño a nadie? No seremos soldados, afirmaban. 
Todo eso ocurrió a principios del siglo XIX.

Hubo sin embargo una verdadera conversión: No fue la noticia de la resu-
rrección de Cristo lo que más impresionó (por ser esto opuesto a la razón, 
afirma él) a Tolstoi, sino estas palabras de Jesús: ‘Y les digo, no resistáis al mal’ 
(Mt. 5, 39). Palabras que determinaron igualmente a Gandhi cuando se enteró 
del mensaje de Tolstoi sobre esta cita bíblica. Esta no-resistencia al mal con 
el mal acarrea sufrimiento que Gandhi considera esencial en esta lucha. Los 
sabios siempre lo han indicado “la condición invariable del amor el soportar 
las heridas, los insultos y la violencia de toda clase sin resistir al mal con el 
mal” (Tolstoi, 2007, 14). Precisa que para hacerse oír hace falta hablar desde 
el Gólgota “estampar la verdad con el sufrimiento, o mejor aún – con la muer-
te” (Tolstoi, 2003 a, 155). Gandhi en la presentación de la Carta a un Hindú 
muestra cómo Tolstoi indica el mismo camino de la No-violencia: “el amor 
se manifiesta en el sufrimiento” (la traducción al inglés dice selfsuffering) y así 
cambia el odio expresado en la violencia en amor, factor de unidad entre los 
hombres. Esta ley del sufrimiento no acepta excepción y se aplica a los gran-
des problemas de la humanidad. El verdadero luchador no-violento no busca 
la muerte de su enemigo sino más bien ofrecer la suya propia. Vencer puede 
ser vencer muriendo.

El mal al que no podemos dejarnos someter es entre otras la penosa si-
tuación del pueblo ruso (observemos que se aplica plenamente a nuestra 
situación actual en México). ¿Cómo es posible que un pueblo trabajador, 
de buena salud, inteligente sea dominado por un puñado de holgazanes, 
más si éstos son del mismo país, de la misma raza? Este grupo de domi-
nadores es calificado “como inmensamente inferior a los (afligidos) en 
su moralidad religiosa”. (Tolstoi, 2007, 9). Y la lucha no se dará en forma 
rápida, por ejemplo, negándonos a participar en las actividades guberna-
mentales, sino conquistando poco a poco áreas de libertad más amplias, 
más derechos políticos y conduciendo en las elecciones a los amigos del 
pueblo y, sobre todo, enemigos de la violencia. Ya que de lucha se trata, 
leemos: “Para vivir honradamente hay que luchar siempre, extraviarse, de-
batirse, detenerse, lanzarse de nuevo, luego detenerse otra vez y batallar 
eternamente para reconquistar lo que se ha perdido. La tranquilidad es 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-140-

C
O

D
H

EM

una deshonestidad del alma” (Tolstoi, 18576, en Porché, 2004, 140-141). 
Esta frase en toda su belleza nos sitúa exactamente en el corazón del tols-
toísmo y de la acción gandhiana (Cfr. Porché, 2004, 140). La No-violencia 
es lucha por la verdad y la justicia con los medios del amor que buscan 
en el otro la misma bondad escondida pero siempre presente, origen del 
encuentro que resuelve los conflictos.

Siguiendo el ejemplo de Tolstoi y sus enseñanzas desde unos quince años, 
Gandhi crea en el Transvaal una comunidad rural llamada Granja Fenix 
y un poco más tarde fundó una segunda comuna llamada Granja Tolstoi.

Tolstoi es un brillante escritor. Tuvo la capacidad de describir la realidad de 
su experiencia en efectos de movimientos y de dibujo. Además, sabe profun-
dizar en la psicología de sus personajes, lo que le permite seguir su camino 
hacia la búsqueda de la verdad. Nos enseña que la libertad de las personas 
sólo se alcanzará cuando cada persona individualmente haya alcanzado la 
libertad. Hace pensar en Bakunin (1814 - 1876) quien afirmaba lo mismo 
desde el punto de vista, ahora sí, totalmente anarquista. En algún lugar Tolstoi 
desarrolla la metáfora de un barco que, perforado con pocos hoyos, se llena 
de agua poco a poco y finalmente se hunde. Esta doctrina sigue el mismo 
movimiento, poco a poco, un hombre por aquí y otro por allá se convencen 
de la nueva verdad por un camino espiritual que después distribuyen a su 
entorno por el ejemplo de la vida que llevan. Considera que en un momento, 
dado que son tantos los que se han convertido, que la difusión de la verdad 
involuntariamente es asimilada por todos.

Esta “teoría”, apunta, es novedosa. Refiere este aserto a la concepción 
cristiana de la vida. Esta visión es la expresión del poder del alma sobre el 
cuerpo. Introduce así el tema del amor, que será central en sus escritos y 
también en los de Gandhi. Este amor rebasa nuestra inclinación al mal de-
bido a nuestras pasiones. Esta nueva vida cristiana se encuentra en un más 
alto nivel que la religión que se vivía en su entorno. Esta nueva concep-
ción no puede ser impuesta, se asimila lenta y libremente por dos vías, la 
interna que es espiritual, la externa que proviene de la experiencia. Expre-

6	 Esta frase fue escrita en una carta dirigida a la condesa Alejandra Tolstoi en octu-
bre de ese año.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-141-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
To

lst
oi 

ilu
m

in
ó a

 G
an

dh
i

sa su contenido con el texto bíblico: “No disputará ni gritará, ni oirá nadie 
en las plazas su voz. La caña cascada no la quebrará, ni apagará la mecha 
humeante” (Mt. 12:19-20). Desmenuza esta perícopa en los términos si-
guientes: “Este camino nos lleva a la perfección interna en la imitación de 
Cristo y exterior en el establecimiento del Reino de Dios” (Tolstoi, 2003 b, 
22). De este Reino no sabemos su llegada, porque todos la podemos vivir 
en nuestro interior y, por consiguiente, depende de cada quien. El amor 
para él no es (solamente) el amor a tal o cual objeto sino que va hacia el 
principio de todo lo que es Dios. Y así se construye el Reino de Dios que 
está en nosotros. El encuentro se da porque, dice él, “la esencia del alma 
es el amor” (Tolstoi, 2003 b, 42). Y dirá también que es irreconciliable este 
deber del amor que desmenuza en mansedumbre, olvido y paciencia con 
la obligación de matar hombres semejantes a nosotros o aun de pueblos 
diferentes que son también hombres y hermanos. Todo eso tratado en sus 
escritos pero no reconocido como interesante por los críticos. Lamenta 
que sus lectores no hayan encontrado que esto es lo más importante.

Gandhi lo afirma. “Si el amor o la No-violencia no es la ley de nuestro 
ser, todos mis argumentos se hacen añicos” (Gandhi, sf, 13) y luego con 
optimismo nos asegura que sin amor habríamos desaparecido todos los 
hombres. “La que rige a la humanidad es la ley del amor. Si la violencia, 
o sea, el odio nos hubiera regido, nos habríamos extinguido hace mu-
chísimo tiempo. Y, sin embargo, la tragedia de ello es que en la llamada 
civilización, los hombres y las naciones se conducen como si la base de 
la sociedad fuese la violencia” (Gandhi, sf, 16). Optimismo porque ve que 
la vida sigue en la tierra a pesar de tanta violencia. Para Tolstoi, el amor es 
una fuerza que lucha por unir todo y así se crea la cultura y las naciones 
viven. Y si hubiera dudas, Tolstoi se refiere a varias religiones y a las sabi-
durías para confirmar que si muchos piensan de la misma forma, en mu-
chos lugares distintos y en tiempos alejados los unos de los otros, quiere 
decir que es la naturaleza humana la que se manifiesta y que estamos ante 
la verdad. Esta revelación tiene consecuencias políticas. Esta verdad como 
todas las verdades es obstaculizada por los poderosos, porque saben que 
si esta verdad cundiera, su poder se desvanecería. A veces, esta lucha con-
tra la verdad se cubre de violencia que es odio, en palabras de Gandhi.

Estos planteamientos no son de ningún modo mojigatos, sino que llevan a 
una crítica de los sistemas sociales en los que nos encontramos envueltos. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-142-

C
O

D
H

EM

“Esta explicación del sentido de la vida (…) podría remplazar los precep-
tos más que inseguros de la seudo religión y de la seudo ciencia con las 
conclusiones inmorales deducidas de ellas y comúnmente llamada ‘civi-
lización’” (Tolstoi, 1908, 9). Crítica demoledora del ambiente social del 
que quería liberarse.

Esta “creación” del Reino de Dios depende de la acción de los hombres. 
Hoy vivimos el parto que nos anunciaba el Nuevo Testamento, pero ter-
minará como el alumbramiento en el que ocurre el nacimiento. Debemos 
hacerlo, nos increpa porque el Reino de Dios está dentro de Uds. No se 
requieren fuerzas especiales para lograr este objetivo, basta con ser lo 
que somos o, mejor, lo que Dios quiso que fuéramos: razonables, justos 
y atentos a nuestra conciencia (Cfr. Tolstoi, 1968, 276). Esta moral des-
cansa sobre el principio: “No hagas a los demás lo que no quieres se te 
haga a ti”. Narra varias de las manifestaciones del mal: trabajo sin senti-
do, hambre, frío, ignorancia, robo, encarcelamiento, tortura y muerte. Esta 
moral es sencilla, dice. Y cualquiera la puede entender desde el niño más 
pequeño, lo que nos hace pensar que es un precepto verdadero. No se 
puede refutar esta ley porque los sabios nos la han dado, sino porque el 
Hombre (Cristo) nos lo ha enseñado, pero, sobre todo, porque está escrita 
en nuestro corazón. Además, hoy por hoy sabemos mejor que antes qué es 
lo que estamos haciendo y para qué lo estamos haciendo. Podemos cerrar 
los ojos, podemos apagar nuestra conciencia, pero hay un momento en 
el que despierta y todos somos capaces de ver la importancia que cada 
quien tiene y la responsabilidad anexa. Desgraciadamente, existe una cla-
se media (en la Rusia de Tolstoi y ciertamente también hoy entre nosotros) 
que recibe órdenes de arriba y se cree fuerte hacia abajo. Este pequeño 
poder envenena y la servilidad pasma. Este es el principio de la pérdida 
del sentido de la responsabilidad. La “culpa” del atraso moral de nuestros 
pueblos no reside principalmente en factores exteriores a nosotros, sino a 
nosotros mismos. El temor a la acción nos agobia, el temor a actuar como 
pensamos nos degrada. Tema éste que será tomado por Gandhi mostrando 
y actuando de tal forma que su revolución no-violenta descansa sobre la 
nueva responsabilidad tomada por cada quien, origen de acciones que 
transforman la sociedad. Y toma un ejemplo para ilustrar este fenóme-
no social: “Todos los hechos de violencia de los tiranos desde Napoleón 
hasta el menor comandante que dispara contra una población puede ser 
explicado solamente como un efecto tóxico de su poder absoluto sobre 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-143-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
To

lst
oi 

ilu
m

in
ó a

 G
an

dh
i

estos esclavos” (Tolstoi, 2003 b, 114). El ejemplo es tomado de la situación 
vivida en Rusia en tiempo de los Zares, pero podemos aplicarlo, de nuevo, 
en muchas circunstancias o condiciones que vivimos permanentemente. 
En pocas palabras, el poder intoxica y produce acciones de locura. Es esto 
también una reflexión anarquista plenamente justificada.

No se queda en la reflexión teórica sino que propone y actúa las tácticas, 
vueltas a tomar por Gandhi y el día de hoy ampliamente estudiadas y 
aplicadas en hechos de injusticia que demandan la acción de los no-vio-
lentos. “Sólo queda una cosa: luchar contra el gobierno con las armas del 
pensamiento, de la palabra, de la forma de vivir, sin hacerle concesiones, 
sin entrar en sus filas, sin contribuir al aumento de su fuerza. Sólo eso es 
necesario y, probablemente, tendrá éxito” (Tolstoi, 2003 a, 12). Resumi-
mos así en pocas palabras el contenido de El Reino de Dios está en Uds. 
donde Tolstoi critica severamente a los poderosos que masacran a sus pue-
blos para defender a los ricos.

Más dramático, aún es esta observación: “El poder selecciona y atrae a los 
peores elementos de la sociedad” (Tolstoi, 2003 b, 94). Es una invitación 
a cumplir el proyecto de Gandhi en el que el poder debe ser distribuido. 
Nunca dejar que uno solo sea dueño de todo el poder. Esta visión choca 
de frente con el principio opuesto proclamado por nuestros políticos, que 
afirman ‘que el poder no se reparte’. La revolución no violenta encuentra 
aquí una de las pistas importantes de su desenvolvimiento. Su crítica se 
extiende al cristianismo en el que no sólo se practica esta forma de do-
minio. Este método se ha utilizado no sólo para extender el poder de los 
poderosos en el cristianismo, sino que también se logra la conquista del 
otro por este medio.

Para querer para sí el poder, se requiere amar el poder y este amor es 
inconsistente con la bondad y sí consistente con los vicios de orgullo y 
crueldad. La bondad no se da con el poder.

Nos vinculamos así con la desobediencia, método gandhiano por excelen-
cia. Las imposiciones (lo que hace mal al oprimido) del poder no son cris-
tianas por lo que debemos desobedecerlas. Por este medio, atacamos la 
autoridad del estado porque se sostiene sobre estos gravámenes alejados 
del mensaje evangélico.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-144-

C
O

D
H

EM

Los tribunales (violencia legal) castigan en forma de venganza lo que es 
contrario a la ley del amor que se nos enseña y el efecto en el hombre así 
castigado es justo lo contrario de lo esperado. Este castigo no reforma, más 
bien corrompe.

En esta estela, Tolstoi se refiere a la organización social. Reglamentar, apli-
car leyes significa recurrir a la fuerza. Fuerza que se aplique al otro para 
que haga cosas que no le gustan, y ciertamente el que se impone no de-
searía que se aplicara sobre él este mismo poder. “En consecuencia regla-
mentar significa hacer a los demás lo que no quisiéramos sobre nosotros, 
es decir hacer el mal” (Tolstoi, 2003 b, 92).

La parábola de los vendimiadores es invertida en nuestra manera de vivir. 
Se nos dice: “buscad el reino de Dios y lo demás les será dado por añadi-
dura” y Torres Bodet concluye: “Pero nosotros buscamos ‘la añadidura’ y 
es natural que no la encontremos” (Torres Bodet, 1965, 284).

Esto es el cristianismo de Tolstoi en el que identifica a Dios con el bien. 
Y aparece ahora el lema que marcará a Gandhi. El ideal perseguido y el 
deseo de servir tuvieron por marco la “no-resistencia al mal”. Aclaremos 
aquí que la cita bíblica ofrece dos versiones. Puede decir “el mal” o “el 
malo”. El comentario exegético de la Iglesia Católica dice que es preferi-
ble traducir como malo, dado el modo muy concreto de expresarse de San 
Mateo en su evangelio de donde extraemos la sentencia (Pirot, 1950, 68). 
El malo es el que quiere aprovecharse de nosotros, por eso el texto sigue 
diciéndonos que le demos más al que nos quita algo. También táctica de 
la No-violencia. Al que te quita, da más. Este camino abre la conciencia 
del otro, que no encuentra justificación a este gesto tan contradictorio. Es 
la otra mejilla o la otra… como lo indican los exegetas. Esto otro es la con-
ciencia. Una y otra vez hasta que el adversario se canse, nos ofrecemos a 
sus agresiones.

No todos han aceptado esta visión que adoptó Tolstoi y los críticos ma-
nifiestan que la búsqueda de esta moral lo ha desviado a veces de su 
mayor valía, la del artista (Cfr. Hofmann, 1969). Tal vez desde un ángulo 
“materialista”, porque para Tolstoi está claro: “El Evangelio está fundado 
en el amor, la vida social en la violencia” (Porché, 2004, 303). Buena apre-
ciación que coloca a la violencia exactamente donde está y desde donde 
viene: la violencia es un fenómeno social, no es propio del instinto del ser 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-145-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
To

lst
oi 

ilu
m

in
ó a

 G
an

dh
i

humano. La violencia es aprendida individual y socialmente por lo que 
nos da el medio vital.

La línea de pensamiento seguida nos lleva a considerar a Tolstoi como un 
anarquista. “Me consideran anarquista, pero no soy anarquista, soy cris-
tiano. Mi anarquía consiste únicamente en la aplicación del cristianismo 
a las relaciones humanas” (Tolstoi, 2003 a, 231). Muy claro se define: “El 
cristiano es independiente de la autoridad humana porque reconoce sólo 
la autoridad de Dios. Su ley, revelada por Cristo, la reconoce dentro de sí 
y voluntariamente la obedece” (Tolstoi, 2003 b, 82). El cristianismo racio-
nal y crítico sostiene esta postura. Esta conversión transformó su lugar de 
residencia, la finca Yasnaia Polyana, en un lugar de peregrinación, lo que 
no gustó a los familiares.

Tolstoi, gran hombre, era débil. Hasta en cosas esenciales como el prin-
cipio de la no-resistencia al mal, centro de sus ideales, que tanto influyó 
en Gandhi, lo hizo objeto de su prédica pero para evitar escenas en su 
casa se retuvo en acciones propias de esta ley que quería universal. Nos 
acordamos de que su vida matrimonial y familiar fue muy frustrante para 
él a pesar de la generosidad de su esposa Sofía que fue la escribana de 
toda su literatura.

A pesar de todo, Tolstoi nunca aceptó que se le tildara de anarquista por-
que en aquel entonces los anarquistas eran destructores violentos, terro-
ristas. De todos modos, su simplificación de la vida, el reemplazo de la 
propiedad por un comunismo libre es parte de la regeneración moral que 
encabezó. “Debía tener una habitación que fuera mía, la limpiaría yo mis-
mo y la mantendría inmaculada. No obligaría a nadie trabajar para mí: 
¿acaso no es mi igual?” (Hofmann, 1969, 87). “El señor de Yasnaia Poliana, 
enemigo de la violencia, adalid de la no-resistencia al mal (es bueno saber 
que ya en 1893 había escrito un “manifiesto” así llamado: no-resistencia 
al mal), era rebelde a todas las transacciones y demoledor del orden esta-
blecido, no con las armas, sino con la autoridad de la convicción” (Torres, 
1965, 267). Aún joven llamaba la atención a los poderosos, les recordaba 
su deber de estado y les indicaba los límites de su autoridad y hablamos 
de personajes importantes: Alejandro III y Nicolás II, vivos y dueños del 
poder absoluto. Ocultaba de alguna forma sus reclamaciones en el forma-
to escolar que había adoptado.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-146-

C
O

D
H

EM

Lo mismo puede decirse de Gandhi, que transformó a su pueblo con una nue-
va energía contra, diría, “el caos establecido”, en palabras de Mounier7. Si en 
la Rusia de Tolstoi, la India de Gandhi y la Francia de Mounier se ha generado 
este caos, la acción para liberarnos de tanta injusticia, desorden, violación 
de los derechos deberá tomar cuerpo sin las armas mecánicas, sino con las 
armas de la conciencia, en términos de Gandhi.

Esta revolución social iniciada en Gandhi y vivida anteriormente y de ma-
nera incompleta por Tolstoi, sí plenamente aceptada y vivida por El Arca 
de La Borie Noble de Lanza del Vasto es un decrecimiento8. “La civiliza-
ción, en el sentido real del término (acordémonos que Gandhi pone esta 
palabra entre comillas porque duda ¿Quién no? Del error esencial cometi-
do en los que promueven esta “civilización”) consiste no en la multiplica-
ción sino en la restricción deliberada y voluntaria de los deseos. Eso sólo 
es lo que promueve la felicidad verdadera y la felicidad alegre y acrecienta 
la capacidad para el servicio” (Settel, 1995, 77). La felicidad para Tolstoi 
está en una “honrada inquietud”. Es decir lucha y trabajo apoyados en el 
amor. Y, por oposición, un amor orientado hacia sí es la infelicidad (Cfr. 
Porché, 2004, 140).

Esta dimensión anarquista es la que más influyó tal vez sobre Gandhi, que 
desarrolló en teoría y en práctica la desobediencia civil en África y en la 
India. Thoreau, en la misma estela, también fue guía del pensamiento 
gandhiano. La figura del swaraj (acordémonos de Walden), población, vi-
lla autónoma, debía crear una sociedad en la India descentralizada. Este 
ideal no se realizó en la India pero podemos nombrar aquí el Orden laico 
de La Borie Noble donde sí se llevó a cabo este proyecto después de que 
su fundador Lanza del Vasto hubiera conocido personalmente a Gandhi. El 
modelo, por consiguiente, no es solamente teórico sino que tenemos varias 

7	 Para este tema, ver el artículo Juan Parent, “De Gandhi a Mounier”, en Actas del 
I Congreso internacional de personalismo comunitario, Salamanca, Fundación 
Emmanuel Mounier, 2005, pp. 187-190.

8	 Los partidarios del decrecimiento estiman que los modos de vida deben cambiar 
radicalmente, descubriendo una simplicidad voluntaria para iniciar nuevos mo-
dos de producción y de consumo respetando correctamente los ecosistemas (ver 
Alternatives non-violentes, n. 144, 3r trimestre 2007).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-147-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
To

lst
oi 

ilu
m

in
ó a

 G
an

dh
i

comunidades que siguen de manera distinta el concepto de autonomía. Es 
también útil recordar que este movimiento llamado Sardovaya siguió con 
Vinoba Bahva (1895-1982) y por Jan Prakash Narayan (1902-1979) que en 
su amplio peregrinar redistribuyeron las tierras contando con la voluntad 
de los terratenientes: movimiento de autonomía de los pueblos. Se apunta 
que “en 1969 una quinta parte de los pueblos de la India se declararon por 
el Gramdam (movimiento para la reforma agraria con la autonomía local) 
y aun cuando en mucho se quedó en proyecto no realizado, representa tal 
vez el más extendido compromiso de las ideas básicas del anarquismo en el 
mundo contemporáneo” (E.B., 1898, vocablo doctrinas socioeconómicas).

Ante la destrucción del medio por una industrialización acelerada, Gandhi se ha 
preocupado a su modo. La creación de los pueblos independientes (swaraj) es la 
respuesta: “La industrialización en una escala masiva necesariamente conduce a 
la explotación pasiva o activa de los pueblos (village) en la medida en que los 
problemas de la competencia y del mercadeo se instalan. Por consiguien-
te, tenemos que concentrarnos sobre el pueblo haciéndose auto protegido” 
(Gandhi, 1966, 43). Y en otra oportunidad Gandhi desarrolla más la misma 
idea: “Hablando en forma estricta, ninguna actividad o industria es posible sin 
cierta cantidad de violencia. No importa que tan poco es (…) Lo que debemos 
hacer es minimizarla hasta la mayor extensión posible (…) Por consiguiente, 
quien cree en el Ahimsa se compromete a trabajar en ocupaciones que lle-
ven consigo la mínima violencia” (Gandhi, 1959, 36). Y nos encontramos 
con Tolstoi: “Arranqué una flor y la tiré. Hay tantas que no me dio pena. No 
valoramos esta belleza incomparable de los seres vivientes y los hacemos 
morir sin remordimiento, no sólo a las plantas, también a los animales y a 
las personas. Hay tantas… La cultura –la civilización– no es otra cosa que la 
destrucción de estas bellezas y su sustitución. Pero ¿con qué? Con tabernas, 
con teatros” (Tolstoi, 2003, 111). Se entiende que estamos ante una auténtica 
ecología profunda (deep ecology) planteada por ambos autores aún cuan-
do Gandhi pone matices, sabiendo que debe salvar el futuro. Siendo más 
agresivo aún perdería los contactos establecidos con Inglaterra y perdería la 
guerra no-violenta. Este dato práctico debe ser tomado en consideración por 
los luchadores no-violentos. Hay un estira y afloja necesario, propio de todo 
diálogo, arma central de la No-violencia activa. Gandhi ya conocía la in-
dustrialización, de ahí su mirada recelosa hacia este peligro, Tolstoi, por el 
contrario, aún no la había conocido, por eso se va contra lo que para él eran 
situaciones inaceptables. Nos acordamos que en el principio del siglo XX 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-148-

C
O

D
H

EM

todavía las familias “bien” no iban al teatro (y más tarde tampoco al cine) por 
ser pecaminoso lo que ahí se hacía y decía.

Son más las influencias que recibió Gandhi: nombremos a Ruskin que 
será objeto de un estudio posterior y a Rousseau cuya imagen colgaba de 
su cuello cuando no tenía más de 15 años. Era como un escapulario en el 
que veía a su patrono.

Bibliografía
•	A.J.H. (1989), Encyclopaedia Britannica, tomo 23, Vocablo El arte de la literatura, Chi-

cago, 15 ed.
•	Anónimo.(1989), Enciclopedia Británica, Tomo 28, Vocablo URSS, Chicago, 15ª ED.
•	E.B. Encyclopaedia Britannica, tomo 27, vocablo doctrinas socioeconómicas, Chicago, 15 ed.
•	E.J.Si (1989), Encyclopaedia Britannica, Tomo 28, Vocablo Tolstoy, Chicago, 15 ed.
•	Gandhi (sf), Reflexiones sobre el amor incondicional, Buenos Aires, Longseller, 125 p.
•	Gandhi, M.K. (1966) “The Village Reconstruction”, Bombay, Bharatiya Vidya Bhavan, p. 

43, citado por Christopher Key Chappel (1995), Nonviolence to Animals, Earth, and Self 
in Asian Traditions, Dehli, 146 p.

•	Gandhi, M.K. (1959) “My socialism”, Ahmedabad, Navajivan Publishing House, p. 36, 
citado por Christopher Key Chappel (1995), Nonviolence to Animals, Earth, and Self in 
Asian Traditions, Dehli, 146 p.

•	Guillén, Pedro (1985), León Tolstoi, Romain Rolland, Martin Luther King, México, 
UNAM, 167 p.

•	Hofmann, Michel-R. (1969), Leo Tolstoy, Genèvre, Minerva, 110 p.
•	Kallinikov, José (1942) Tolstoy (Vida íntima), Buenos Aires, Santiago Rueda editor, 274 p.)
•	Lanza del Vasto (1963), “Carta al Papa Juan XXIII”, en Morales (2008), Lanza del Vasto: 

el ayuno de Roma, en Acontecimiento, N. 86, pp. 15 -18.
•	Morales (2008), “Lanza del Vasto: el ayuno de Roma”, en Acontecimiento, N. 86, pp. 15 -18.
•	Pirot, Louis y Albert Clamer (1950), La Sainte Bible, Tomo IX, Paris, Letouzey et Ame, 612 pág.
•	Porché, François (2004), León Tolstoi, Buenos Aires, Losada, 378 p.
•	Settel (1995), The book of Gandhi’s Wisdom, Secausus, Citadel, 157 p
•	Tolstoi L. (1857), Carta a la condesa Alejandra Tolstoi, citada por François Porché, op.cit., 

p. 140.
•	Tolstoi, L., (1908), “Carta a un Hindú”, http://www.forget-me.net/Tolstoy/lettertohindu.

pdf, 2008
•	Tolstoi, L. (2003 a). Diarios 1895-1910, México, Era, 482 p.
•	Tolstoi, L., (1968), On civil disobedience and non-violence, New York, New American 

Library, 302 p.
•	Tolstoi, L., (2003 b), The Kingdom of God is within you, en 8tkw10.txt en jackeden@

yahoo.com, 142 p.
•	Torres Bodet, Jaime (1965). León Tolstoi, México, Porrúa, 323 p.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-149-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
To

lst
oi 

ilu
m

in
ó a

 G
an

dh
i

Anexo sobre la no resistencia
1. Extracto del catecismo de la no resistencia (www.globusz.com/ebooks/
Kungdom/00000013.htm)

La doctrina de la no resistencia al mal por la fuerza ha sido profesada por 
una minoría de hombres desde la fundación del cristianismo

Pregunta.- ¿De dónde deriva la palabra “no-resistencia”?

Respuesta.– Del mandamiento, “No resistáis al mal” (Mt 5:39)

P.- ¿Qué expresan estas palabras?

R.– Expresa una elevada virtud cristiana impuesta por Cristo.

P.- ¿La palabra “no-resistencia” debe ser tomada en el sentido estricto, 
es decir, entendiendo que no debemos ofrecer ninguna resistencia ante 
cualquier mal?

R.– No; debe ser tomado en el sentido exacto dado en la enseñanza de 
nuestro Salvador – es decir no devolver mal por mal. Debemos oponernos 
al mal por todos los medios justos en nuestro poder, pero no con el mal.

P.- ¿Los antepasados permitían la resistencia al mal, por el mal?

R.– Sí, pero Jesús nos lo prohibió. Los cristianos en ningún caso pueden 
llevar a la muerte a su prójimo que ha hecho un mal ni tampoco hacerle 
algún mal en respuesta.

P.- ¿Puede matar o mutilar en defensa propia?

R.– No.

P.- ¿Puede ir con el juez con la demanda de castigo para el malo?

R.– No. Lo que hace a través de otros lo hace él mismo.

P.- ¿Puede pelear en conflicto con enemigos foráneos o perturbadores de 
la paz?

R.– Ciertamente no. No puede tomar parte en ninguna guerra ni en la pre-
paración de la guerra. No puede hacer uso de armas mortíferas. No puede 
oponer daños a daños, que esté solo o con otros, en persona o a través de 
otras personas.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-150-

C
O

D
H

EM

2. Lo que yo creo de Tolstoi

“El texto que me dio la llave hacia la verdad fue el versículo 39 del quinto 
capítulo de Mateo. Habéis oído que se dijo: Ojo por ojo y diente por dien-
te. Pero yo os digo: No hagáis frente al malvado.

El simple sentido de estas palabras súbitamente me iluminó; acepté el 
hecho de que Cristo daba exactamente el sentido a lo que decía; y en-
tonces, aunque no había encontrado nada nuevo, todo lo que entretan-
to había oscurecido la verdad se retiró y la verdadera verdad se levantó 
delante de mí con toda su solemnidad. A menudo he leído este pasaje, 
pero estas palabras no habían llamado mi atención hasta ahora: “Pero 
yo os digo: No hagáis frente al malvado”. (http://www.nonresistance.org/
docs_htm/~What_I_Believe/What_I_Believe.html)

3. Adin Ballou (citado por Tolstoi en el capítulo primero de El Reino de 
Dios está en Uds.)

En 1846, dos años antes del sermón de Parker sobre la guerra (The New 
Crime Against Humanity: Un Sermón Predicado en el Music Hall), el utó-
pico ministro universalista Adin Ballou (1803–1890) publicó Christian 
Non-Resistance, un libro considerado una contribución principal a la 
teoría pacifista. La doctrina de Ballou de la no-resistencia tiene sus raí-
ces en la enseñanza de Jesús de no resistir al mal. (uuhispano.blogspot.
com/2008_02_01_archive.html).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-151-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 lu
ch

a n
o-

vi
ole

nt
a r

esp
on

de
 a 

la
s e

xi
ge

nc
ia

s é
tic

as
 

La lucha no-violenta responde a 
las exigencias éticas 

Publicado en la revista Dignitas,
publicación trimestral del Centro de Estudios de la 

Comisión de Derechos Humanos del Estado de México, 
Año II, Núm. 10, octubre-diciembre de 2009.

Para quienes no se han acercado prácticamente o sólo de manera intelectual 
a la No-violencia, ésta se confunde habitualmente con la pasividad. Lo que es 
totalmente equivocado ya que la pasividad y la cobardía se encuentran en un 
mismo polo en el abanico de opciones éticas. De ahí el título que anuncia la 
No-violencia como acción. El punto de partida es la observación de la mal-
dad, la injusticia, la marginación, la violencia y la impotencia en la que nos 
arrastramos. Fácil es decir que no podemos, que el problema está en las es-
tructuras o que los seres humanos así son. Se levanta entonces en este escena-
rio el planteamiento mil veces repetido a través de los siglos y rara vez puesto 
en práctica: “No respondan con violencia al que hace el mal”1. De ahí, en 
torno a esta oración universal, podemos seguir añadiendo más y más citacio-
nes, de los grandes pensadores de toda la historia, específicamente aquellos 
que hablan y se comprometen dentro de una religión. Todas ellas buscan la 
justicia, el amor, la verdad de diferentes modos, todas son, por consiguiente, 
un camino hacia la respuesta que la pregunta implícita nos interpelaba.

A partir del versículo mencionado, subrayado por Tolstoï, intentemos acer-
carnos a una definición de la No-violencia.

La No-violencia no es pasividad. La No-violencia arremete contra la in-
justicia y llama a las conciencias de los que hacen el mal y de los que la 

1	 Mt. 5:39

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-152-

C
O

D
H

EM

sufren. Su acción es bipolar: los malhechores y los sufridos irresponsables. 
Los que aceptan el statu quo, los que aceptan la injusticia en silencio, los 
que se dejan conducir al matadero, los que se dejan explotar no son no-
violentos porque han excluido de sus vidas la acción a favor de una falsa 
paz hecha del abandono de la humanidad. Quien se ha sensibilizado y se 
ha fortalecido no se deja dominar por la injusticia o la mentira.

La violencia que es el camino escogido por algunos ante los problemas 
enunciados (nótese que la No-violencia y la violencia luchan por el mis-
mo objetivo) es un arma reaccionaria porque encarna lo tradicional: el 
odio, la división, la injusticia, el homicidio. La violencia no es revolucio-
naria. En algunos casos, la violencia es necesaria; desgraciadamente, los 
gobiernos que nacen de ella en general son represores. En efecto, durante 
las guerras se adquieren costumbres difíciles de eliminar luego. En el uso 
de armas de fuego o atómicas no se encuentra ningún progreso social, 
menos humano.

Al profundizar en esta filosofía, nos topamos con la revolución que nos 
llama desde las injusticias que nos agobian. Ante esto, la única revolución 
válida es la toma de conciencia que es medio y fin. Estoy seguro de que la 
última palabra de Mounier, si hubiera vivido, habría sido análoga a la de 
Péguy, a saber a que la única revolución que cuenta se da en las profun-
didades de la persona”2. En efecto, la idea central de la revolución, como 
concepto, es la instalación de la libertad; es decir, instituciones sociales y 
políticas que garantizan un espacio físico y psicológico donde la libertad 
puede manifestarse. Defender este espacio es luchar por los derechos hu-
manos. Para ser yo necesito que el otro respete este espacio como yo debo 
respetar el suyo. El aserto de Juárez se inscribe en esta estela: el respeto al 
derecho ajeno… Así es como podemos retornar a Péguy, que afirma que 
la revolución social deberá ser moral o bien no habría ninguna revolución. 
El proceso consistirá en dar cada vez más lugar a lo consciente y menos 
a lo orgánico o, en otras palabras, cada vez más lugar para la cultura y 
lo político antes que para lo económico, afirmarán los pensadores de la 
Escuela de Francfort.

2	 Jean Guitton. “Mounier avant Mounier”, p. 17.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-153-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 lu
ch

a n
o-

vi
ole

nt
a r

esp
on

de
 a 

la
s e

xi
ge

nc
ia

s é
tic

as
 

La revolución no-violenta, como la revolución violenta debe perseguir ob-
jetivos trascendentes. La primera característica de esta trascendencia está 
en las condiciones del medio para que los luchadores emprendan exito-
samente la acción. La cultura será uno de los criterios más sensibles para 
tal fin. En la mente de Gandhi es claro que para vencer las imposiciones 
de la nación “no se necesita el puñal del asesino, no se necesita el vene-
no, no se necesita la espada, la lanza o el fusil. Basta con tener voluntad 
propia, ser capaz de decir “no”3. En otras palabras: “Hay que dar mejores 
medios de lucha a los que participan en ella: haciéndoles adultos”4. El 
adiestramiento a la acción no-violenta consiste principalmente en saber 
actuar independientemente, es decir ser maestro de sí mismo para poder 
proceder en grupo de manera eficaz. Aquí se ubica la relación fin-medios. 
La tentación es grande de aceptar que el fin justifica los medios cuando 
el resultado, el fin, es la mayor libertad del grupo social. Esto significa 
que la situación social después de la revolución debe ser mejor que antes 
de ella. Marcuse se equivocó. Y lo explica al decir que para alcanzar tal 
objetivo deben edificarse condiciones que faciliten su realización. Pero se 
dirige, sin saberlo, expresión gandhiana por excelencia hacia la visión no-
violenta, cuando indica que el fin debe estar vivo en los medios.

Por otra parte, refutar lo establecido sólo puede darse si la parte actuante 
ha demostrado su propia racionalidad. Será una autoridad que respete 
la dignidad de los hombres y que creará las estructuras donde podremos 
vivir como personas.

Y Marcuse sigue guiándonos en esta reflexión. Subraya el triple sentido de 
esta racionalidad. Se debe “preservar y mejorar los logros productivos de 
la civilización; define la totalidad establecida en sus mismas estructuras, 
tendencias básicas o relaciones; su realización ofrece una mayor oportu-
nidad para la pacificación de la existencia”5. Referirse a las estructuras, 

3	 Muzandar, Harida T. Gandhi versus the Empire, p. 305 en Herbert, Lo que verda-
deramente dijo Gandhi, p. 142.

4	 Albert Béguin. “Tâches présentes à Esprit”, p.23
5	  Marcuse. El hombre unidimensional, p. 236.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-154-

C
O

D
H

EM

como lo hace, refuerza la idea de que la No-violencia es un modo mucho 
más adecuado de hacer la revolución ya que no destruye sino que cons-
truye; respetamos las estructuras fruto de los siglos de cultura. La simple 
“predicación” crea un sentimiento de culpa, pero no cambia la sociedad. 
Para que este cambio se dé, hay que combatir las causas del mal que se 
han incrustado en estas estructuras. La acción va dirigida a las concien-
cias, desmontando los mecanismos que engendran la explotación entre 
los que hemos visto arriba: la capacidad de decir no.

El marxista sostenía el sistema hasta que se manifieste algún “progreso” 
hacia la nueva sociedad anárquica. Por el contrario, el satihagrahi (lucha-
dor por la verdad, de forma no-violenta) no debe esperar que el Estado 
sea abolido para actuar. Crea las asociaciones voluntarias y se opone a 
la autoridad cuando es impuesta. Así, cualquier sistema será impugnado 
por la No-violencia a través de la acción directa. El satihagrahi construye 
desde el primer momento un sistema paralelo que asume los principios de 
la No-violencia.

La palabra
La No-violencia es el espacio del diálogo o de la palabra y la violencia 
calla la palabra. Es un deber político, defender el lenguaje porque su co-
rrupción nos invade. Y se adelanta cada día más a prisa. La corrupción 
del lenguaje conduce a la pérdida de la fe en lo que oímos y vemos y el 
paso siguiente es la violencia como resultado de este debilitamiento de la 
lengua. La violencia transgrede y profana; frente a ella la palabra es catár-
tica en cuanto permite que el vínculo entre las personas se restituya para 
volver a dar al afectado su señal de vida y lo restablece cono “existente”; 
es volver a darle su importancia. Devolver la presencia de la palabra va-
lora al otro que puede escucharse, con quien se intercambia una mirada. 
Luego se reanuda el diálogo y restablece lo humano. Humano que nos es 
común a todos, la palabra hace viva la similitud entre todos, la fraterni-
dad y desaparece las diferencias. Regresemos al valor del diálogo posible 
cuando aceptamos la premisa citada. Podemos añadir además que por 
este motivo, al tener la facultad de razonar, somos iguales y ninguno pue-
de imponerse a los demás como una autoridad.

Veamos un vocablo que trastorna. La palabra “pacifismo” en los medios no-
violentos es tachada de despreciable. En efecto, en el concepto pacifismo 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-155-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 lu
ch

a n
o-

vi
ole

nt
a r

esp
on

de
 a 

la
s e

xi
ge

nc
ia

s é
tic

as
 

damos sentido solamente a la vida física, reducimos al hombre a esta sola 
dimensión. Y si regresamos a las afirmaciones de lucha (revolución) como 
manifestación esencial de la No-violencia podemos afirmar que los que de-
sean, los que quieren luchar por la paz y el derecho, dejen de ser pacifistas.

Aun cuando la No-violencia es lucha y puede llegar a la coacción sobre 
los malhechores, la diferencia entre ésta y la violencia coercitiva de los 
violentos lo es a tal grado que la palabra coerción no es aplicable a los 
dos casos por la diferencia de contenido entre una y otra forma de acción.

Se respeta al hombre en una situación, no se le respeta en otra. La coer-
ción no es destructiva. 

El dolor
Otra diferencia muchas veces subrayada por Gandhi y vivida por el que 
en la coerción no-violenta, el actor acepta de antemano los sufrimientos 
que sus demandas y sus exigencias provocarán reactivamente. No hay 
No-violencia sin dolor. Por el contrario, los violentos infligen sufrimientos 
a sus oponentes, quieren voluntariamente producir este dolor. La lucha 
no-violenta, como se aprecia, es más fuerte que la resistencia violenta. El 
sacrificio es parte importante de ella así como la intrepidez. Tomar sobre 
sí la maldad del medio lleva consigo el sufrimiento. Exige más disciplina y 
también esperanza. Sus efectos son dobles hacia dentro de la conciencia 
y hacia fuera en el contexto político o social.

La No-violencia no implica un respeto ingenuo de la legalidad, tampoco 
rechaza la acción directa (se llaman así las acciones tácticas de la No-
violencia, desde el diálogo hasta la huelga general). La afirmación de un 
derecho (caso que se encuentra siempre en el origen de la acción no-
violenta) y las protestas contra la injusticia deben insertarse en un proceso 
colectivo, una dialéctica de enfrentamiento en el que, recordémoslo, el 
adversario nunca es eliminado.

La acción parte de ciertas observaciones tanto en el violento como en el 
no-violento. Veamos la llamada violencia legítima. Nace en el coraje que 
se sufre porque se tiene la seguridad de tener razón. Sin embargo, hay 
una premisa propia de la filosofía de los derechos humanos: el espíritu de 
justicia está en él, mi enemigo, como en mí. El mal y el error están en él 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-156-

C
O

D
H

EM

como en mí. La distinción entre los buenos y los malos no puede darse 
desde el exterior porque la línea divisoria está en mí mismo, como en él. 
Los gobiernos están creados para cuidar la seguridad de los ciudadanos, 
pero incluye la responsabilidad de todos de asegurarse también su propia 
seguridad. Para la instalación de la No-violencia, el juicio privado y la 
deliberación pública son esenciales.

La violencia se ha extendido porque no hemos puesto el remedio que se 
encuentra en la búsqueda de la causa sobre la que actuaremos. Hoy se 
está dando una “combustión espontánea” (palabra de Luther King) que 
nos obliga a las personas responsables indicar a la sociedad dónde y por 
qué existe esta situación. El problema es complejo y no hay solución inge-
nua. La No-violencia puede aportar elementos que conduzcan a la solu-
ción particularmente por su capacidad de descubrir las causas. Jean-Marie 
Muller, filósofo de la No-violencia, nos da indicios que nos permitirán 
ubicarnos y actuar. “Toda violencia es una violación de la persona: la 
violación de su identidad, de sus derechos, de su cuerpo. La violencia 
fundamental es la de las situaciones de injusticia que mantienen a los 
seres humanos en condiciones de enajenación y de opresión”6. Y así nos 
alejamos de la violencia de las peleas callejeras para introducirnos en la 
verdadera violencia causa de todas las demás: el sistema económico, polí-
tico y social en el que nos hemos aventurado, sin posibilidad de retroceso.

La verdadera violencia se encuentra dentro de las estructuras que son eco-
nómicas y políticas y que producen los millones de personas en estado de 
desnutrición. Mientras no nos atrevamos a cuestionar este sistema porque 
produce beneficio para algunos (que podrían ser los cuestionadores) la 
violencia no sólo seguirá sino que se irá ampliando cada día más porque 
el número de los que son violentados (violados) crece, la marginación se 
hace cada vez más obvia. Una de las causas de esta lamentable situación 
subhumana es el desarrollo de las ciencias físicas que se está dando a un 
ritmo que las ciencias sociales no pueden alcanzar. Nos fascinamos ante 
las bellezas que estas ciencias nos proporcionan, pero nunca se levanta la 

6	 Jean-Marie Muller. Lexique de la non-violence, Fontenay-sous-bois, IRNC, 1988, 
p. 105

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-157-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 lu
ch

a n
o-

vi
ole

nt
a r

esp
on

de
 a 

la
s e

xi
ge

nc
ia

s é
tic

as
 

pregunta ¿quiénes van a beneficiarse con este descubrimiento? La relación 
a la ética está ausente, de ahí que la presencia de la No-violencia sea un 
factor, nuevo nombre de la ética, favorable a nuevas visiones en estos pro-
cesos científicos. Y una forma de sostener esta situación es el desarrollo de 
la ciencia que es burguesa como los marxistas la nombraban y cayendo en 
ella. Pero ¿por qué la ciencia? Desde mediados del siglo XIX las ciencias 
se han desarrollado fuera del hombre y este siglo ha sido la cuna de una 
embriaguez positivista visible hasta nuestros días. Primero se separó en las 
palabras, la ciencia empírica de las ciencias del hombre o de la sabiduría. 
Luego se negó la calidad de ciencia a las humanidades y a las ciencias 
del hombre. Para, finalmente, negar la calidad de ciencia a todas ellas y 
reservando este nombre a la raíz de tecnificación del mundo. Nos hemos 
ofuscado con la máquina. Hoy el medio, que es casi universal, de las com-
putadoras produce esta clase de hombre o mujer doblados ante la pantalla 
durante horas sin referencia al entorno.

Génesis de la violencia
Es de utilidad descubrir el origen de la violencia para que con la No-vio-
lencia podamos eliminarla. La violencia defiende los bienes materiales, la 
No-violencia los bienes espirituales. La transformación de la mente y sus 
intenciones en todo hombre se anuncia esencial para iniciar este proceso. 
La autoestima es necesaria para la comunicación, sin la cual se cae en la 
violencia. La pureza del alma es condición de la victoria y obtener este 
beneficio de la promoción de los bienes espirituales. Desgraciadamente, 
nuestra sociedad se ha alejado de tales bienes, razón por la que la No-
violencia es aún para una minoría ya convertida a estos valores.

Ya vimos que la pérdida de la palabra es una de las causas de la violencia; 
añadamos ahora la pérdida del sentido (orientación y meta) de nuestras 
vidas. Un ser humano no podría vivir mucho tiempo en esta ausencia y 
la falta de este sentido y la lucha para recuperarlo produce mucha vio-
lencia. ¿Cuántos se dejan llevar por lo que el medio comercial o político 
nos inculca, sin aplicar un mínimo juicio sin buscar el sentido de tales 
mensajes? Así atrapados en las demandas del sistema pierden, en la misma 
proporción, su capacidad de impulsarse hacia delante con discernimien-
to. El concepto de shopping tan en boga hoy, es paradigmático de esta 
situación. Ir de shopping es ir a comprar compulsivamente (ropa prefe-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-158-

C
O

D
H

EM

rentemente) sin que exista necesidad de ello, sin sentido. Hay en estas 
personas un abandono de la propia historia y como lo afirma Valadier, 
“una renuncia a ser morales”7. Es la pasividad o la resignación las que se 
imponen y hacen el espacio requerido para que actúe la violencia. Esta 
impotencia y esta apatía alimentan la violencia. Esta apatía encuentra su 
base en la ausencia del poder de quienes lo han acaparado o han sido 
investidos de él y la violencia nace no de la superficialidad del poder. La 
violencia, por consiguiente, es la expresión de la impotencia. En efecto, la 
moral es el desarrollo máximo de todas nuestras potencialidades. Abando-
nar este proyecto es retirarse de los valores morales. Se explica así lo que 
se suele llamar pérdida de los valores porque ya no hay proyección de los 
pensamientos ni de las acciones.

En esta ausencia de moral encontramos el odio. Este sentimiento fuerte es 
utilizado para deshumanizar al otro, quitarle su carácter de personas y de 
ahí pasar a la acción violenta, porque el odio se hace factor de lucha. To-
dos nos acordamos de cierto marxismo donde se apelaba al odio en contra 
de los enemigos de la revolución, burgueses y otros.

Se recurre a la violencia de un modo contradictorio como una de las op-
ciones ante la violencia. Esta reacción se debe a la ignorancia de los otros 
medios, o bien porque se cree que no se tiene el tiempo suficiente para 
conducir una acción constructiva. Puede ser también que no se tenga la 
fuerza de la acción no-violenta. La paciencia es otra virtud necesaria en 
este proceso de resolución de la violencia. Actuar sobre el otro es una 
tarea que demanda mucha paciencia y mucho respeto. Al faltar uno de 
los dos, o bien los dos, se recurre a la violencia para resolver el conflicto.

La violencia como síntoma
Luchar directamente contra la violencia no es un camino que nos conduz-
ca a la recuperación de la paz. La violencia es un síntoma que expresa el 
fracaso de la comunicación. Una vez más, el diálogo se ha roto y conse-
cuentemente la cooperación entre iguales. No es útil luchar contra la vio-

7	 Paul Valadier. Agir en politique, p.10

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-159-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 lu
ch

a n
o-

vi
ole

nt
a r

esp
on

de
 a 

la
s e

xi
ge

nc
ia

s é
tic

as
 

lencia, debemos reconstruir la comunicación, restablecer la solidaridad y 
la democracia. La lucha irá contra la atomización de los individuos y su 
burocratización. El camino consiste más bien en no temer la existencia de 
los conflictos, saber nombrarlos para transitar hacia su solución.

Se entremete en esta trama el miedo o la fuerza que lo vence. La liberación 
de los pueblos se dará solamente cuando dejemos el temor a las bayone-
tas, decía Gandhi. Para ser más completo, se trata del miedo o del valor 
ante la muerte. La historia de la No-violencia nos ha mostrado cuántos 
luchadores han muerto en esta batalla. La muerte (violenta) se encuentra 
en el destino de los no-violentos.

Con un poco de atención nos extrañamos del temor manifiesto en tantos 
ante el que se impone política o socialmente. Aceptamos la esclavitud 
impuesta por tiranos que encuentran su fuerza precisamente en la debi-
lidad de la mayoría. La cobardía que observamos en estas actitudes es 
el opuesto de la No-violencia. Lo que el poderoso teme más es que su 
violencia sea descubierta y, consecuentemente pierda su legitimidad. Nos 
encontramos entonces en el corazón de la No-violencia en la que la meta 
aparece con toda nitidez. No se trata de decir: no hay que ser violento, 
sino prever cómo podría darse una violencia revolucionaria nacida de la 
injusticia colectiva. Sin embargo, ante las injusticias es importante guar-
dar la vista fija en los métodos no-violentos y salir del método desgastado 
de la violencia. Quedarnos en ella es alejar sine die la liberación de los 
pueblos oprimidos.

En la misma dirección está el caso de la violencia contra la violencia. Es 
en todo claro que el poder militar siempre será superior a cualquier otra 
forma de violencia, hasta que la fuerza pública, ejército o policía, deje 
las armas para no usarlas ya al servicio del gobierno. En este momento, la 
situación cambia radicalmente.

Pasos a seguir
Vinoba, discípulo de Gandhi y reformador social, indica: “En primer lugar 
deseo un cambio de los corazones, luego quisiera traer una transforma-
ción de las existencias, finalmente buscar un cambio de estructuras. Nada 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-160-

C
O

D
H

EM

de todo eso puede realizase mediante la fuerza”8. Analicemos paso por 
paso este programa de vida y de acción. Primeramente debemos contar 
con el ser humano. Él es el punto de partida y de llegada, principio y fin de 
la acción no-violenta. Esta conversión del hombre se dará con el ejemplo 
de otros. Es un movimiento interior que nos hace ocupar nuestro espacio 
con responsabilidad. El converso se ha hecho fuerte, ha perdido el temor 
y conduce a otros en la misma vía.

El segundo momento de este proceso revolucionario no-violento es la 
transformación de la existencia. El hombre converso se transforma en su 
totalidad. Sus pensamientos son otros, se hace sensible a la injusticia. Se 
hace líder en su medio. Su existencia, es decir, la manifestación de su ser, 
lo coloca a la vista de todos sin que por ello lo acapare el orgullo. Sabe 
sus limitaciones y sabe que deberá vencer el temor durante toda su vida; 
pero no está detenido en la acción.

Finalmente, dice Vinoba, podremos cambiar las estructuras. Tomaremos 
el mundo como es y lo impulsaremos hacia nuevos horizontes hechos de 
No-violencia y de amor. Las seudo soluciones de los problemas en las ins-
tituciones serán eliminadas cuando no tengan el amor en sus disposicio-
nes. El líder no-violento rechaza las soluciones que se presenten sin amor.

Esta tarea es lenta y desespera a muchos. Tiene la característica contrariamente 
a los movimientos rápidos (revoluciones armadas, por ejemplo) que son des-
tructores, de ser constructores desde el primer momento, por lo que se instala 
el efecto de la No-violencia, sin esperar el cambio total de las estructuras. La 
escuela es diferente cuando la No-violencia rige las acciones pedagógicas; los 
hospitales se transforman en lugares de relaciones humanas cuando la No-vio-
lencia se ha establecido en su mundo y así sucesivamente.

Desde otra atalaya, Marcuse se encuentra defensor de la posición de la 
No-violencia. Reconoce que en una revolución los luchadores cambian la 
Constitución en la dinámica de su moción. El fin es el establecimiento de 
estructuras políticas y sociales que crean un medio de respeto a las perso-
nas que, a su vez, es el fin verdadero del cambio social.

8	 Vinoba Bhava. La revolución no violenta, p. 39

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-161-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 lu
ch

a n
o-

vi
ole

nt
a r

esp
on

de
 a 

la
s e

xi
ge

nc
ia

s é
tic

as
 

Y para juzgar desde el inicio la validez de la acción revolucionaria, nos 
preguntamos si se abre así un progreso en la libertad. La respuesta, que 
implica una trascendencia de lo actual, deberá considerar las condiciones 
espirituales, materiales, científicas y empezar a transformar aquello que 
limitaría los pasos siguientes. De ahí que Gandhi no empezó por tocar las 
estructuras sino que se acercó a su pueblo y la primera transformación que 
logró fue la instauración de condiciones de higiene y limpieza para todos. 
Este objetivo tiene valor desde el primer momento en que cambian las 
maneras de comportarse y nace la convivencia en tareas comunes. Crear 
la comunidad es plantar la semilla de las acciones de mayor importancia 
que vendrán a su tiempo. Y, como ya lo hemos manifestado, estas primeras 
acciones son transformadoras, no se esperan órdenes de algún jefe, sino 
que comunitariamente se establece una nueva manera de comportarse.

Esta disciplina también es un factor central en el proceso revolucionario. Le-
jos estamos de estos deseos de abundancia, de paz, de diversión… válidos 
ciertamente pero alejados de este ascetismo que llena de energía, propio del 
militante ante una sociedad que ofrece cuadros de muerte en su alrededor. 
Situación necesaria para mantenerse lejos de la cobardía. “Si he de elegir 
entre violencia y huída miedosa, escojo la violencia antes que la cobardía”9. 

Mucho se ha hablado de la cultura de la muerte frente a una cultura de 
la vida. La orden divina: “No matarás” debe ser entendida más allá del 
simple asesinato o de las muertes físicas. La muerte de los que habla el 
no-violento es todo aquello que nos aleja del otro. Lo que impide, lo que 
destruye la relación con el otro y con la naturaleza. Gandhi diría que es 
desviarse de lo esencial o sea de la verdad. Haber roto esta prohibición es 
el origen de esta cultura de la muerte extendida por doquier.

Conclusión
La No-violencia, siendo acción, pertenece a la ética. En esta hipótesis penetró 
toda la reflexión. Muchas facetas fueron analizadas. Todas nos condujeron al 
mismo objetivo: acción.

9	 M. Gandhi. Young India, 29.05.1924

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-162-

C
O

D
H

EM

Esta afirmación, repetida a saciedad impacta el modo de ser de quien se 
acerca a esta filosofía de la vida. Las injusticias que están a la vista nos 
sensibilizan. Quedarse quieto o apático ante ellas se torna en una grave 
responsabilidad. Entendemos que no podemos tolerar la injusticia y que, 
por consiguiente tomaremos en nuestras manos todas las tácticas posibles 
para resolver esta violación de los derechos humanos. Encontramos así la 
reunión de dos dimensiones sociales y morales, como son los derechos 
humanos, otra forma de ética, y la No-violencia también ética.

El convencimiento de cada quien ante estas aclaraciones necesarias para 
guiar nuestra vida impulsa hacia la acción, impulsa hacia una vida ética, 
nos lleva hacia la felicidad que se encuentra al final del camino ético que, 
por esta razón, no es opcional: estamos llamados a la felicidad.

Bibliohemerografía
•	Bahva, Vinoba. La révolution de la non violence, Paris, Albin Michel, 1958, 363 p.
•	Béguin, Albert. “Tâches présentes à Esprit, en Buletin des amis d’Emmanuel Mounier”, 

mars 1996, n. 85, pp. 20-27.
•	Gandhi, M. en el periódico Young India del 29 de mayo 1924, citado por Jean Herbert, 

Op. Cit.
•	Guitton, Jean. “Mounier avant Mounier” en Bulletin des amis d’Emmanuel Mounier, 76, 

septiembre 1991.
•	Herbert, Jean. Lo que verdaderamente dijo Gandhi, México, Aguilar, 1971, 227 p.
•	Marcuse Herbert. El hombre unidimensional, Barcelona, Ariel, 1987, 286 p.
•	Muller Jean-Marie. Lexique de la non-violence, Fontenay-sous-bois, IRNC, 1988, 112 p.
•	Muzandar, Haridan T. Gandhi versus the Empire, Universal publishing Company, N.Y, 1932.
•	Valadier Paul. Agir en politique, Paris, Le Cerf, 1980, 189 p.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-163-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
G

an
dh

i y
 la

 ec
on

om
ía

  s
eg

ún
 R

us
ki

n 

Gandhi y la economía  
según Ruskin 

Publicado en la revista Ciencia Ergo Sum,
Revista científica multidisciplinaria de la 

Universidad Autónoma del Estado de México, 
Vol. 17, número uno, marzo-junio 2010

Abstract 
Gandhi received Ruskin’s strong influence. So, Gandhi’s economy presu-
pposes a politics. His vision of the economy largely of this author comes. 
They affirm: The function of the work is to generate wealth, wealth of life. 
Against the industrialism, the work of the field, like Gandhi demonstrated 
it in his life it leaves spaces for the family life, the cultural life. They cannot 
construct the Non-Violence on a factorial society. Our workers have a ca-
pacity that the nation needs: ¡be usefull!, they think Ruskin and Gandhi. It 
measures the value of a work in  the   effects that such an action contribu-
tes to the development of the individuals. This one Ruskin’s central point in 
Gandhi. Gandhi considers to his way these John Ruskin’s approaches and 
takes them farther. In the work, the human being carries out; more even, 
God has created the human being for the work.

Resumen
Gandhi recibió fuerte influencia de Ruskin. Su visión de la economía pro-
viene en gran parte de este autor. Afirman: la función del trabajo es gene-
rar riqueza, riqueza de vida. Contra el industrismo, el trabajo del campo, 
como Gandhi lo demostró en su vida, deja espacios para la vida familiar, 
la vida cultural. No pueden construir la No-violencia sobre una sociedad 
factoril. La economía del Gandhi presupone una visión política. Nues-
tros trabajadores tienen una capacidad que la nación requiere: ¡aprove-
chémosla!, piensan Ruskin y Gandhi. Mide el valor de un trabajo en los 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-164-

C
O

D
H

EM

efectos que tal acción aporta al desarrollo de los individuos. Es éste el 
punto central de Ruskin en Gandhi. Gandhi considera a su modo estos 
planteamientos de John Ruskin y los lleva más lejos. En el trabajo se reali-
za el ser humano; más aún, Dios ha creado al ser humano para el trabajo.

En una búsqueda para ubicar social y culturalmente a Gandhi y la No-
violencia1, hemos considerado útil acercar a otros pensadores que aportan 
elementos comunes a los que utiliza Gandhi y, sobre todo, a aquellos que 
han influido directamente sobre él2. 

Es el caso de John Ruskin del que trataremos a continuación.

John Ruskin

Nació en Londres en 1819 y murió en Coniston Waters en 1900 (Lakeland) 
donde su residencia es aún visitada. En 1860 publicó el primero de los 
ensayos que forman el libro que nos ocupa: A este último.

Este trabajo volteó completamente la orientación de su vida al pasar de 
ser brillante crítico de arte y luchador social. Las condiciones de vida y de 
trabajo de los obreros ingleses eran tales que provocaron en él esta catar-
sis tal que desplazó su interés por el arte a favor de las ideas económicas: 
producción y comercialización castradoras del ideal del ser humano. El 
salario de supervivencia impuesto en la industria es, en este sentido, un 
crimen contra la humanidad. Se lanza violenta y perspicazmente contra 
la deshumanización de la industrialización que ya está en auge en Gran 
Bretaña defendiendo la tesis: El salario debe fijarse no sobre el mérito sino 
sobre la necesidad (ver la parábola en San Mateo 20, 1-16 de los trabaja-
dores de la viña: todos tienen la misma necesidad).

Consecuentemente, “no debe existir ni competencia ni fuerza del merca-
do, ni ley de la oferta y de la demanda, ni capitalismo industrial. La fun-
ción del trabajo (…) es generar riqueza (…) riqueza de vida” (Palabras del 
propio Ruskin) (Fajardo, 2002, 70-71, nota 138).  Ascender en el mundo 
es una opción que siguen algunos, pero más felices serán los que han de-
cidido caminar hacia un placer más elevado: “la primera de las posesiones 
es la propia posesión” (Ruskin, 2002, 224) y así encuentran por realizarse 
actividades tranquilas y en paz. Cuando hablamos de necesidad nos re-
ferimos a las necesidades naturales del hombre: necesidad de comer, de 
vestir. “La vida económica debe sostenerse en la satisfacción de las nece-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-165-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
G

an
dh

i y
 la

 ec
on

om
ía

 se
gú

n 
R

us
ki

n  

sidades elementales: alimentación y vestimenta. Una vez que éstas estén 
aseguradas, nos abrimos a lo superfluo y nos condenamos a una econo-
mía de progreso (…) aumentar indefinidamente la producción” (Deliège, 
1999, 101). Y también del propio Ruskin: “La verdadera ciencia de la eco-
nomía política (…) es la que enseña a las naciones a desear y trabajar por 
las cosas que conducen a la vida” (Ruskin, 2002, 192) y saber reconocer 
que las cosas importantes son el aire, la luz, la limpieza… como lo enten-
dió Gandhi3. “Gobierno y cooperación son Leyes de la Vida; Anarquía y 
competencia las leyes de la Muerte” (Ruskin, 2002, 181). La anarquía de 
la que habla Ruskin es la del desorden, no la de conducción sin autoridad 
de los asuntos de la Nación como Gandhi lo proponía. El ideal para los 
no-violentos es llegar a organizar la sociedad sin violencia, en la justicia y 
en la verdad. Es otra forma de anarquía4. La publicidad actual crea deseos, 
crea necesidades artificiales contra lo que Gandhi afirma: “Multiplicar in-
necesariamente los deseos es pecado” (Gandhi, 2001, 71). 

Para Ruskin (para Gandhi y para los no-violentos) no se trata de crear bienes 
difíciles de adquirir sino que sea de consumo útil. Y la pregunta será, para 
la evaluación del progreso: no es “cuanto trabajo produce, sino cuanta vida 
produce. De modo que como le consumo es el fin y la meta de la producción, 
la vida es el fin y la meta del consumo” (Ruskin, 2002, 215) para hablar de 
producción, debemos hablar de consumo. Esto es un programa de vida. Pro-
grama de vida, de trabajo, de realización personal o comunitaria. Sin confun-
dir esfuerzo público con esfuerzo global. Para Ruskin el progreso se da con el 
esfuerzo de cada quien y no mediante el esfuerzo público. Los que hacemos 
la Nación somos los que trabajamos en nuestra tarea diaria, no los políticos, 
ni las instituciones gubernamentales.

Y para hablar de progreso viene también la crítica al ecocidio que pade-
cemos sin otear en algún horizonte la salida de sus desastres. “La corriente 
que correctamente dirigida podría haber fluido como riego suave de cam-
po a campo, habría purificado el aire, dado comida al hombre y a la bestia 
(…), ahora aplasta la llanura y envenena el viento; rezuma pestilencia y 
genera hambruna” (Ruskin, 2002, 164).

La Revolución industrial trajo consigo también la injusticia que padece-
mos hasta nuestros días. Este dato nos abre la puerta para considerar el 
libro mencionado, centro de nuestra reflexión, tarea útil hoy como hace 
ciento cincuenta años. Su autor fue calificado desde entonces como pro-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-166-

C
O

D
H

EM

feta de una nueva conciencia social. Gandhi diría años más tarde que 
“las estructuras económicas existentes no durarían 24 horas si mi arma 
del Satyagraha (fuerza de la verdad) fuera tomada por el pueblo” (Mathur, 
1998, XIV, 287). He aquí el principio de la revolución no-violenta a favor 
del hombre en marcha en muchos lugares el día de hoy.

En el Prefacio (1860) de su obra plantea propuestas concretas que abarcan 
desde la educación, la industrialización y hasta en lo social donde propo-
ne soluciones para los jubilados y desempleados.

Gandhi, desde su niñez, sentía una atracción hacia la vida sencilla en el 
campo. Trabajo manual y austeridad eran sus referencias principales. Para 
este hombre inquieto no podía ser de mayor provecho el encuentro con 
la prosa de Ruskin. En 1904, efectivamente, leyó en el tren que lo lleva-
ba a Durban el libro de Ruskin y se quedó impresionado. Ahí mismo se 
convirtió. Conversión extremosa: quería que todos recibieran el mismo 
salario para los trabajos socialmente útiles. Con sensibilidad, observa a los 
campesinos y declara: producen alimentos y tienen hambre.

Su lectura vino a confirmar lo que ya había leído de Tolstoï que insiste so-
bre la responsabilidad de cada quien de ganar su pan con el trabajo de sus 
manos. Pero antes de ellos ya Bondaref5 lo había manifestado: “La ley di-
vina que el hombre debe ganar su pan con el trabajo de sus manos” (bread 
labor – htm). Y Romain Rolland6 nos indica que esta misma idea está en 
el Gita en su tercer capítulo, y podemos añadir que también se encuentra 
en San Pablo7  (Cfr. Rolland, 1955, 221). Mostró más adelante cómo los 
ancestros de los indios (de la India) conocían la sabiduría que está en la 
austeridad y la moderación. Entendamos que se trata de que todos tengan 
trabajo que les permita hacer algo útil socialmente y grato para el traba-
jador. Esta clase de trabajo, como Gandhi lo demostró en su vida, deja 
espacios para la vida familiar, la vida cultural. Este método aporta además 
la ocasión de una distribución equitativa de la riqueza nacional y, de gran 
importancia: impide la concentración de los recursos.

Reducir nuestras necesidades, nuestros  deseos comercialmente ali-
mentados es el punto de partida de una ética no-violenta para nuestro 
tiempo. Gandhi luchará contra la miseria viendo que cada quien tenga 
cómo alimentar a los suyos. La austeridad es el camino y debe enseñár-
sele a los que viven en la opulencia. “La multiplicación de los deseos 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-167-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
G

an
dh

i y
 la

 ec
on

om
ía

 se
gú

n 
R

us
ki

n  

obstaculiza el crecimiento personal hacia la última identidad con el 
mismo universal” (Merton, 1958, 36). Pero no hay ingenuidad en este 
proyecto. La debilidad humana nos dejaría con buenas intenciones. 
Por esta razón, Gandhi considera que el Estado debe intervenir en  este 
proceso como agente superior de transformación social.

Ruskin encontró la vía que describimos gracias a la gran influencia recibi-
da de Tomás Carlyle (1795-1881) que impugnó severamente la economía 
utilitarista, de donde su influjo en el pensamiento de nuestro autor, que 
proclamará años más tarde “El utilitarismo es primeramente una moral 
antes de ser una teoría económica” (Fajardo, 2002, 51). Este es el punto 
de partida de sus reflexiones: el carácter moral del ser humano que se ex-
presa a través del trabajo. Fundamental en Gandhi, especialmente con el 
retorno de la rueca y del trabajo manual para todos. En el trabajo manual 
encontramos el equilibrio en el individuo y la subsistencia en el grupo. La 
No-violencia crea esta coherencia en el trabajo y en la vida espiritual. Se 
plantea así la presencia del trabajo manual en las escuelas, de tal suerte 
que los niños paguen sus estudios y aprendan una actividad que el día de 
mañana podría serles útil; puede considerarse como actividad económi-
ca. “Un sistema como éste hará que nuestros hijos sean independientes”  
(Attenborough, 2004, 37). El utilitarismo es rechazado por Ruskin y Gandhi 
porque debemos buscar el mayor bien para todos, no para “los más que 
se pueda”. Esta lucha para que todos alcancen el bien más elevado puede 
llevar a la muerte del no-violento que se sacrificaría voluntariamente, con-
trario al utilitarista que no tiene razón para entregarse así.

La rueca, charkha en gujarati8, es más que un símbolo, ya que resuelve 
las penurias económicas de una forma natural. Este instrumento se vuelve 
útil y hasta indispensable, llega a ser causa de la libertad (swaraj9). La rue-
ca significa conciencia nacional. El mismo Gandhi tejía una media hora 
diaria. Al tejer todos unos kilos resuelven dos problemas. Por una par-
te, favorecen la producción artesanal con una tecnología sencilla y crean 
empleos; por la otra, nos iniciamos al trabajo manual que, según él, es 
fuente de florecimiento y de liberación (Cfr. Deliège, 1999). No se niega 
la importancia del trabajo intelectual, pero se da toda su importancia al 
trabajo manual como factor de desarrollo personal. La rueca puede llenar 
los espacios de tiempo y de clima dejados libres. Por los ritmos naturales. 
¿Cuántos campesinos nuestros necesitarían una actividad para ocupar su 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-168-

C
O

D
H

EM

tiempo libre en el día (no se trabaja las 12 o 14 horas de sol), o en meses 
(no se trabaja entre cosecha y siembra del maíz)? ¿Cómo utilizar este tiem-
po libre que puede ser igual a seis meses en el año?

Acercar así los dos momentos: producción y consumo, es la manera de 
evitar los gastos de publicidad que hacen muy caro el producto final. Esta 
es la teoría de una economía descentralizada. Lanza del Vasto sigue a 
Gandhi con esta misma idea hecha realidad en El Arca, su comunidad, 
que nos hace pensar o nos remite al trabajo de los monjes cuando crearon 
la Edad Media: “Ora et labora”. Pero no todo es “técnica” de desarrollo 
también está el pensamiento. “Deje que sus pensamientos sean precisos y 
verdaderos y acelerarán la venida del swaraj” (Gandhi, Merton, 1965, 69). 
Esta insistencia casi obsesiva de alcanzar la libertad se justifica porque li-
bre el hombre es más digno. Trabajar con las manos y pensar son dos polos 
de la No-violencia para esta conquista.

El trabajo para Gandhi es una fuerza vital que no puede darse con el inter-
cambio de dinero. El trabajo manual es el camino hacia la unidad social 
y la igualdad entre todos. La No-violencia es el marco, según él, para 
alcanzar este objetivo. El trabajo así vivido es motivante y “portador de 
deberes sociales” (Raghuvansh, 1998, 282), ¿Podremos encontrarnos de 
nuevo con esta filosofía? En su escrito, “Ruskin añadiría los conceptos de 
creatividad, calidad y perfección en este trabajo” (Fajardo, 2002, 57). Tam-
bién el dicho repetido por los  monjes: “Opera non perdit qui Deo laborat” 
que expresa la exigencia de calidad: “qui Deo laborat”. En otras palabras, 
“el mundo pertenece sólo a aquellos que se esfuerzan con el sudor de su 
frente” (Bose, 1972, 23).

A este último

A comienzos del siglo XX A este último, el libro de Ruskin aquí revisado, 
había sido traducido por Gandhi a su lengua materna, el gujarati, pero 
con un título que indicaba también las intenciones del traductor. Lo llamó 
Sarvodaya10.

El texto es una crítica encendida del medio industrial y su injusticia y de 
ahí surgen sus propuestas de reforma social. “No pueden construir la No-
violencia sobre una sociedad factoril” (Gandhi, 1948; Merton, 1965, 54). 
Tal reforma tiene sus bases en un modelo nuevo de relaciones laborales. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-169-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
G

an
dh

i y
 la

 ec
on

om
ía

 se
gú

n 
R

us
ki

n  

El mecanismo de producción y de mercado es el punto álgido en esta revi-
sión social. Busca que estos mecanismos sean más justos y más humanos, 
es decir, que respondan a las necesidades emocionales de los trabajadores 
(Cfr. Ruskin, 2002, segunda de forro).

Gandhi sigue de cerca esta misma lección. No censura las industrias pero 
quiere ponerles límites. Concretamente, la industria debe producir aquello 
que servirá de “materia prima” para el trabajo manual que se realiza en 
las aldeas o las industrias a pequeña escala. La crítica se dirige contra esta 
masificación industrial que imperó en Gran Bretaña con la Revolución In-
dustrial, causa de los males que sufren millones de trabajadores esclaviza-
dos por los dueños del capital (Cfr. Singh, 1998, 257). La producción  ma-
siva es la causa de esta situación. De ahí que afirmará que “la producción 
de las masas es mejor que la producción masiva” (Asthana, 1998, 14). No 
creía que producir en esta forma masiva provocaría una mejora significa-
tiva en la calidad de vida de los trabajadores. Para que todos produzcan 
suficiente para vivir es necesario que los medios de producción estén bajo 
el control de las masas. La monopolización es injusta. La mala situación  
social y económica de nuestros pueblos se encuentra en este sencillo prin-
cipio, desgraciadamente no acatado por los poderosos porque éste es un 
problema ético, no político ni sencillamente social. La solución puede 
estar en una justa distribución.

Recibió también la influencia de Jenofonte y de Platón en la redacción 
del libro11.

A este último fue criticado, como era de esperarse, ya que iba contra la co-
rriente industrializadora y sus beneficiarios. Estas críticas se mantuvieron 
por muchos años también ante otros escritos de la misma tendencia. Parte 
de las críticas no pueden sostenerse porque se basan sobre una confusión  
entre la llamada regeneración ética proclamada por nuestro autor y el 
planteamiento  de un socialismo revolucionario que Ruskin rechazaba. 
Esta crítica será sufrida igualmente por Gandhi y en la historia de los últi-
mos dos siglos entre los luchadores por la justicia y la revolución.

El título del libro es una expresión extraña. En inglés se dice Unto this last. 
Esta frase es tomada del evangelio de San Mateo, capítulo veinte, versícu-
lo 13 que dice: “Pues toma lo tuyo y vete. Por mi parte, quiero dar a este 
último lo mismo que a ti”. Esta cita proviene de la parábola de los traba-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-170-

C
O

D
H

EM

jadores que son contratados por el dueño de la milpa. Se compromete a 
pagar una cantidad por el trabajo realizado en 10, 8, 6 o menos horas. A 
todos iguales; hasta a este último que trabajó menos horas.

Esta parábola es particularmente difícil de interpretar porque la evolución de 
los derechos individuales nos ha llevado a ciertas igualdades no conocidas 
en tiempo de Cristo. Pero su enseñanza rebasa las condiciones históricas y el 
mensaje llega hasta nosotros y es recogido como principio de economía polí-
tica, como lo veremos más adelante. Es preciso saber ubicar este texto dentro 
de una visión del mundo y entre los otros seres humanos para entender los 
planteamientos de Ruskin, de Thoreau, de Tolstoï, de los socialistas utópicos y 
de tantos otros que vieron que las condiciones laborales no respetan la calidad 
humana del trabajador. La conciencia de Gandhi se despertó ante esta situa-
ción ahora claramente visualizada, luchó también por revertirla a favor de la 
población de Sudáfrica primero y de la India luego. Estamos ante un programa 
económico que rebasa ampliamente los límites de la visión economicista ac-
tual porque implica otros valores que los que sostiene la economía de nuestros 
días. Estos otros valores los describe Ruskin “Una cosa verdaderamente valiosa 
o válida es aquella que se dirige en la vida con toda su fuerza” (2002, 192).

Unto this last es así una crítica profunda del capitalismo. Se divide en cua-
tro ensayos sobre los principios básicos de la economía política cuyo últi-
mo fue considerado por su editor y también novelista William Makepaece 
Thackeray como no publicable debido a las numerosas invectivas que los 
tres primeros habían provocado. Este cuarto ensayo es, por esta razón,  
más largo que los anteriores (Cfr. Encyclopaedia britannica, 1989, 652ª)12. 
Reunidos en un libro, estos ensayos fueron leídos por muchos desde 1880.

Gandhi consideró que esta obra es de mucha importancia para elevar al 
hombre en la democracia.

No-violencia
Para aprovechar plenamente el mensaje de Ruskin en cuanto elemento for-
mador de Gandhi es necesario volver a indicar la filosofía de la No-violencia 
como medio igualmente extraño en un mundo individualista y cobarde.

“La violencia es necesaria para proteger los bienes temporales. La No-vio-
lencia es indispensable para asegurar la protección de nuestro honor y del 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-171-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
G

an
dh

i y
 la

 ec
on

om
ía

 se
gú

n 
R

us
ki

n  

atman (alma o ser trascendental)” (Gandhi, 2002, 60). Asegurar la protec-
ción es decir luchar. Nuestro honor y nuestra “alma” son dignos hasta para 
producir en nosotros la muerte en esta lucha sin recurso a la violencia pero 
con el recurso al diálogo. Algunos no creen en el diálogo porque no han 
probado las múltiples “armas” que las estrategias de la No-violencia ofrecen a 
su defensores. Sabemos, en la filosofía y las tácticas no-violentas, que la vio-
lencia es silenciosa, dice Gandhi, puede comenzar donde la comunicación 
se ha perdido. Se afirma que en la pareja humana si uno de los dos se calla 
durante más de tres días por razón de enojo u otra, estamos ante un caso 
de violencia intrafamiliar. Por eso, el diálogo es finalmente la única arma 
verdaderamente eficaz y corazón de la No-violencia.

Este enfrentamiento a la mentira y a la injusticia, pilares de la No-violencia 
activa, lleva consigo el sufrimiento. La defensa de nuestra dignidad me-
rece este aporte ético del dolor como paso en este proceso que va hacia 
el otro, para su bien, sin esperar recompensa por estas acciones que en-
cierran el sufrimiento. Las acciones no-violentas incluyen la palabra y el 
pensamiento a la par que el recurso al cuerpo como manifestación de la 
voluntad (Cfr. Herbert, 1955, 251). Ruskin se acerca al cuerpo para enten-
der sus varias facetas. Describe dos de ellas que son el cuerpo disciplinado 
que sirve al estado y el cuerpo no disciplinado que “es capaz solamente 
de mantener la existencia privada o solitaria (…) Los griegos llamaban a 
un cuerpo así  ‘idiótico? O ‘privado’ ” (Ruskin, 2002, 196). No elimina a 
la persona cuyo cuerpo no ha sido desarrollado en la disciplina sino que 
muestra que, en el servicio al estado, el cuerpo se hace útil. Se añadiría 
hoy que en la comunidad es donde el cuerpo adquiere toda su presencia. 
White13 critica el pensamiento idealista e introduce de nuevo el proceso 
corporal dentro de la espiritualidad.

Satyagraha, llama Gandhi a la acción  no-violenta que es búsqueda de la 
Verdad. En esta búsqueda, Gandhi muestra que la No-violencia expresa 
la fuerza interior, el poder de sí mismo que, afirma, es un poder absoluto. 
Entre tantas “armas” que podemos imaginar están dos centrales que no 
pueden faltar: la paciencia y la tolerancia. Estas dos virtudes nos hacen 
soportar el sufrimiento. “Acrecienta la valentía y la confianza interiores y 
nos trae la paz interior” (Sudarshana, 1998, 120).  Esta lucha produce la 
paz interior: contradicción a los ojos modernos habituados al belicismo 
y a las violencias callejeras. La No-violencia tiene esta fuerza de crear las 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-172-

C
O

D
H

EM

nuevas condiciones de vida. No destruye sino que remplaza una forma 
de vida (si así puede llamarse el estado en que nos encontramos hecho 
de tensiones, de angustias, de mentiras) por otra. A medida que avanza el 
proceso de “reconquista” de la Verdad y de la Justicia, se establecen las 
nuevas estructuras sociales en  las que se podrá vivir.

Se plantea así el concepto de comunidad. “Una sociedad basada en la No-
violencia solamente puede consistir en un grupo de personas asentadas en 
una aldea en la que la cooperación voluntaria es la condición de una exis-
tencia dignificada y pacífica” (Mathur, A.S., 1998, 7). No puede ser masi-
vo. Gandhi así lo entendió cuando creó los ashrams, o sea, comunidades 
reducidas de adeptos de la No-violencia. Primero fue en Phoenix, cerca 
de Durban en Sudáfrica, y luego cerca de Johannesburgo, que se llamó 
Granja Tolstoi. La suma de todas estas comunidades es un factor de cam-
bio importante en la sociedad. Evitar la ciudad es otro imperativo en este 
mismo proceso revolucionario. Por lo que se hace más claro el sentido del 
cambio buscado. Desde la Revolución Industrial, la tendencia va hacia la 
concentración urbana que acrecienta más aún las desgracias de nuestro 
proceso equivocado.

La economía de Gandhi presupone una visión política. La comunidad 
(ashram) es el punto de partida de la reconstrucción del país. Se avanza 
hacia una realización mayor pasando por el núcleo menor. El paso por 
la comunidad es una exigencia para todos los que pretenden reestruc-
turar la nación porque en ella se aprende la solidaridad a pequeña es-
cala para seguir desarrollándola en espacios más vastos, humanamente 
hablando. El espíritu es más que la materia y la economía es un reflejo 
del pensamiento. Gandhi piensa críticamente el materialismo y el an-
helo de provecho, filosofía utilitarista  que muy pronto fue rechazada 
plenamente por él. Esta economía basada en la búsqueda del provecho 
es el inicio de la pérdida de la paz y es vinculada con la ideología de 
la violencia. Entra aquí también el afán de tener más, de dominar, de 
competencia-lucha, de negación del otro; todo desorden de la ética.

La economía de solidaridad permite a todos aportar algo al bien común. 
Esta economía ya existe en los ashrams (ver El Arca de Lanza del Vasto); 
falta que se extienda, pero para que este objetivo se logre, se requiere un 
cambio de mentalidad.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-173-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
G

an
dh

i y
 la

 ec
on

om
ía

 se
gú

n 
R

us
ki

n  

Para crear una sociedad no explotadora es necesario aprender a vivir de 
esta nueva manera en un espacio psicológico y físico más reducido. “Vida 
sencilla y pensamiento alto” (Bose, 1972, 23) resumen el pensamiento 
de Gandhi y su alta moral. La austeridad marca en cada momento el pro-
ceso no-violento, no fácil de aceptar para muchos. Sin embargo, dada la 
situación lamentable de la India después de tantos años de subyugación 
inglesa y la miseria reinante, finalmente este ideal no parecía tan arduo de 
alcanzar. Todo esto enmarcado en la ahimsa14 o No-violencia como factor 
de unidad para que el objetivo por alcanzarse sea primeramente espiritual 
(Cfr. Gracie, 1989, 82). Gandhi tuvo que demostrar que no buscaba la in-
dependencia política sino la purificación nacional, o sea, la restauración 
moral de su país. Este objetivo se lograría gracias a la simplificación y la 
autosuficiencia en la vida de la India swaraj, en gujarati.

Economía política no-violenta
Acerquémonos ahora al texto central: el libro de Ruskin A este último.  
Ruskin aportó fundamentalmente la visión de la integración de la econo-
mía desde la ética. Identificar la función social del empresario, analizar y 
crear un nuevo criterio para definir la riqueza y la búsqueda e instalación 
de la justicia son elementos que abren al autor un camino hacia la reela-
boración del objeto de la economía política.

En términos de Ruskin definamos la riqueza de forma contradictoria: “En 
la medida que la esencia de la riqueza consiste en el poder sobre los 
hombres, ¿no resultará que cuanto más noble y mayor es el número de 
personas sobre las que se tiene poder, mayor será la riqueza?” (Ruskin, 
2002, 157). Para no caer en este error, Gandhi plantea la distribución del 
poder. Particularmente en materia económica. La centralización reclama 
el uso de la fuerza y limita la libertad individual. Cada pueblo debería 
tener su propio poder económico como político. De nuevo, vemos que la 
industrialización debe ser administrada como empresas pequeñas, rurales 
para poder vivir en la No-violencia y la paz. México siguió sin referencia 
explícita a este esquema con la autonomía de los municipios. Cosa difícil 
de lograr dadas las necesidades mayores (artificiales muchas de ellas) que 
requieren la participación de todos. La revolución implícita en la teoría 
económica de Ruskin fue aplicada por Gandhi en su ashram y seguido por 
millones de indios; lo que permitió finalmente llegar a la Independencia 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-174-

C
O

D
H

EM

gracias a la autonomía personal adquirida y educada. Y salir así de la vio-
lencia que él consideraba originada en esta mala industrialización. Insiste: 
“Es difícil administrar un honesto negocio (…) la honestidad es incompati-
ble con amasar una gran fortuna” (Gandhi, Merton, 1965, 61)

También la riqueza se describe como un sistema de consumo donde todos 
gozarán de este beneficio. Esta reflexión, revisada por Gandhi, habla del con-
sumo para todos y contando con el esfuerzo y la solidaridad: reforma moral 
esencialmente. Viene bien recordar lo que siempre se ha dicho, que el dinero 
tiene un poder dudoso, muchas cosas no pueden obtenerse con dinero. Esta 
visión se opone a la economía mercantil que es acumulación de bienes y 
reducción de opciones para la mayoría. Acumulación que necesariamente 
crea la violencia abierta o tácita. Ahí se coloca su socialismo. Al no poder 
administrar la acumulación del dinero sin violencia, es el estado el que debe 
hacer acopio de él para una justa distribución. Lanza del Vasto centró la eco-
nomía de El Arca sobre la no acumulación y el no provecho. Indicando que 
hoy por hoy es esto una cuestión de justicia y “más aún una necesidad de 
supervivencia para el planeta entero” (Bovy, 2001, 74). Para vivir esta nueva 
economía, no conviene endeudarse sino “estar dentro de los límites de los 
medios de los que el país es capaz” (Bose, 1872, 318). Este planteamiento es 
rechazado hoy por los economistas que consideran que el endeudamiento 
es parte del proceso económico. ¿Por qué esperar un ahorro personal para 
adquirir un bien que me es útil o beneficioso? La crisis que vivimos en este 
momento (octubre 2008) nace precisamente en la incapacidad de manejar 
adecuadamente los márgenes permitidos por la razón en el uso de los crédi-
tos. En pocas palabras, la “producción” ha de tener como fin el consumo no 
la acumulación” (Fajardo, 2002, 62). Pero, por otra parte, dice lo contrario 
para mostrar la maldad intrínseca de la acumulación. El arte de hacerse rico, 
dice Ruskin, no es acumular mucho dinero “sino lograr que nuestros vecinos 
tengan menos” (Ruskin, 2002, 145). Ahonda aún más. La riqueza es como la 
electricidad; actúa por desigualdades. El poder de la moneda que tienes en la 
bolsa depende de la ausencia de monedas en la bolsa de su vecino. La rique-
za así entendida consiste más en el poder sobre el otro hombre que sobre los 
bienes materiales. El poder de la riqueza se puede medir en relación con la 
pobreza de aquellos sobre los que ejerce su poder. Gandhi entiende entonces 
que el hombre no debe buscar la riqueza sino placeres más simples. Reducir 
las necesidades artificiales creadas por el comercio invasor. “No hay riqueza 
sino vida” (Fajardo, 2002, 70). Otro criterio para eliminar la pobreza es el aná-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-175-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
G

an
dh

i y
 la

 ec
on

om
ía

 se
gú

n 
R

us
ki

n  

lisis y el juicio de cualquier interés manifiesto generalmente en la política. Si 
este interés es opuesto a los intereses de los que no tienen nada debe ser exa-
minado o definitivamente eliminado. El referente de la moral de la economía 
política son los verdaderos pobres. “La cualidad de la vida de una sociedad 
no debería medirse según el modo de vida de los ricos, sino según el de los 
que están en la parte baja de la escalera” (Bovy, 2001, 73).

No se condena a los ricos. Tienen una capacidad que la nación requiere: 
¡aprovechémosla! Piensan Ruskin y Gandhi. Lo que se pide es el control 
de las riquezas que no deben acumularse sino ponerse al servicio de la 
comunidad. Esto se hará, beneficio mayor deseado, sin explotación. El 
Estado deberá fijar la parte que va a la nación para el bien de todos. Esta 
cantidad será medida de acuerdo al servicio dado y su valor reconocido 
por los trabajadores. Se transforma así el principio y la modalidad imposi-
tiva, es decir, aplicación de los impuestos.

Otro principio en este sistema moral y económico amplía el margen de 
reflexión. El mismo Ruskin observa que la definición inicial no correspon-
de a la situación que vivimos (que vivía él en Gran Bretaña) y el resultado 
es que los economistas consideran “a la multitud de criaturas humanas 
como no conducentes a la riqueza, o como muchos, conducentes a ella 
solamente permaneciendo en un estado de ojo turbio y pecho estrecho” 
(Ruskin, 2002, 157). O sea, la miseria programada. El mantenimiento de 
un ejército de hambrientos que se venden o alquilan por el salario que 
sea, perdiendo de esta manera su dignidad.

¿Cuál es la responsabilidad del empresario? Ruskin nos dice que es pro-
veer a la sociedad y que esta tarea se antepondrá al beneficio personal 
“equiparando la dignidad de su profesión con la básica en cualquier pro-
fesión” (Fajardo, 2002, 61). Añade el autor revisar el comportamiento pa-
ternal del empresario hacia sus empleados.

Trabajo y máquina
Gandhi considera a su modo estos planteamientos de John Ruskin y los 
lleva más lejos. La economía, para que sea digna, deberá incluir la reci-
procidad. La entiende como el intercambio de saberes y la justa distribu-
ción de las responsabilidades y del tiempo de trabajo.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-176-

C
O

D
H

EM

La ecología es considerada también como innovación en las maneras de 
vivir. Esto implica el respeto a las otras culturas y a la singularidad de los 
seres humanos, finalmente “el derecho para todos de aportar su contribu-
ción positiva al bien común” (Bovy, 2001, 17). Se esperaría, como El Arca 
de Lanza lo está haciendo, crear un movimiento sencillo enraizado en la 
persona; un proyecto que nacería del sentido que queremos dar a nuestra 
vida. Esto es el planteamiento central de Ruskin, tomado de nuevo por 
Gandhi y aplicado en todas las realizaciones no-violentas.

Mide el valor de un trabajo en los efectos que tal acción aporta al  desarro-
llo de los individuos. Es éste un punto central de Ruskin en Gandhi. En el 
trabajo se realiza el ser humano; más aún, Dios ha creado al ser humano 
para el trabajo. “El que vive del trabajo de otros no es más que un ladrón” 
(Deliège, 1999, 101). De Ruskin, Gandhi encontró los elementos que le 
permiten hablar de la dignidad del trabajo. Nombra el autoempleo, la 
reorientación de los jóvenes hacia la agricultura y las industrias rurales 
(Prakash, 1998, 216). Encuentra en el trabajo rural la facilidad para am-
pliar la red de escuelas, mejorar la salud pública, desarrollar la recons-
trucción del campo ¿Cuánto nos hace falta hoy y aquí? Más producción y 
mejor distribución. En efecto, ¿de qué revolución estamos hablando si no 
se da prioridad al trabajo del campo del que vivimos todos? Cosa olvidada 
en nuestra época en la que reina la industrialización y fuente de esperan-
za, engañosa para muchos. Se nos dice: cuando hay fábricas, hay trabajo 
y no se ve que deja de haber vida en este “progreso” mal entendido.

Acordémonos ahora de su pensamiento sobre la máquina: es buena 
cuando aligera el trabajo del hombre y ayuda a alcanzar la igualdad 
entre todos. En otras condiciones, ídolo y corazón de la modernidad, la 
máquina es un monstruo. El maquinismo debe ser desterrado de nues-
tras civilizaciones, porque esclaviza al pueblo. El costo de la máquina 
es elevado porque quita trabajo a los obreros desplazados. Los intelec-
tuales seguidores de Gandhi van más lejos, me refiero al mismo Bose, 
ya citado, y condenan la industrialización afirmando que es un pecado 
grave. Es difícil sostener esta posición extremosa y, sin embargo, Lanza 
del Vasto creó una comunidad donde la industrialización ha sido eli-
minada: se saca el agua de un pozo con cuerdas y  cubetas para evitar 
el motor que además es ruidoso (véase las ciudades actuales como 
expresión extremosa del ruido). Este ruido es una degradación del ser 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-177-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
G

an
dh

i y
 la

 ec
on

om
ía

 se
gú

n 
R

us
ki

n  

humano, de ahí la calificación de tendencia religiosa que nombramos 
(pecado). Para ir más a fondo observamos que la crisis es la desorien-
tación de la población que vive en una sociedad esquizofrénica hecha 
de estructuras igualmente esquizofrénicas: el complejo militar es un 
ejemplo fehaciente, la publicidad comercial es otro factor de esta mis-
ma enfermedad. Lanza muestra en su comunidad que se puede vivir sin 
privilegio y abandonar las formas variadas de poder, las explotaciones 
diversas: de los hombres, de los animales, de la tierra.

La economía rural, tal como la viven en El Arca, excluye la explotación, 
que es el principio y esencia de la violencia. Hacerse para sí una mente 
rural es un requisito para  ser plenamente no-violento. No implica vivir 
en el campo, aun cuando esa sea la mejor opción, sino tener la mente 
orientada hacia el campo. Semejante a la bienaventuranza: “Dichosos los 
pobres…” que invita a tener una mentalidad “de sana medianía” alejada 
de la atracción pecuniaria urbana e industrial.

Para que la máquina sea adoptada por la comunidad debe ser para ahorrar 
esfuerzo humano (cansancio, gestos repetidos, ruido, velocidad…) Des-
graciadamente, en la actualidad la máquina ha servido y sirve hoy para 
concentrar la riqueza. Marx hablaba de los medios de producción en ma-
nos de unos pocos, como el problema inicial y central de las injusticias 
del capitalismo. Millones sufren porque unos pocos acumulan la riqueza 
producida por los muchos.

Ruskin había recogido en sus críticas todo este bagaje de reflexiones que 
lo orientaron hacia un nuevo mundo económico. Frente a la búsqueda 
del propio interés y del egoísmo, Ruskin propone la cooperación social. 
Pasa de una visión de la economía a otra que es moral. Este es el aspecto 
de su pensamiento que Gandhi tomará para su proyecto de vida y para su 
política. Gandhi elabora un programa de educación social, que abarca 
desde la unidad religiosa, la sanación de las aldeas, el amor a la lengua 
materna, hasta el servicio dado a los naturales. Un cambio de orientación 
central en estas reflexiones es el paso de una economía de producción a 
una economía de consumo. Que todos tengan lo necesario para vivir bien; 
rebasa así la visión utilitarista del mayor beneficio para el mayor número 
de personas que es claramente insuficiente cuando ubicamos este proceso 
en un marco moral. (Cfr. Ruskin, 2202, 2ª de forro).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-178-

C
O

D
H

EM

Bibliohemerografía
•	Asthana B.N.M., “Cambio social mediante las industrias rurales, en J.S. Mathur (ed.), 

Op. Cit.
•	Attenborough, Richard (2004), Gandhi. Sus propuestas sobre La Vida, El Amor y la Paz, 

Barcelona, Amat, 129 p.
•	Bose Nirmal Kumar (1972), Studies in gandhism, Ahmedabad, Navajivan, iv, 326 p.
•	Bovy, Marie Pierre (2001), Gandhi; l’héritage, Nantes, Siloë, 223 p.
•	B.R.N. Encyclopaedia Britannica (1989), Chicago, Encyclopaedia Briotannica, 15ª. 
•	Deliège, Robert (1999), Gandhi, Col. Que sais-je?, Paris,  PUF, 126 p.
•	Fajardo, Paulino (2002), “Introducción” en John Ruskin, A este último, Salobreña (Granada),  

227 p.
•	Gandhi (2002), Reflexiones sobre la No-violencia, Buenos Aires, 128 p.
•	Gandhi (1948), “Non-Violence in Peace and War”, Ahmedabad, Navajivan Publishing House, 

citado por Merton, Op. Cit.
•	Gandhi (2001), “Quien sigue el camino de la verdad no tropieza”, Santander, Sal Terrae, 124 p.
•	Gracie David (1989), “Gandhi and Chalie; the story of a friendship”, Cambridge, Mas. 

Cowley Publications, 211 p.
•	Herbert, J. (1955), «Sacrifice en Romain Roland, Sagesse de Gandhi», París, Albin Mi-

chel, 352 p.
•	Herbert, J. (1955), “Gagner son pain” en Romain Rolland, Op. Cit.
•	Jack Homer (1956), The Gandhi Reader, New York, Grove press, 532 p.
•	Mathur A.S. (1998), “Algunos objetivos básicos para los cambios sociales” en Mathur J.S. 

Non-Violence and Social Change, Ahmedabad, XIV, 287 p.
•	Mathur A.S. (1998), (Ed.), Non-Violence and Social Change, Ahmedabad,  xiv, 287 p.
•	Merton, Thomas (1965), Gandhi, Hindú Dharma, Ahmedabad, citado en Gandhi on 

Non-Violence, New York, A new directions paperbook,  82 p.
•	Paulino Fajardo en John Ruskin (2002), A este último, Salobreña,  Alhulia, 227 p.
•	Prakash, Syal (1998), “Non-Violence and Social Change”, p. 216 en S. Mathur (ed.) Op.Cit.
•	Raghuvansh (1998), Gandhi´s concept of truth and non-violence, en S. Mathur (ed.) Op.Cit.
•	Rolland, Romain (1955), Sagesse de Gandhi, Paris, Albin Michel, 221 p.
•	Ruskin, John (2002), A este último, Op. Cit.
•	Singh T.P.,“Non Violence and institutional changes” en Mathur S. Op.Cit.
•	Sudarshana, T.K. (1998), “La concepción de Gandhi acerca de la violencia” en J.S. Ma-

thutr (ed.) Non-violence and Social Change, Ahmedabad,  xiv, 287 p.). 

Citas electrónicas
•	www.mkgandhi.org/philosophy/breadlabour.htm
•	T.M. Bondarev. The gospel of breadlabour. http://es.wikipedia.org/wiks/RR

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx




