
-179-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 an
te 

la
 in

ju
sti

cia

La No-violencia ante la injusticia

Pendiente de publicación en la revista Tiempo de Educar. (2010)

La No-violencia como filosofía de la vida o como herramienta de lucha social 
es poco conocida en los medios intelectuales o militantes en América Latina; 
fenómeno contrario a lo que se vive en Europa donde las acciones no-violen-
tas hacen parte del arte de gobernar. Estas tácticas son el modo de dar a la 
población su parte en la vida política y social de sus países.

La tradición es una fuerza sobre la que descansa el progreso; sin embargo, 
no podemos quedarnos en ella. El movimiento que nos lleva nos obliga a 
reconocer estas otras virtudes del ser humano: la búsqueda, el descubri-
miento, el rebasamiento. Esta síntesis, que consiste en aprovechar lo ad-
quirido y colocarlo en una visión general, creará esta filosofía de la vida.

La No-violencia no es un proceso, debe estar enraizada en nuestras vidas, 
debe ser el resultado de una forma de vivir conforme al ideal teórico. La 
violencia es ruptura entre tú y yo saliendo de la ruptura interior. La unidad 
de la vida es su fundamento mayor.

¿Cómo adquirir la No-violencia? pregunta Lanza del Vasto. Parte del prin-
cipio y del inicio: Dios. El Ser, el Uno. La Verdad. Y decir: “no hay más que 
uno, por consiguiente, todo lo que uno está en él, y todo lo que une vuelve 
a él”1. Por esta razón, la trascendencia de la verdad, no podemos sacrifi-
car nada de verdad para una mayor eficacia; verdad que sólo uno mismo 
encuentra y por la clarificación interior, el “rappel”2 es una herramienta 

1	 Lanza del Vasto, “La réponse de Noé”, p. 150.
2	 Rappel es una palabra francesa que significa recoger. En El Arca, la comunidad de 

Lanza del Vasto, cada hora se llama a este rappel, para que no nos dejemos atra-
par por la actividad en la que estamos y nos reencontremos con nosotros mismos 
y así tener la capacidad de darnos a los demás. El solo darse nos vacía. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-180-

C
O

D
H

EM

importante para lograr el éxito en este ejercicio. Sufrimiento y sacrificio es 
lo que hace brotar la verdad. Así se repara la injusticia.

“El compromiso en la acción no-violenta implica el compromiso del individuo de 
manera fuerte sobre lo que está decidido a asumir. Una reflexión interior por consi-
guiente es necesaria para saber lo que lo atrae a hacerlo así y hasta dónde está prepa-
rado para llegar. Eso está en la unidad de la persona en cuanto cuerpo y espíritu. La 
No-violencia permite al individuo, bajo sus diversos aspectos, ser uno” 3.

Los militantes no-violentos descubrieron rápidamente que, como se dio 
en la vida de Gandhi, una purificación interior será necesaria para iniciar 
cualquier movimiento o cualquier acción directa. Encontramos aquí las 
raíces espirituales que sostienen la No-violencia. Conocerse a sí mismo 
es encontrar el centro de lo que somos, es encontrar la unidad. El cono-
cimiento de sí construye una nueva vida. Hay una transformación del yo 
que es diferente del yo desconocido. Con el conocimiento despierta y nos 
abre a la lucidez que podemos relacionar ahora con la verdad buscada y 
la justicia. ¡Digan la verdad! Declaraba Solyenitzine cuando entró en el 
mundo occidental. La verdad se equipara con la No-violencia. Dejemos 
de mentir, mentamos un poco menos. Y positivamente es el trabajo de 
desmenuzar los discursos para reconocer la mentira, primera acción no-
violenta que implica conversión. Esta tarea cuesta, se enfrenta a la inge-
nuidad o a la utopía de las que tanto se habla acerca de la No-violencia. 
Despierta nuestro espíritu. Demanda valor porque se va así contra lo po-
líticamente correcto. Ahí empieza el combate, la lucha por la verdad, el 
amor y la justicia.

Este trabajo de conversión interior es el primer paso por el que todos de-
bemos pasar. Luego, la conversión se reflejará en toda nuestra vida inclu-
yendo nuestra vida política. Larga vida: ¡no! Sino plenitud de vida aun 
cuando se desee un día más gozar esta plenitud y los placeres de esta vida. 
Es Lanza del Vasto que nos comunica ser amante de la vida, un viviente 
grande. Y no-violento es decir, adversario de la muerte y del mal4.

3	 Alain Refalo, Rencontre avec José Bové, p.6a.
4	 Cfr. Arnaud de Mareuil, Lanza del Vasto; sa vie, son oeuvre, son message, p. 15.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-181-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 an
te 

la
 in

ju
sti

cia

La primera fase, por consiguiente, fue el lento y profundo trabajo de encon-
trarse consigo mismo y reconocer la presencia de la injusticia que a veces 
propiciamos, a veces nos aprovechamos de ella, a veces la fomentamos.

El silencio ha sido el primer modo de encontrarse. En él poco a poco hablan 
las voces interiores, poco a poco se separan de la imaginación, de la mente, 
del corazón de los luchadores. Libres de estas ataduras el militante podrá em-
prender las acciones adecuadas para disminuir y eliminar la injusticia.

La No-violencia debe ser calificada para evitar un mal entendido frecuen-
te. Así, llamaremos este modo de comportamiento como No-violencia ac-
tiva y, en algunos casos, es bueno añadir también, militante. Es el sentido 
más amplio que podemos dar a la No-violencia. Hablaremos de la No-
violencia colectiva que se aplica en revertir la violencia para resolver los 
conflictos, sean éstos sociales o internacionales, y también como estrate-
gia de acción revolucionaria. “(El Concilio [Vaticano II]) ha declarado que 
para resolver los inevitables conflictos entre los pueblos, debemos rem-
plazar los procesos de fuerza por un procesus de derecho: la negociación, 
garantizada por una institución internacional”5. Hay aquí una referencia 
directa, por una parte, al lugar de la mediación como táctica no-violenta, 
planteada con el mediador internacional y la respuesta a la demanda de 
resolución del problema mayor, que es la injusticia institucionalizada.

“Considero que la no-cooperación es un instrumento de tal fuerza y pureza que 
si se cumple en espíritu puro será como buscar primero el Reino de Dios y todo 
lo demás será dado como naturalmente. La gente habrá entendido su verdadero 
poder. Habrá entendido el valor de la disciplina, del autocontrol, de la acción 
conjunta, de la No-violencia, de la organización y todo lo demás necesario para 
construir una nación grande y buena, y no sólo grande”6. 

Ser no-violento es totalmente diferente de no ser violento. Decir al oprimi-
do que no sea violento, es abandonarlo en manos del opresor. Hablemos 
de la miseria, de la injusticia y de la explotación. De nuevo, no es lo mis-
mo decir “no te rebeles” a decir “tu sistema es indignante.

5	 Schmidt (Obispo de Metz), Respuesta de Monseigneur Schmidt à propos d’une lettre 
au Cardinal Spelman, en Nouvelles de l’Arche, año XVI, octubre 1967, N. 1, p. 7.

6	 M.K. Gandhi, Non-Violent Resistance, Mineola, Dover Publications, 2001, p 
154-155.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-182-

C
O

D
H

EM

A pregunta expresa, Gandhi responde: “Yo creo, y todo el mundo lo apo-
yaría, que ningún gobierno puede existir ni por un corto momento sin la 
cooperación del pueblo, queriéndolo u obligándolo y si el pueblo cumple 
la no cooperación hasta el último detalle, el gobierno deberá detenerse”7. 
La tarea es ardua y empezará con la creación de un Arca como el de Noé 
(es decir comunidades de tamaño humano) que salvó así a lo que debía 
salvarse. Y las catacumbas, que también salvaron a los perseguidos. Hay 
un principio que sostiene la fe en un cambio y la conversión del injusto 
en justo, y por ellos del sistema injusto en un sistema justo. Este principio 
es: Hay algo bueno en todo hombre y todos somos capaces de cometer el 
mal. Además, “hay en cada hombre algo sagrado. Pero no es su persona. 
Tampoco es la persona humana. Es él, ese hombre simplemente”8.

La No-violencia tiene una historia paralela a la historia de la humanidad; 
se estructura y se expresa a sí misma desde Buda y Jesucristo. En la época 
moderna es Tolstoi quien “descubre” en el Nuevo Testamento la frase: “No 
resistan al mal con el mal” que será tomada por Gandhi, el gran estrate-
ga, a través del intercambio epistolar entre los dos y que servirá de base 
para la No-violencia requerida como lo veía bien el Mahatma. Estamos 
ante una revolución por la justicia y la paz. Estamos convencidos de que 
cualquier hombre interesado en la moral no puede soportar la injusticia y 
deberá aprender cuáles son las “armas” de la No-violencia para lograr este 
objetivo. Revolución hecha de cambios continuos en donde hay concien-
cia de las demandas sociales. Es una victoria sin combate. Los cambios 
exteriores no deben rebasar los cambios interiores. O sea, la ética debe 
preceder a la acción transformadora de la sociedad. ¿Por qué la justicia? 
Aun las personas que no creen en la existencia de Dios de algún modo 
creen que el universo está del lado de la justicia, afirmaba L. King. ¿Por 
qué la paz? Mucho se habla de la paz de manera vaga: un gobierno mun-
dial, una ética mundial, la fraternidad entre todos los hombres. Ilusorio 
también la Sociedad de las Naciones y hoy la Organización de Naciones 
Unidas (ONU). Desgraciadamente no teníamos las herramientas necesa-
rias para lograr esta paz. La No-violencia se establece como el camino 

7	 Gandhi, Op. Cit., p. 157.
8	 María Villela Petit, “Persona, derecho, derechos humanos”, p. 54.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-183-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 an
te 

la
 in

ju
sti

cia

hacia la paz, inalcanzable de todos modos, pero caminando hacia ella 
creamos condiciones favorables a una vida en paz. Esto significa, contra-
dictoriamente, lucha. No optamos por el silencio a favor del movimiento 
no-violento, sino que ubicamos la palabra en torno a la acción no-violenta 
de tal modo que podemos explicar y justificar la acción e indicar cuál es 
la meta perseguida9.

“Como Gandhi, no vemos salvación sino en el dominio, la purificación y el don 
de sí, la pobreza voluntaria, el trabajo de las manos artesanal y rural, deber de 
todos, la simplificación de los medios y la clarificación de los fines, la simplifi-
cación de los intercambios y de los negocios y de las estructuras, la atención a la 
escucha de la voluntad de Dios y de la voz de la conciencia”10.

El trabajo manual podrá satisfacer nuestras necesidades cuando las ha-
yamos reducido; los medios de difusión se encargan de hacernos desear 
mucho más de lo que necesitamos y nos acosan a deber mil cuentas  
inútiles. ¿Por qué lo rural? Gandhi responde: “La industrialización en gran 
escala será necesariamente competitiva y tendrá que buscar nuevos mer-
cados; de allí sólo se derivará una explotación directa o indirecta de los 
campesinos”11. Gandhi llevó a cabo un combate, el de la verdad del hombre 
contra la degradación, la desnaturalización proveniente del colonialismo, 
por una parte, y de la civilización industrial, por la otra. En estos progresos, 
en particular los científicos, debemos reconocer la marca del materialismo 
que llega a ser dogma y produce el rechazo de todo aquello que no cabe en 
la idea inicial. El azar es finalmente el único motor de estos descubrimien-
tos. Hay aquí todo un proyecto de transformación que consistiría en hacer 
la ciencia transdisciplinaria unida a la filosofía. Para lograr este objetivo es 
necesario penetrar en el conocimiento de la vida. La No-violencia nos in-
terpela para orientar nuestra vid en un sentido positivo, buscar la armonía. 
Se tratará de regenerar la tierra y tratar de hacer crecer en él el amor. “La 
humanidad tiene que salir de la violencia sólo a través de la No-violencia. 
El odio puede ser vencido únicamente por el amor”12.

9	 Cfr. René Doumerc, Dialogues avec Lanza del Vasto, pp 43-52.
10	 “De quel droit nos appelons-nous Gandhiens?”, p.138.
11	 Mahatma Gandhi, citado en Ixtus, p. 1.
12	 Gandhi, Reflexiones sobre el amor incondicional, p.13.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-184-

C
O

D
H

EM

De ahí que como en el personalismo de E. Mounier, se trata de reconstruir una 
nueva civilización. Mounier habla de rehacer el Renacimiento. Y Jean Coq 
afirma: “Al hacer el balance de un mundo que muere y la cristiandad justo 
con él, Mounier quiere plantear los fundamentos de una nueva civilización. 
Se necesita el increíble desparpajo de la juventud, la ingenuidad del visiona-
rio o la pobreza del santo”13. Esas virtudes son las que cultivaba Gandhi.

También se nos refiere: “Gandhi supo descubrir que detrás del mito mo-
derno de la máquina, se encontraba la destrucción del hombre como per-
sona comunitaria, de sus tradiciones y de sus culturas”14. Gandhi también 
dice: “Si la máquina te resulta útil, utilízala; pero si te es necesaria en-
tonces déjala de usar”15. Y podemos añadir: la No-violencia es la mesa 
de salvamento. En dos palabras, pilares de la No-violencia, la salvación 
está en buscar la realidad de todo cuanto nos rodea y la Verdad para este 
mundo turbio y en peligro. El trabajo de las manos es el medio para resol-
ver muchos conflictos. La fuerza del cuerpo bien administrada nos dará 
(nos da) suficientes bienes para vivir sin tantas presiones. Nos quedaría 
tiempo libre para actividades culturales, educativas y otras. La lucha por la 
justicia, tanto para Gandhi como para Lanza del Vasto, pasa por el trabajo 
manual. También se nos indica: 

“Gandhi ha mostrado que la No-violencia, para ser eficaz requiere de un esfuerzo 
de construcción en todas las esferas vitales, individual, social, económica y políti-
ca. Estas esferas deben organizarse y ser reelaboradas de tal suerte que el pueblo 
habrá aprendido a ser no-violento en sus vidas diarias, administra sus asuntos 
sobre la base cooperativa y no-violenta y, por consiguiente, haber adquirido su-
ficiente fuerza y recursos para ser capaz de ofrecer una resistencia no-violenta 
contra la violencia organizada”16.

Esto nos demuestra que aun en el caso de la injusticia institucionalizada, 
es decir, cuando la injusticia es el modo común de relacionarse las per-
sonas y las instituciones, la No-violencia está presente. Será un trabajo 

13	 Jean Coq, “Sobre Emanuel Mounier”, p. 37a.
14	 Javier Sicilia y Jean Robert. “Editorial”, p. 6.
15	 Gandhi citado por Lanza del Vasto, “Wardha o tres meses con Gandhi”, recuadro en 

p. 29.
16	 Bharatan Kumarappa, “Nota del editor” en M.K.Gandhi. Non-Violent Resistance, p. v.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-185-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 an
te 

la
 in

ju
sti

cia

más largo, pero es factible. Ejemplos de estos cambios ante la injusticia 
institucionalizada: Filipinas, régimen dictatorial vs democracia; M.L. King, 
segregación y marginación universal hacia los negros por respeto y nuevas 
estructuras, y así sucesivamente.

“La legitimidad de la desobediencia civil para King está fundada en la idea 
de que la injusticia no puede ser combatida sino oponiéndole una fuerza 
colectiva no-violenta”17. Tocamos el punto medular de la lucha contra la 
injusticia hecha sistema, el gran número de personas comprometidas con 
acciones abarcadoras de este sistema “la máquina de la injusticia debe 
enfrentarse en el corazón del sistema sin ofender ni humillar a aquellos 
que tienen los mandos”18.

En pocas palabras, podemos afirmar que las acciones no-violentas, implí-
cita o explícitamente, tienen una base común que es su visión de la natu-
raleza del poder y cómo tratar con él. Se entiende así cómo tales acciones 
deben ser variadas de acuerdo al fin perseguido. Las manifestaciones del 
poder son múltiples y la acción no-violenta se adapta a cada forma: poder 
en la familia, poder en el comercio, poder en la educación, poder policia-
co o militar y demás formas que demandan de los militantes no-violentos 
mucha imaginación. A cada poder puede corresponder una injusticia, que 
se hace así el objetivo de la lucha “porque la injusticia debe ser expuesta 
como en la medicina natural, luz y aire, con todo y la tensión que puede 
producir, a la luz de la conciencia humana”19. Eliminar la injusticia bajan-
do el nivel del poder que la sostiene o la provoca. Para eso y para todas las 
acciones no-violentas se requiere tiempo para pensar las posibilidades de 
éxito. Gandhi al respecto afirma:

“Que tenga que arrepentirme si no logro poner fin a la violencia no entra en este 
asunto. Nadie puede detener la violencia. Sólo Dios puede… Por lo que debemos 
probar en la medida de nuestro poder. Considero que nuestra experiencia de la 
No-violencia ha dado resultados de una buena amplitud”20.

17	 Alain Refalo, “Martin Luther King et la désobéissanse civile”, p. 14.
18	 Idem.
19	 James M. Washington (ed.), The essential writings and speeches of Martin Luther 

King Jr, p.295.
20	 Gandhi, “Comment arrêter la violence?”p. 1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-186-

C
O

D
H

EM

En el mismo espíritu, Kennedy afirmaba: “La guerra existirá hasta el día 
lejano en que el objetor de conciencia gozará de la misma reputación 
y del mismo privilegio que los del guerrero de hoy”21. Y Lanza del Vasto 
completaba: “…practicará las mismas virtudes: valor, disciplina, espíritu 
de servicio y de sacrificio”22. La victoria está en la verdad del hecho o la 
excelencia de la causa y su capacidad de despertar la conciencia de la 
gente. Al mismo tiempo, el no-violento retorna sobre sí para encontrar 
los posibles errores o faltas presentes en él. De tal suerte que se adelante 
al enemigo, que encontraría estas fallas y las mostraría.

Se levanta entonces un poder social que podemos definir brevemente: “la 
capacidad de controlar el comportamiento de otros, directa o indirecta-
mente, por medio de acciones de grupos de personas cuya acción influye 
sobre otros grupos de personas”23.

Después de la liberación de la India y la muerte de Gandhi varios fueron 
sus sucesores que mantuvieron el espíritu, como lo fue Nehru por un 
tiempo, pero atraído por Occidente abandonó la rueca que fue símbolo 
indiscutible de la época gandhiana. Desgraciadamente, el espíritu de 
la No-violencia no se mantuvo en las grandes multitudes indias sino en 
reductos, fieles a los mandatos de esta filosofía.

Después de la IIa Guerra Mundial, la No-violencia activa y militante se 
instaló en Francia, principalmente con Lanza del Vasto, rebautizado por 
Gandhi como Shantidas. En los años cuarenta viajó a la India y conoció 
directamente tanto al personaje como su doctrina y sus prácticas.

De regreso creó una comunidad semejante a los ashrams de la India y empe-
zaron las acciones no-violentas contra los males de nuestras sociedades.

Esencialmente, estos males se limitaban a la injusticia. Afirmar “se limita-
ban” es una manera poco afortunada de ver la inmensidad del problema 
de la injusticia que, se reconocerá luego, es muy extendida.

21	 Anónimo, “L’objecteur de conscience catholique”, p. 75.
22	 Idem.
23	 Gene Sharp, The Politics of Nonviolent action, part one, p. 7.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-187-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 an
te 

la
 in

ju
sti

cia

César Chávez afirma: “Pienso que un hombre práctico tiene más posibi-
lidades de tener éxito en la No-violencia que los soñadores. No somos 
no-violentos porque queremos salvar nuestra alma. Somos no-violentos 
porque queremos obtener más justicia social para los trabajadores”24.

Ahora bien, la solución de los problemas o de los conflictos no vendrá de inme-
diato de la No-violencia porque no es aceptada por nuestros contemporáneos.

El objetivo fijado por la misma experiencia de las luchas no-violentas es 
el de responder a la pregunta sobre el sentido y la fatalidad del progreso 
técnico científico. La pregunta nace ante la observación de los cambios 
que se están dando en todos los sectores de la vida individual y social. Y 
estos cambios van en el sentido de lo que llamamos progreso. El consu-
mismo, el desarrollo industrial, la concentración en las ciudades muestran 
un progreso que esclaviza al hombre. Habrá que buscar otra vía para el 
progreso de hoy en adelante

Ante esta situación surge el proyecto del desarrollo que pone de relie-
ve “los valores de la fraternidad, del compartir, de la comunicación, del 
rito; volver a encontrar el valor privilegiado de la persona”25. Porque este 
mundo que hemos creado es violento. La violencia es esta incapacidad de 
creer en el hombre, renunciar a crear una sociedad humana.

Este proceso empieza con el descubrimiento de sí mismo. Nos esforzamos 
en hacer surgir el verdadero yo, la verdad del yo. Actividad imprescindible 
para el encuentro con el otro, objetivo inicial de la No-violencia. Debe-
mos amarnos a nosotros mismos para poder amar al prójimo. La medita-
ción, la reflexión, el “rappel” de Shantidas son los medios por excelencia 
de este reencuentro. Desgraciadamente, como lo observa L. King, hay en-
tre la población muchos que sufren de temor a actuar, hay ceguera ante 
los problemas o las injusticias; todas estas manifestaciones finalmente se 
resuelven en el sueño que permite escapar de la responsabilidad social. 
De nuevo, la injusticia debe ser extirpada de nuestras relaciones y esta 
lucha no es optativa sino que es una obligación moral de primer orden. Y 

24	 Jin Forest, “Dialogue avec César Chávez”, p. 59.
25	 Claude Michel, “De l’Arche au laboratoire de recherche”, p. 98.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-188-

C
O

D
H

EM

sin embargo, esta moral no se enseña en nuestras escuelas, no se enseña 
en las familias, no se enseña en las Iglesias.

Se trata de poner al servicio del hombre la inteligencia, el genio inventivo, 
la observación. La historia de la humanidad nos muestra que los progresos 
se han dado por medio de las luchas: contra la intemperie, los animales 
salvajes… pero cuando el “enemigo” es un hombre, la lucha se transforma 
y se torna diálogo. Y tocamos así el primer pilar de la No-violencia activa: 
todas las energías van hacia el diálogo con él o los que piensan de manera 
diferente y tienen otros proyectos.

El diálogo, para ser eficaz, debe desarrollarse entre iguales. Igualdad de 
“poder” ciertamente pero también igualdad o cuasi igualdad cultural. La 
lucha no violenta que rodea el diálogo consiste en alcanzar este objetivo. 
Bajar la posición “alta” del adversario y elevar el nivel de compromiso del 
otro; también éste deberá liberarse del temor, que es el obstáculo mayor, 
porque el poder del otro asusta. Las manifestaciones externas (marchas, 
ayunos…) tienen por objetivo reducir la distancia existente entre las partes 
para poder sentarse a la mesa y conversar en busca de una solución justa.

Por eso es útil subrayar que la acción no-violenta no va siempre en “con-
tra” de alguien, también va “hacia” el otro. La búsqueda del diálogo perte-
nece a esta segunda categoría. Como se ve con claridad en lo que ocurrió 
en Berlín en 1920, “cuando la burocracia y la población, que se había 
mantenido leal al gobierno existente de Ebert, hizo caer el putsch mili-
tarista negándose a colaborar con él”26. Y también “La batalla clásica na-
cionalista y gandhiana en la campaña de 1930-1931 que empezó con la 
famosa marcha de la sal como preludio de la desobediencia civil contra el 
monopolio británico. (…) el poder británico bajó en la India y se estable-
cieron las negociaciones entre iguales”27.

Sensibilizarse a la injusticia es estar alerta ante las manifestaciones de los indi-
viduos o de los grupos y ante sus intenciones, no siempre fáciles de reconocer. 

26	 Gene Sharp, Op. Cit., p. 5.
27	 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-189-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 an
te 

la
 in

ju
sti

cia

No es necesario mucha reflexión para entender que un gobierno establece 
su autoridad a través del sistema escolar y que en él forma a sus emplea-
dos, funcionarios, pero también médicos o comunicadores sociales. Si el 
gobierno actúa en forma justa entendemos que el régimen es saludable. 
No así si el gobierno es injusto. De ahí que la lucha contra la injusticia ins-
titucionalizada empezará en los cambios necesarios en la escuela y otros 
espacios de “educación” como pueden ser los museos, los zoológicos o 
todo el sistema de salud que sigue una ideología propia y la transmite en 
la práctica. La no cooperación será el camino a seguir. Demanda toda una 
educación de la población, pero los medios de comunicación son hoy tan 
potentes que pueden ser utilizados en contra de los valores pero que uti-
lizados para la causa de la justicia pueden transformar las mentes y crear 
una nueva visión del mundo.

La justicia es muy ambigua. La verdadera justicia se distingue de esta jus-
ticia de los hombres. Justicia de los tribunales que se inclina hacia el rico, 
el fuerte, el poderoso. En toda esta reflexión la justicia se entiende a partir 
del sentido bíblico, es decir: santidad. El justo es un santo. Esta precisión 
es necesaria porque muchos dicen que la justicia no existe. Y tienen razón 
si hablan de esa justicia para unos cuantos. La justicia de la No-violencia 
consiste en devolver el bien por el mal.

La vida en el ashrams o la comunidad, la convivencia con otros luchadores, 
es un factor esencial para alcanzar el objetivo. La comunidad es la integración 
de personas que dan a esta forma de vida mayor peso que el de la misma 
familia. La comunidad es optativa, es decir, que quien la quiere deberá tomar 
una decisión, su adhesión a esta sociedad de nuevo cuño será cargada de 
la voluntad de ser así, libre de las ataduras y listo para hacer cuerpo con los 
demás. La acción no violenta instala de manera simbólica, por lo menos, el 
esbozo de lo que será esta nueva manera de vivir juntos.

Esta fase es importante como podemos imaginarlo; demanda de cada 
quien un esfuerzo sobre los modos de comportamiento y los gustos. La 
disciplina se impone como requerimiento básico. Disciplina que en algu-
nos casos llega a tomar posiciones extremas de rechazo a las facilidades 
de la vida moderna. Es Lanza del Vasto, por ejemplo, el que negaba el uso 
de aparatos eléctricos en su comunidad, dependiendo más de la fuerza 
física de las personas. “Una revolución por la abundancia, el confort y la 
seguridad, si sus móviles no son más profundos, conduce con mayor segu-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-190-

C
O

D
H

EM

ridad, tras las fiebres de la revuelta, a una universalización del execrable 
ideal burgués más que a una auténtica liberación espiritual”28.

En la sociedad mexicana, con el recurso a la No-violencia como medio 
de acción social directa, damos apenas los primeros pasos, a tal grado que 
somos vistos como seres inadaptados. Muchos no ven más que un modo 
de acción. Pocos ven que esta No-violencia empieza en nosotros mismos. 
Los conflictos no empiezan con guerras, revoluciones, sino que el primer 
movimiento debe darse con nuestro prójimo: la pareja, los hijos, los veci-
nos, los compañeros de trabajo… Ante un conflicto es prudente resolver 
primeramente lo inmediato, lo urgente; luego se plantea la tarea de elevar 
a los contrincantes para que alcancen un nivel en el que el conflicto no 
existe. Tarea del mediador que con habilidad y amor eleva las personas 
para que se alejen desde arriba del conflicto.

Para que la No-violencia pueda hacer valer todas sus potencialidades, 
hace falta que se enraícen en lo que Simone Weil llama un “medio huma-
no”, es decir, una comunidad, una sociedad en las que todos los miem-
bros (…) comparten los mismos valores y las mismas convicciones. La 
No-violencia, para desarrollarse, necesita ser parte de la cultura del medio 
humano. Está claro que esta condición no se ha cumplido. En el medio 
cultural que es hoy el nuestro, desde que sugerimos la No-violencia, se 
provoca una avalancha de argumentos -siempre los mismos- que intentan 
minar sus fundamentos y su pertinencia.

La No-violencia no es aún sino la convicción de algunos individuos que 
viven en una sociedad en donde la gran mayoría no comparte esta con-
vicción. Lo más a menudo, el que manifiesta su convicción no-violenta 
se encuentra por eso mismo (…) marginado. Deberá sufrir la ironía más o 
menos inteligente de los demás. Será más o menos tolerado, más o menos 
soportado, es decir más o menos rechazado. Su No-violencia será consi-
derada como una manía, una idea fija. Terminará fastidiando y se lo dirán 
(...) Por consiguiente, la tarea más urgente es crear tal medio humano que 
favorece la cultura de la No-violencia29.

28	 Francisco Prieto, “Actualidad de Emmanuel Mounier”, p. 48a.
29	 Jean-Marie Muller, “Vers une culture de la non-violence”, en ANV, invierno 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-191-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 an
te 

la
 in

ju
sti

cia

 “En la injusticia, la paz es imposible porque la injusticia es un estado de 
violencia y de desorden que no puede ni debe mantenerse. Se impone 
por la violencia, se conserva por la violencia y provoca la violencia y la 
revuelta”30. Las fuentes de la violencia se encuentran en modos de orga-
nizar la sociedad. El derecho a la defensa propia conduce a la guerra de 
conquista; el apego a la riqueza es causa del derecho a adquirirlas; la 
justicia es violenta porque quiere corregir las faltas con las penas (el peor 
modo de educar). La “justicia” violenta es una forma particularmente san-
guinaria porque actúa de manera premeditada, sistemática, técnica (el de-
recho positivo) con cara de civilizada y justificada moralmente. Pensemos 
en la pena de muerte, por ejemplo.

Gandhi nos enseña cómo atacar la injusticia institucionalizada. Es cierto 
que no podemos desmontar todo un sistema. En la India, el movimiento se 
limitó a rehusar utilizar ropa británica y telas británicas. No más. Fue sufi-
ciente para abrir las conciencias, realizar acciones que iban en el mismo 
sentido, sin necesidad de complicarse la vida con una multitud de boicot 
y otras marchas imposibles de seguir. Luther King, de la misma forma, sólo 
luchó contra un transporte público injusto y todo el sistema de la segre-
gación se desmoronó en el dolor, por supuesto, y durante muchos años, 
pero eficazmente.

“Algunos están de acuerdo con Schopenhauer de que la vida es un dolor sin fin con 
un fin lleno de dolor y que la vida es una tragicomedia actuada una y otra vez con 
solo cambios superficiales de vestido y de escenografía. Otros gritan con el Macbeth 
de Shakespeare que la vida es un cuento, narrado por un idiota lleno de sonidos y de 
furia que no significa nada. Pero aun en los momentos cuando todo parece sin espe-
ranza, los hombres saben que sin esperanza no pueden vivir realmente”31. 

Tenemos aquí otra pista de solución de los problemas creados por una 
injusticia estructural: la esperanza de los hombres que se transforma en 
una luz al final de túnel y que guía la acción cuando ésta aparece como 
opción para revertir un sistema en otro.

1998-99, p.12ª-13ª
30	 Anónimo, “Paix, justice et justification” en Nouvelles de l’Arche, Año XX, Abril 

1972, n. 7, p. 107 (107-111).
31	 Martin Luther King, Strength to Love, p.62.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-192-

C
O

D
H

EM

La experiencia nos enseña que el boicot es utilizable y exitoso cuando no 
aparece como un castigo, sino como un gesto disciplinado.

La lucha contra la injusticia va contra los hechos injustos nunca contra el 
hacedor de la injusticia. La no cooperación se refiere a la injusticia, no se 
colabora con estos hechos, pero sí se busca el acercamiento del hacedor 
de injusticia con amistad hasta el límite hacia arriba de convertir a tal ha-
cedor y transformarlo en un partícipe de las acciones no-violentas, hechas 
de justicia, de verdad y de amor.

Nos encontramos así ante la desobediencia civil, acción no-violenta propia 
de las acciones civiles, civil porque no criminal, arma de la que Gandhi echó 
mano frecuentemente. Su guía ha sido el famoso libro de Thoreau con el 
mismo nombre. La negociación y los recursos constitucionales son pasos 
previos que deben llevarse a cabo y sólo cuando hay negativa repetida 
por parte de las esferas de mando, se recurre a la desobediencia. Una ley 
injusta debe ser desobedecida.

La palabra civil que califica esta acción tiene un segundo sentido que es la 
civilidad. Los luchadores guardan una actitud respetuosa de sus oponen-
tes, los que respetan las leyes aun cuando sean injustas. Las condiciones 
reconocidas después de las numerosas experiencias son varias. Disciplina 
por parte de los luchadores no-violentos, capacidad de sufrimiento sin 
límite (es un factor decisivo porque alcanza mental y sensiblemente al 
violador de la justicia) y obediencia a los líderes.

Gandhi enseña que hay acciones sociales que deben preceder la desobe-
diencia. Hay que construir una nueva sociedad, hay labores comunitarias 
que fortalecen a los luchadores para emprender estas acciones de más 
alto nivel de tensión, de violencia, de temor. Se requiere instrucción, so-
bre todo cuando tiene que ver con las acciones por llevarse a cabo, leyes, 
costumbres, ámbito social, historia, bien común… La fortaleza a la que 
debemos llegar es física, moral y mental. Física porque la acción implica 
muchas veces la presencia de los cuerpos, de los golpes hasta la muerte en 
algunos casos. Es moral porque las leyes, para ser justas, descansan sobre 
una base moral, base que justifica la acción cuando la ley se aparta de la 
moral. Y mental, para saber obedecer, mirar sin temor al adversario, resistir 
a pesar de la gravedad de la represión.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-193-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 an
te 

la
 in

ju
sti

cia

Se considera comúnmente que una globalización que persiga valores hu-
manos es poco eficaz frente a la racionalidad instrumental; pensemos en 
ella. El desempleo y la exclusión social muestran la perversión de este 
sistema; la destrucción del medio, el terrorismo son sus frutos patentes, 
pero para la producción estos valores no tienen precio, la globalización 
con finalidad humana no responde a buenos sentimientos sino a los ar-
gumentos de la razón. “La economía que desprecia las consideraciones 
morales y sentimentales es como las figuras de cera que, pareciendo vivas, 
carecen de la vida que proporciona la carne”32. Lanza del Vasto con la 
creación de l’Arche, muestra humildemente que esta otra vida es posible: 
abandonar privilegios, el poder en sus diversas formas, el egoísmo, la ex-
plotación permite llevar una vida sencilla de cooperación y ayuda mutua, 
del respeto de todos33.

La No-violencia limita el poder y respeta la autoridad. El poder es la fuerza 
para obligar al otro a obedecer a quien detenta el poder. La autoridad se 
adquiere por el comportamiento, la justicia, el respeto y el amor. La au-
toridad conoce a los hombres y los conduce hacia donde pueden llegar. 
Goza del espíritu de conciliación. El poder se hace más fuerte, se extiende 
mientras nos abstenemos de actuar. La base de la acción no-violenta en 
el medio social es la creencia de que el ejercicio del poder depende del 
consentimiento de los súbditos.

Frente a esta situación y buscando la justicia podemos imaginar la situa-
ción política vivida por el hacedor de leyes ante la acción conjunta de la 
población libre del temor. 

“Los sujetos pueden desobedecer la ley que rechazan. Los trabajadores pueden 
detener su trabajo, lo que paraliza la economía. La burocracia puede negarse a 
cumplir las instrucciones. Los soldados y la policía pueden ser laxos en aplicar 
su represión; hasta llegar al motín. Cuando todo esto ocurre al mismo tiempo, el 
hombre que fue hacedor de leyes se transforma en otro hombre”34.

32	 Richard Attenborough, Gandhi. Sus propuestas sobre la Vida, el Amor y la Paz, p. 32.
33	 Cfr. Marie-Pierre Bovy, Gandhi l’héritage en Simone Dangeard, “La elección de 

la vida sencilla del Arca”, p. 74.
34	 Gene Sharp, Op. Cit., p. 63.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-194-

C
O

D
H

EM

De violador de la justicia pasa a ser defensor de ella. Es éste el mayor éxi-
to en la lucha no violenta, pero ciertamente el más difícil de obtener. El 
resultado es una sociedad lista para tomar de nuevo las riendas; no se ha 
destruido nada, la vida puede volver a gozarse. La No-violencia crea nue-
vas sociedades durante todo el proceso de lucha. Construye, no destruye.

No nos percatamos mucho de la presencia de la injusticia porque nos 
habituamos a ella, porque está presente en nuestras vidas y en nuestras 
relaciones y, sin embargo, es éste el primer paso. La injusticia es más gra-
ve cuando la sostenemos; por ejemplo dando una limosna a los niños 
de la calle. Sostenemos la injusticia que es vivir como viven estos niños 
desamparados. Creemos hacer un acto de generosidad, cuando de hecho 
cometemos una injusticia. Sentir nuestra responsabilidad en una injusticia 
dada: cuando la sostenemos (Dar limosna a niños de la calle). Cuando so-
mos cómplices de ella y no luchamos contra una injusticia (No luchamos 
contra una injusticia). Cuando aceptamos beneficio de ella (Caso del mal 
profesor; alumnos en contubernio; seudobeneficio: no hay examen.

Concientizar al responsable de la injusticia; para eso: creer en el hombre.

“Por eso, debemos saber recurrir a la acción directa no-violenta sin temor, en cier-
tos casos, romper la ley abiertamente, ir delante de las penas, imponerse ayunos 
y otros sacrificios, para que la justicia que se encuentra arriba de todas las leyes 
ilumine las conciencias”35. 

¿Por qué atreverse a romper las leyes? Porque están hechas para una mino-
ría; estamos ante una falsa legalidad que protege a los privilegiados. Nos en-
trenamos para ser nuestros propios defensores. La formación cívica, ausente 
en nuestras escuelas, conducirá a esta convicción a la fuerza que de ella 
emana. Valor cívico de la No-violencia activa y de la desobediencia civil 
“Gandiji observó que para ser una nación pacífica en la esfera internacio-
nal, tenemos que ser una sociedad no explotadora dentro de sus fronteras”36.

La No-violencia es el modelo para luchar contra estas injusticias. Arma de 
los pobres porque recurre a la fuerza simbólica y a veces viva y actuante del 

35	 Shantidas, “Paix, justice et justification”, p. 125.
36	 Citado por J.S. Mathur (ed), Non-violence and Social Change, p. VIII.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-195-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 an
te 

la
 in

ju
sti

cia

cuerpo, la mirada y la palabra; a veces el silencio. El arma más poderosa es la 
conciencia del hombre, fuente de su moral y consecuentemente de su acción 
en pro de la justicia. Gandhi mostró la importancia de un cambio de voluntad 
como requisito para actuar desobedeciendo: “1. Un cambio psicológico que 
nos aleje de la sumisión pasiva y va hacia el respeto que se merece mi perso-
na. 2. El reconocimiento por el sujeto de que por su soporte hace posible el 
régimen. 3. La edificación de la determinación de retirar la cooperación y la 
obediencia”37. La acción no-violenta ya no es el resultado de una conciencia 
sensible que quiere luchar contra la injusticia o contra una injusticia. Hoy de-
bemos colocarlo en un proyecto más amplio, una sociedad nueva por cons-
truirse y con acciones que conducen a este objetivo.

Los no-violentos han entendido que luchar contra la injusticia no es optati-
vo. Es una regla moral que no se enseña en los años de formación escolar o 
familiar. Nos enseñaron más bien a no luchar, dejar que otros lo hagan. La 
primera acción que deberemos llevar a cabo será la liberación del temor. 
Actuar públicamente produce pánico en todos; por consiguiente no hay 
porque sentirse diferente, sino aceptar que la lucha se hará con el temor. 
No es posible vencer el temor, pero es posible actuar sobreponiéndose a él.

Se justifica la violencia con argumentos aparentemente seguros: respon-
der al mal con el mal; el fin justifica los medios; es necesario recurrir a la 
fuerza porque la razón no es suficiente.

La No-violencia responde con tres principios opuestos:

a.	 No se detiene el mal oponiendo un mal igual. Tolstoi lo descubrió 
con la cita de Mt.5:39: no resistan al mal con el mal38.

b.	 El fin no justifica los medios; si el fin es bueno, los medios deben 
serlo también.

c.	 El temor ni la fuerza pueden establecer la justicia. Falsean las con-
ciencias, o sea, son causas de la injusticia.

El fin bueno se degrada al contacto con medios malos.

37	 Gene Sharp, Op. Cit., p. 31.
38	 León Tolstoi, The kingdom of God is within you, Manuscrito, 2003, p. 7 (pp 142).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-196-

C
O

D
H

EM

¿Cómo luchar? Mucho se ha escrito sobre las tácticas no violentas, acer-
quémonos de nuevo hacia los primeros pasos: Lo primero es instruirse 
y comprender, luego intentar sobre sí mismo (el diálogo en sus diversas 
formas, el amor a los enemigos, decir la verdad…) Quien quiere vivir en 
la No-violencia debe buscar la verdad de sus relaciones porque la violen-
cia no viene sola sino que va acompañada de la mentira. Una vez que la 
mentira es denunciada, la violencia es destapada y pierde su fuerza. Re-
laciones que implican la justicia entre lo recibido y lo dado. Pero ¿cómo 
asegurarse de la verdad y la justicia de nuestra acción? Efectivamente, el 
objetivo no necesariamente es bueno (justo, verdadero) porque lo haya-
mos adoptado, sino que adoptamos esta causa porque es buena. El fin de 
la lucha no-violenta no es resolver algún conflicto, sino lograr el desper-
tar de la conciencia del público y así y finalmente la toma de conciencia 
del adversario.

De hecho estas relaciones se apoyan sobre el abuso: dar poco para obtener 
mucho. De nuevo, tan acostumbrados estamos que no nos percatamos de estas 
injusticias. Los ejemplos abundan. Sanaré a tu hijo en dos días y me pagarás un 
mes de tu salario… ¡Qué buena relación! Habrá muchas razones para explicar 
esta clase de relaciones, pero el no-violento piensa críticamente todas estas 
formas de arbitrariedad. Habrá que buscar la medida correspondiente como 
lo hacían los que practicaban el trueque. Podríamos tomar la relación entre 
lo que soy capaz de hacer (energía, conocimiento, tiempo) y lo que necesito 
(comida, vestimenta, techo). Si no respetas esta relación vives en la violencia.

Los grandes males (la guerra, por ejemplo) son el resultado de estas pe-
queñas injusticias acerca de las cuales hemos perdido la sensibilidad e 
ignoramos su malicia. No olvidemos o hagamos conciencia de que estas 
situaciones de injusticia provienen de nuestra cobardía, nuestro silencio, 
nuestra colaboración inconsciente. Por eso la No-violencia es urgente, 
debe atender estos conflictos de inmediato para evitar su acumulación.

Estas relaciones malévolas se dan igualmente en el espacio de las nacio-
nes que compran barato en los países poco desarrollados y venden caro a 
estas mismas naciones.

Una de las manifestaciones más contundentes y eficaz es la aceptación 
del dolor que toma el no-violento sobre sí.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-197-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 an
te 

la
 in

ju
sti

cia

El sacrificio tiene una historia larga en todos los pueblos; es un elemento 
cultural que estructura la vida común.

Hemos recibido mucho y no somos capaces de devolver lo que hemos 
recibido: Más aún, vamos a dar lo mejor, esta renuncia es el sacrificio. 
Indica que queremos devolver lo que hemos recibido: las plantas, la na-
turaleza, cosechamos mucho más de lo que hemos puesto en este inter-
cambio. El pecado del hombre ha sido tomar lo que se nos daba en vez de 
recibirlo. Ha dominado todo y ha aumentado este dominio. Por esta razón 
devolveremos en forma simbólica lo que tenemos como de gran calidad. 
Pero nos quedamos fuera de lo que verdaderamente se nos pide, que es el 
sacrifico de sí mismo. 

Entre las acciones directas que conforman la estrategia y las tácticas de la 
No-violencia encontramos el sacrifico. Encontrarse a sí mismo produce 
dolor, la búsqueda del silencio es penosa, la marcha que manifiesta nues-
tra búsqueda de la verdad es lastimero, el rechazo de las intenciones nos 
afecta, los ayunos nos debilitan físicamente… todas las acciones llevan en 
sí una parte de dolor y sufrimiento o bien un sacrificio que es purificación. 
Este paso es necesario para alcanzar el éxito de las acciones. “El sendero 
de la purificación es duro de seguir y difícil de ascender. Para llegar a una 
pureza perfecta, hay que liberarse de toda pasión (…) además hay que sa-
ber elevarse por encima de las fuerzas opuestas del odio y del amor, de la 
repugnancia y de la simpatía (dominar las pasiones más ocultas me parece 
mucho más duro que conquistar militarmente el mundo con las fuerza de 
las armas”39. 

En esta fase de purificación es bueno apuntar la práctica del ayuno. En 
efecto, ayunando nos despojamos de energías negativas y nos encontra-
mos con nosotros mismos. Con el ayuno se protesta contra una injusticia 
y se sensibiliza la opinión pública y los poderes públicos. El ayuno es 
además un sacrificio querido como paso necesario en esta batalla. El au-
tosufrimiento es un arma poderosa para convertirse, obtener la conversión 
del injusto en un ser justo y, mejor aún, en un luchador por la justicia. 

39	 Gandhi, Op. Cit., p. 56-57.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-198-

C
O

D
H

EM

“El autosufrimiento de los activistas no violentos puede contribuir también a cam-
biar la percepción de sí mismos del grupo oponente, con el tiempo en vez de 
verse ellos mismos como los atrevidos héroes que defienden con valor a sus seres 
queridos, los principios y la sociedad contra ataques viciosos, los acontecimien-
tos, pueden romper sus defensas psicológicas y forzarlos en reconocer que son 
ellos los que han atacado, hombres valientes defendiendo firmemente su causa 
sin amenaza, ni venganza, en una ocasión King expresó su confianza en el poder 
de tal autosufrimiento para aportar una conmoción interna a los perpetradores de 
tales crueldades”40. 

El ayuno rompe el ritmo del tiempo ya que las comidas son para muchos 
las indicaciones para repartir las actividades. Muestra igualmente la urgen-
cia que hay en atender y resolver la injusticia. ¿Por qué ahora? pregunta-
ban a Martin Luther King. Y el general Bollardière afirmaba en la misma 
línea: el tiempo apremia… y demandaba acción. De ahí la distinción que 
debe hacerse no entre violencia o No-violencia sino entre pasividad y ac-
ción. Ante el verdadero binomio podemos ubicarnos. 

Y eso nos recuerda los largos ayunos de Gandhi o de Lanza del Vasto ante 
todo para lograr esta purificación que finalmente nos permitirá descubrir 
la injusticia, hacernos sensibles a ella para emprender el duro camino de 
la conversión del injusto en militante de la verdad y de la justicia que es 
el verdadero objetivo de la lucha no-violenta. El sacrificio no se concibe 
fuera del cuadro más amplio de la No-violencia. El sacrificio debe ser 
animado por el amor, amor de sí mismo, amor de los otros, amor de los 
enemigos. Un sacrificio sin esta referencia al amor sería un simple gesto 
sin significación o una acción masoquista.

El sacrificio no puede ser impuesto, siempre es voluntario. Así es cómo se 
pueden emprender acciones de relevancia.

La No-violencia tiene dos enemigos: la cólera vengativa y la inercia de 
la mayoría.

40	 Gene Sharp, Op. Cit., p. 722

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-199-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
La

 N
o-

vi
ole

nc
ia

 an
te 

la
 in

ju
sti

cia

Bibliohemerografía
•	Anónimo, “L’objecteur de conscience catholique” en Nouvelles de l’Arche, año XVIII, 

febrero 1970, n.5.
•	Anónimo, “Paix, justice et justification” en Nouvelles de l’Arche, año XX, Abril 1972, 

107-111 pp.
•	Attenborough, Richard, Gandhi. Sus propuestas sobre la Vida, el Amor y la Paz, Barce-

lona, Amat, 2004, 129 p.
•	Coq, Jean, “Sobre Emmanuel Mounier” en Ixtus, n. 51, 2005, pp. 34-45. 
•	Dangeard, Simone, “La elección de la vida sencilla del Arca”, Nantes, Siloë, 2001, 223 p.
•	Doumerc, René, Dialogues avec Lanza del Vasto, Paris, Albin Michel, 1983, 246 pp.
•	Forest, Jim, “Dialogue avec César Chávez”, en Nouvelles de l’Arche, año XXII, enero 

1974, N. 4, pp. 57-60.
•	Gandhi, “Comment arrêter la violence?” en Nouvelles de l’Arche, año XVII, octubre 

1968, n. 1.
•	Gandhi M.K., Non-Violent Resistance, Mineola, Dover Publications, 1961, XIV, 404 pp.
•	Gandhi, Reflexiones sobre el amor incondicional, Buenos Aires, Longseller, 2001, 125 p.
•	Gandhi, citado en Ixtus, 2005, año 53, año XII.
•	King, Martin Luther, Jr, Strength to Love, Philadelphia, Fortress Press, 1981, 158 pp.
•	Lanza del Vasto, “La réponse de Noé” en Nouvelles de l’Arche, año XXII, verano 1974, 

n. 10, pp. 145-153.
•	Mareuil, Arnaud de, Lanza del Vasto; sa vie, son oeuvre, son message, Saint-Jean-de-

Braye, Dangles, 1998, 461 p.
•	Mathur, J.S. (ed), Non-violence and Social Change, Ahmedabad, 1998, 287 p.
•	Michel, Claude, “De l’Arche au laboratoire de recherche”, en Nouvelles de l’Arche, 

año XX, Abril 1972, n. 7, pp. 97-104.
•	Müller, Jean-Marie, “Vers une culture de la non-violence”, en Alternatives Non-Violentes, 

invierno 1998-99, p.7-13.
•	Prieto, Francisco, “Actualidad de Emmanuel Mounier” en Ixtus, n. 51, pp.46-51.
•	Refalo, Alain. “Rencontre avec José Bové”, en Alternatives non-violentes, primavera 

2003, p. 3-12.
•	Refalo, Alain, “Martin Luther King et la désobediencia civile”, en Alternatives non-violentes, 

primavera 2003, pp. 11-14. 
•	Shantidas, “De quel droit nos appelons-nous Gandhiens?” en Nouvelles de l’arche, año 

XXIII, junio 1975, n. 9, p.135-141.
•	Shantidas, “Paix, justice et justification”, en Nouvelles de l’Arche, año XX, mayo 1972, 

N. 8, 125-127 pp.
•	Sharp, Gene, The Politics of Nonviolent Action, Boston, Porter Sargent, 1973, 3 tomos, 902 p.
•	Sicilia, Javier y Jean Robert, “Editorial” en Ixtus, N. 40, 2003, pp 4-9.
•	Schmidt (Obispo de Metz), “Respuesta de Monseigneur Schmidt à propos d’une lettre 

au Cardinal Spelman”, en Nouvelles de l’Arche, año xvi, octubre 1967, N. 1, p. 7.
•	Villela Petit, María, “Persona, derecho y derechos humanos”, en Ixtus, n. 51, 2005.
•	Washington, James, M. The essential writings and speeches of Martin Luther King Jr, 

New York, Harper Collins, 1986, 702 p.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-200-

C
O

D
H

EM

El humanismo de la No-violencia

Juan María Parent Jacquemin, Hilda Vargas Cancino 
Pendiente de publicarse en la revista Vera Humanitas.

“Quien busca la Verdad tiene que  
ser más humilde que el polvo” 

Gandhi

Primera parte. El desarrollo espiritual como parte del humanismo de la 
lucha no-violenta
Se habla del humanismo, como un proceso que permite aflorar las virtudes 
humanas y sus potencialidades de una manera integral y que rescate el vín-
culo espiritual del ser humano. Esquivel define al humanismo como una: 
“… forma de ser que rescata, promueve, crea valores y forja un ideal del ser 
humano. Ideal al que deben aspirar, con su accionar, todas las potenciali-
dades humanas”1, asimismo, el autor retoma de Bazdresch algunas carac-
terísticas inherentes a él como son la libertad, solidaridad y acción crítica.

Se considera por muchos, que el humanismo es la representación de una 
visión antropocéntrica; sin embargo, puede reconocerse el valor del hom-
bre-mujer dentro del planeta y simultáneamente reconocer el valor de las 
diferentes clases de vida sobre la Tierra. Esta postura es precisamente la 
que defiende la filosofía de la No-violencia; en ella se busca resaltar todas 
las virtudes del ser humano, en especial se destaca la fuerza del amor, 
incluida en él a cualquier forma de vida.

Desroches destaca que dentro de la No-violencia no se trata únicamente 
de la ausencia de actos violentos, va más allá: es la fuerza del amor que 
finalmente permitiría vivir más plenamente; sin él y sin la verdad la No-
violencia perdería su razón de ser.

1	 Esquivel, Noé. La universidad humanista, ¿Utopía alcanzable?, Toluca, Universi-
dad Autónoma del Estado de México, 2008, p. 18.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-201-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

Se inicia con un amor a sí mismo, con tal profundidad que no se acepte un acto 
de injusticia para sí, porque la persona se sabe y se reconoce igualmente valiosa 
como los otros, y ese amor le proporcionará el coraje para luchar por la justicia; 
es el mismo amor que le sustentará para valorar y respetar la justicia en el otro.

Desde luego ese sentimiento se tiene que cultivar, y muy a menudo prime-
ro será necesario encontrarlo ¿dónde? en el interior de cada persona, jamás 
podrá ser localizado fuera. De esta forma, el desarrollo espiritual es una vía 
indispensable que conectará a la persona con el interior de sí misma, y es 
encontrando el amor para sí que como efecto paralelo se revertirá en el amor 
a los otros, aún para aquellos que se consideran “los enemigos”, aquellos que 
han violentado los derechos y por lo tanto han cometido un acto de injusticia.

…la No-violencia debe ser descrita más como el hecho 
de individuos que han hecho una elección de vida perso-
nal que como un medio de acción social. Es un espíritu 
que extrae toda su savia de las Bienaventuranzas, más 
que una estrategia en el combate por la justicia2.

Boudouresques habla de la forma de trabajar de Francisco de Asís, un modelo 
de actuación personal con la comunidad acorde a la No-violencia, quien les 
pedía a todos los hermanos en Cristo que anunciaran la paz y en su práctica 
diaria no resistieran a los malvados3, de igual forma debían evitar cualquier 
lucha de palabras, o contestar o lanzar cualquier tipo de injurias. Asís, co-
menta el autor, los invitaba a acercarse a su ser interior a través del silencio 
y la meditación, y en su exterior dejar ver en sus actos el resultado del amor.

La reflexión como componente clave del humanismo
La acción no-violenta lleva en su base una de las características que se enfa-
tizan en el humanismo: la acción reflexiva, que busca primeramente partir 

2	 Boudouresques, Bernard, Luchar de manera distinta para defender los derechos 
humanos, Toluca, Universidad Autónoma del Estado de México, 1995, p.77.

3	 Basado en la enseñanzas del Evangelio: “Pues yo os digo: no resistáis al mal; 
antes bien, al que te abofetee en la mejilla derecha ofrécele también la otra; 40 al 
que quiera pleitear contigo para quitarte la túnica, déjale también el manto”. Cfr, 
Nueva Biblia de Jerusalén, Bilbao, Desclée de Brouwer, 1991, Mateo 5:39, 40.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-202-

C
O

D
H

EM

de un análisis riguroso de la situación, dónde quede claramente identifica-
da la relación de injusticia, sin perder de vista que aún en el injusto existe 
el bien, y que paralelamente en el no-violento también existe el mal. Sin 
embargo, para poder pasar de la teoría de estos dos aspectos, a su reflejo 
práctico, se requiere de un esfuerzo continuo del trabajo espiritual dentro 
de la formación integral de la persona, quien a su vez respete en el otro los 
variados aspectos que lo integran como persona:

“Una acción que pretende oponerse a la destrucción 
física, psíquica o espiritual de las personas humanas.... 
Intenta por consiguiente despertar la conciencia de to-
dos los actores…poniendo a la luz pública la mentira y 
la injusticia y revelando donde se encuentra la violen-
cia…Constituye una fuerza de otro tipo que la de los 
violentos, fuerza combativa contra el mal y la injusti-
cia, pero fuerza que respeta a la persona del adversario 
y que manifiesta así el poder del espíritu…”4

El cambio se gesta desde el interior
Se reconoce que pasar a la acción implica el enfrentamiento de los miedos 
personales y de la propia violencia interior –que en numerosas ocasiones 
no se tiene consciente– así como la vivencia de un entrenamiento que 
vaya proporcionando la seguridad para actuar. Todos ellos son procesos 
lentos y también necesarios para poder llegar a la acción directa. 

También se ha comentado que:

La virtud de la benevolencia es el ingrediente ético prime-
ro para optar por la filosofía de la No-violencia… lleva en 
sí el respeto al enemigo, cualquiera que sea su origen. 
Y es cierto que la moral, en general, reposa más fácil-
mente sobre bases religiosas que filosóficas5.

4	 Boudouresques, Bernard, Op. Cit. p. 47.
5	 Cfr, Parent, Juan, La revolución social ¿debe ser violenta?, México, Ediciones Ca-

ballito, 1988.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-203-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

La benevolencia, entonces, está orientada al respeto del otro, sin confundir 
que se sigue partiendo de una premisa de amor como disparador de la actua-
ción, pues el mayor peligro está en aquellos que toleran el mal, más que en 
aquellos que de manera directa lo perpetran. Cuando algo se permite se va 
legitimando y entonces tenemos dos partes que son igualmente responsables 
de sostener la injusticia. Desde luego generalmente hay una de las partes que 
cuenta con mayores ventajas y poder, que podrían hacerlo “intocable” y que 
es precisamente quien comete la injusticia; aún así es posible usar la fuerza 
del amor y de la verdad -satyagraha- de la acción no-violenta, como lo de-
mostró Gandhi en la liberación de la India del gran imperio británico.

Menciona Donald que el gobierno es un intento de la humanidad “para 
imponer la bondad y asegurar la justicia. Sin embargo, sólo hay un lugar 
donde nace la bondad, y ése es el corazón humano”6. Y agrega que sólo 
es posible conceptualizar la justicia en la mente humana, de igual forma 
únicamente hay un sitio donde se puede experimentar la justicia, la ver-
dad y el amor: ese lugar es el alma humana.

Dentro de esta filosofía no-violenta cobra igual importancia el medio y el 
fin, no se pueden desligar, moralmente tiene el mismo peso, Gandhi men-
ciona: “El fin está en los medios, como el árbol en la semilla”7; Boudoures-
ques menciona que la actitud ética se deberá preocupar por los medios 
a fin de lograr una verdadera eficacia de la acción integralmente moral.

El mismo autor hace referencia a la esencia de las enseñanzas de las gran-
des religiones como el hinduismo, budismo, judaísmo, cristianismo y el Is-
lam; en las cuales está latente el llamado a la práctica del amor para todos 
los seres humanos, evidencia que se ha palpado en las prácticas religiosas 
de líderes como Gandhi, Martin Luther King Jr. o Lanza del Vasto.

Johan Galtung8, escritor y activista para la paz, reúne en su propuesta algu-
nas premisas de los pensamientos de las religiones más representativas de 

6	 Donald, Neale, Conversaciones con Dios 2, México, Ed. Grijalbo, 1997, p. 168.
7	 Gandhi en Boudouresques, Bernard, Luchar de manera distinta para defender los de-

rechos humanos, Toluca, Universidad Autónoma del Estado de México, 1995, p.50.
8	 Galtung, Johan, Conflict Transformation by Peaceful Means, Geneva, Ed. United 

Nations, 2000, p.11.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-204-

C
O

D
H

EM

la humanidad, su selección va dirigida a fundamentar su propuesta para el 
manejo de un método transformador del conflicto. Del pensamiento hindú 
obtiene la primera premisa: el conflicto puede ser destructivo o creativo, 
en la primera situación el resultado será la violencia y en el segundo caso 
será el desarrollo; el no-violento o trabajador del conflicto, como el autor 
lo refiere, deberá asumir un tercer papel dirigido a transformar el conflicto, 
evitando la violencia y promocionando el desarrollo.

En la segunda premisa Galtung retoma el pensamiento budista, en el cual 
se enfatiza la codependencia de los eventos, donde ambos crecen unidos 
y son mutuamente causados, por lo tanto las dos partes comparten respon-
sabilidad y están igualmente involucrados, en un conflicto que no tiene un 
principio definido ni un fin.

La tercera premisa del autor habla sobre la aportación del pensamiento 
cristiano, donde se asume que en última instancia la responsabilidad en la 
transformación del conflicto reside en el individuo, al cual le corresponde 
directamente tomar las decisiones para la promoción de la No-violencia 
y con ello la veta de la esperanza. En el taoísmo, como la cuarta premisa, 
sostiene la coexistencia del bien y el mal, todo es simultáneamente yin y 
yan9, en ese sentido –dentro del conflicto– una acción elegida podrá tener 
consecuencias negativas, paralelamente aquella que no fue elegida podrá 
tener consecuencias positivas; y aún así poder aportar crecimiento para 
los involucrados.

9	 Chung-Lian resume las características que pueden ser representativas del yin-yan, 
donde se destaca el entrecruzamiento de los contrastes que se desplazan al unísono, 
describe así el círculo clásico que lo caracteriza: “El círculo está dividido en dos áreas, 
cada una de las cuales tiene forma de pez. Dentro del área negra hay un punto blanco 
y dentro del área blanca, un punto negro. Esta imagen nos muestra que dentro de la 
unidad existe dualidad, polaridad y contraste. La única forma de hallar un equilibrio 
real, sin por eso perder el aspecto unificador del círculo, es pensar en energías opues-
tas moviéndose juntas, armónicamente entrelazadas.” Al Chung-Lian Huang, T’ai Chi, 
Barcelona, Editorial Sirio, 1994, p. 31. Fritjof Capra menciona que en esta cosmovi-
sión taoísta se reconoce la relatividad del bien y el mal, así como de las pautas mora-
les, por lo que el trabajo de un sabio taoísta no estará en esforzarse por comportarse 
de acuerdo al “bien”, tratará de “mantener un equilibrio dinámico entre el bien y el 
mal.”, Capra, F., El tao de la física, Barcelona, 9ª edición, 2007, p. 162.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-205-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

En el pensamiento islámico, Galtung rescata que todo el esfuerzo de la 
comunidad debe ser dirigido hacia un fin común, por lo tanto, todos se 
responsabilizan en lograr el bienestar de todos.

Un punto común a todas las premisas reside en la responsabilidad, ya sea 
que se asuma a nivel individual, como en el cristianismo y el hinduismo, 
o a nivel de todos los involucrados, como en el islamismo y el budismo. 
Muy especialmente el taoísmo invita a rebasar al conflicto para dejar de 
ver a los actores o a las consecuencias como malas o buenas única o ex-
clusivamente. Enfatiza la presencia simultánea de ambos aspectos, como 
inherentes a cualquier decisión que sea tomada.

Alan Watts, filósofo británico y experto en religión, retoma las palabras de 
Lao Tse, con respecto al taoísmo: “Siempre debemos dividir el mundo en 
opuestos complementarios para tener la capacidad de pensar en él”10, esta 
postura ayuda a tener una visión integral y confirmar como ya algunos lu-
chadores no-violentos lo han planteado, que el bien y el mal están en noso-
tros mismos, de esta forma se entenderá que el oponente no es enteramente 
malo, ni el luchador no-violento es enteramente bueno, con ello se confir-
ma así la premisa budista sobre la corresponsabilidad de las partes.

Desde el punto de vista de la No-violencia, todo ser humano tiene instin-
tos violentos y de acuerdo a Jean e Hildegard Goss:

…son una parte esencial de su ser y… no vamos a supri-
mir estos instintos, los cuales son buenos de por sí, sino 
como canalizar esa fuerza de agresión en una fuerza que 
no sea destructora, destructora para nosotros mismos y 
para nuestro adversario… para la liberación de nuestros 
propios pensamientos de inferioridad… y que al mismo 
tiempo sea un ataque directo a la conciencia del adver-
sario y de sus reacciones y las nuestras en el conflicto11.

Todo esto representa un trabajo continuo de autoconciencia y autorregu-
lación, en donde el diálogo abrirá las puertas basado en los principios de 

10	 Alan Watts, ¿Qué es el TAO?, México, Ed. Diana, 2003, p. 14, 
11	 Goss, Jean e Hildegard, Armas de la No-violencia, Bogotá, Ed. Paulinas, 1976, p.4.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-206-

C
O

D
H

EM

la No-violencia ya mencionados: en todo hombre existe el bien y también 
el mal. Se requiere entonces de un gran trabajo interior para poder lograr 
esa autoconciencia y autorreflexión. 

Esquivel12 habla en relación al humanismo contemporáneo, el cual lleva en 
un sentido más fundamental, a la reflexión de la vocación a ser hombre, la 
cual se dará sólo a través del conocimiento sobre sí mismo, como un sostén 
de la personas que le hará evidentes sus limitaciones y restricciones dentro 
de la sociedad; sin embargo, también se considera que ese saber le permitirá 
identificar sus virtudes y potencialidades, lo cual acrecentará la propia visión 
de su esplendor como ser viviente que comparte un hogar mayor con todos 
los miembros de la naturaleza, así podría ser que las restricciones impuestas 
por la sociedad, ni siquiera sería necesario verlas como restricciones, porque 
gracias a las virtudes identificadas e idealmente desarrolladas, su comporta-
miento para con los otros se demostraría en forma ética.

El camino espiritual, la semilla que da vida a la No-violencia
La importancia en el autoconocimiento interior del ser humano es en el huma-
nismo un pilar que una vez trabajado derramará sus frutos en la convivencia 
con los otros, y deberá ser un tarea continua a lo largo de la vida, Esquivel 
menciona: “El humanismo como desarrollo pleno de la persona humana, no 
puede transitar por otro camino que no sea el del conocimiento profundo del 
ser humano. El conocimiento de sí mismo es el principio de este recorrido”13.

En este conocimiento profundo se apoya parte de la base espiritual de la No-
violencia, porque va dirigido a encontrar la paz interior. William Shannon 
hace referencia a la palabra hebrea shalom asociada a paz, totalidad, a la inte-
gridad, a las fuerzas opuestas que se complementan; y menciona que cuando 
la gente, sea ésta como naciones o como individuos logran obtener la paz, es 
porque han conseguido su plenitud, se han percatado de “su potencial para 
la bondad, el amor, la verdad y la justicia, cuando se convierten en lo que 
realmente son y que Dios quiso que fueran”14.

12	 Cfr. Esquivel, Noé. La universidad humanista, ¿Utopía alcanzable?, Toluca, Uni-
versidad Autónoma del Estado de México, 2008, p. 43.

13	 Ibidem, p. 44.
14	 Shannon, William H. (1996) Seeds of peace. Contemplation and Nonviolence, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-207-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

Shannon enfatiza que cuando se llega a ser plenamente humano, se recha-
za la guerra así como la enemistad y desde luego el rencor, porque todos 
estos aspectos son altamente deshumanizantes, y la guerra por lo tanto 
deshumaniza y con ello se roba la paz, tanto individual como de grupo.

El mismo autor nos habla de que estamos en el despertar de una nueva 
conciencia humana, en donde como raza se refleja el crecimiento de las 
propias percepciones en un tiempo relativamente corto: 

Nos damos cuenta de que, para nuestra propia supervi-
vencia, tenemos que tener una visión global de la raza 
humana. Hemos venido a ver que nuestro destino está 
ligado al destino de los pueblos de todo el mundo. La 
raza humana se ha reducido al tamaño de la familia. Nos 
guste o no, todos somos parte de una familia que viaja por 
el espacio profundo en nuestro diminuto planeta Tierra15.

Para que lo anterior se geste armónicamente también se debe dar un cambio 
en la actitud de toda la humanidad, no sólo de los dirigentes o de las políticas 
públicas. Ese cambio requiere la aceptación de que la violencia se puede evi-
tar, la guerra es evitable, en palabras de Shannon, será necesario “librarnos de 
la terrible maldición de la inevitabilidad: la actitud derrotista de que diría que 
no podemos cambiar nuestras mezquindades, nuestras discusiones, nuestras 
faltas en los demás, nuestro hacerles daño, nuestra palabra dura, nuestra ten-
dencia a juzgar a los demás”16 y crear una verdadera vida comunitaria desde 
cada lugar que a cada quien le ha tocado estar o haya elegido estar.

La vida comunitaria de las comunidades gandhianas de No-violencia fun-
dadas por Lanza del Vasto, son altamente representativas de este humanis-
mo. Las jerarquías no existen, todos son responsables de sí mismos y de 
mantener -en todos los sentidos- la armonía de la comunidad, se privilegia 
el trabajo artesanal, el respeto por cualquier forma de vida y por el cuidado 
ambiental, el tiempo para la meditación y el desarrollo interior como una 

The Crossroad Publishing Company, New York, p. 108.
15	 Ibidem, p.109.
16	 Ibidem, p. 110.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-208-

C
O

D
H

EM

prioridad que alimenta la filosofía de vida de la No-violencia. Desde luego, 
también se caracteriza por tener la justicia, la verdad y el amor como sus 
pilares; es un proceso de continuo aprendizaje donde todos son maestros 
y aprendices a la vez.

Ya se ha hablado de que “La multiplicación de las acciones no-violentas trans-
forma y seguirá transformando primeramente a sus actores o sujetos y con-
secuentemente al medio social y cultural en el que nos desenvolvemos”17, 
el cambio siempre iniciará adentro de las personas, y será más fácil y fluido 
cuando se cree que es posible la vida armónica. El llegar a esa creencia y 
sobre todo sostenerla requiere de un trabajo espiritual interior de manera con-
tinua como se acostumbra en las comunidades gandhianas y por los mismos 
líderes sociales no-violentos.

Ravindra Varma habla sobre las personas espirituales y afirma que una 
persona espiritual no necesariamente debe creer en Dios. Como ejemplo 
refiere la experiencia del Buda, y en general de los practicantes budistas, 
como personas eminentemente espirituales pero sin creencia en la exis-
tencia de Dios. De igual forma, continúa el autor, “una persona que cree 
firmemente en una religión, y en Dios… no tiene por qué ser una persona 
de eminencia espiritual”18.

Entonces, cuestiona el autor, ¿qué es lo que da derecho a una persona de 
ganarse la etiqueta de espiritual? Y responde su cuestionamiento a través 
de varias asociaciones, por un lado menciona que una persona espiritual, 
está más allá de los placeres del cuerpo, éstos no lo controlan, por lo tanto 
las posesiones materiales regidas por el ego no son su prioridad, su aten-
ción está en la búsqueda y práctica de todos los poderes únicos del ser 
humano, que le permita el desarrollo pleno de sus facultades, de acuerdo 
con esto, Varma afirma que Gandhi puede ser representativo de un ser 
espiritual, pero aclara:

17	 Parent, Juan, “Fenomenología de la No-violencia”, en Tiempo de educar, enero-
junio, año 7, número 13, Toluca, Universidad Autónoma del Estado de México, 
2006, pp. 27-28.

18	 Varma, Ravidra, The Spiritual Basis of Satyagraha,  Ahmedabad,  Navajivan  Trust, 
2001, P.1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-209-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

Gandhi habló de Dios, la religión y el camino espiritual. 
Pero ya que estos términos tienen sabores diferentes, que 
no quería dejar a nadie en la duda acerca de la compren-
sión de estas palabras. La fe de Gandhi en Dios fue total e 
inquebrantable. Pero para él, Dios no era una persona. La 
Verdad, y sólo la verdad era su Dios.19

Varma plantea que aunque Gandhi creía en la religión, no era hermético, 
pues consideraba que ninguna religión tenía la exclusividad, la fe del Mahat-
ma estaba en Dios: “…en todo momento es mi disposición para obedecer el 
llamado de la Verdad que es mi Dios”20. Una singularidad vista en la prácti-
ca religiosa del activista hindú, considera Varma, fue el hecho de mantener 
dentro del camino espiritual una combinación equilibrada con la actividad 
mundana, ello implica que Gandhi y sus seguidores no se dedicaban en ex-
clusividad a su vida espiritual y tampoco la separaban de su vida cotidiana.

El desarrollo espiritual como sustento de la práctica no-violenta, va acorde 
con esa visión, de lo contrario sólo las personas dedicadas en exclusividad 
a la espiritualidad podrían considerarse no-violentos, y eso sería por todos 
lados errado, en tanto que se busca que la filosofía de la No-violencia será 
una herramienta para toda la humanidad, como parte de su filosofía de 
vida, por lo tanto es idealmente deseable la combinación de la práctica 
de herramientas espirituales con el ir y venir de la vida cotidiana, a fin de 
formar una fortaleza interior que permita, llegado el momento, afrontar el 
conflicto y las injusticias de manera no-violenta.

Leonards Desroches comenta que para la mayoría de las personas, la No-
violencia es algo bueno. Paradójicamente, casi nunca es entendida como 
una fuerza, la fuerza del amor”21.

Es a través de esa fuerza que se obtiene la energía, el entusiasmo y el coraje22 
necesario para comportarse de manera justa ante los otros, y se necesitará 

19	 Ibidem, p.2.
20	 Gandhi, M., Mi Dios, Buenos Aires, Editorial Dédalo, 1976, p.7.
21	 Desroches, L., Spiritualité et pratique de la non-violence, Otawa, Ed. Navalis, 

2004, p.39.
22	 Coraje entendido como el detonador energético que empuja a una acción.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-210-

C
O

D
H

EM

más fuerza cuando los otros sean más débiles que el agente, de la misma 
manera se ha de requerir de esa fuerza del amor para defenderse de violentos 
poderosos que hayan cometido una o varias injusticias.

Esa fuerza debe irse cultivando poco a poco, a fin de no sea el odio o la 
violencia la que gane, siempre conservar en la mente, en el corazón y en 
el espíritu que en el otro, aun sea el peor enemigo: siempre habrá algo 
bueno, y que en el mismo agente también reside el mal.

Cuando gana el odio es difícil pensar en una reconciliación, el mayor 
deseo será el resultar victorioso en cualquier conflicto o injusticia, porque 
generalmente, comenta Desroches, está vigente una cultura de la victoria, 
de la excitación que produce resultar ganador, por lo tanto, optar por la 
reconciliación no resulta suficientemente atractivo.

Optar por la reconciliación es dífícil, en general es más fácil optar por el 
odio, el rencor o el ego de la victoria, por eso Desroches comenta: “Ello 
exige una gran disciplina espiritual y una formación a la defensa civil no-
violenta –donde el objetivo final es una reconciliación durable, antes que 
una victoria del fusil”23.

Jean Muller, filósofo francés de la No-violencia, confirma el esfuerzo que 
ha de representar el optar por la reconciliación, por una respuesta bonda-
dosa por parte del no-violento, es algo que se tiene que trabajar, normal-
mente no sucede de manera natural en el comportamiento humano, lo 
más común y normal que se aprecia en nuestra sociedad son las respues-
tas contrarias: el odio, la revancha, la violencia; mismas que nos afloran 
casi de manera automática.

En el sentido anterior, Muller comenta:

… la No-violencia efectúa una revolución copernica-
na en la búsqueda de la verdad. La verdad de la No-
violencia no está constituida por un saber dogmático 
que convierte en factor de división y oposición entre 

23	 Desroches, L., Spiritualité et pratique de la non-violence, Otawa, Ed. Navalis, 
2004, p.44.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-211-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

los hombres, sino por un conocimiento espiritual que 
orienta la inteligencia y la voluntad para imaginar los 
caminos de la reconciliación entre los hombres.24 

Puede parecer una filosofía utópica la No-violencia porque propone una 
forma de actuar totalmente diferente a la violencia cotidiana, a aquella que 
ha sostenido las guerras durante siglos, y que está llevando al planeta a un 
ecocidio; sin embargo, cuando se inicia un trabajo espiritual y se desarrolla 
desde el interior el amor a uno mismo, se encuentra la propia paz, esa simien-
te florecerá en un humanismo capaz de sostener la No-violencia como filo-
sofía de vida, en un inicio, personal y planetaria a futuro, así la utopía se 
esfuma y aparece una alternativa basada en el amor, la verdad y la justicia.

Segunda parte. La dimensión sociopolítica de la No-violencia: su humanismo

“Nos quedan dos vías: la No-violencia o el caos” 
Martin Luther King

La No-violencia, en su sentido original del que trataremos a continua-
ción, es desconocida en nuestra sociedad y hasta en el mundo de los 
intelectuales. Habremos de disertar sobre su ser y su significación. Mos-
traremos como el alma de esta filosofía de la vida es el humanismo 
más puro desde las referencias a los pensadores religiosos como Tolstoï, 
Gandhi, Martin Luther King y Lanza del Vasto que todos, ellos y mu-
chos más, se refieren a los textos bíblicos, específicamente las palabras 
de Cristo o el Upanishad para encontrar en ellas el sostén vital de sus 
acciones. Si es así una ética, podemos imaginar y construir esta nueva 
ética en la estela de las grandes éticas que han guiado la cultura inicial-
mente europea.

La confusión reinante en torno a la palabra, desgraciadamente negativa 
nos ha afectado porque esta visión del mundo nos conducirá a nuevas 
relaciones humanas, nuevas sociedades y nuevas referencias religiosas. 
El hombre se encuentra en el centro de este modo de entender la vida, 

24	 Muller, Jean-Marie El coraje de la No-violencia. Nuevo Itinerario Filosófico. Ed. 
Sal Terrae, Cantabria 2004.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-212-

C
O

D
H

EM

es decir, que desde las reflexiones filosóficas hasta las acciones callejeras 
tienen un solo sentido: el ser humano.

Desde hace algunos años ante el dominio de la violencia en nuestros medios, 
la estrategia de la No-violencia ha empezado a establecerse donde reina la 
democracia y a imponer rumbos humanos a la economía, la política y lo 
cultural. La violencia hoy se encuentra en las bases de nuestra civilización. 
Resolver conflictos específicos y limitados es una tarea impostergable; sin em-
bargo, debemos considerar la violencia de fondo que sólo desaparecerá o 
será mitigada cuando hablemos de las raíces de la violencia que se encuen-
tran en la manera de haber edificado nuestra sociedad. La No-violencia es 
una filosofía de la vida que tiene por función transformar nuestra civilización 
a favor de la paz, la justicia y la verdad. En esta trilogía paz y verdad se com-
plementan. Para Gandhi, la paz es el camino hacia la verdad que considera es 
hasta más importante que la paz. Y más importante que el amor, dice Gandhi, 
porque el amor es un concepto confuso de múltiples sentidos. La verdad es 
simple, o se dice la verdad o se miente.

Hay un camino a seguir en este proceso. “No hay emergencia de la verdad 
sin servicio para ella, ni servicio sin sacrificio, ni sacrificio sin compromiso 
de permanecer fiel, ni fidelidad sin purificación”25.

Definición
La No-violencia es un sistema social completo que recobra del ser hu-
mano lo que le es propio, el amor y la compasión. “Cuando hablo de 
la necesidad y de la importancia de cultivar la compasión, no digo que 
adoptemos una actitud pasiva. (…) Al cultivar nuestra motivación y actitud 
compasiva en beneficio de los demás, creamos un pensamiento positivo y 
actitudes que nos ayudan a adoptar esa postura firme que necesitamos”26. 
De inmediato nos inclinamos hacia la No-violencia frente a la violencia a 

25	 Marie-Pierre. “Le sacrifice dans la vie de Gandhi” en Nouvelles de l’Arche, enero 
1984, p. 50.

	 Nota. Me referiré frecuentemente a la comunidad del Arche porque encuentro en 
su pensamiento la fundamentación de esta nueva filosofía de la vida.

26	 Dalai Lama. Compasión y No Violencia , Barcelona, Kairos, 2001, p.87.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-213-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

la que se recurre fácilmente. “Las prácticas y el espíritu de la No-violencia 
proponen un camino más humano de resolución de los conflictos que el 
recurso a la violencia”27.

Aquí se ubica la ignorancia de la No-violencia y la dificultad para resolver 
los conflictos: no sabemos ni qué, ni cómo hacer. Esto nos abre dos cami-
nos vividos en la meditación y en las acciones no-violentas. Por una parte, 
está la vertiente ética que consiste en una lucha interior para eliminar de 
nosotros mismos toda huella de violencia; por la otra esta espiritualidad 
desemboca en la acción política que surge en todos aquellos que han 
logrado esta purificación y se sienten afectados hondamente por la vio-
lencia exterior, las injusticias y la mentira que son sus manifestaciones. “El 
sendero de la auto purificación es duro y empinado. Alcanzar la pureza 
perfecta significa que se debe estar completamente libre de pasiones en 
el pensamiento, la palabra y las acciones, de modo tal de elevarse por 
encima de las corrientes antagónicas del amor y el odio, del apego y el 
desapego”28. La meditación hace parte de este complejo mundo. Es un 
acto simple, nada de racionalidades, nada de palabras, que así permite 
llegar a sí mismo; sigue la prueba, tener que esperar, dejar que todo de-
cante. Desaparecen los actos, los pensamientos, los deseos. Entonces me 
descubriré a mí mismo, seré capaz de aprehenderme. Luego empieza la otra 
meditación que nos pone en relación con el uno y se crea en mí la unidad 
que es Dios. Esta unidad no se logra con esfuerzos intelectuales o análisis u 
observaciones o cálculo, sino en un retorno hacia dentro de mí mismo. Este 
retorno se logra saliendo del mundo de la multiplicidad que nos rodea para 
encontrar el uno. La primera condición para conocer a Dios como Verdad es 
amar. El grado mínimo de amor es no perjudicar lo que en sánscrito es ahimsa 
que hemos traducido como No-violencia, Así entendido podemos observar 
que estamos muy cerca del amor en San Pablo.

La No-violencia (…) es el desafío de consolidar en mí mismo una unifi-
cación espiritual. El camino es la acción. “Los activistas jóvenes debían 

27	 François Vaillant. La non-violence; essai de morale fondamentale, contraportada, 
Paris, Le Cerf, 1990, p.

28	 Miguel Grinbeg (Comp.). Gandhi; reflexiones sobre el amor incondicional, Bue-
nos Aires, Longseller, 2001, p. 95.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-214-

C
O

D
H

EM

utilizar los métodos no-violentos para mostrar cuan superior, cuan adelanta-
dos, cuan civilizados son”29. Por consiguiente, era menester asumir la ahimsa 
(palabra que nadie ha traducido adecuadamente) y la satyagraha30 no como 
un medio para alcanzar tal unidad sino como un fruto amoroso de esa unidad 
prealcanzada”31. Aclaremos ahora que se consideran dos formas de satyagra-
ha. La primera es testimonio. Tiene cariz religioso. Permite el aligeramiento de 
la conciencia y la purificación, es un sacrificio. De ella no podemos esperar 
consecuencias o efectos exteriores. Si es público es como testimonio, no es 
para obtener algún beneficio. Puede ser opción para invitar sin decirlo a otros 
a unirse a la acción. La segunda es la satyagraha de presión es un acto de 
fuerza. Se coloca la fuerza del espíritu a favor de lo que consideramos es la 
verdad y la justicia... nada de fuerzas brutales... Por supuesto, se entra en esta 
satyagraha para causas superiores: vida o muerte, amor o salvación.

El hombre purificado se enfrenta también a la violencia estructural contra 
la que habremos de luchar. Esta dimensión es fundamental; dice Gandhi: 
“La No-violencia no es una virtud monacal destinada a procurar la paz 
interior y a garantizar la salvación individual. Sino que es una regla de 
conducta necesaria para vivir en sociedad, porque asegura el respeto de 
la dignidad humana”32. Dos son los pilares de esta acción: la libertad y la 
resistencia a la opresión nos decían ya los asambleístas franceses en su 
Declaración de los Derechos del Hombre y del Ciudadano. Igualmente, 
debe defenderse la igualdad que también es constitutiva de la dignidad. 
Notemos que para resistir se necesita fuerza y el pueblo escoge más fá-
cilmente el sufrimiento que la resistencia. La acción no-violenta por otra 
parte es lenta “Los que quieren hacer el bien no son egoístas, no tienen 
prisa, saben que impregnar de bien a la gente requiere mucho tiempo”33.

29	 Peter Ackerman and Jack Duvall. A force more powerful, New York, Palgrave, p. 
485 (la cita se refiere a las luchas llevadas a cabo en Serbia contra Milosevic en 
los años 1996-1998).

30	 Puede traducirse como la exposición de la verdad ante una maldad. Es fe en la 
verdad como fuerza autónoma.

31	 Miguel Grinbeg (Comp.). Op. Cit., p. 8-9.
32	 Gandhi. Tous las hommes sont frères, Paris, Galimard, col. Idées, n. 200, 1969, p. 161.
33	 Richard Attenborough (comp.) Gandhi; sus propuestas sobre la vida, el amor y la 

paz, Barcelona, Amat, 1982, p.43.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-215-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

En resumen, se trata de decir no a la violencia: no golpear física o men-
talmente al otro, no maltratarlo, y ciertamente no violarlo ni matarlo. Será 
actuar contra la violencia, sin violencia.

Es necesario para la acción distinguir dos clases de violencia, lo que nos per-
mitirá apuntar nuestras acciones hacia la violencia verdadera. Observamos 
primeramente la violencia directa. Es la injusticia plasmada en la organiza-
ción social o política, es el mal cometido por quienes mandan sin el respeto 
a sus representados, es la del patrón inconsciente o malvado que no paga los 
salarios justos, es la del político que se interesa por el bien de su partido y ol-
vida su responsabilidad hacia la población y así sucesivamente. Esta violencia 
directa es la que nos interesa, es el objeto directo de nuestras acciones. Existe 
una segunda violencia que es la indirecta o de respuesta. Helder Camara lo 
afirma en su teoría de la espiral de la violencia. Primero es la injusticia que 
reina en las estructuras, luego, segundo nivel, es la respuesta de los afectados 
por esta violencia directa, es el pueblo que se levanta para recobrar la justicia. 
Finalmente es la represión contra los manifestantes que, con derecho, se han 
expresado contra el sistema injusto. No castigamos, no podemos castigar a 
los que actúan violentamente por respuesta a una violencia que los afecta 
profundamente. Está mal pintar las paredes de las casas como lo hacen los 
grafiteritos, pero no son ellos el origen de la violencia sino que responden 
a la falta de trabajo, la falta de escuela, la baja calidad de vida en la que se 
desenvuelven sin caer en la ingenuidad de no ver la dimensión de la maldad 
consciente. Habrá que llamarles la atención pero la injusticia contra la que se 
levantan los no-violentos es la del primer nivel.

Desde ahora podemos iniciar una categorización. El movimiento no-vio-
lento permanece en el ámbito de la moralidad; “en efecto no atenta contra 
la vida, ni contra el honor, ni contra los bienes de nadie, por eso es no-
violento”34. Tolstoi quien fue el iniciador de la conversión de Gandhi así lo 
ha descubierto en el evangelio según san Mateo: no devuelvan el mal por 
el mal. Esta expresión que podría entenderse como no hacer nada, dejarse 
destruir por la violencia ajena, encierra la otra dimensión que es la acción 
variada que los no-violentos oponen a las agresiones.

34	 Lanza del Vasto. Vinoba o la nueva peregrinación, Buenos Aires, Sur, 1955, p. 251.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-216-

C
O

D
H

EM

La No-violencia
Es fuerza de la Verdad para Gandhi 
Es fuerza de la justicia para Helder Camara 
Es fuerza de amar para Martin Luther King35.

Mateo 5: 39
Siguiendo a Tolstoi nos acercamos a lo que será esencial en Gandhi. La 
no cooperación, no devolver el mal, es una de las armas más importan-
tes de la No-violencia porque “en su incomparable ensayo, On Violence, 
Hannah Arendt arguye que la violencia es absolutamente incapaz de crear 
poder—no puede promover las causas sean históricas, sean la revolución, 
ni progreso, ni reacción”36. “Helvey37 insistía en cómo romper la costum-
bre de la sumisión a la autoridad porque la única autoridad es la fuerza de 
la verdad la que hace crecer y que fortifica. La autoridad no es fuerza de 
coacción sino capacidad de despertar las conciencias y también subvertir 
los pilares del régimen, incluyendo la policía y el ejército”38. Debe recor-
dar que además de esta forma de lucha es sólo un medio. La satyagraha 
es un medio, es fuerza de la verdad que tiene por meta la conversión de 
quien comete la injusticia y pasa a ser defensor de la verdad. Satyagraha 
es un medio para vencer el miedo y la parálisis.

“Para negar tanto los deseos materiales como las emociones que contratacan 
un espíritu de ahimsa, se requiere fuerza. Siguiendo este camino, el satyagrahi 
(el practicante del satyagraha) es capaz de liberar una fuerza más potente que 
cualquier arma. Se trata de una fuerza de amor intenso nacida a partir de la 
ausencia de intereses propios. Es una búsqueda activa de la verdad, despro-
vista de hostilidad, rabia y violencia, que permite que la víctima se considere 
unida a su atacante. Gandhi definía satyagraha con la “fuerza del alma” que 
emerge a partir de la revelación del verdadero espíritu humano”39.

35	 Charles. “Engagement et fidélité”, Nouvelles de l’Arche, abril 1981, n.° 7, p. 97. 
36	 Peter Ackerman and Jack Duvall. Op.Cit., p.505.
37	 Helvey es un militar amigo de Sharp –de la No-violencia, para entrenar a los 

jóvenes a los métodos de la lucha no violenta.
38	 Peter Asckerman and Jack Duvall. Op.Cit., p.486.
39	 Richard Attenborough (Comp.) Op.Cit., p.110.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-217-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

“A la pregunta ¿qué es la No-violencia?, podemos responder ahora que 
se presenta como la virtud moral. Haciendo derivar la No-violencia de la 
estructura propia de la frónesis de Aristóteles y de la prudencia de Tomás 
de Aquino –dando carácter moral a la elección de medios eficaces– la 
No-violencia presenta como primera de las cuatro virtudes cardenales ante 
las otras tres que son la justicia, la valentía y el dominio de sí, los medios 
de realizarse en conexión las unas con las otras. Por eso es posible decir 
que la No-violencia, como virtud moral y política de la razón práctica rige 
el conjunto de la vida moral”40. Esta ética implica también la referencia a 
la libertad porque la lucha no-violenta pretende liberar a todos, para que 
desarrollen sus potencialidades, específicamente su presencia activa en la 
humanización del medio.

La dignidad es precisamente el valor central de este proceso de humaniza-
ción. Viene bien recordar el gran discurso de Martin Luther King: I have a 
dream en el que dice que vamos hacia el advenimiento de un mundo nue-
vo donde nuestros hijos se sentarán en la misma mesa negros y blancos. 
Habrá respeto a todos los otros hombres por diferentes que sean. Y si el 
objetivo es la libertad y la igualdad entre todos la resistencia, la dignidad 
se hace imprescindible contra la opresión.

La resistencia a la opresión es la consecuencia de los otros derechos hu-
manos. Dicha resistencia que aparece en la Declaración de los Derechos 
del Hombre y del Ciudadano no fue tomada de nuevo en la otra Decla-
ración de 1948. No olvidemos que la moralización sólo se logra en la 
acción; acción que contiene la valentía.

Podemos distinguir dos clases de valentía. Una que se ha llamado valentía 
de papel, que es aquella de los que escriben y toman el riesgo de decir cosas 
que molestan y, a pesar de ello siguen haciéndolo. Pienso en los grandes 
periodistas de nuestro México. Se reconoce también la valentía de la sangre, 
un poco siguiendo el tema del martirio en la Iglesia. Se decía que el martirio 
es el bautismo de sangre. De igual forma es mártir o héroe quien arriesga la 
vida poniéndose ante el posible sufrimiento y la posibilidad de la muerte. Es 
interesante observar el hecho siguiente: me inspiro mucho en la vida real y en 

40	 François Vaillant. Op. Cit., p.228.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-218-

C
O

D
H

EM

el estudio en un libro editado en Francia: La Non-violence; essai de morale 
fondamentale de François Vaillant41 que dedica la mayor parte de su texto a la 
prudencia y la relaciona con la No-violencia hasta hacerla casi una sola cosa 
cuando se entiende bien qué es la prudencia.

Y podemos seguir observando este hecho editorial donde se plantea una 
nueva moral basada en los principios, las estrategias y las tácticas no-
violentas. Una moral en acción, alejada de los libros para aventurarse en 
la experiencia humana de la verdad y la justicia; pilares, como lo hemos 
visto, de la ética de la No-violencia.

“Gandhi tiene aún muchas cosas que decir sobre la re-
lación entre el hombre y la verdad, entre cada hombre 
y su verdad: lo que no significa que deba ser la ver-
dad de un ser individual, de un asceta aislado, de un 
intelectual aristocrático. También puede ser la verdad 
propia de los hombres que en conjunto constituyen un 
pueblo (…) Por lo demás, a su temática de la búsqueda 
de la verdad se liga intrínsecamente su ideal de la No-
Violencia, que es el rechazo a practicar la violencia, 
pero también a sufrirla”42.

Sin esta convicción de que la verdad es la fuerza más grande a la que puede 
recurrir el hombre, habríamos desaparecido ante tantas guerras y violencias.

Ética y moral
Desde Tolstoi descubriendo el texto Mt.5:39 sabemos que no podemos 
aceptar sin reaccionar los actos violentos. Debemos buscar los medios 
adecuados que encontramos en la No-Violencia. El sufrimiento aceptado 
entra en un proceso de lucha porque la violencia no puede ser asumida.

Apuntemos aquí el rechazo a sufrir la violencia. Encontramos así los ele-
mentos esenciales de la virtud de la No-Violencia. Notemos el paso que 

41	 Ibidem, p. 281
42	 Enrica Collotti Pischel, Gandhi y la No-Violencia, Buenos Aires, Nueva visión 

SAIC, p.25.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-219-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

acabamos de dar. De una visión reducida pasamos a ampliar la riqueza 
de esta manera de vivir, de esta manera de ser hombre. Virtud hace pen-
sar en fuerza, pero una etimología más libre nos habla del “vir” que es el 
hombre. Virtud moral y virtud política, vida interior, responsabilidad sobre 
el medio y virtud de la acción política, es decir, del orden social. La No-
violencia se enfoca en estas dos direcciones conjuntamente aun cuando 
la fase de purificación (sendero duro de seguir y difícil de ascender, dice 
Gandhi) se impone como primer momento antes de la acción política a 
veces difícil de orientar. Relacionamos la política con la moral porque 
para una persona que se considera y actúa moralmente bien es conducida 
a penetrar en la política. Esta política que “aumenta la influencia de la mo-
ral o bien actúa de tal suerte que todos podamos encontrar en el mundo 
la satisfacción razonable”43. Y podemos volver a la definición sintética: La 
No-violencia es una espiritualidad que se vuelca en la acción política. Aho-
ra bien, moral y política no se reducen la una en la otra. Es decir, no todo 
es sólo moral, ni todo es sólo política excluyendo la moral. La violencia y la 
No-violencia se separan cuando hemos optado por la razón; por eso Gandhi 
ha dicho: la razón es otro nombre de la No-violencia. La No-violencia exige 
a la política cumplir “una tarea que consiste en promover la justicia entre los 
hombres, por medios morales y eficaces”44. La No-violencia, por ejemplo, 
ha demostrado ser un medio eficaz para defender el bien común.

De nuevo ¿por qué se llama No-violencia? “Lo que les importa a los gandhia-
nos en la paz como en la guerra o en la revolución, en la prosperidad o la 
miseria, en la felicidad o la desgracia, es el desarrollo del ser humano”45. 
Observamos así como esta filosofía y sus tácticas se enfocan esencialmen-
te al ser humano que en estas luchas no puede ser humillado, desprecia-
do, marginado sino que es parte estructurante de la nueva sociedad hacia 
la que apunta la No-violencia activa.

Frente a la violencia, incapaz de traer una solución humana a los inevita-
bles conflictos que constituyen la trama de la historia de la humanidad, la 
No-violencia propone una alternativa.

43	 E. Weil. Philosophie et Réalité, Paris, Beauchesne, 1982, p. 245.
44	 Ibidem, p. 68.
45	 Lanza del Vasto, Op. Cit. p.253, nota 2.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-220-

C
O

D
H

EM

La filosofía de la No-violencia trata de desconstruir la ideología de la pre-
tendida violencia necesaria y legítima que domina nuestras culturas y so-
ciedades- acordémonos de la teoría de la guerra justa-, y desarrollando 
una cultura de la No-violencia, con métodos de acción que permiten la 
gestión positiva de los conflictos. La coherencia entre el fin y los medios 
se impone como un imperativo tanto ético como estratégico.

La acción no-violenta históricamente ha sido puesta en práctica en las lu-
chas de resistencia por los derechos humanos, con, en un primer rango, la 
lucha por la independencia de la India llevada a cabo por Gandhi.

La acción no-violenta es resistencia, no-cooperación, desobediencia a las 
leyes injustas; apunta hacia crear una relación de fuerzas para combatir 
las situaciones de injusticia y de opresión. Pero la No-violencia es tam-
bién una fuerza propositiva: pretende crear un programa constructivo que 
apunta, aquí y ahora, desde la fase de resistencia, a anticipar la sociedad 
solidaria de mañana, estableciendo las estructuras alternativas que garan-
tizan la justicia y la libertad”46.

Agresividad vs violencia
Para lograr éxito en la acción no-violenta es preciso distinguir estas dos 
manifestaciones del ser humano.

La agresividad es natural, parte de nuestras energías. Es una fuerza sin la 
que no podríamos vivir. El medio (naturaleza al principio, hoy la socie-
dad) demanda a quienes se desenvuelven en él (somos todos) una fortaleza 
creadora, constructora, de los nuevos modos de convivir. Luchar contra los 
elementos, la lluvia, el frío, el excesivo sol… son en cada caso la ocasión 
de despertar en nosotros estas energías. La agresividad está mezclada con 
otras formas de expresarse: la competición y hasta la supervivencia. Hoy se 
acepta, por consiguiente, que la agresividad es legítima porque es práctica-
mente indispensable para la supervivencia. La agresividad es intencional, 
es decir, se orienta hacia otro. La violencia por el contrario no necesita a 
este otro. La violencia es ciega. La agresividad entonces se manifiesta como 

46	 A.N.V., 2° trimestre 2009, junio 2009, p.72

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-221-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

comportamientos dirigidos contra el prójimo y que llevan algún perjuicio a 
su integridad personal por lo que la agresividad debe ser educada o adies-
trada pero busca sólo fines positivos.

Para no caer en la confusión entre estas dos teorías, se ha creado el térmi-
no combatividad para hablar de este conjunto de acciones y de intencio-
nes que va dirigido hacia el medio incluyendo a los otros seres humanos. 
El combativo es una persona realista que se conoce a sí misma, quiere 
decir que conoce su potencial, reconoce los riesgos intrínsecos a la acción 
que va a emprender.

La violencia, por su lado, es creada, es un fenómeno social, no tiene ori-
gen animal. Pertenece a la anticultura. La violencia nace en una energía 
sin control. El violento puede actuar conscientemente aun cuando, en la 
mayoría de los casos, el instinto de destrucción se apodera de las faculta-
des superiores. Por esta razón es posible actuar contra la violencia apor-
tando los valores de nuestra cultura. Valores que Gandhi criticaba cuando 
eran valores aceptados pasivamente. Exige un esfuerzo para encontrarlos 
de nuevo que lleva consigo la ascesis para voltearse hacia el interior. 

La combatividad no-violenta nos ubica a igual distancia de la pasividad y 
de la violencia. Es una afirmación de sí que respeta al adversario. Es una 
actitud ofensiva en frente del adversario.

Fin y medios
La reflexión sobre estas dos esferas es esencial en la No-violencia. Hannah 
Arendt afirma: “La sustancia misma de la acción violenta está determinada 
por la categoría de medios-fin”47. Muestra que en los asuntos humanos se 
corre el riesgo de que los medios absorban los fines. Justificamos nuestras 
acciones en función del fin. Afirmamos que los medios no son más que 
medios pero, precisamente, declara Gandhi, en los medios puede apre-
ciarse el fin. Un fin bueno puede pervertirse porque los medios utilizados 
no corresponden a la meta. En la película El huevo de la serpiente48, con 

47	 Hannah Arendt. Sobre la violencia, México, Joaquín Mortiz, 1970, p. 9-10
48	 Ingmar Bergman, 1977.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-222-

C
O

D
H

EM

mucha claridad cómo a trasluz se ve la serpiente aún embrión en el hue-
vo. Lo mismo dice nuestro estratega cuando afirma que el árbol está en 
la semilla. Todo reside en los medios que deberán definirse y ponerse en 
práctica cuidando siempre que no desvirtuarán el objetivo perseguido. 
Finalmente, el fin se enriquece por los medios elegidos para alcanzarlo.

En asuntos humanos donde rige la libertad, no puede predecirse con certeza 
el resultado de la acción, por esta razón los medios se tornan determinantes.

En el uso de la violencia, la historia se ha repetido muchas veces. Los medios 
violentos han producido sociedades violentas y no lo que se hubiera desea-
do: la eliminación de las costumbres de la violencia individual o social. Los 
medios no son simple variable dependiente del fin; desde la aplicación de los 
medios se ponen en marcha ciertos fines intermedios o finales. En educación 
lo observamos, los medios como la disciplina en clase ya son un fin porque la 
disciplina es un requerimiento de la vida en sociedad.

El problema que sufrimos hoy es que el hombre ha perdido la noción de fin 
porque ya ningún fin le es asignado por una sociedad que no está centrada 
en el hombre. En nuestro medio (Occidente) no se han desglosado fines y 
medios; somos mecánicos y hacemos que se deduzcan de forma abstracta 
los medios del fin prefijado y así automáticamente surgen los medios que 
no son pensados hasta afirmar que todos los medios son buenos. Ejemplo 
de este planteamiento es la manera de tratar la revolución social como en 
los años sesenta del siglo pasado, donde jóvenes desesperados e impulsa-
dos por la guerrilla afirmaban: la revolución del signo que sea.

La No-violencia aporta tanto el fin como los medios, precisamente porque 
se centra en el hombre, que siempre será respetado. Este es el fin: amarse 
los unos a los otros, lo que implica levantar los obstáculos, los conflictos 
siguiendo un programa de acciones no-violentas.

El fin que buscamos es el bien común. Aun cuando las acciones que lleva-
mos a cabo son particulares, se dirigen al bien común que es universal. Las 
acciones particulares son medios para alcanzar el fin. Este bien común puede 
crecer gracias a esas acciones que finalmente nos hacen caminar hacia un 
mundo más justo. Un bien duradero nunca vendrá de acciones mentirosas o 
violentas. La No-violencia actúa con medios buenos, justos como lo deman-
da el respeto a todos los hombres y a la humanidad en ellos.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-223-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

La fuerza
La acción no-violenta desplaza la visión muy actual de aquellos que creen 
que para eliminar la violencia hay que ser más violento que el violento. 
Esta acción no-violenta reclama la fuerza hecha de valor, de dominio de 
sí, la aceptación no resignada del sufrimiento y el sacrificio sólo puede 
hacer estallar la verdad. Esta verdad no trata de desesperar al adversario. 
Tampoco se confunde el error en el que ha caído. La acción consistirá más 
bien en regresar a las proporciones de lo real y llama al corazón y a la con-
ciencia para ayudar a reconocer la verdad. En la tradición occidental estas 
virtudes se agrupan en la virtud de la fuerza. De ahí que la No-violencia 
demanda mayor valentía que la violencia. La fuerza moral puede darse 
en una persona físicamente débil. El débil puede aprovechar su situación 
para demostrar hasta donde llega la fuerza del espíritu.

La acción no-violenta no empieza con un gesto espectacular sino que en las 
acciones se tejen relaciones que deben crecer. Sin embargo, es preciso apun-
tar que la evolución de las acciones no violentas en Europa49 condujo a los mi-
litantes a pensar y organizar acciones cada vez más espectaculares. La presen-
cia de los medios, sobre todo la televisión con sus imágenes y su movimiento, 
exige adaptarse a este modo de presentarse en las acciones no-violentas.

El miedo se encuentra en el origen de la desesperación y de la violen-
cia. Más urgente aún que el vencer el miedo que jamás desaparece es la 
pasividad de las renuncias a la responsabilidad y al compromiso social 
lo que debe combatirse. La filosofía de la No-violencia arranca de esta 
reflexión: urge salir del letargo. El compromiso proviene de una llamada y 
es respuesta a ella. Para ello, dice Lanza del Vasto, un camino es el rappel 
(recogimiento de breve duración pero repetido varias veces en el día). El 
rappel es el retorno a la conciencia viva y libre, al interior del interior se 
enciende esta llama del rappel en el centro de la conciencia. Otro medio 
es la oración y la meditación. Otras posiciones muchas veces involunta-
rias son la sensiblería, la cobardía, la evasión lírica o religiosa (mística), la 
ausencia frente al mundo, el dejar hacer.

49	 En Europa la No-violencia ha adquirido la categoría de arte de gobernar. Es un 
poder democrático que apoya o sustituye en casos concretos la función de los 
legisladores y de los mandos superiores; amen de ser instructora del pueblo.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-224-

C
O

D
H

EM

Apoyémonos en un ejemplo muy frecuente: la pareja humana. Nos pre-
guntamos frecuentemente qué hacer en los casos de violencia de uno de 
los dos en la pareja hacia el otro. “Es un asunto privado” lo recuerdan a 
menudo los hombres violentos. Una solución puede formularse así. La 
No-violencia, como estrategia de acción, es también el primer camino 
a seguir para salir de la discriminación; aquí la mujer marginada por su 
esposo. Habrá que aprender a dialogar y a forzar el diálogo cuando una 
de las partes no quiere adoptar este medio de solución. Para eso se requie-
re fortaleza personal, fortaleza espiritual que no necesariamente física. El 
poder del silencio es una de las herramientas para obtener cambio de ac-
titud. Esta fortaleza se expresa primeramente en el vencimiento del temor 
y la afirmación de sí. Autovaloración de sí, porque en estas violencias y en 
las discriminaciones se cae en esta situación por no haber querido luchar 
o ignorar los modos de lucha que sean no-violentos. Esta renuncia a luchar 
nace en el desconocimiento del valor personal o por no crear enemigos. 
La No-violencia aporta todos los elementos necesarios para resolver este 
problema. Educar a la mujer (caso de violencia intrafamiliar) para que sea 
fuerte, éste sería el camino, los medios son múltiples. Para eso debemos 
alcanzar una profunda fe en el otro. Fe en su ser humano, fe en sus poten-
cialidades empezando por la razón. 

Los enemigos en esta lucha son por una parte la cólera vengativa y por la 
otra la inercia de las mayorías50. 

El hombre cabal se obliga a actuar
Martin Luther King dice: “la aceptación pasiva de un sistema injusto es no-
civa, ya que constituye en sí una cooperación con ese sistema”51. Gandhi afir-
ma: “No se puede ser no-violento de verdad y permanecer pasivo ante las 
injusticias sociales (…) es imposible ser a la vez cobarde y no-violento”52. 
El único medio digno del ser humano para reparar una injusticia es el 

50	 Shantidas (Lanza del Vasto). “Martin Luther King au mont Nébo” en Nouvelles de 
l’Arche, mayo 1968, n.8, p. 125.

51	 John Ansbro J. Martin Luther King Jr.; el desarrollo de una mente, México, Publi-
graphics,1985, xvi, p.215.

52	 Gandhi. Todos los hombres son hermanos, Madrid, Sígueme, 1973, 259 p.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-225-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

sacrificio “esta cadena horrible de violencia en la que el mundo vive no 
puede romperse sino por ello”53. Estas declaraciones no se prestan a du-
das. La No-violencia es para hombres y mujeres sensibles a la injusticia, 
aptos para actuar y activistas. Gandhi también afirmaba que entre cobardía y 
violencia, optó por la violencia. Muestra cuan importante es la fortaleza de la 
mente de quienes adhieren a este movimiento en pro de la justicia y la verdad 
bases de una nueva sociedad que se construye en la acción contrariamente 
a lo que ocurre en la violencia que sólo destruye. “La verdad implica amor y 
la firmeza es sinónimo de fuerza”54. La justicia no es sólo una virtud que se 
tiene o no, sino que es una obligación absoluta para quien se dice ser moral. 
No puede dejarse de actuar contra la injusticia, es un deber fundamental. Es 
una lucha por la vida en dignidad, en donde trabajo y ocio sean repartidos 
equitativamente entre la comunidad de hombres.

La primera condición para conocer a Dios como Verdad es amar. El grado 
mínimo de amor es no perjudicar lo que en sánscrito es ahimsa que hemos 
traducido como No-violencia. Así entendido podemos observar que esta-
mos muy cerca del amor en San Pablo.

Práctica valorada, la vida en comunidad es el resultado final de la lucha dada 
contra la injusticia. La vida en comunidad nos permite encontrarnos a noso-
tros mismos, es decir a encontrar la violencia que está dentro de nosotros. 
La comunidad nos ayuda en este proceso arduo y lento, condición, por lo 
demás, de la nueva sociedad que es el objetivo de la No-violencia Activa.

Pasos a seguir
Vinoba indica: En primer lugar deseo un cambio de los corazones, luego 
quisiera traer una transformación de las existencias, finalmente buscar un 
cambio de estructuras. Nada de todo eso puede realizarse mediante la 
fuerza”55. Analicemos paso a paso este programa de vida y de acción. Pri-
meramente, debemos contar con el ser humano. El es el punto de partida 
y de llegada, principio y fin de la acción no-violenta. Esta conversión del 

53	  Chanterelle. “La porte ouverte” en Nouvelles de l’Arche, 1968, n.10, p.151.
54	  Richard Attengorough (Comp.). Op. Cit. p.49.
55	  Vinoba Bhava. La revolución no violenta, Paris, Albin Michel, 1958, p.39.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-226-

C
O

D
H

EM

hombre se dará con el ejemplo de otros. Es un movimiento interior que 
nos hace ocupar nuestro espacio con responsabilidad. El converso se ha 
hecho fuerte, ha perdido el temor y conduce a otros en la misma vía.

El segundo momento de este proceso revolucionario no-violento es la 
transformación de la existencia. El hombre converso se transforma en 
su totalidad. Sus pensamientos son otros, se hace sensible a la injusticia. 
Se hace líder en su medio. Su existencia, es decir, la manifestación de su 
ser, lo coloca a la vista de todos sin que por ello lo acapare el orgullo. Sabe 
sus limitaciones y sabe que deberá vencer el temor durante toda su vida; 
pero no está detenido en la acción. Finalmente, dice Vinoba, podremos 
cambiar las estructuras. Tomaremos el mundo como es y lo impulsaremos 
hacia nuevos horizontes hechos de No-violencia y de amor. El líder no-
violento rechaza las soluciones que se presentan sin amor.

Por efecto contrario, tocamos la tendencia pacifista que nació en Europa 
frente a la gran Guerra (1914-18). Jóvenes temerosos ante las exigencias 
militares y la consciencia de que muchos de ellos morirían en la guerra 
crearon el pacifismo, que es no hacer nada; es una falta de responsabili-
dad y muchas veces es cobardía. La No-violencia es distinta de pacifismo 
porque se enfrenta a la violencia. Gandhi se levanta contra esta desorien-
tación y muestra en sus palabras y en sus acciones que la No-violencia se 
encuentra en la posición opuesta; es decir, es escuela de lucha con armas 
no violentas como es el diálogo, las manifestaciones callejeras para atraer 
la conciencia de muchos y resolver el conflicto sin matar, sin herir, Ahim-
sa, sin producir daño al otro. 

El no-violento no es un ser al margen de la historia. Es un hombre activo y 
Lanza del Vasto afirma en la misma línea: “La resistencia no-violenta que 
dirige Gandhi se muestra más activa que la resistencia violenta. Exige más 
intrepidez, más espíritu de sacrificio, más disciplina, más esperanzas”56. 
Ciertamente ponemos al hombre en el centro de las intenciones y las ac-
ciones que cambian el entorno, haciendo del hombre un ser que se atreve 
a afirmarse y a actuar cuando se ve rodeado de personas y acciones in-
justas que son mucho más frecuentes de lo que se asume habitualmente. 

56	  Lanza del Vasto, Joseph. Pélerinage aux sources, II, p. 101.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-227-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

“La opresión se acaba cuando el pueblo deja de temer a las bayonetas”57. 
Hemos perdido la sensibilidad a la injusticia, por eso, o la reconocemos 
en torno nuestro y, a veces, en nosotros mismos. En pocas palabras: hay 
muchos pacifistas, hay pocos no-violentos.

La acción nace en la conciencia y la conciencia turba el poder. De ahí que 
la No-violencia es revolucionaria. Estamos alertas, nuestra imaginación 
nos abre nuevos horizontes (la imaginación es importante en la acción 
no-violenta para encontrar los modos de actuar adecuados, es decir, con-
formes al objeto de la lucha), descubre nuevas posibilidades. 

Métodos de la No-violencia
Como lo manifestábamos al inicio, poco o nada sabemos de la técnica 
utilizada en las acciones no-violentas. Es necesario acercarnos a los 
mecanismos metódicos y fríamente calculados de esta estrategia y sus 
tácticas: los efectos de masa, la disciplina, la resolución y la ausencia 
de miedo. Con esta atención orientada, veremos cómo la No-violencia 
es fuerza. En el movimiento de Martin Luther King en Birmingham58 
el lema de la acción era: “Recordar siempre que el movimiento de la 
No-violencia en Birmingham busca la justicia y la reconciliación, no la 
violencia; sacrificar mis deseos personales para que todos los hombres 
puedan ser libres; Tratar de desempeñar un servicio regular para los de-
más y para el mundo”59.

57	 Gandhi, en Young India del 22 de octubre de 1919, citado por Joan V. Bondurant, 
Conquest of Violence; the Gandhian Philosophy of Conflict, Berkeley, University 
of California Press, 1964, xxiii, p. 167.

58	 Abril de 1963. Martin Luther King está en la cárcel de Birmingham. Ante cierta 
indiferencia por parte de los ministros religiosos, escribe esta carta demostrando 
que su participación en el movimiento es buena y necesaria. El Dr. King deseaba 
que los ministros cristianos vieran el sentido que tiene la disciplina cristiana y 
se encuentra en el corazón de la lucha de los afroamericanos por la libertad, la 
justicia y equidad (Cfr. Ed. James Melvin Washington. The essential writings and 
speeches of Martin Luther King Jr. New York, Harper, 1991, p. 289).

59	 Cfr. Juan Parent J. La revolución social ¿debe ser violenta?, México, El caballito, 
1988, p. 107.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-228-

C
O

D
H

EM

Las reglas éticas que sostienen estas acciones son la renuncia a la vio-
lencia, la búsqueda de la verdad y decirla (saber a quién y cuándo), la 
verdad necesita testigos más que defensores, que las soluciones aportadas 
sean constructivas y orientadas hacia la justicia, desarrollar la firmeza, ser 
paciente (la acción no-violenta es a largo plazo, aceptar sin resignación 
el sufrimiento (fuerza de la No-violencia). Todo ello para que el opositor 
tome conciencia de su injusticia y se voltea hacia el bien.

No devolver el golpe según la interpretación de Tolstoi en su cita de Mt. 5: 39. 
No responder al mal con el mal, principio de la No-violencia gandhiana. En-
tre las múltiples acciones que la imaginación del no-violento se dan, está 
el ayuno a veces llamado huelga de hambre. Tiene por razón de ser la au-
topurificación y transformación de los sentimientos negativos del opositor 
en ser partícipes de la búsqueda positiva. Puede discutirse, dicen algunos 
críticos, su práctica del ayuno como camino de realización moral y, al 
mismo tiempo, de autopunición por los errores cometidos”60.

En general deben manifestarse sentimientos positivos, ser civil, es decir, 
respetuoso de las costumbres de la vida en común; con sinceridad, mesu-
rada y exenta de recelo. Para ello se requiere apoyarse en principios muy 
sólidos, nada de caprichos ni de odio o rencor61. Lo que se busca es el 
autocontrol, que es la primera fuerza del no-violento: el ayuno, la manera 
de alimentarse, de descansar y de trabajar, la No-violencia abarca todo el 
ser humano. En otras palabras, y siguiendo la línea trazada en estas pá-
ginas podemos no sólo observar sino recibir la invitación a mantener en 
nosotros el sentido del ser humano como centro de toda nuestra actividad: 
es el humanismo en su significación genuina.

Nos encontramos así ante la desobediencia civil. Esta acción para ser ver-
dadera debe ser disciplinada, tener ideas e imaginación, ser cuidadosa y 
fijar la atención, acción no-violenta propia de las acciones civiles, llama-
da civil porque no criminal, arma de la que Gandhi echó mano frecuente-
mente. Su guía ha sido el famoso libro de Thoreau con el mismo nombre. 
La negociación y los recursos constitucionales son pasos previos que deben 

60	 Enrica Collotti Pschel. Op. Cit., p. 43.
61	 Cfr. Gandhi. Op. Cit.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-229-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

llevarse a cabo y sólo cuando hay negativa repetida por parte de las esferas de 
mando, se recurre a la desobediencia. Una ley injusta debe ser desobedecida.

La palabra civil que califica esta acción tiene un segundo sentido que 
se refiere a la civilidad. Los luchadores guardan una actitud respetuosa 
de sus oponentes, los que respetan las leyes aun cuando sean injustas. 
Las condiciones reconocidas después de las numerosas experiencias son 
varias. Disciplina por parte de los luchadores no-violentos, capacidad de 
sufrimiento sin límite (es un factor decisivo porque alcanza mental y sensi-
blemente al violador de la justicia) y obediencia a los líderes.

Una acción esencial es el perdón. El perdón, fase central del proceso de acción 
no violenta es la virtud de los fuertes. El que sabe perdonar es el que sabe amar.

Una regla que aprendemos en la psicología es que si el opositor observa que 
el no-violento no tiene la menor intención de levantar la mano contra él, ni 
siquiera para salvar la propia vida, dice Gandhi: perderá las ganas de matarlo.

Es importante saber que la primera reacción ante la acción no-violenta es la 
extrañeza, la sorpresa que son los pasos iniciales para obtener la conversión. 
Encontramos en Gandhi la frase siguiente: “Primero, ellos te ignoran, más 
tarde, se ríen de ti, luego te hacen pelear y entonces… tú ganas”62. 

La defensa y promoción de los derechos humanos es una lucha perma-
nente contra el anquilosamiento de muchos y que se dejan pisotear o se 
abstienen de actuar ante la injusticia de la que son testigos o víctimas.

Esta lucha puede darse desde el diálogo con el otro, que es principio y fin de 
las acciones no-violentas, hasta pasar ante los tribunales, llevar a cabo accio-
nes diplomáticas o manifestarse públicamente. No confundir la acción no-
violenta con la acción sin violencia. La primera es acción específica siguien-
do estrategias y tácticas propias de esta filosofía. La segunda es sencillamente 
la manera común de resolver los conflictos o adelantarse a ellos. Nombraría, 
por ejemplo de nuevo, las relaciones comerciales que son sin violencia, pero 
no son no-violentas. Podemos nombrar, la educación y tantas formas de co-
municarnos sin que se interponga el riesgo de la violencia.

62	 Gandhi, en http://www.luisprada.com/Protected/serie_i.htm, consultada julio 15, 2010.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



R
efl

ex
ion

es 
so

br
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

-230-

C
O

D
H

EM

Las Comisiones de Derechos Humanos tienen una función esencial en crear 
la cultura del respeto a los demás y sus Recomendaciones son llamadas de 
atención porque no se ha respetado la dignidad del otro en este proceso. 

Una tarea inicial consiste en crear la cultura del respeto a los demás y de 
su dignidad. La filosofía de la No-violencia es un alimento para que en-
contremos más opciones de promoción de los derechos humanos.

Las protestas no-violentas “se están transformando en ritos públicos en las 
democracias desarrolladas”63. Es la sociedad civil que toma las riendas 
del mando social, político, cultural ante la deficiencia y la maldad de los 
sistemas actualmente en vigor en muchas partes. En países industrialmente 
desarrollados las manifestaciones no-violentas son frecuentes porque es el 
modo de expresarse libremente.

“No hay No-violencia sin justicia, valor y dominio de sí”64.

La violencia sirve para defender bienes materiales, la No-violencia para 
bienes espirituales. 

Bibliografía
•	Ackerman Peter and Jack Duvall. A force more powerful, New York, Palgrave.
•	Ansbro J. John. Martin Luther King Jr.; El desarrollo de una mente, México, Publigraphicas, 

1985.
•	Arendt, Hannah. Sobre la violencia, México, Joaquín Mortiz, 1970.
•	Attenbogough Richard (comp.) Gandhi; sus propuestas sobre la vida, el amor y la paz, 

Barcelona, Amat, 1982.
•	Bhava, Vinoba. La revolución no-violenta, Paris, Albin Michel, 1958.
•	Bondurant V. Conquest of Violence; the Gandhian Philosophy of Conflict, Berkeley, Uni-

versity of California Press, 1964.
•	Boudouresques, Bernard, Luchar de manera distinta para defender los derechos huma-

nos, Toluca, Universidad Autónoma del Estado de México, 1995.
•	Capra, F., El tao de la física, Barcelona, 9ª edición, 2007.
•	Collotti Pischel, Enrica. Gandhi y la No-violencia, Buenos Aires, Nueva visión, SAIC.
•	Chanterelle. “La porte ouverte” en Nouvelles de l’Arche, 1968.
•	Charles. “Engagement et fidélité”, en Nouvelles de l’Arche, 1981.

63	  Peter Ackerman. Op. Cit. p.492.
64	  François Vaillant. Op. Cit., p. 217.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



-231-

Ju
an

 M
ar

ía
 P

ar
en

t J
ac

qu
em

in
El

 h
um

an
ism

o d
e l

a N
o-

vi
ole

nc
ia

•	Chung-Lian Huang, Al T’ai Chi, Barcelona, Editorial Sirio, 1994.
•	Dalai Lama. Compasión y No Violencia , Barcelona, Kairos, 2001.
•	Desroches, Léonard, Spiritualité et pratique de la Non-Violence, Ed. Novalis, Ottawa, 2004.
•	Donald, Neale, Conversaciones con Dios 2, México, Ed. Grijalbo, 1997.
•	Esquivel, Noé. La universidad humanista, ¿Utopía alcanzable?, Toluca, Universidad 

Autónoma del Estado de México, 2008.
•	Galtung, Johan, Conflict Transformation by Peaceful Means, Geneva, Ed. ����������United Na-

tions, 2000.
•	Gandhi, M., Mi Dios, Buenos Aires, Editorial Dédalo, 1976.
•	Gandhi. Tous les hommes sont frères, Paris, Gallimard, 1969. 
•	Gandhi. Todos los hombres son hermanos, Madrid, Sígueme, 1973.
•	Goss, Jean e Hildegard, Armas de la No-violencia, Bogotá, Ed. Paulinas, 1976.
•	Grinberg Miguel. Gandhi; reflexiones sobre el amor incondicional, Buenos Aires, Long-

seller, 201.
•	Lanza del Vasto, Joseph. Pélerinage aux sources, II,
•	Lanza del Vasto. Vinoba o la nueva peregrinación, Buenos Aires, Sur, 1955.
•	Marie-Pierre. “Le sacrifice dans la vie de Gandhi” en Nouvelles de l’Arche, enero 1984.
•	Muller, Jean-Marie El coraje de la No Violencia. Nuevo Itinerario Filosófico. Ed. Sal 

Terrae, Cantabria 2004.
•	Neale, Donald, Conversaciones con Dios 2, México, Ed. Grijalbo, 1997.
•	Nueva Biblia de Jerusalén, Bilbao, Desclée de Brouwer, 1991.
•	Parent, J. María, La acción No-violenta. Bases teóricas y sugerencias prácticas, Toluca, 

Comisión de Derechos Humanos del Estado de México, 2007.
•	Parent, Juan, La revolución social ¿debe ser violenta?, México, Ediciones Caballito, 1988.
•	Parent, Juan, “Fenomenología de la No-violencia”, Tiempo de educar, enero-junio, año 

7, número 13, Toluca, Universidad Autónoma del Estado de México, 2006.
•	Shannon, William H. (1996) “Seeds of peace. Contemplation and Nonviolence”, The 

Crossroad Publishing Company, New York, p. 108.
•	Shantidas (Lanza del Vasto). “Martin Luther King au mont Débo” en Nouvelles de 

l’Arche, 1968.
•	Vaillant François. La non-violence; essai de morale fondamentale, contraportada, Paris, 

Le cerf, 1990.
•	Varma, Ravidra, The Spiritual Basis of Satyagraha, Ahmedabad, Navajivan Trust, 2001.
•	Watts, Alan, ¿Qué es el TAO?, México, Ed. Diana, 2003.
•	Weil. E. Philosophie et Réalité, Paris, Beauchesne, 1982.

Internet
•	http://www.luisprada.com/Protected/serie_i.htm, consultada 12 de Julio. 2010.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Libro completo en: 
https://goo.gl/aq1VUg

DR © 2011. 
Comisión de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx




