Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

La No-violencia ante la injusticia

Pendiente de publicacién en la revista Tiempo de Educar. (2010)

La No-violencia como filosofia de la vida o como herramienta de lucha social
es poco conocida en los medios intelectuales o militantes en América Latina;
fenémeno contrario a lo que se vive en Europa donde las acciones no-violen-
tas hacen parte del arte de gobernar. Estas tacticas son el modo de dar a la
poblacion su parte en la vida politica y social de sus paises.

Juan Maria Parent Jacquemin

-179-

La tradicion es una fuerza sobre la que descansa el progreso; sin embargo,
no podemos quedarnos en ella. El movimiento que nos lleva nos obliga a
reconocer estas otras virtudes del ser humano: la bisqueda, el descubri-
miento, el rebasamiento. Esta sintesis, que consiste en aprovechar lo ad-
quirido y colocarlo en una visién general, creard esta filosofia de la vida.

La No-violencia no es un proceso, debe estar enraizada en nuestras vidas,
debe ser el resultado de una forma de vivir conforme al ideal teérico. La
violencia es ruptura entre td y yo saliendo de la ruptura interior. La unidad
de la vida es su fundamento mayor.

La No-violencia ante la injusticia

;Como adquirir la No-violencia? pregunta Lanza del Vasto. Parte del prin-
cipio y del inicio: Dios. El Ser, el Uno. LaVerdad. Y decir: “no hay mas que
uno, por consiguiente, todo lo que uno esta en él, y todo lo que une vuelve
a él”". Por esta razdn, la trascendencia de la verdad, no podemos sacrifi-
car nada de verdad para una mayor eficacia; verdad que s6lo uno mismo
encuentra y por la clarificacion interior, el “rappel”? es una herramienta

—_

Lanza del Vasto, “La réponse de Noé”, p. 150.

2 Rappel es una palabra francesa que significa recoger. En £/ Arca, la comunidad de
Lanza del Vasto, cada hora se llama a este rappel, para que no nos dejemos atra-
par por la actividad en la que estamos y nos reencontremos con nosotros mismos
y asi tener la capacidad de darnos a los demas. El solo darse nos vacia.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

importante para lograr el éxito en este ejercicio. Sufrimiento y sacrificio es
lo que hace brotar la verdad. Asi se repara la injusticia.

“El compromiso en la accion no-violenta implica el compromiso del individuo de
manera fuerte sobre lo que estd decidido a asumir. Una reflexion interior por consi-
guiente es necesaria para saber lo que lo atrae a hacerlo asi y hasta donde esta prepa-
rado para llegar. Eso estd en la unidad de la persona en cuanto cuerpo vy espiritu. La
No-violencia permite al individuo, bajo sus diversos aspectos, ser uno” .

Los militantes no-violentos descubrieron rdpidamente que, como se dio
en la vida de Gandhi, una purificacion interior serd necesaria para iniciar
cualquier movimiento o cualquier accion directa. Encontramos aqui las
raices espirituales que sostienen la No-violencia. Conocerse a si mismo
-180- es encontrar el centro de lo que somos, es encontrar la unidad. El cono-
cimiento de si construye una nueva vida. Hay una transformacién del yo
que es diferente del yo desconocido. Con el conocimiento despierta y nos
abre a la lucidez que podemos relacionar ahora con la verdad buscada y
la justicia. {Digan la verdad! Declaraba Solyenitzine cuando entr6 en el
mundo occidental. La verdad se equipara con la No-violencia. Dejemos
de mentir, mentamos un poco menos. Y positivamente es el trabajo de
desmenuzar los discursos para reconocer la mentira, primera accién no-
violenta que implica conversién. Esta tarea cuesta, se enfrenta a la inge-
nuidad o a la utopia de las que tanto se habla acerca de la No-violencia.
Despierta nuestro espiritu. Demanda valor porque se va asi contra lo po-
liticamente correcto. Ahi empieza el combate, la lucha por la verdad, el
amor y la justicia.

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

Este trabajo de conversién interior es el primer paso por el que todos de-
bemos pasar. Luego, la conversion se reflejara en toda nuestra vida inclu-
yendo nuestra vida politica. Larga vida: jno! Sino plenitud de vida aun
cuando se desee un dia mas gozar esta plenitud y los placeres de esta vida.
Es Lanza del Vasto que nos comunica ser amante de la vida, un viviente
grande. Y no-violento es decir, adversario de la muerte y del mal*.

3 Alain Refalo, Rencontre avec José Bové, p.6a.
4 Cfr. Arnaud de Mareuil, Lanza del Vasto;, sa vie, son oeuvre, son message, p. 15.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

La primera fase, por consiguiente, fue el lento y profundo trabajo de encon-
trarse consigo mismo y reconocer la presencia de la injusticia que a veces
propiciamos, a veces nos aprovechamos de ella, a veces la fomentamos.

El silencio ha sido el primer modo de encontrarse. En él poco a poco hablan
las voces interiores, poco a poco se separan de la imaginacion, de la mente,
del corazén de los luchadores. Libres de estas ataduras el militante podra em-
prender las acciones adecuadas para disminuir y eliminar la injusticia.

La No-violencia debe ser calificada para evitar un mal entendido frecuen-
te. Asi, lamaremos este modo de comportamiento como No-violencia ac-
tiva y, en algunos casos, es bueno afadir también, militante. Es el sentido
mas amplio que podemos dar a la No-violencia. Hablaremos de la No-
violencia colectiva que se aplica en revertir la violencia para resolver los -181-
conflictos, sean éstos sociales o internacionales, y también como estrate-
gia de accion revolucionaria. “(El Concilio [Vaticano Il]) ha declarado que
para resolver los inevitables conflictos entre los pueblos, debemos rem-
plazar los procesos de fuerza por un procesus de derecho: la negociacion,
garantizada por una institucién internacional”®. Hay aqui una referencia
directa, por una parte, al lugar de la mediaciéon como tactica no-violenta,
planteada con el mediador internacional y la respuesta a la demanda de
resolucion del problema mayor, que es la injusticia institucionalizada.

Juan Maria Parent Jacquemin

“Considero que la no-cooperacién es un instrumento de tal fuerza y pureza que
si se cumple en espiritu puro sera como buscar primero el Reino de Dios y todo
lo demas serd dado como naturalmente. La gente habra entendido su verdadero
poder. Habra entendido el valor de la disciplina, del autocontrol, de la accion
conjunta, de la No-violencia, de la organizacién y todo lo demds necesario para
construir una nacién grande y buena, y no sélo grande”®.

La No-violencia ante la injusticia

Ser no-violento es totalmente diferente de no ser violento. Decir al oprimi-
do que no sea violento, es abandonarlo en manos del opresor. Hablemos
de la miseria, de la injusticia y de la explotacién. De nuevo, no es lo mis-
mo decir “no te rebeles” a decir “tu sistema es indignante.

5 Schmidt (Obispo de Metz), Respuesta de Monseigneur Schmidt a propos d’une lettre
au Cardinal Spelman, en Nouvelles de I’Arche, afo XVI, octubre 1967, N. 1, p. 7.
6 M.K. Gandhi, Non-Violent Resistance, Mineola, Dover Publications, 2001, p
154-155.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

A pregunta expresa, Gandhi responde: “Yo creo, y todo el mundo lo apo-
yaria, que ningln gobierno puede existir ni por un corto momento sin la
cooperacion del pueblo, queriéndolo u obligandolo y si el pueblo cumple
la no cooperacién hasta el dGltimo detalle, el gobierno debera detenerse””.
La tarea es ardua y empezara con la creacién de un Arca como el de Noé
(es decir comunidades de tamafo humano) que salvé asi a lo que debia
salvarse. Y las catacumbas, que también salvaron a los perseguidos. Hay

2 un principio que sostiene la fe en un cambio y la conversién del injusto
o en justo, y por ellos del sistema injusto en un sistema justo. Este principio
3 es: Hay algo bueno en todo hombre y todos somos capaces de cometer el
mal. Ademas, “hay en cada hombre algo sagrado. Pero no es su persona.
Tampoco es la persona humana. Es él, ese hombre simplemente”®.
-182-

La No-violencia tiene una historia paralela a la historia de la humanidad;
se estructura y se expresa a si misma desde Buda y Jesucristo. En la época
moderna es Tolstoi quien “descubre” en el Nuevo Testamento la frase: “No
resistan al mal con el mal” que serd tomada por Gandhi, el gran estrate-
ga, a través del intercambio epistolar entre los dos y que servird de base
para la No-violencia requerida como lo veia bien el Mahatma. Estamos
ante una revolucion por la justicia y la paz. Estamos convencidos de que
cualquier hombre interesado en la moral no puede soportar la injusticia y
deberd aprender cuales son las “armas” de la No-violencia para lograr este
objetivo. Revolucién hecha de cambios continuos en donde hay concien-
cia de las demandas sociales. Es una victoria sin combate. Los cambios
exteriores no deben rebasar los cambios interiores. O sea, la ética debe
preceder a la accion transformadora de la sociedad. ;Por qué la justicia?
Aun las personas que no creen en la existencia de Dios de algin modo
creen que el universo esta del lado de la justicia, afirmaba L. King. ;Por
qué la paz? Mucho se habla de la paz de manera vaga: un gobierno mun-
dial, una ética mundial, la fraternidad entre todos los hombres. llusorio
también la Sociedad de las Naciones y hoy la Organizacién de Naciones
Unidas (ONU). Desgraciadamente no teniamos las herramientas necesa-
rias para lograr esta paz. La No-violencia se establece como el camino

Reflexiones sobre la No-violencia

7 Gandhi, Op. Cit,, p. 157.
8 Maria Villela Petit, “Persona, derecho, derechos humanos”, p. 54.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

hacia la paz, inalcanzable de todos modos, pero caminando hacia ella
creamos condiciones favorables a una vida en paz. Esto significa, contra-
dictoriamente, lucha. No optamos por el silencio a favor del movimiento
no-violento, sino que ubicamos la palabra en torno a la accién no-violenta
de tal modo que podemos explicar y justificar la accion e indicar cual es
la meta perseguida’.

“Como Gandhi, no vemos salvacién sino en el dominio, la purificacion y el don
de si, la pobreza voluntaria, el trabajo de las manos artesanal y rural, deber de
todos, la simplificacién de los medios y la clarificacion de los fines, la simplifi-
cacion de los intercambios y de los negocios y de las estructuras, la atencion a la
escucha de la voluntad de Dios y de la voz de la conciencia”™.

Juan Maria Parent Jacquemin

El trabajo manual podra satisfacer nuestras necesidades cuando las ha- -183-
yamos reducido; los medios de difusién se encargan de hacernos desear
mucho mas de lo que necesitamos y nos acosan a deber mil cuentas
indtiles. ;Por qué lo rural? Gandhi responde: “La industrializacion en gran
escala serd necesariamente competitiva y tendrd que buscar nuevos mer-
cados; de alli s6lo se derivard una explotacion directa o indirecta de los
campesinos”''. Gandhi llevé a cabo un combate, el de la verdad del hombre
contra la degradacion, la desnaturalizacion proveniente del colonialismo,
por una parte, y de la civilizacién industrial, por la otra. En estos progresos,
en particular los cientificos, debemos reconocer la marca del materialismo
que llega a ser dogma y produce el rechazo de todo aquello que no cabe en
la idea inicial. El azar es finalmente el Gnico motor de estos descubrimien-
tos. Hay aqui todo un proyecto de transformacion que consistiria en hacer
la ciencia transdisciplinaria unida a la filosofia. Para lograr este objetivo es
necesario penetrar en el conocimiento de la vida. La No-violencia nos in-
terpela para orientar nuestra vid en un sentido positivo, buscar la armonia.
Se tratara de regenerar la tierra y tratar de hacer crecer en él el amor. “La
humanidad tiene que salir de la violencia sélo a través de la No-violencia.
El odio puede ser vencido tGnicamente por el amor”'2.

La No-violencia ante la injusticia

9 Cfr. René Doumerc, Dialogues avec Lanza del Vasto, pp 43-52.
10 “De quel droit nos appelons-nous Gandhiens?”, p.138.
11 Mahatma Gandhi, citado en Ixtus, p. 1.
12 Gandhi, Reflexiones sobre el amor incondicional, p.13.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

De ahi que como en el personalismo de E. Mounier, se trata de reconstruir una
nueva civilizaciéon. Mounier habla de rehacer el Renacimiento. Y Jean Coq
afirma: “Al hacer el balance de un mundo que muere y la cristiandad justo
con él, Mounier quiere plantear los fundamentos de una nueva civilizacion.
Se necesita el increible desparpajo de la juventud, la ingenuidad del visiona-
rio o la pobreza del santo”'*. Esas virtudes son las que cultivaba Gandhi.

También se nos refiere: “Gandhi supo descubrir que detras del mito mo-
derno de la maquina, se encontraba la destruccién del hombre como per-
sona comunitaria, de sus tradiciones y de sus culturas”™. Gandhi también
dice: “Si la maquina te resulta Gtil, utilizala; pero si te es necesaria en-
tonces déjala de usar”'>. Y podemos anadir: la No-violencia es la mesa
184~ de salvamento. En dos palabras, pilares de la No-violencia, la salvacién
estd en buscar la realidad de todo cuanto nos rodea y la Verdad para este
mundo turbio y en peligro. El trabajo de las manos es el medio para resol-
ver muchos conflictos. La fuerza del cuerpo bien administrada nos dara
(nos da) suficientes bienes para vivir sin tantas presiones. Nos quedaria
tiempo libre para actividades culturales, educativas y otras. La lucha por la
justicia, tanto para Gandhi como para Lanza del Vasto, pasa por el trabajo
manual. También se nos indica:

CODHEM

“Gandhi ha mostrado que la No-violencia, para ser eficaz requiere de un esfuerzo
de construccion en todas las esferas vitales, individual, social, econémica y politi-
ca. Estas esferas deben organizarse y ser reelaboradas de tal suerte que el pueblo
habra aprendido a ser no-violento en sus vidas diarias, administra sus asuntos
sobre la base cooperativa y no-violenta y, por consiguiente, haber adquirido su-
ficiente fuerza y recursos para ser capaz de ofrecer una resistencia no-violenta
contra la violencia organizada”'®.

Reflexiones sobre la No-violencia

Esto nos demuestra que aun en el caso de la injusticia institucionalizada,
es decir, cuando la injusticia es el modo comun de relacionarse las per-
sonas y las instituciones, la No-violencia esta presente. Serd un trabajo

13 Jean Coq, “Sobre Emanuel Mounier”, p. 37a.
14 Javier Sicilia y Jean Robert. “Editorial”, p. 6.
15 Gandhi citado por Lanza del Vasto, “Wardha o tres meses con Gandhi”, recuadro en
p. 29.
16 Bharatan Kumarappa, “Nota del editor” en M.K.Gandhi. Non-Violent Resistance, p. v.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

mas largo, pero es factible. Ejemplos de estos cambios ante la injusticia
institucionalizada: Filipinas, régimen dictatorial vs democracia; M.L. King,
segregacion y marginacion universal hacia los negros por respeto y nuevas
estructuras, y asi sucesivamente.

“La legitimidad de la desobediencia civil para King esta fundada en la idea
de que la injusticia no puede ser combatida sino oponiéndole una fuerza
colectiva no-violenta”"”. Tocamos el punto medular de la lucha contra la
injusticia hecha sistema, el gran nimero de personas comprometidas con
acciones abarcadoras de este sistema “la maquina de la injusticia debe
enfrentarse en el corazon del sistema sin ofender ni humillar a aquellos
que tienen los mandos”'®.

Juan Maria Parent Jacquemin

, . . o -185-
En pocas palabras, podemos afirmar que las acciones no-violentas, impli-

cita o explicitamente, tienen una base comun que es su vision de la natu-
raleza del poder y como tratar con él. Se entiende asi como tales acciones
deben ser variadas de acuerdo al fin perseguido. Las manifestaciones del
poder son multiples y la accion no-violenta se adapta a cada forma: poder
en la familia, poder en el comercio, poder en la educacién, poder policia-
co o militar y demas formas que demandan de los militantes no-violentos
mucha imaginacion. A cada poder puede corresponder una injusticia, que
se hace asi el objetivo de la lucha “porque la injusticia debe ser expuesta
como en la medicina natural, luz y aire, con todo y la tensiéon que puede
producir, a la luz de la conciencia humana”™. Eliminar la injusticia bajan-
do el nivel del poder que la sostiene o la provoca. Para eso y para todas las
acciones no-violentas se requiere tiempo para pensar las posibilidades de
éxito. Gandhi al respecto afirma:

La No-violencia ante la injusticia

“Que tenga que arrepentirme si no logro poner fin a la violencia no entra en este
asunto. Nadie puede detener la violencia. Sélo Dios puede... Por lo que debemos
probar en la medida de nuestro poder. Considero que nuestra experiencia de la
No-violencia ha dado resultados de una buena amplitud”?°.

17 Alain Refalo, “Martin Luther King et la désobéissanse civile”, p. 14.
18 Idem.
19 James M. Washington (ed.), The essential writings and speeches of Martin Luther
King Jr, p.295.
20 Gandhi, “Comment arréter la violence?”p. 1.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

En el mismo espiritu, Kennedy afirmaba: “La guerra existira hasta el dia
lejano en que el objetor de conciencia gozard de la misma reputacion
y del mismo privilegio que los del guerrero de hoy”?'. Y Lanza del Vasto
completaba: “...practicard las mismas virtudes: valor, disciplina, espiritu
de servicio y de sacrificio”??. La victoria esta en la verdad del hecho o la
excelencia de la causa y su capacidad de despertar la conciencia de la
gente. Al mismo tiempo, el no-violento retorna sobre si para encontrar
los posibles errores o faltas presentes en él. De tal suerte que se adelante
al enemigo, que encontraria estas fallas y las mostraria.

CODHEM

Se levanta entonces un poder social que podemos definir brevemente: “la
capacidad de controlar el comportamiento de otros, directa o indirecta-

-186- mente, por medio de acciones de grupos de personas cuya accion influye
sobre otros grupos de personas”?:.

Después de la liberacion de la India y la muerte de Gandhi varios fueron
sus sucesores que mantuvieron el espiritu, como lo fue Nehru por un
tiempo, pero atraido por Occidente abandond la rueca que fue simbolo
indiscutible de la época gandhiana. Desgraciadamente, el espiritu de
la No-violencia no se mantuvo en las grandes multitudes indias sino en
reductos, fieles a los mandatos de esta filosofia.

Después de la Ila Guerra Mundial, la No-violencia activa y militante se
instal6 en Francia, principalmente con Lanza del Vasto, rebautizado por
Gandhi como Shantidas. En los afos cuarenta viajé a la India y conocié
directamente tanto al personaje como su doctrina y sus practicas.

Reflexiones sobre la No-violencia

De regreso cre6 una comunidad semejante a los ashrams de la India y empe-
zaron las acciones no-violentas contra los males de nuestras sociedades.

Esencialmente, estos males se limitaban a la injusticia. Afirmar “se limita-
ban” es una manera poco afortunada de ver la inmensidad del problema
de la injusticia que, se reconocerd luego, es muy extendida.

21 Anénimo, “L’objecteur de conscience catholique”, p. 75.

22 Idem.

23 Gene Sharp, The Politics of Nonviolent action, part one, p. 7.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

César Chavez afirma: “Pienso que un hombre practico tiene mas posibi-
lidades de tener éxito en la No-violencia que los sonadores. No somos
no-violentos porque queremos salvar nuestra alma. Somos no-violentos
porque queremos obtener mas justicia social para los trabajadores”?*.

Ahora bien, la solucién de los problemas o de los conflictos no vendra de inme-
diato de la No-violencia porque no es aceptada por nuestros contemporaneos.

El objetivo fijado por la misma experiencia de las luchas no-violentas es
el de responder a la pregunta sobre el sentido y la fatalidad del progreso
técnico cientifico. La pregunta nace ante la observacién de los cambios
que se estan dando en todos los sectores de la vida individual y social. Y
estos cambios van en el sentido de lo que llamamos progreso. El consu-
mismo, el desarrollo industrial, la concentracién en las ciudades muestran
un progreso que esclaviza al hombre. Habrd que buscar otra via para el
progreso de hoy en adelante

Juan Maria Parent Jacquemin

-187-

Ante esta situacion surge el proyecto del desarrollo que pone de relie-
ve “los valores de la fraternidad, del compartir, de la comunicacién, del
rito; volver a encontrar el valor privilegiado de la persona”?. Porque este
mundo que hemos creado es violento. La violencia es esta incapacidad de
creer en el hombre, renunciar a crear una sociedad humana.

Este proceso empieza con el descubrimiento de si mismo. Nos esforzamos
en hacer surgir el verdadero yo, la verdad del yo. Actividad imprescindible
para el encuentro con el otro, objetivo inicial de la No-violencia. Debe-
mMOs amarnos a nosotros mismos para poder amar al préjimo. La medita-
cion, la reflexion, el “rappel” de Shantidas son los medios por excelencia
de este reencuentro. Desgraciadamente, como lo observa L. King, hay en-
tre la poblacion muchos que sufren de temor a actuar, hay ceguera ante
los problemas o las injusticias; todas estas manifestaciones finalmente se
resuelven en el sueno que permite escapar de la responsabilidad social.
De nuevo, la injusticia debe ser extirpada de nuestras relaciones y esta
lucha no es optativa sino que es una obligacién moral de primer orden. Y

La No-violencia ante la injusticia

24 Jin Forest, “Dialogue avec César Chavez”, p. 59.
25 Claude Michel, “De I’Arche au laboratoire de recherche”, p. 98.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

sin embargo, esta moral no se ensefia en nuestras escuelas, no se ensena
en las familias, no se ensefa en las Iglesias.

Se trata de poner al servicio del hombre la inteligencia, el genio inventivo,
la observacién. La historia de la humanidad nos muestra que los progresos
se han dado por medio de las luchas: contra la intemperie, los animales
salvajes... pero cuando el “enemigo” es un hombre, la lucha se transforma

= y se torna didlogo. Y tocamos asi el primer pilar de la No-violencia activa:
= . . .. 2 .
- todas las energias van hacia el didlogo con él o los que piensan de manera
S diferente y tienen otros proyectos.

El dialogo, para ser eficaz, debe desarrollarse entre iguales. Igualdad de
a8 “poder” ciertamente pero también igualdad o cuasi igualdad cultural. La

lucha no violenta que rodea el didlogo consiste en alcanzar este objetivo.
Bajar la posicion “alta” del adversario y elevar el nivel de compromiso del
otro; también éste debera liberarse del temor, que es el obstaculo mayor,
porque el poder del otro asusta. Las manifestaciones externas (marchas,
ayunos...) tienen por objetivo reducir la distancia existente entre las partes
para poder sentarse a la mesa y conversar en busca de una solucién justa.

Por eso es atil subrayar que la accién no-violenta no va siempre en “con-
tra” de alguien, también va “hacia” el otro. La bidsqueda del didlogo perte-
nece a esta segunda categoria. Como se ve con claridad en lo que ocurrié
en Berlin en 1920, “cuando la burocracia y la poblacién, que se habia
mantenido leal al gobierno existente de Ebert, hizo caer el putsch mili-
tarista negdndose a colaborar con é1”?°. Y también “La batalla clasica na-
cionalista y gandhiana en la campana de 1930-1931 que empezé con la
famosa marcha de la sal como preludio de la desobediencia civil contra el
monopolio britdnico. (...) el poder britanico bajé en la India y se estable-
cieron las negociaciones entre iguales”?’.

Reflexiones sobre la No-violencia

Sensibilizarse a la injusticia es estar alerta ante las manifestaciones de los indi-
viduos o de los grupos y ante sus intenciones, no siempre faciles de reconocer.

26 Gene Sharp, Op. Cit., p. 5.
27 Idem.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

No es necesario mucha reflexion para entender que un gobierno establece
su autoridad a través del sistema escolar y que en él forma a sus emplea-
dos, funcionarios, pero también médicos o comunicadores sociales. Si el
gobierno actta en forma justa entendemos que el régimen es saludable.
No asi si el gobierno es injusto. De ahi que la lucha contra la injusticia ins-
titucionalizada empezard en los cambios necesarios en la escuela y otros
espacios de “educacion” como pueden ser los museos, los zooldgicos o
todo el sistema de salud que sigue una ideologia propia y la transmite en
la practica. La no cooperacion serd el camino a seguir. Demanda toda una
educacién de la poblacién, pero los medios de comunicacion son hoy tan
potentes que pueden ser utilizados en contra de los valores pero que uti-
lizados para la causa de la justicia pueden transformar las mentes y crear
una nueva visién del mundo. -189-

Juan Maria Parent Jacquemin

La justicia es muy ambigua. La verdadera justicia se distingue de esta jus-
ticia de los hombres. Justicia de los tribunales que se inclina hacia el rico,
el fuerte, el poderoso. En toda esta reflexion la justicia se entiende a partir
del sentido biblico, es decir: santidad. El justo es un santo. Esta precision
es necesaria porque muchos dicen que la justicia no existe. Y tienen razén
si hablan de esa justicia para unos cuantos. La justicia de la No-violencia
consiste en devolver el bien por el mal.

La vida en el ashrams o la comunidad, la convivencia con otros luchadores,
es un factor esencial para alcanzar el objetivo. La comunidad es la integracion
de personas que dan a esta forma de vida mayor peso que el de la misma
familia. La comunidad es optativa, es decir, que quien la quiere debera tomar
una decision, su adhesion a esta sociedad de nuevo cufo sera cargada de
la voluntad de ser asi, libre de las ataduras y listo para hacer cuerpo con los
demas. La accion no violenta instala de manera simbdlica, por lo menos, el
esbozo de lo que serd esta nueva manera de vivir juntos.

La No-violencia ante la injusticia

Esta fase es importante como podemos imaginarlo; demanda de cada
quien un esfuerzo sobre los modos de comportamiento y los gustos. La
disciplina se impone como requerimiento basico. Disciplina que en algu-
nos casos llega a tomar posiciones extremas de rechazo a las facilidades
de la vida moderna. Es Lanza del Vasto, por ejemplo, el que negaba el uso
de aparatos eléctricos en su comunidad, dependiendo mas de la fuerza
fisica de las personas. “Una revolucién por la abundancia, el conforty la
seguridad, si sus méviles no son mds profundos, conduce con mayor segu-

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

ridad, tras las fiebres de la revuelta, a una universalizacion del execrable
ideal burgués mas que a una auténtica liberacion espiritual”?®.

En la sociedad mexicana, con el recurso a la No-violencia como medio
de accién social directa, damos apenas los primeros pasos, a tal grado que
somos vistos como seres inadaptados. Muchos no ven mas que un modo
de accioén. Pocos ven que esta No-violencia empieza en nosotros mismos.
Los conflictos no empiezan con guerras, revoluciones, sino que el primer
movimiento debe darse con nuestro préjimo: la pareja, los hijos, los veci-
nos, los companeros de trabajo... Ante un conflicto es prudente resolver
primeramente lo inmediato, lo urgente; luego se plantea la tarea de elevar
a los contrincantes para que alcancen un nivel en el que el conflicto no
-190- existe. Tarea del mediador que con habilidad y amor eleva las personas
para que se alejen desde arriba del conflicto.

CODHEM

Para que la No-violencia pueda hacer valer todas sus potencialidades,
hace falta que se enraicen en lo que Simone Weil Ilama un “medio huma-
no”, es decir, una comunidad, una sociedad en las que todos los miem-
bros (...) comparten los mismos valores y las mismas convicciones. La
No-violencia, para desarrollarse, necesita ser parte de la cultura del medio
humano. Esta claro que esta condicién no se ha cumplido. En el medio
cultural que es hoy el nuestro, desde que sugerimos la No-violencia, se
provoca una avalancha de argumentos -siempre los mismos- que intentan
minar sus fundamentos y su pertinencia.

Reflexiones sobre la No-violencia

La No-violencia no es adn sino la conviccién de algunos individuos que
viven en una sociedad en donde la gran mayoria no comparte esta con-
viccion. Lo mas a menudo, el que manifiesta su conviccién no-violenta
se encuentra por eso mismo (...) marginado. Debera sufrir la ironfa mas o
menos inteligente de los demas. Serd mas o menos tolerado, mds o menos
soportado, es decir mas o menos rechazado. Su No-violencia sera consi-
derada como una mania, una idea fija. Terminara fastidiando y se lo diran
(...) Por consiguiente, la tarea mas urgente es crear tal medio humano que
favorece la cultura de la No-violencia®.

28 Francisco Prieto, “Actualidad de Emmanuel Mounier”, p. 48a.
29 Jean-Marie Muller, “Vers une culture de la non-violence”, en ANV, invierno
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

“En la injusticia, la paz es imposible porque la injusticia es un estado de

violencia y de desorden que no puede ni debe mantenerse. Se impone
por la violencia, se conserva por la violencia y provoca la violencia y la
revuelta”®®. Las fuentes de la violencia se encuentran en modos de orga-
nizar la sociedad. El derecho a la defensa propia conduce a la guerra de
conquista; el apego a la riqueza es causa del derecho a adquirirlas; la
justicia es violenta porque quiere corregir las faltas con las penas (el peor
modo de educar). La “justicia” violenta es una forma particularmente san-
guinaria porque actia de manera premeditada, sistematica, técnica (el de-
recho positivo) con cara de civilizada y justificada moralmente. Pensemos
en la pena de muerte, por ejemplo.

Juan Maria Parent Jacquemin

Gandhi nos ensena cémo atacar la injusticia institucionalizada. Es cierto 191-
que no podemos desmontar todo un sistema. En la India, el movimiento se
limit6 a rehusar utilizar ropa britanica y telas britanicas. No mas. Fue sufi-
ciente para abrir las conciencias, realizar acciones que iban en el mismo
sentido, sin necesidad de complicarse la vida con una multitud de boicot
y otras marchas imposibles de seguir. Luther King, de la misma forma, sélo
luché contra un transporte publico injusto y todo el sistema de la segre-
gacion se desmoroné en el dolor, por supuesto, y durante muchos afos,
pero eficazmente.

“Algunos estan de acuerdo con Schopenhauer de que la vida es un dolor sin fin con
un fin lleno de dolor y que la vida es una tragicomedia actuada una y otra vez con
solo cambios superficiales de vestido y de escenografia. Otros gritan con el Macbeth
de Shakespeare que la vida es un cuento, narrado por un idiota lleno de sonidos y de
furia que no significa nada. Pero aun en los momentos cuando todo parece sin espe-
ranza, los hombres saben que sin esperanza no pueden vivir realmente”?'.

La No-violencia ante la injusticia

Tenemos aqui otra pista de solucién de los problemas creados por una
injusticia estructural: la esperanza de los hombres que se transforma en
una luz al final de tdnel y que guia la accién cuando ésta aparece como
opcion para revertir un sistema en otro.

1998-99, p.122-137

30 Andénimo, “Paix, justice et justification” en Nouvelles de I’Arche, Afio XX, Abril
1972, n.7,p. 107 (107-111).
31 Martin Luther King, Strength to Love, p.62.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

La experiencia nos ensena que el boicot es utilizable y exitoso cuando no
aparece como un castigo, sino como un gesto disciplinado.

La lucha contra la injusticia va contra los hechos injustos nunca contra el
hacedor de la injusticia. La no cooperacion se refiere a la injusticia, no se
colabora con estos hechos, pero si se busca el acercamiento del hacedor
de injusticia con amistad hasta el Iimite hacia arriba de convertir a tal ha-

= cedor y transformarlo en un participe de las acciones no-violentas, hechas

- de justicia, de verdad y de amor.

© Nos encontramos asi ante la desobediencia civil, accién no-violenta propia
de las acciones civiles, civil porque no criminal, arma de la que Gandhi eché

- mano frecuentemente. Su guia ha sido el famoso libro de Thoreau con el

mismo nombre. La negociacion y los recursos constitucionales son pasos
previos que deben llevarse a cabo y sélo cuando hay negativa repetida
por parte de las esferas de mando, se recurre a la desobediencia. Una ley
injusta debe ser desobedecida.

La palabra civil que califica esta accién tiene un segundo sentido que es la
civilidad. Los luchadores guardan una actitud respetuosa de sus oponen-
tes, los que respetan las leyes aun cuando sean injustas. Las condiciones
reconocidas después de las numerosas experiencias son varias. Disciplina
por parte de los luchadores no-violentos, capacidad de sufrimiento sin
[imite (es un factor decisivo porque alcanza mental y sensiblemente al
violador de la justicia) y obediencia a los lideres.

Reflexiones sobre la No-violencia

Gandhi ensefna que hay acciones sociales que deben preceder la desobe-
diencia. Hay que construir una nueva sociedad, hay labores comunitarias
que fortalecen a los luchadores para emprender estas acciones de mas
alto nivel de tension, de violencia, de temor. Se requiere instruccion, so-
bre todo cuando tiene que ver con las acciones por llevarse a cabo, leyes,
costumbres, dmbito social, historia, bien comun... La fortaleza a la que
debemos llegar es fisica, moral y mental. Fisica porque la accién implica
muchas veces la presencia de los cuerpos, de los golpes hasta la muerte en
algunos casos. Es moral porque las leyes, para ser justas, descansan sobre
una base moral, base que justifica la accién cuando la ley se aparta de la
moral.Y mental, para saber obedecer, mirar sin temor al adversario, resistir
a pesar de la gravedad de la represion.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Se considera cominmente que una globalizacién que persiga valores hu-
manos es poco eficaz frente a la racionalidad instrumental; pensemos en
ella. El desempleo y la exclusion social muestran la perversién de este
sistema; la destruccién del medio, el terrorismo son sus frutos patentes,
pero para la produccién estos valores no tienen precio, la globalizacién
con finalidad humana no responde a buenos sentimientos sino a los ar-
gumentos de la razén. “La economia que desprecia las consideraciones
morales y sentimentales es como las figuras de cera que, pareciendo vivas,
carecen de la vida que proporciona la carne”*’. Lanza del Vasto con la
creacion de I"Arche, muestra humildemente que esta otra vida es posible:
abandonar privilegios, el poder en sus diversas formas, el egoismo, la ex-
plotacion permite llevar una vida sencilla de cooperacién y ayuda mutua,
del respeto de todos*. -193-

Juan Maria Parent Jacquemin

La No-violencia limita el poder y respeta la autoridad. El poder es la fuerza
para obligar al otro a obedecer a quien detenta el poder. La autoridad se
adquiere por el comportamiento, la justicia, el respeto y el amor. La au-
toridad conoce a los hombres y los conduce hacia donde pueden llegar.
Goza del espiritu de conciliacién. El poder se hace mas fuerte, se extiende
mientras nos abstenemos de actuar. La base de la accién no-violenta en
el medio social es la creencia de que el ejercicio del poder depende del
consentimiento de los stbditos.

La No-violencia ante la injusticia

Frente a esta situacion y buscando la justicia podemos imaginar la situa-
cién politica vivida por el hacedor de leyes ante la accién conjunta de la
poblacién libre del temor.

“Los sujetos pueden desobedecer la ley que rechazan. Los trabajadores pueden
detener su trabajo, lo que paraliza la economia. La burocracia puede negarse a
cumplir las instrucciones. Los soldados y la policia pueden ser laxos en aplicar
su represion; hasta Ilegar al motin. Cuando todo esto ocurre al mismo tiempo, el
hombre que fue hacedor de leyes se transforma en otro hombre”3*.

32 Richard Attenborough, Gandhi. Sus propuestas sobre la Vida, el Amor y la Paz, p. 32.
33 Cfr. Marie-Pierre Bovy, Gandhi I’héritage en Simone Dangeard, “La eleccion de
la vida sencilla del Arca”, p. 74.
34 Gene Sharp, Op. Cit., p. 63.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

De violador de la justicia pasa a ser defensor de ella. Es éste el mayor éxi-
to en la lucha no violenta, pero ciertamente el mas dificil de obtener. El
resultado es una sociedad lista para tomar de nuevo las riendas; no se ha
destruido nada, la vida puede volver a gozarse. La No-violencia crea nue-
vas sociedades durante todo el proceso de lucha. Construye, no destruye.

No nos percatamos mucho de la presencia de la injusticia porque nos
habituamos a ella, porque esta presente en nuestras vidas y en nuestras
relaciones y, sin embargo, es éste el primer paso. La injusticia es mas gra-
ve cuando la sostenemos; por ejemplo dando una limosna a los nifios
de la calle. Sostenemos la injusticia que es vivir como viven estos nifnos
desamparados. Creemos hacer un acto de generosidad, cuando de hecho
194- cometemos una injusticia. Sentir nuestra responsabilidad en una injusticia
dada: cuando la sostenemos (Dar limosna a nifios de la calle). Cuando so-
mos complices de ella y no luchamos contra una injusticia (No luchamos
contra una injusticia). Cuando aceptamos beneficio de ella (Caso del mal
profesor; alumnos en contubernio; seudobeneficio: no hay examen.

CODHEM

Concientizar al responsable de la injusticia; para eso: creer en el hombre.

“Por eso, debemos saber recurrir a la accion directa no-violenta sin temor, en cier-
tos casos, romper la ley abiertamente, ir delante de las penas, imponerse ayunos
y otros sacrificios, para que la justicia que se encuentra arriba de todas las leyes
ilumine las conciencias”*.

Reflexiones sobre la No-violencia

sPor qué atreverse a romper las leyes? Porque estan hechas para una mino-
ria; estamos ante una falsa legalidad que protege a los privilegiados. Nos en-
trenamos para ser nuestros propios defensores. La formacién civica, ausente
en nuestras escuelas, conducira a esta conviccion a la fuerza que de ella
emana. Valor civico de la No-violencia activa y de la desobediencia civil
“Gandiji observé que para ser una nacién pacifica en la esfera internacio-
nal, tenemos que ser una sociedad no explotadora dentro de sus fronteras”3°.

La No-violencia es el modelo para luchar contra estas injusticias. Arma de
los pobres porque recurre a la fuerza simbdlica y a veces viva y actuante del

35 Shantidas, “Paix, justice et justification”, p. 125.
36 Citado por J.S. Mathur (ed), Non-violence and Social Change, p. VIII.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

cuerpo, la mirada y la palabra; a veces el silencio. El arma mds poderosa es la
conciencia del hombre, fuente de su moral y consecuentemente de su accién
en pro de la justicia. Gandhi mostr6 la importancia de un cambio de voluntad
como requisito para actuar desobedeciendo: “1. Un cambio psicolégico que
nos aleje de la sumision pasiva y va hacia el respeto que se merece mi perso-
na. 2. El reconocimiento por el sujeto de que por su soporte hace posible el
régimen. 3. La edificacién de la determinacion de retirar la cooperacion y la
obediencia”?. La accién no-violenta ya no es el resultado de una conciencia
sensible que quiere luchar contra la injusticia o contra una injusticia. Hoy de-
bemos colocarlo en un proyecto mas amplio, una sociedad nueva por cons-
truirse y con acciones que conducen a este objetivo.

Juan Maria Parent Jacquemin

Los no-violentos han entendido que luchar contra la injusticia no es optati-
vo. Es una regla moral que no se ensefia en los afios de formacion escolar o
familiar. Nos ensefiaron mas bien a no luchar, dejar que otros lo hagan. La
primera accion que deberemos llevar a cabo sera la liberacién del temor.
Actuar publicamente produce pénico en todos; por consiguiente no hay
porque sentirse diferente, sino aceptar que la lucha se hara con el temor.
No es posible vencer el temor, pero es posible actuar sobreponiéndose a él.

-195-

Se justifica la violencia con argumentos aparentemente seguros: respon-
der al mal con el mal; el fin justifica los medios; es necesario recurrir a la
fuerza porque la razén no es suficiente.

La No-violencia ante la injusticia

La No-violencia responde con tres principios opuestos:

a. No se detiene el mal oponiendo un mal igual. Tolstoi lo descubrié
con la cita de Mt.5:39: no resistan al mal con el mal®.

b. El fin no justifica los medios; si el fin es bueno, los medios deben
serlo también.

c. El temor ni la fuerza pueden establecer la justicia. Falsean las con-
ciencias, o sea, son causas de la injusticia.

El fin bueno se degrada al contacto con medios malos.

37 Gene Sharp, Op. Cit., p. 31.
38 Ledn Tolstoi, The kingdom of God is within you, Manuscrito, 2003, p. 7 (pp 142).

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

;Como luchar? Mucho se ha escrito sobre las tacticas no violentas, acer-
quémonos de nuevo hacia los primeros pasos: Lo primero es instruirse
y comprender, luego intentar sobre si mismo (el didlogo en sus diversas
formas, el amor a los enemigos, decir la verdad...) Quien quiere vivir en
la No-violencia debe buscar la verdad de sus relaciones porque la violen-
cia no viene sola sino que va acompafada de la mentira. Una vez que la
mentira es denunciada, la violencia es destapada y pierde su fuerza. Re-
laciones que implican la justicia entre lo recibido y lo dado. Pero ;cémo
asegurarse de la verdad y la justicia de nuestra accién? Efectivamente, el
objetivo no necesariamente es bueno (justo, verdadero) porque lo haya-
mos adoptado, sino que adoptamos esta causa porque es buena. El fin de
la lucha no-violenta no es resolver algtn conflicto, sino lograr el desper-
-196- tar de la conciencia del pablico y asi y finalmente la toma de conciencia
del adversario.

CODHEM

De hecho estas relaciones se apoyan sobre el abuso: dar poco para obtener
mucho. De nuevo, tan acostumbrados estamos que no nos percatamos de estas
injusticias. Los ejemplos abundan. Sanaré a tu hijo en dos dias y me pagardas un
mes de tu salario... jQué buena relacién! Habra muchas razones para explicar
esta clase de relaciones, pero el no-violento piensa criticamente todas estas
formas de arbitrariedad. Habrd que buscar la medida correspondiente como
lo hacian los que practicaban el trueque. Podriamos tomar la relacién entre
lo que soy capaz de hacer (energia, conocimiento, tiempo) y lo que necesito
(comida, vestimenta, techo). Si no respetas esta relacion vives en la violencia.

Reflexiones sobre la No-violencia

Los grandes males (la guerra, por ejemplo) son el resultado de estas pe-
quenas injusticias acerca de las cuales hemos perdido la sensibilidad e
ignoramos su malicia. No olvidemos o hagamos conciencia de que estas
situaciones de injusticia provienen de nuestra cobardia, nuestro silencio,
nuestra colaboracién inconsciente. Por eso la No-violencia es urgente,
debe atender estos conflictos de inmediato para evitar su acumulacion.

Estas relaciones malévolas se dan igualmente en el espacio de las nacio-
nes que compran barato en los paises poco desarrollados y venden caro a
estas mismas naciones.

Una de las manifestaciones mas contundentes y eficaz es la aceptacion
del dolor que toma el no-violento sobre si.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

El sacrificio tiene una historia larga en todos los pueblos; es un elemento
cultural que estructura la vida comdn.

Hemos recibido mucho y no somos capaces de devolver lo que hemos
recibido: Mdas atin, vamos a dar lo mejor, esta renuncia es el sacrificio.
Indica que queremos devolver lo que hemos recibido: las plantas, la na-
turaleza, cosechamos mucho mds de lo que hemos puesto en este inter-
cambio. El pecado del hombre ha sido tomar lo que se nos daba en vez de
recibirlo. Ha dominado todo y ha aumentado este dominio. Por esta razén
devolveremos en forma simbélica lo que tenemos como de gran calidad.
Pero nos quedamos fuera de lo que verdaderamente se nos pide, que es el
sacrifico de si mismo.

Juan Maria Parent Jacquemin

. . . - -197-
Entre las acciones directas que conforman la estrategia y las tacticas de la

No-violencia encontramos el sacrifico. Encontrarse a si mismo produce
dolor, la bisqueda del silencio es penosa, la marcha que manifiesta nues-
tra bisqueda de la verdad es lastimero, el rechazo de las intenciones nos
afecta, los ayunos nos debilitan fisicamente... todas las acciones llevan en
si una parte de dolor y sufrimiento o bien un sacrificio que es purificacion.
Este paso es necesario para alcanzar el éxito de las acciones. “El sendero
de la purificacion es duro de seguir y dificil de ascender. Para llegar a una
pureza perfecta, hay que liberarse de toda pasion (...) ademas hay que sa-
ber elevarse por encima de las fuerzas opuestas del odio y del amor, de la
repugnancia y de la simpatia (dominar las pasiones mas ocultas me parece
mucho mas duro que conquistar militarmente el mundo con las fuerza de
las armas”*’.

La No-violencia ante la injusticia

En esta fase de purificacion es bueno apuntar la practica del ayuno. En
efecto, ayunando nos despojamos de energias negativas y nos encontra-
mos con nosotros mismos. Con el ayuno se protesta contra una injusticia
y se sensibiliza la opinién pudblica y los poderes publicos. El ayuno es
ademas un sacrificio querido como paso necesario en esta batalla. El au-
tosufrimiento es un arma poderosa para convertirse, obtener la conversién
del injusto en un ser justo y, mejor adn, en un luchador por la justicia.

39 Gandhi, Op. Cit., p. 56-57.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

“El autosufrimiento de los activistas no violentos puede contribuir también a cam-
biar la percepcién de si mismos del grupo oponente, con el tiempo en vez de
verse ellos mismos como los atrevidos héroes que defienden con valor a sus seres
queridos, los principios y la sociedad contra ataques viciosos, los acontecimien-
tos, pueden romper sus defensas psicolégicas y forzarlos en reconocer que son
ellos los que han atacado, hombres valientes defendiendo firmemente su causa
sin amenaza, ni venganza, en una ocasion King expresé su confianza en el poder
de tal autosufrimiento para aportar una conmocion interna a los perpetradores de
tales crueldades”*.

CODHEM

El ayuno rompe el ritmo del tiempo ya que las comidas son para muchos
las indicaciones para repartir las actividades. Muestra igualmente la urgen-
cia que hay en atender y resolver la injusticia. ;Por qué ahora? pregunta-
-198- ban a Martin Luther King. Y el general Bollardiere afirmaba en la misma
linea: el tiempo apremia... y demandaba accién. De ahi la distincién que
debe hacerse no entre violencia o No-violencia sino entre pasividad y ac-
cién. Ante el verdadero binomio podemos ubicarnos.

Y eso nos recuerda los largos ayunos de Gandhi o de Lanza del Vasto ante
todo para lograr esta purificacién que finalmente nos permitird descubrir
la injusticia, hacernos sensibles a ella para emprender el duro camino de
la conversion del injusto en militante de la verdad y de la justicia que es
el verdadero objetivo de la lucha no-violenta. El sacrificio no se concibe
fuera del cuadro mas amplio de la No-violencia. El sacrificio debe ser
animado por el amor, amor de si mismo, amor de los otros, amor de los
enemigos. Un sacrificio sin esta referencia al amor seria un simple gesto
sin significacién o una accién masoquista.

Reflexiones sobre la No-violencia

El sacrificio no puede ser impuesto, siempre es voluntario. Asi es cémo se
pueden emprender acciones de relevancia.

La No-violencia tiene dos enemigos: la célera vengativa y la inercia de
la mayoria.

40 Gene Sharp, Op. Cit., p. 722

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg
Bibliohemerografia

e Andnimo, “L’objecteur de conscience catholique” en Nouvelles de I’Arche, ano XVIII,
febrero 1970, n.5.

e Anénimo, “Paix, justice et justification” en Nouvelles de I’Arche, aiio XX, Abril 1972,
107-111 pp.

e Attenborough, Richard, Gandhi. Sus propuestas sobre la Vida, el Amor y la Paz, Barce-

lona, Amat, 2004, 129 p.

Coq, Jean, “Sobre Emmanuel Mounier” en Ixtus, n. 51, 2005, pp. 34-45.

Dangeard, Simone, “La eleccién de la vida sencilla del Arca”, Nantes, Siloé, 2001, 223 p.

Doumerc, René, Dialogues avec Lanza del Vasto, Paris, Albin Michel, 1983, 246 pp.

Forest, Jim, “Dialogue avec César Chavez”, en Nouvelles de I’Arche, ano XXII, enero

1974, N. 4, pp. 57-60.

e Gandhi, “Comment arréter la violence?” en Nouvelles de I’Arche, afo XVII, octubre

1968, n. 1.

Gandhi M.K., Non-Violent Resistance, Mineola, Dover Publications, 1961, XIV, 404 pp.

Gandhi, Reflexiones sobre el amor incondlicional, Buenos Aires, Longseller, 2001, 125 p.

Gandhi, citado en Ixtus, 2005, afo 53, afio XII.

King, Martin Luther, Jr, Strength to Love, Philadelphia, Fortress Press, 1981, 158 pp.

Lanza del Vasto, “La réponse de Noé” en Nouvelles de I’Arche, ano XXII, verano 1974,

n. 10, pp. 145-153.

e Mareuil, Arnaud de, Lanza del Vasto; sa vie, son oeuvre, son message, Saint-Jean-de-
Braye, Dangles, 1998, 461 p.

e Mathur, J.S. (ed), Non-violence and Social Change, Anmedabad, 1998, 287 p.

¢ Michel, Claude, “De I’Arche au laboratoire de recherche”, en Nouvelles de I’Arche,
afio XX, Abril 1972, n. 7, pp. 97-104.

¢ Miiller, Jean-Marie, “Vers une culture de la non-violence”, en Alternatives Non-Violentes,
invierno 1998-99, p.7-13.

e Prieto, Francisco, “Actualidad de Emmanuel Mounier” en Ixtus, n. 51, pp.46-51.

e Refalo, Alain. “Rencontre avec José Bové”, en Alternatives non-violentes, primavera
2003, p. 3-12.

¢ Refalo, Alain, “Martin Luther King et la désobediencia civile”, en Alternatives non-violentes,
primavera 2003, pp. 11-14.

e Shantidas, “De quel droit nos appelons-nous Gandhiens?” en Nouvelles de I’arche, aho
XXIII, junio 1975, n. 9, p.135-141.

e Shantidas, “Paix, justice et justification”, en Nouvelles de I’Arche, aiio XX, mayo 1972,
N. 8, 125-127 pp.

e Sharp, Gene, The Politics of Nonviolent Action, Boston, Porter Sargent, 1973, 3 tomos, 902 p.

e Sicilia, Javier y Jean Robert, “Editorial” en Ixtus, N. 40, 2003, pp 4-9.

e Schmidt (Obispo de Metz), “Respuesta de Monseigneur Schmidt a propos d’une lettre
au Cardinal Spelman”, en Nouvelles de I’Arche, ano xvi, octubre 1967, N. 1, p. 7.

e Villela Petit, Maria, “Persona, derecho y derechos humanos”, en Ixtus, n. 51, 2005.

e Washington, James, M. The essential writings and speeches of Martin Luther King Jr,
New York, Harper Collins, 1986, 702 p.

e o o o
Juan Maria Parent Jacquemin

-199-

La No-violencia ante la injusticia

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

El humanismo de la No-violencia

= Juan Maria Parent Jacquemin, Hilda Vargas Cancino
T Pendiente de publicarse en la revista Vera Humanitas.
A
8 “Quien busca la Verdad tiene que
ser mas humilde que el polvo”
Gandhi
-200-

Primera parte. El desarrollo espiritual como parte del humanismo de la
lucha no-violenta

Se habla del humanismo, como un proceso que permite aflorar las virtudes
humanas y sus potencialidades de una manera integral y que rescate el vin-
culo espiritual del ser humano. Esquivel define al humanismo como una:
“... forma de ser que rescata, promueve, crea valores y forja un ideal del ser
humano. Ideal al que deben aspirar, con su accionar, todas las potenciali-
dades humanas”', asimismo, el autor retoma de Bazdresch algunas carac-
teristicas inherentes a él como son la libertad, solidaridad y accién critica.

Reflexiones sobre la No-violencia

Se considera por muchos, que el humanismo es la representacién de una
visién antropocéntrica; sin embargo, puede reconocerse el valor del hom-
bre-mujer dentro del planeta y simultdneamente reconocer el valor de las
diferentes clases de vida sobre la Tierra. Esta postura es precisamente la
que defiende la filosofia de la No-violencia; en ella se busca resaltar todas
las virtudes del ser humano, en especial se destaca la fuerza del amor,
incluida en él a cualquier forma de vida.

Desroches destaca que dentro de la No-violencia no se trata Ginicamente
de la ausencia de actos violentos, va mas alla: es la fuerza del amor que
finalmente permitiria vivir mas plenamente; sin él y sin la verdad la No-
violencia perderia su razén de ser.

1 Esquivel, Noé. La universidad humanista, ;Utopia alcanzable?, Toluca, Universi-
dad Auténoma del Estado de México, 2008, p. 18.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Se inicia con un amor a si mismo, con tal profundidad que no se acepte un acto
de injusticia para si, porque la persona se sabe y se reconoce igualmente valiosa
como los otros, y ese amor le proporcionara el coraje para luchar por la justicia;
es el mismo amor que le sustentara para valorar y respetar la justicia en el otro.

Desde luego ese sentimiento se tiene que cultivar, y muy a menudo prime-
ro serd necesario encontrarlo ;dénde? en el interior de cada persona, jamas
podra ser localizado fuera. De esta forma, el desarrollo espiritual es una via
indispensable que conectara a la persona con el interior de si misma, y es
encontrando el amor para si que como efecto paralelo se revertira en el amor
a los otros, adin para aquellos que se consideran “los enemigos”, aquellos que
han violentado los derechos y por lo tanto han cometido un acto de injusticia.

Juan Maria Parent Jacquemin

...la No-violencia debe ser descrita mas como el hecho -201-

de individuos que han hecho una eleccién de vida perso-
nal que como un medio de accién social. Es un espiritu
que extrae toda su savia de las Bienaventuranzas, mas
que una estrategia en el combate por la justicia’.

Boudouresques habla de la forma de trabajar de Francisco de Asis, un modelo
de actuacién personal con la comunidad acorde a la No-violencia, quien les
pedia a todos los hermanos en Cristo que anunciaran la paz y en su practica
diaria no resistieran a los malvados’, de igual forma debian evitar cualquier
lucha de palabras, o contestar o lanzar cualquier tipo de injurias. Asis, co-
menta el autor, los invitaba a acercarse a su ser interior a través del silencio
y la meditacion, y en su exterior dejar ver en sus actos el resultado del amor.

El humanismo de la No-violencia

La reflexion como componente clave del humanismo
La accién no-violenta lleva en su base una de las caracteristicas que se enfa-
tizan en el humanismo: la accién reflexiva, que busca primeramente partir

2 Boudouresques, Bernard, Luchar de manera distinta para defender los derechos
humanos, Toluca, Universidad Auténoma del Estado de México, 1995, p.77.
3 Basado en la ensenanzas del Evangelio: “Pues yo os digo: no resistais al mal;

antes bien, al que te abofetee en la mejilla derecha ofrécele también la otra; 40 al
que quiera pleitear contigo para quitarte la tdnica, déjale también el manto”. Cf,
Nueva Biblia de Jerusalén, Bilbao, Desclée de Brouwer, 1991, Mateo 5:39, 40.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx

https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

CODHEM

-202-

Reflexiones sobre la No-violencia

Libro completo en:
https://goo.gl/ag1VUg

de un analisis riguroso de la situacién, déonde quede claramente identifica-
da la relacién de injusticia, sin perder de vista que aln en el injusto existe
el bien, y que paralelamente en el no-violento también existe el mal. Sin
embargo, para poder pasar de la teoria de estos dos aspectos, a su reflejo
practico, se requiere de un esfuerzo continuo del trabajo espiritual dentro
de la formacion integral de la persona, quien a su vez respete en el otro los
variados aspectos que lo integran como persona:

“Una accion que pretende oponerse a la destruccion
fisica, psiquica o espiritual de las personas humanas....
Intenta por consiguiente despertar la conciencia de to-
dos los actores...poniendo a la luz publica la mentira 'y
la injusticia y revelando donde se encuentra la violen-
cia...Constituye una fuerza de otro tipo que la de los
violentos, fuerza combativa contra el mal y la injusti-
cia, pero fuerza que respeta a la persona del adversario
y que manifiesta asi el poder del espiritu...”*

El cambio se gesta desde el interior
Se reconoce que pasar a la accién implica el enfrentamiento de los miedos
personales y de la propia violencia interior —que en numerosas ocasiones
no se tiene consciente— asi como la vivencia de un entrenamiento que
vaya proporcionando la seguridad para actuar. Todos ellos son procesos
lentos y también necesarios para poder llegar a la accion directa.

También se ha comentado que:

La virtud de la benevolencia es el ingrediente ético prime-
ro para optar por la filosofia de la No-violencia... lleva en
si el respeto al enemigo, cualquiera que sea su origen.
Y es cierto que la moral, en general, reposa mas facil-
mente sobre bases religiosas que filoséficas®.

N

Boudouresques, Bernard, Op. Cit. p. 47.
Cfr, Parent, Juan, La revolucién social ;debe ser violenta?, México, Ediciones Ca-
ballito, 1988.

DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

La benevolencia, entonces, esta orientada al respeto del otro, sin confundir
que se sigue partiendo de una premisa de amor como disparador de la actua-
cién, pues el mayor peligro esta en aquellos que toleran el mal, mas que en
aquellos que de manera directa lo perpetran. Cuando algo se permite se va
legitimando y entonces tenemos dos partes que son igualmente responsables
de sostener la injusticia. Desde luego generalmente hay una de las partes que
cuenta con mayores ventajas y poder, que podrian hacerlo “intocable” y que
es precisamente quien comete la injusticia; aun asi es posible usar la fuerza
del amor y de la verdad -satyagraha- de la accion no-violenta, como lo de-
mostré Gandhi en la liberacién de la India del gran imperio britanico.

Juan Maria Parent Jacquemin

Menciona Donald que el gobierno es un intento de la humanidad “para
imponer la bondad y asegurar la justicia. Sin embargo, sélo hay un lugar 203
donde nace la bondad, y ése es el corazén humano”®. Y agrega que sélo
es posible conceptualizar la justicia en la mente humana, de igual forma
Gnicamente hay un sitio donde se puede experimentar la justicia, la ver-
dad y el amor: ese lugar es el alma humana.

Dentro de esta filosofia no-violenta cobra igual importancia el medio y el
fin, no se pueden desligar, moralmente tiene el mismo peso, Gandhi men-
ciona: “El fin estd en los medios, como el arbol en la semilla”’; Boudoures-
ques menciona que la actitud ética se debera preocupar por los medios
a fin de lograr una verdadera eficacia de la accién integralmente moral.

El humanismo de la No-violencia

El mismo autor hace referencia a la esencia de las ensefianzas de las gran-
des religiones como el hinduismo, budismo, judaismo, cristianismo y el Is-
lam; en las cuales estd latente el [lamado a la practica del amor para todos
los seres humanos, evidencia que se ha palpado en las practicas religiosas
de lideres como Gandhi, Martin Luther King Jr. o Lanza del Vasto.

Johan Galtung?, escritor y activista para la paz, retine en su propuesta algu-
nas premisas de los pensamientos de las religiones mds representativas de

6 Donald, Neale, Conversaciones con Dios 2, México, Ed. Grijalbo, 1997, p. 168.
7 Gandhi en Boudouresques, Bernard, Luchar de manera distinta para defender los de-

rechos humanos, Toluca, Universidad Auténoma del Estado de México, 1995, p.50.
8 Galtung, Johan, Conflict Transformation by Peaceful Means, Geneva, Ed. United

Nations, 2000, p.11.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

la humanidad, su seleccion va dirigida a fundamentar su propuesta para el
manejo de un método transformador del conflicto. Del pensamiento hindi
obtiene la primera premisa: el conflicto puede ser destructivo o creativo,
en la primera situacion el resultado serd la violencia y en el segundo caso
sera el desarrollo; el no-violento o trabajador del conflicto, como el autor
lo refiere, debera asumir un tercer papel dirigido a transformar el conflicto,
evitando la violencia y promocionando el desarrollo.

=
= En la segunda premisa Galtung retoma el pensamiento budista, en el cual
@ se enfatiza la codependencia de los eventos, donde ambos crecen unidos
y son mutuamente causados, por lo tanto las dos partes comparten respon-
sabilidad y estan igualmente involucrados, en un conflicto que no tiene un
204- principio definido ni un fin.

La tercera premisa del autor habla sobre la aportacion del pensamiento
cristiano, donde se asume que en dltima instancia la responsabilidad en la
transformacion del conflicto reside en el individuo, al cual le corresponde
directamente tomar las decisiones para la promocién de la No-violencia
y con ello la veta de la esperanza. En el taoismo, como la cuarta premisa,
sostiene la coexistencia del bien y el mal, todo es simultdneamente yiny
yan’, en ese sentido —dentro del conflicto— una accion elegida podra tener
consecuencias negativas, paralelamente aquella que no fue elegida podra
tener consecuencias positivas; y alin asi poder aportar crecimiento para
los involucrados.

Reflexiones sobre la No-violencia

9 Chung-Lian resume las caracteristicas que pueden ser representativas del yin-yan,
donde se destaca el entrecruzamiento de los contrastes que se desplazan al unisono,
describe asi el circulo cldsico que lo caracteriza: “El circulo esta dividido en dos dreas,
cada una de las cuales tiene forma de pez. Dentro del drea negra hay un punto blanco
y dentro del drea blanca, un punto negro. Esta imagen nos muestra que dentro de la
unidad existe dualidad, polaridad y contraste. La dnica forma de hallar un equilibrio
real, sin por eso perder el aspecto unificador del circulo, es pensar en energias opues-
tas moviéndose juntas, arménicamente entrelazadas.” Al Chung-Lian Huang, T’ai Chi,
Barcelona, Editorial Sirio, 1994, p. 31. Fritjof Capra menciona que en esta cosmovi-
sion taoista se reconoce la relatividad del bien y el mal, asi como de las pautas mora-
les, por lo que el trabajo de un sabio taoista no estara en esforzarse por comportarse
de acuerdo al “bien”, tratara de “mantener un equilibrio dindmico entre el bien y el
mal.”, Capra, F., El tao de la fisica, Barcelona, 9% edicién, 2007, p. 162.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

En el pensamiento isldamico, Galtung rescata que todo el esfuerzo de la
comunidad debe ser dirigido hacia un fin comun, por lo tanto, todos se
responsabilizan en lograr el bienestar de todos.

Un punto comin a todas las premisas reside en la responsabilidad, ya sea
que se asuma a nivel individual, como en el cristianismo y el hinduismo,
o a nivel de todos los involucrados, como en el islamismo y el budismo.
Muy especialmente el taoismo invita a rebasar al conflicto para dejar de
ver a los actores o a las consecuencias como malas o buenas Unica o ex-
clusivamente. Enfatiza la presencia simultdnea de ambos aspectos, como
inherentes a cualquier decisién que sea tomada.

Juan Maria Parent Jacquemin

Alan Watts, fil6sofo britanico y experto en religion, retoma las palabras de
Lao Tse, con respecto al taoismo: “Siempre debemos dividir el mundo en
opuestos complementarios para tener la capacidad de pensar en él”'°, esta
postura ayuda a tener una vision integral y confirmar como ya algunos lu-
chadores no-violentos lo han planteado, que el bien y el mal estan en noso-
tros mismos, de esta forma se entendera que el oponente no es enteramente
malo, ni el luchador no-violento es enteramente bueno, con ello se confir-
ma asi la premisa budista sobre la corresponsabilidad de las partes.

-205-

Desde el punto de vista de la No-violencia, todo ser humano tiene instin-
tos violentos y de acuerdo a Jean e Hildegard Goss:

El humanismo de la No-violencia

...son una parte esencial de su sery... no vamos a supri-
mir estos instintos, los cuales son buenos de por si, sino
como canalizar esa fuerza de agresion en una fuerza que
no sea destructora, destructora para nosotros mismos y
para nuestro adversario... para la liberacion de nuestros
propios pensamientos de inferioridad... y que al mismo
tiempo sea un ataque directo a la conciencia del adver-
sario y de sus reacciones y las nuestras en el conflicto’.

Todo esto representa un trabajo continuo de autoconciencia y autorregu-
lacion, en donde el didlogo abrird las puertas basado en los principios de

10 Alan Watts, ;Qué es el TAO?, México, Ed. Diana, 2003, p. 14,
11 Goss, Jean e Hildegard, Armas de la No-violencia, Bogotd, Ed. Paulinas, 1976, p.4.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

la No-violencia ya mencionados: en todo hombre existe el bien y también
el mal. Se requiere entonces de un gran trabajo interior para poder lograr
esa autoconciencia y autorreflexion.

Esquivel habla en relacién al humanismo contemporaneo, el cual lleva en
un sentido mas fundamental, a la reflexion de la vocacion a ser hombre, |a
cual se dard sélo a través del conocimiento sobre si'mismo, como un sostén
de la personas que le hara evidentes sus limitaciones y restricciones dentro
de la sociedad; sin embargo, también se considera que ese saber le permitira
identificar sus virtudes y potencialidades, lo cual acrecentara la propia vision
de su esplendor como ser viviente que comparte un hogar mayor con todos
los miembros de la naturaleza, asi podria ser que las restricciones impuestas
por la sociedad, ni siquiera seria necesario verlas como restricciones, porque
gracias a las virtudes identificadas e idealmente desarrolladas, su comporta-
miento para con los otros se demostraria en forma ética.

CODHEM

-206-

El camino espiritual, la semilla que da vida a la No-violencia

La importancia en el autoconocimiento interior del ser humano es en el huma-
nismo un pilar que una vez trabajado derramara sus frutos en la convivencia
con los otros, y debera ser un tarea continua a lo largo de la vida, Esquivel
menciona: “El humanismo como desarrollo pleno de la persona humana, no
puede transitar por otro camino que no sea el del conocimiento profundo del
ser humano. El conocimiento de si mismo es el principio de este recorrido”".

Reflexiones sobre la No-violencia

En este conocimiento profundo se apoya parte de la base espiritual de la No-
violencia, porque va dirigido a encontrar la paz interior. William Shannon
hace referencia a la palabra hebrea shalomasociada a paz, totalidad, a la inte-
gridad, a las fuerzas opuestas que se complementan; y menciona que cuando
la gente, sea ésta como naciones o como individuos logran obtener la paz, es
porque han conseguido su plenitud, se han percatado de “su potencial para
la bondad, el amor, la verdad vy la justicia, cuando se convierten en lo que
realmente son y que Dios quiso que fueran”'.

12 Cfr. Esquivel, Noé. La universidad humanista, ;Utopia alcanzable?, Toluca, Uni-
versidad Auténoma del Estado de México, 2008, p. 43.
13 Ibidem, p. 44.
14 Shannon, William H. (1996) Seeds of peace. Contemplation and Nonviolence,
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Shannon enfatiza que cuando se llega a ser plenamente humano, se recha-
za la guerra asi como la enemistad y desde luego el rencor, porque todos
estos aspectos son altamente deshumanizantes, y la guerra por lo tanto
deshumaniza y con ello se roba la paz, tanto individual como de grupo.

El mismo autor nos habla de que estamos en el despertar de una nueva
conciencia humana, en donde como raza se refleja el crecimiento de las
propias percepciones en un tiempo relativamente corto:

Nos damos cuenta de que, para nuestra propia supervi-
vencia, tenemos que tener una vision global de la raza
humana. Hemos venido a ver que nuestro destino esta
ligado al destino de los pueblos de todo el mundo. La
raza humana se ha reducido al tamafo de la familia. Nos
guste o no, todos somos parte de una familia que viaja por
el espacio profundo en nuestro diminuto planeta Tierra'.

Juan Maria Parent Jacquemin

-207-

Para que lo anterior se geste arménicamente también se debe dar un cambio
en la actitud de toda la humanidad, no sélo de los dirigentes o de las politicas
publicas. Ese cambio requiere la aceptacién de que la violencia se puede evi-
tar, la guerra es evitable, en palabras de Shannon, sera necesario “librarnos de
la terrible maldicién de la inevitabilidad: la actitud derrotista de que diria que
no podemos cambiar nuestras mezquindades, nuestras discusiones, nuestras
faltas en los demas, nuestro hacerles dafio, nuestra palabra dura, nuestra ten-
dencia a juzgar a los demas”'® y crear una verdadera vida comunitaria desde
cada lugar que a cada quien le ha tocado estar o haya elegido estar.

El humanismo de la No-violencia

La vida comunitaria de las comunidades gandhianas de No-violencia fun-
dadas por Lanza del Vasto, son altamente representativas de este humanis-
mo. Las jerarquias no existen, todos son responsables de si mismos y de
mantener -en todos los sentidos- la armonia de la comunidad, se privilegia
el trabajo artesanal, el respeto por cualquier forma de vida y por el cuidado
ambiental, el tiempo para la meditacion y el desarrollo interior como una

The Crossroad Publishing Company, New York, p. 108.
15 Ibidem, p.109.
16 Ibidem, p. 110.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

prioridad que alimenta la filosofia de vida de la No-violencia. Desde luego,
también se caracteriza por tener la justicia, la verdad y el amor como sus
pilares; es un proceso de continuo aprendizaje donde todos son maestros
y aprendices a la vez.

Ya se ha hablado de que “La multiplicacién de las acciones no-violentas trans-
forma y seguira transformando primeramente a sus actores o sujetos y con-
secuentemente al medio social y cultural en el que nos desenvolvemos”",
el cambio siempre iniciard adentro de las personas, y serd mas facil y fluido
cuando se cree que es posible la vida arménica. El llegar a esa creencia y
sobre todo sostenerla requiere de un trabajo espiritual interior de manera con-
tinua como se acostumbra en las comunidades gandhianas y por los mismos
208- lideres sociales no-violentos.

CODHEM

Ravindra Varma habla sobre las personas espirituales y afirma que una
persona espiritual no necesariamente debe creer en Dios. Como ejemplo
refiere la experiencia del Buda, y en general de los practicantes budistas,
como personas eminentemente espirituales pero sin creencia en la exis-
tencia de Dios. De igual forma, continGa el autor, “una persona que cree
firmemente en una religion, y en Dios... no tiene por qué ser una persona
de eminencia espiritual 8.

Entonces, cuestiona el autor, ;qué es lo que da derecho a una persona de
ganarse la etiqueta de espiritual? Y responde su cuestionamiento a través
de varias asociaciones, por un lado menciona que una persona espiritual,
estd mas alla de los placeres del cuerpo, éstos no lo controlan, por lo tanto
las posesiones materiales regidas por el ego no son su prioridad, su aten-
cién estd en la bisqueda y practica de todos los poderes Unicos del ser
humano, que le permita el desarrollo pleno de sus facultades, de acuerdo
con esto, Varma afirma que Gandhi puede ser representativo de un ser
espiritual, pero aclara:

Reflexiones sobre la No-violencia

17 Parent, Juan, “Fenomenologia de la No-violencia”, en Tiempo de educar, enero-
junio, ano 7, ndmero 13, Toluca, Universidad Autonoma del Estado de México,
2006, pp. 27-28.

18 Varma, Ravidra, The Spiritual Basis of Satyagraha, Ahmedabad, Navajivan Trust,
2001, P.1.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Gandhi hablé de Dios, la religion y el camino espiritual.
Pero ya que estos términos tienen sabores diferentes, que
no queria dejar a nadie en la duda acerca de la compren-
sién de estas palabras. La fe de Gandhi en Dios fue total e
inquebrantable. Pero para él, Dios no era una persona. La
Verdad, y sélo la verdad era su Dios."

Varma plantea que aunque Gandhi creia en la religién, no era hermético,
pues consideraba que ninguna religion tenia la exclusividad, la fe del Mahat-
ma estaba en Dios: “...en todo momento es mi disposicion para obedecer el
[lamado de la Verdad que es mi Dios”*°. Una singularidad vista en la practi-
ca religiosa del activista hindd, considera Varma, fue el hecho de mantener
dentro del camino espiritual una combinacién equilibrada con la actividad
mundana, ello implica que Gandhi y sus seguidores no se dedicaban en ex-
clusividad a su vida espiritual y tampoco la separaban de su vida cotidiana.

Juan Maria Parent Jacquemin

-209-

El desarrollo espiritual como sustento de la practica no-violenta, va acorde
con esa vision, de lo contrario sélo las personas dedicadas en exclusividad
a la espiritualidad podrian considerarse no-violentos, y eso seria por todos
lados errado, en tanto que se busca que la filosofia de la No-violencia sera
una herramienta para toda la humanidad, como parte de su filosofia de
vida, por lo tanto es idealmente deseable la combinacion de la practica
de herramientas espirituales con el ir y venir de la vida cotidiana, a fin de
formar una fortaleza interior que permita, llegado el momento, afrontar el
conflicto y las injusticias de manera no-violenta.

El humanismo de la No-violencia

Leonards Desroches comenta que para la mayoria de las personas, la No-
violencia es algo bueno. Paradéjicamente, casi nunca es entendida como
una fuerza, la fuerza del amor”?'.

Es a través de esa fuerza que se obtiene la energia, el entusiasmo y el coraje??
necesario para comportarse de manera justa ante los otros, y se necesitara

19 Ibidem, p.2.

20 Gandhi, M., Mi Dios, Buenos Aires, Editorial Dédalo, 1976, p.7.

21 Desroches, L., Spiritualité et pratique de la non-violence, Otawa, Ed. Navalis,
2004, p.39.

22 Coraje entendido como el detonador energético que empuja a una accion.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

mas fuerza cuando los otros sean mas débiles que el agente, de la misma
manera se ha de requerir de esa fuerza del amor para defenderse de violentos
poderosos que hayan cometido una o varias injusticias.

Esa fuerza debe irse cultivando poco a poco, a fin de no sea el odio o la
violencia la que gane, siempre conservar en la mente, en el corazén y en
el espiritu que en el otro, aun sea el peor enemigo: siempre habra algo

= bueno, y que en el mismo agente también reside el mal.

g Cuando gana el odio es dificil pensar en una reconciliacion, el mayor

o deseo sera el resultar victorioso en cualquier conflicto o injusticia, porque
generalmente, comenta Desroches, estd vigente una cultura de la victoria,

o de la excitacion que produce resultar ganador, por lo tanto, optar por la

reconciliacién no resulta suficientemente atractivo.

Optar por la reconciliacion es dificil, en general es mas facil optar por el
odio, el rencor o el ego de la victoria, por eso Desroches comenta: “Ello
exige una gran disciplina espiritual y una formacién a la defensa civil no-
violenta —donde el objetivo final es una reconciliaciéon durable, antes que
una victoria del fusil”?.

Jean Muller, filésofo francés de la No-violencia, confirma el esfuerzo que
ha de representar el optar por la reconciliacion, por una respuesta bonda-
dosa por parte del no-violento, es algo que se tiene que trabajar, normal-
mente no sucede de manera natural en el comportamiento humano, lo
mas comun y normal que se aprecia en nuestra sociedad son las respues-
tas contrarias: el odio, la revancha, la violencia; mismas que nos afloran
casi de manera automatica.

Reflexiones sobre la No-violencia

En el sentido anterior, Muller comenta:

... la No-violencia efecttda una revolucién copernica-
na en la bisqueda de la verdad. La verdad de la No-
violencia no esta constituida por un saber dogmatico
que convierte en factor de division y oposicion entre

23 Desroches, L., Spiritualité et pratique de la non-violence, Otawa, Ed. Navalis,
2004, p.44.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

los hombres, sino por un conocimiento espiritual que
orienta la inteligencia y la voluntad para imaginar los
caminos de la reconciliacion entre los hombres.*

Puede parecer una filosofia utépica la No-violencia porque propone una
forma de actuar totalmente diferente a la violencia cotidiana, a aquella que
ha sostenido las guerras durante siglos, y que esta llevando al planeta a un
ecocidio; sin embargo, cuando se inicia un trabajo espiritual y se desarrolla
desde el interior el amor a uno mismo, se encuentra la propia paz, esa simien-
te florecerd en un humanismo capaz de sostener la No-violencia como filo-
sofia de vida, en un inicio, personal y planetaria a futuro, asi la utopia se
esfuma y aparece una alternativa basada en el amor, la verdad y la justicia.

Juan Maria Parent Jacquemin

211-
Segunda parte. La dimension sociopolitica de la No-violencia: su humanismo

“Nos quedan dos vias: la No-violencia o el caos”
Martin Luther King

La No-violencia, en su sentido original del que trataremos a continua-
cion, es desconocida en nuestra sociedad y hasta en el mundo de los
intelectuales. Habremos de disertar sobre su ser y su significaciéon. Mos-
traremos como el alma de esta filosofia de la vida es el humanismo
mas puro desde las referencias a los pensadores religiosos como Tolstor,
Gandhi, Martin Luther King y Lanza del Vasto que todos, ellos y mu-
chos mas, se refieren a los textos biblicos, especificamente las palabras
de Cristo o el Upanishad para encontrar en ellas el sostén vital de sus
acciones. Si es asi una ética, podemos imaginar y construir esta nueva
ética en la estela de las grandes éticas que han guiado la cultura inicial-
mente europea.

El humanismo de la No-violencia

La confusién reinante en torno a la palabra, desgraciadamente negativa
nos ha afectado porque esta vision del mundo nos conducira a nuevas
relaciones humanas, nuevas sociedades y nuevas referencias religiosas.
El hombre se encuentra en el centro de este modo de entender la vida,

24 Muller, Jean-Marie £/ coraje de la No-violencia. Nuevo ltinerario Filosofico. Ed.
Sal Terrae, Cantabria 2004.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

es decir, que desde las reflexiones filoséficas hasta las acciones callejeras
tienen un solo sentido: el ser humano.

Desde hace algunos anos ante el dominio de la violencia en nuestros medios,
la estrategia de la No-violencia ha empezado a establecerse donde reina la
democracia y a imponer rumbos humanos a la economia, la politica y lo
cultural. La violencia hoy se encuentra en las bases de nuestra civilizacion.
Resolver conflictos especificos y limitados es una tarea impostergable; sin em-
bargo, debemos considerar la violencia de fondo que sélo desaparecera o
serd mitigada cuando hablemos de las raices de la violencia que se encuen-
tran en la manera de haber edificado nuestra sociedad. La No-violencia es
una filosofia de la vida que tiene por funcién transformar nuestra civilizacion
212- a favor de la paz, la justicia y la verdad. En esta trilogia paz y verdad se com-
plementan. Para Gandhi, la paz es el camino hacia la verdad que considera es
hasta mas importante que la paz. Y mds importante que el amor, dice Gandhi,
porque el amor es un concepto confuso de mdltiples sentidos. La verdad es
simple, o se dice la verdad o se miente.

CODHEM

Hay un camino a seguir en este proceso. “No hay emergencia de la verdad
sin servicio para ella, ni servicio sin sacrificio, ni sacrificio sin compromiso
de permanecer fiel, ni fidelidad sin purificacién”?.

Reflexiones sobre la No-violencia

Definicion

La No-violencia es un sistema social completo que recobra del ser hu-
mano lo que le es propio, el amor y la compasién. “Cuando hablo de
la necesidad y de la importancia de cultivar la compasién, no digo que
adoptemos una actitud pasiva. (...) Al cultivar nuestra motivacion y actitud
compasiva en beneficio de los demas, creamos un pensamiento positivo y
actitudes que nos ayudan a adoptar esa postura firme que necesitamos”?®.
De inmediato nos inclinamos hacia la No-violencia frente a la violencia a

25 Marie-Pierre. “Le sacrifice dans la vie de Gandhi” en Nouvelles de I’Arche, enero
1984, p. 50.
Nota. Me referiré frecuentemente a la comunidad del Arche porque encuentro en
su pensamiento la fundamentacion de esta nueva filosofia de la vida.

26 Dalai Lama. Compasién y No Violencia , Barcelona, Kairos, 2001, p.87.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

la que se recurre facilmente. “Las practicas y el espiritu de la No-violencia
proponen un camino mds humano de resolucién de los conflictos que el
recurso a la violencia”?’.

Aqui se ubica la ignorancia de la No-violencia y la dificultad para resolver
los conflictos: no sabemos ni qué, ni cémo hacer. Esto nos abre dos cami-
nos vividos en la meditacion y en las acciones no-violentas. Por una parte,
estd la vertiente ética que consiste en una lucha interior para eliminar de
nosotros mismos toda huella de violencia; por la otra esta espiritualidad
desemboca en la accién politica que surge en todos aquellos que han
logrado esta purificacion y se sienten afectados hondamente por la vio-
lencia exterior, las injusticias y la mentira que son sus manifestaciones. “El
sendero de la auto purificacién es duro y empinado. Alcanzar la pureza 213
perfecta significa que se debe estar completamente libre de pasiones en
el pensamiento, la palabra y las acciones, de modo tal de elevarse por
encima de las corrientes antagénicas del amor y el odio, del apego vy el
desapego”?®. La meditacién hace parte de este complejo mundo. Es un
acto simple, nada de racionalidades, nada de palabras, que asi permite
llegar a si mismo; sigue la prueba, tener que esperar, dejar que todo de-
cante. Desaparecen los actos, los pensamientos, los deseos. Entonces me
descubriré a mi mismo, seré capaz de aprehenderme. Luego empieza la otra
meditacion que nos pone en relacién con el uno y se crea en mi la unidad
que es Dios. Esta unidad no se logra con esfuerzos intelectuales o analisis u
observaciones o calculo, sino en un retorno hacia dentro de mi mismo. Este
retorno se logra saliendo del mundo de la multiplicidad que nos rodea para
encontrar el uno. La primera condicién para conocer a Dios como Verdad es
amar. El grado minimo de amor es no perjudicar lo que en sanscrito es ahimsa
que hemos traducido como No-violencia, Asi entendido podemos observar
que estamos muy cerca del amor en San Pablo.

Juan Maria Parent Jacquemin

El humanismo de la No-violencia

La No-violencia (...) es el desafio de consolidar en mi mismo una unifi-
cacion espiritual. El camino es la accion. “Los activistas jovenes debian

27 Francois Vaillant. La non-violence; essai de morale fondamentale, contraportada,
Paris, Le Cerf, 1990, p.
28 Miguel Grinbeg (Comp.). Gandhi; reflexiones sobre el amor incondicional, Bue-

nos Aires, Longseller, 2001, p. 95.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

utilizar los métodos no-violentos para mostrar cuan superior, cuan adelanta-
dos, cuan civilizados son”?. Por consiguiente, era menester asumir la ahimsa
(palabra que nadie ha traducido adecuadamente) y la satyagraha® no como
un medio para alcanzar tal unidad sino como un fruto amoroso de esa unidad
prealcanzada”'. Aclaremos ahora que se consideran dos formas de satyagra-
ha. La primera es testimonio. Tiene cariz religioso. Permite el aligeramiento de
la conciencia y la purificacion, es un sacrificio. De ella no podemos esperar
consecuencias o efectos exteriores. Si es publico es como testimonio, no es
para obtener algtin beneficio. Puede ser opcién para invitar sin decirlo a otros
a unirse a la accion. La segunda es la satyagraha de presion es un acto de
fuerza. Se coloca la fuerza del espiritu a favor de lo que consideramos es la
verdad y la justicia... nada de fuerzas brutales... Por supuesto, se entra en esta
-214- satyagraha para causas superiores: vida o muerte, amor o salvacion.

CODHEM

El hombre purificado se enfrenta también a la violencia estructural contra
la que habremos de luchar. Esta dimension es fundamental; dice Gandhi:
“La No-violencia no es una virtud monacal destinada a procurar la paz
interior y a garantizar la salvacién individual. Sino que es una regla de
conducta necesaria para vivir en sociedad, porque asegura el respeto de
la dignidad humana”*?. Dos son los pilares de esta accion: la libertad y la
resistencia a la opresiéon nos decian ya los asambleistas franceses en su
Declaracién de los Derechos del Hombre y del Ciudadano. 1gualmente,
debe defenderse la igualdad que también es constitutiva de la dignidad.
Notemos que para resistir se necesita fuerza y el pueblo escoge mas fa-
cilmente el sufrimiento que la resistencia. La accién no-violenta por otra
parte es lenta “Los que quieren hacer el bien no son egoistas, no tienen
prisa, saben que impregnar de bien a la gente requiere mucho tiempo”?*.

Reflexiones sobre la No-violencia

29 Peter Ackerman and Jack Duvall. A force more powerful, New York, Palgrave, p.
485 (la cita se refiere a las luchas llevadas a cabo en Serbia contra Milosevic en
los afos 1996-1998).

30 Puede traducirse como la exposicion de la verdad ante una maldad. Es fe en la
verdad como fuerza auténoma.

31 Miguel Grinbeg (Comp.). Op. Cit., p. 8-9.

32 Gandhi. Tous las hommes sont fréres, Paris, Galimard, col. Idées, n. 200, 1969, p. 161.

33 Richard Attenborough (comp.) Gandhi; sus propuestas sobre la vida, el amor y la

paz, Barcelona, Amat, 1982, p.43.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

En resumen, se trata de decir no a la violencia: no golpear fisica o0 men-
talmente al otro, no maltratarlo, y ciertamente no violarlo ni matarlo. Serd
actuar contra la violencia, sin violencia.

Es necesario para la accion distinguir dos clases de violencia, lo que nos per-
mitird apuntar nuestras acciones hacia la violencia verdadera. Observamos
primeramente la violencia directa. Es la injusticia plasmada en la organiza-
cion social o politica, es el mal cometido por quienes mandan sin el respeto
a sus representados, es la del patrén inconsciente o malvado que no paga los
salarios justos, es la del politico que se interesa por el bien de su partido y ol-
vida su responsabilidad hacia la poblacién y asi sucesivamente. Esta violencia
directa es la que nos interesa, es el objeto directo de nuestras acciones. Existe
una segunda violencia que es la indirecta o de respuesta. Helder Camara lo 215
afirma en su teoria de la espiral de la violencia. Primero es la injusticia que
reina en las estructuras, luego, segundo nivel, es la respuesta de los afectados
por esta violencia directa, es el pueblo que se levanta para recobrar la justicia.
Finalmente es la represién contra los manifestantes que, con derecho, se han
expresado contra el sistema injusto. No castigamos, no podemos castigar a
los que actdan violentamente por respuesta a una violencia que los afecta
profundamente. Esta mal pintar las paredes de las casas como lo hacen los
grafiteritos, pero no son ellos el origen de la violencia sino que responden
a la falta de trabajo, la falta de escuela, la baja calidad de vida en la que se
desenvuelven sin caer en la ingenuidad de no ver la dimensién de la maldad
consciente. Habra que llamarles la atencién pero la injusticia contra la que se
levantan los no-violentos es la del primer nivel.

Juan Maria Parent Jacquemin

El humanismo de la No-violencia

Desde ahora podemos iniciar una categorizacioén. El movimiento no-vio-
lento permanece en el ambito de la moralidad; “en efecto no atenta contra
la vida, ni contra el honor, ni contra los bienes de nadie, por eso es no-
violento”3*. Tolstoi quien fue el iniciador de la conversién de Gandhi asi lo
ha descubierto en el evangelio segiin san Mateo: no devuelvan el mal por
el mal. Esta expresion que podria entenderse como no hacer nada, dejarse
destruir por la violencia ajena, encierra la otra dimensién que es la accion
variada que los no-violentos oponen a las agresiones.

34 Lanza del Vasto. Vinoba o la nueva peregrinacién, Buenos Aires, Sur, 1955, p. 251.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

La No-violencia

Es fuerza de la Verdad para Gandhi

Es fuerza de la justicia para Helder Camara
Es fuerza de amar para Martin Luther King®.

Mateo 5: 39

Siguiendo a Tolstoi nos acercamos a lo que serd esencial en Gandhi. La
no cooperacion, no devolver el mal, es una de las armas mas importan-
tes de la No-violencia porque “en su incomparable ensayo, On Violence,
Hannah Arendt arguye que la violencia es absolutamente incapaz de crear
poder—no puede promover las causas sean historicas, sean la revolucion,
216- ni progreso, ni reaccion”?®. “Helvey?” insistia en como romper la costum-
bre de la sumisién a la autoridad porque la Gnica autoridad es la fuerza de
la verdad la que hace crecer y que fortifica. La autoridad no es fuerza de
coaccion sino capacidad de despertar las conciencias y también subvertir
los pilares del régimen, incluyendo la policia y el ejército”*. Debe recor-
dar que ademds de esta forma de lucha es s6lo un medio. La satyagraha
es un medio, es fuerza de la verdad que tiene por meta la conversion de
quien comete la injusticia y pasa a ser defensor de la verdad. Satyagraha
es un medio para vencer el miedo y la pardlisis.

CODHEM

Reflexiones sobre la No-violencia

“Para negar tanto los deseos materiales como las emociones que contratacan
un espiritu de ahimsa, se requiere fuerza. Siguiendo este camino, el satyagrahi
(el practicante del satyagraha) es capaz de liberar una fuerza mas potente que
cualquier arma. Se trata de una fuerza de amor intenso nacida a partir de la
ausencia de intereses propios. Es una bisqueda activa de la verdad, despro-
vista de hostilidad, rabia y violencia, que permite que la victima se considere
unida a su atacante. Gandhi definia satyagraha con la “fuerza del alma” que
emerge a partir de la revelacion del verdadero espiritu humano”*°.

35 Charles. “Engagement et fidélité”, Nouvelles de I’Arche, abril 1981, n.° 7, p. 97.
36 Peter Ackerman and Jack Duvall. Op.Cit., p.505.
37 Helvey es un militar amigo de Sharp —de la No-violencia, para entrenar a los
jovenes a los métodos de la lucha no violenta.
38 Peter Asckerman and Jack Duvall. Op.Cit., p.486.
39 Richard Attenborough (Comp.) Op.Cit., p.110.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

“A la pregunta ;qué es la No-violencia?, podemos responder ahora que
se presenta como la virtud moral. Haciendo derivar la No-violencia de la
estructura propia de la frénesis de Aristoteles y de la prudencia de Tomas
de Aquino —dando caracter moral a la elecciéon de medios eficaces— la
No-violencia presenta como primera de las cuatro virtudes cardenales ante
las otras tres que son la justicia, la valentia y el dominio de si, los medios
de realizarse en conexién las unas con las otras. Por eso es posible decir
que la No-violencia, como virtud moral y politica de la razén préctica rige
el conjunto de la vida moral”#. Esta ética implica también la referencia a
la libertad porque la lucha no-violenta pretende liberar a todos, para que
desarrollen sus potencialidades, especificamente su presencia activa en la
humanizaciéon del medio.

Juan Maria Parent Jacquemin

-217-
La dignidad es precisamente el valor central de este proceso de humaniza-

cién. Viene bien recordar el gran discurso de Martin Luther King: / have a
dream en el que dice que vamos hacia el advenimiento de un mundo nue-
vo donde nuestros hijos se sentaran en la misma mesa negros y blancos.
Habra respeto a todos los otros hombres por diferentes que sean. Y si el
objetivo es la libertad y la igualdad entre todos la resistencia, la dignidad
se hace imprescindible contra la opresion.

La resistencia a la opresién es la consecuencia de los otros derechos hu-
manos. Dicha resistencia que aparece en la Declaracion de los Derechos
del Hombre y del Ciudadano no fue tomada de nuevo en la otra Decla-
racién de 1948. No olvidemos que la moralizacién sélo se logra en la
accion; accion que contiene la valentia.

El humanismo de la No-violencia

Podemos distinguir dos clases de valentia. Una que se ha llamado valentia
de papel, que es aquella de los que escriben y toman el riesgo de decir cosas
que molestan vy, a pesar de ello siguen haciéndolo. Pienso en los grandes
periodistas de nuestro México. Se reconoce también la valentia de la sangre,
un poco siguiendo el tema del martirio en la Iglesia. Se decia que el martirio
es el bautismo de sangre. De igual forma es martir o héroe quien arriesga la
vida poniéndose ante el posible sufrimiento y la posibilidad de la muerte. Es
interesante observar el hecho siguiente: me inspiro mucho en la vida real y en

40 Frangois Vaillant. Op. Cit., p.228.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

el estudio en un libro editado en Francia: La Non-violence; essai de morale
fondamentale de Francois Vaillant*' que dedica la mayor parte de su texto a la
prudencia y la relaciona con la No-violencia hasta hacerla casi una sola cosa
cuando se entiende bien qué es la prudencia.

Y podemos seguir observando este hecho editorial donde se plantea una
nueva moral basada en los principios, las estrategias y las tacticas no-

= violentas. Una moral en accion, alejada de los libros para aventurarse en
- la experiencia humana de la verdad y la justicia; pilares, como lo hemos
S visto, de la ética de la No-violencia.
“Gandhi tiene atin muchas cosas que decir sobre la re-
lacion entre el hombre y la verdad, entre cada hombre
-218-

y su verdad: lo que no significa que deba ser la ver-
dad de un ser individual, de un asceta aislado, de un
’ ’

intelectual aristocratico. También puede ser la verdad
propia de los hombres que en conjunto constituyen un
pueblo (...) Por lo demas, a su temética de la bisqueda
de la verdad se liga intrinsecamente su ideal de la No-
Violencia, que es el rechazo a practicar la violencia

’
pero también a sufrirla”.

Sin esta conviccién de que la verdad es la fuerza mas grande a la que puede
recurrir el hombre, habriamos desaparecido ante tantas guerras y violencias.

Reflexiones sobre la No-violencia

Etica y moral

Desde Tolstoi descubriendo el texto Mt.5:39 sabemos que no podemos
aceptar sin reaccionar los actos violentos. Debemos buscar los medios
adecuados que encontramos en la No-Violencia. El sufrimiento aceptado
entra en un proceso de lucha porque la violencia no puede ser asumida.

Apuntemos aqui el rechazo a sufrir la violencia. Encontramos asi los ele-
mentos esenciales de la virtud de la No-Violencia. Notemos el paso que

41 Ibidem, p. 281
42 Enrica Collotti Pischel, Gandhi y la No-Violencia, Buenos Aires, Nueva vision
SAIC, p.25.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

acabamos de dar. De una vision reducida pasamos a ampliar la riqueza
de esta manera de vivir, de esta manera de ser hombre. Virtud hace pen-
sar en fuerza, pero una etimologia mas libre nos habla del “vir” que es el
hombre. Virtud moral y virtud politica, vida interior, responsabilidad sobre
el medio y virtud de la accion politica, es decir, del orden social. La No-
violencia se enfoca en estas dos direcciones conjuntamente aun cuando
la fase de purificacion (sendero duro de seguir y dificil de ascender, dice
Gandhi) se impone como primer momento antes de la accién politica a
veces dificil de orientar. Relacionamos la politica con la moral porque
para una persona que se considera y actGa moralmente bien es conducida
a penetrar en la politica. Esta politica que “aumenta la influencia de la mo-
ral o bien actda de tal suerte que todos podamos encontrar en el mundo
la satisfaccion razonable”*. Y podemos volver a la definicién sintética: La -219-
No-violencia es una espiritualidad que se vuelca en la accién politica. Aho-
ra bien, moral y politica no se reducen la una en la otra. Es decir, no todo
es s6lo moral, ni todo es sélo politica excluyendo la moral. La violencia y la
No-violencia se separan cuando hemos optado por la razén; por eso Gandhi
ha dicho: la razén es otro nombre de la No-violencia. La No-violencia exige
a la politica cumplir “una tarea que consiste en promover la justicia entre los
hombres, por medios morales y eficaces”**. La No-violencia, por ejemplo,
ha demostrado ser un medio eficaz para defender el bien comdn.

Juan Maria Parent Jacquemin

De nuevo jpor qué se llama No-violencia? “Lo que les importa a los gandhia-
nos en la paz como en la guerra o en la revolucioén, en la prosperidad o la
miseria, en la felicidad o la desgracia, es el desarrollo del ser humano”#.
Observamos asi como esta filosofia y sus tacticas se enfocan esencialmen-
te al ser humano que en estas luchas no puede ser humillado, desprecia-
do, marginado sino que es parte estructurante de la nueva sociedad hacia
la que apunta la No-violencia activa.

El humanismo de la No-violencia

Frente a la violencia, incapaz de traer una solucién humana a los inevita-
bles conflictos que constituyen la trama de la historia de la humanidad, la
No-violencia propone una alternativa.

43 E. Weil. Philosophie et Réalité, Paris, Beauchesne, 1982, p. 245.
44 Ibidem, p. 68.
45 Lanza del Vasto, Op. Cit. p.253, nota 2.

DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

La filosofia de la No-violencia trata de desconstruir la ideologia de la pre-
tendida violencia necesaria y legitima que domina nuestras culturas y so-
ciedades- acordémonos de la teoria de la guerra justa-, y desarrollando
una cultura de la No-violencia, con métodos de accién que permiten la
gestion positiva de los conflictos. La coherencia entre el fin y los medios
se impone como un imperativo tanto ético como estratégico.

= La acciéon no-violenta histéricamente ha sido puesta en practica en las lu-
- chas de resistencia por los derechos humanos, con, en un primer rango, la
S lucha por la independencia de la India Ilevada a cabo por Gandhi.

La accién no-violenta es resistencia, no-cooperacion, desobediencia a las
0 leyes injustas; apunta hacia crear una relacién de fuerzas para combatir

las situaciones de injusticia y de opresién. Pero la No-violencia es tam-
bién una fuerza propositiva: pretende crear un programa constructivo que
apunta, aqui y ahora, desde la fase de resistencia, a anticipar la sociedad
solidaria de mafana, estableciendo las estructuras alternativas que garan-
tizan la justicia y la libertad”“®.

Agresividad vs violencia
Para lograr éxito en la accion no-violenta es preciso distinguir estas dos
manifestaciones del ser humano.

Reflexiones sobre la No-violencia

La agresividad es natural, parte de nuestras energias. Es una fuerza sin la
que no podriamos vivir. El medio (naturaleza al principio, hoy la socie-
dad) demanda a quienes se desenvuelven en él (somos todos) una fortaleza
creadora, constructora, de los nuevos modos de convivir. Luchar contra los
elementos, la lluvia, el frio, el excesivo sol... son en cada caso la ocasion
de despertar en nosotros estas energias. La agresividad estd mezclada con
otras formas de expresarse: la competicion y hasta la supervivencia. Hoy se
acepta, por consiguiente, que la agresividad es legitima porque es practica-
mente indispensable para la supervivencia. La agresividad es intencional,
es decir, se orienta hacia otro. La violencia por el contrario no necesita a
este otro. La violencia es ciega. La agresividad entonces se manifiesta como

46 AN.V.,, 2° trimestre 2009, junio 2009, p.72

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

comportamientos dirigidos contra el préjimo y que llevan algin perjuicio a
su integridad personal por lo que la agresividad debe ser educada o adies-
trada pero busca sélo fines positivos.

Para no caer en la confusion entre estas dos teorias, se ha creado el térmi-
no combatividad para hablar de este conjunto de acciones y de intencio-
nes que va dirigido hacia el medio incluyendo a los otros seres humanos.
El combativo es una persona realista que se conoce a si misma, quiere
decir que conoce su potencial, reconoce los riesgos intrinsecos a la accion
que va a emprender.

Juan Maria Parent Jacquemin

La violencia, por su lado, es creada, es un fenémeno social, no tiene ori-
gen animal. Pertenece a la anticultura. La violencia nace en una energia
sin control. El violento puede actuar conscientemente aun cuando, en la
mayoria de los casos, el instinto de destruccion se apodera de las faculta-
des superiores. Por esta razén es posible actuar contra la violencia apor-
tando los valores de nuestra cultura. Valores que Gandhi criticaba cuando
eran valores aceptados pasivamente. Exige un esfuerzo para encontrarlos
de nuevo que lleva consigo la ascesis para voltearse hacia el interior.

-221-

La combatividad no-violenta nos ubica a igual distancia de la pasividad y
de la violencia. Es una afirmacién de si que respeta al adversario. Es una
actitud ofensiva en frente del adversario.

El humanismo de la No-violencia

Fin y medios

La reflexion sobre estas dos esferas es esencial en la No-violencia. Hannah
Arendt afirma: “La sustancia misma de la accion violenta estd determinada
por la categoria de medios-fin”#”. Muestra que en los asuntos humanos se
corre el riesgo de que los medios absorban los fines. Justificamos nuestras
acciones en funcion del fin. Afirmamos que los medios no son mas que
medios pero, precisamente, declara Gandhi, en los medios puede apre-
ciarse el fin. Un fin bueno puede pervertirse porque los medios utilizados
no corresponden a la meta. En la pelicula £/ huevo de la serpiente*®, con

47 Hannah Arendt. Sobre la violencia, México, Joaquin Mortiz, 1970, p. 9-10
48 Ingmar Bergman, 1977.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

mucha claridad cémo a trasluz se ve la serpiente atin embrién en el hue-
vo. Lo mismo dice nuestro estratega cuando afirma que el arbol esta en
la semilla. Todo reside en los medios que deberdn definirse y ponerse en
practica cuidando siempre que no desvirtuaran el objetivo perseguido.
Finalmente, el fin se enriquece por los medios elegidos para alcanzarlo.

En asuntos humanos donde rige la libertad, no puede predecirse con certeza

= el resultado de la accién, por esta razén los medios se tornan determinantes.

€3}

g En el uso de la violencia, la historia se ha repetido muchas veces. Los medios

o violentos han producido sociedades violentas y no lo que se hubiera desea-
do: la eliminacion de las costumbres de la violencia individual o social. Los

o medios no son simple variable dependiente del fin; desde la aplicacién de los

medios se ponen en marcha ciertos fines intermedios o finales. En educacion
lo observamos, los medios como la disciplina en clase ya son un fin porque la
disciplina es un requerimiento de la vida en sociedad.

El problema que sufrimos hoy es que el hombre ha perdido la nocién de fin
porque ya ningtn fin le es asignado por una sociedad que no esta centrada
en el hombre. En nuestro medio (Occidente) no se han desglosado fines y
medios; somos mecanicos y hacemos que se deduzcan de forma abstracta
los medios del fin prefijado y asi automdticamente surgen los medios que
no son pensados hasta afirmar que todos los medios son buenos. Ejemplo
de este planteamiento es la manera de tratar la revolucion social como en
los afos sesenta del siglo pasado, donde jévenes desesperados e impulsa-
dos por la guerrilla afirmaban: la revolucion del signo que sea.

Reflexiones sobre la No-violencia

La No-violencia aporta tanto el fin como los medios, precisamente porque
se centra en el hombre, que siempre sera respetado. Este es el fin: amarse
los unos a los otros, lo que implica levantar los obstaculos, los conflictos
siguiendo un programa de acciones no-violentas.

El fin que buscamos es el bien comdn. Aun cuando las acciones que lleva-
mos a cabo son particulares, se dirigen al bien comin que es universal. Las
acciones particulares son medios para alcanzar el fin. Este bien comdn puede
crecer gracias a esas acciones que finalmente nos hacen caminar hacia un
mundo mds justo. Un bien duradero nunca vendra de acciones mentirosas o
violentas. La No-violencia actia con medios buenos, justos como lo deman-
da el respeto a todos los hombres y a la humanidad en ellos.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg
La fuerza

La accién no-violenta desplaza la vision muy actual de aquellos que creen
que para eliminar la violencia hay que ser mas violento que el violento.
Esta accion no-violenta reclama la fuerza hecha de valor, de dominio de
si, la aceptacion no resignada del sufrimiento y el sacrificio s6lo puede
hacer estallar la verdad. Esta verdad no trata de desesperar al adversario.
Tampoco se confunde el error en el que ha caido. La accién consistira mas
bien en regresar a las proporciones de lo real y Ilama al corazén y a la con-
ciencia para ayudar a reconocer la verdad. En la tradicién occidental estas
virtudes se agrupan en la virtud de la fuerza. De ahi que la No-violencia
demanda mayor valentia que la violencia. La fuerza moral puede darse
en una persona fisicamente débil. El débil puede aprovechar su situacion
para demostrar hasta donde llega la fuerza del espiritu. -223-

Juan Maria Parent Jacquemin

La accién no-violenta no empieza con un gesto espectacular sino que en las
acciones se tejen relaciones que deben crecer. Sin embargo, es preciso apun-
tar que la evolucion de las acciones no violentas en Europa*® condujo a los mi-
litantes a pensar y organizar acciones cada vez mas espectaculares. La presen-
cia de los medios, sobre todo la televisién con sus imagenes y su movimiento,
exige adaptarse a este modo de presentarse en las acciones no-violentas.

El miedo se encuentra en el origen de la desesperacion y de la violen-
cia. Mas urgente aln que el vencer el miedo que jamds desaparece es la
pasividad de las renuncias a la responsabilidad y al compromiso social
lo que debe combatirse. La filosofia de la No-violencia arranca de esta
reflexion: urge salir del letargo. El compromiso proviene de una llamada y
es respuesta a ella. Para ello, dice Lanza del Vasto, un camino es el rappel
(recogimiento de breve duracién pero repetido varias veces en el dia). El
rappel es el retorno a la conciencia viva y libre, al interior del interior se
enciende esta Ilama del rappel en el centro de la conciencia. Otro medio
es la oracion y la meditacion. Otras posiciones muchas veces involunta-
rias son la sensibleria, la cobardia, la evasion lirica o religiosa (mistica), la
ausencia frente al mundo, el dejar hacer.

El humanismo de la No-violencia

49 En Europa la No-violencia ha adquirido la categoria de arte de gobernar. Es un
poder democratico que apoya o sustituye en casos concretos la funcién de los
legisladores y de los mandos superiores; amen de ser instructora del pueblo.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Apoyémonos en un ejemplo muy frecuente: la pareja humana. Nos pre-
guntamos frecuentemente qué hacer en los casos de violencia de uno de
los dos en la pareja hacia el otro. “Es un asunto privado” lo recuerdan a
menudo los hombres violentos. Una solucién puede formularse asi. La
No-violencia, como estrategia de accién, es también el primer camino
a seguir para salir de la discriminacién; aqui la mujer marginada por su
esposo. Habrd que aprender a dialogar y a forzar el didlogo cuando una
de las partes no quiere adoptar este medio de solucion. Para eso se requie-
re fortaleza personal, fortaleza espiritual que no necesariamente fisica. El
poder del silencio es una de las herramientas para obtener cambio de ac-
titud. Esta fortaleza se expresa primeramente en el vencimiento del temor
y la afirmacion de si. Autovaloracién de si, porque en estas violencias y en
-224- las discriminaciones se cae en esta situacion por no haber querido luchar
o ignorar los modos de lucha que sean no-violentos. Esta renuncia a luchar
nace en el desconocimiento del valor personal o por no crear enemigos.
La No-violencia aporta todos los elementos necesarios para resolver este
problema. Educar a la mujer (caso de violencia intrafamiliar) para que sea
fuerte, éste seria el camino, los medios son mdltiples. Para eso debemos
alcanzar una profunda fe en el otro. Fe en su ser humano, fe en sus poten-
cialidades empezando por la razén.

CODHEM

Los enemigos en esta lucha son por una parte la célera vengativa y por la
otra la inercia de las mayorias®.

Reflexiones sobre la No-violencia

El hombre cabal se obliga a actuar

Martin Luther King dice: “la aceptacion pasiva de un sistema injusto es no-
civa, ya que constituye en si una cooperacion con ese sistema”'. Gandhi afir-
ma: “No se puede ser no-violento de verdad y permanecer pasivo ante las
injusticias sociales (...) es imposible ser a la vez cobarde y no-violento”*2.
El dnico medio digno del ser humano para reparar una injusticia es el

50 Shantidas (Lanza del Vasto). “Martin Luther King au mont Nébo” en Nouvelles de
I"Arche, mayo 1968, n.8, p. 125.
51 John Ansbro ). Martin Luther King Jr.; el desarrollo de una mente, México, Publi-
graphics,1985, xvi, p.215.
52 Gandhi. Todos los hombres son hermanos, Madrid, Sigueme, 1973, 259 p.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

sacrificio “esta cadena horrible de violencia en la que el mundo vive no
puede romperse sino por ello”>*. Estas declaraciones no se prestan a du-
das. La No-violencia es para hombres y mujeres sensibles a la injusticia,
aptos para actuar y activistas. Gandhi también afirmaba que entre cobardia y
violencia, opt6 por la violencia. Muestra cuan importante es la fortaleza de la
mente de quienes adhieren a este movimiento en pro de la justicia y la verdad
bases de una nueva sociedad que se construye en la acciéon contrariamente
a lo que ocurre en la violencia que sélo destruye. “La verdad implica amor y
la firmeza es sinbnimo de fuerza”**. La justicia no es s6lo una virtud que se
tiene 0 no, sino que es una obligacion absoluta para quien se dice ser moral.
No puede dejarse de actuar contra la injusticia, es un deber fundamental. Es
una lucha por la vida en dignidad, en donde trabajo y ocio sean repartidos
equitativamente entre la comunidad de hombres. -225-

Juan Maria Parent Jacquemin

La primera condicién para conocer a Dios como Verdad es amar. El grado
minimo de amor es no perjudicar lo que en sanscrito es ahimsa que hemos
traducido como No-violencia. Asi entendido podemos observar que esta-
mos muy cerca del amor en San Pablo.

Practica valorada, la vida en comunidad es el resultado final de la lucha dada
contra la injusticia. La vida en comunidad nos permite encontrarnos a noso-
tros mismos, es decir a encontrar la violencia que esta dentro de nosotros.
La comunidad nos ayuda en este proceso arduo y lento, condicién, por lo
demas, de la nueva sociedad que es el objetivo de la No-violencia Activa.

El humanismo de la No-violencia

Pasos a seguir

Vinoba indica: En primer lugar deseo un cambio de los corazones, luego
quisiera traer una transformacion de las existencias, finalmente buscar un
cambio de estructuras. Nada de todo eso puede realizarse mediante la
fuerza”**. Analicemos paso a paso este programa de vida y de accioén. Pri-
meramente, debemos contar con el ser humano. El es el punto de partida
y de llegada, principio y fin de la accién no-violenta. Esta conversion del

53 Chanterelle. “La porte ouverte” en Nouvelles de I’Arche, 1968, n.10, p.151.

54 Richard Attengorough (Comp.). Op. Cit. p.49.

55 Vinoba Bhava. La revolucién no violenta, Paris, Albin Michel, 1958, p.39.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

hombre se darad con el ejemplo de otros. Es un movimiento interior que
nos hace ocupar nuestro espacio con responsabilidad. El converso se ha
hecho fuerte, ha perdido el temor y conduce a otros en la misma via.

El segundo momento de este proceso revolucionario no-violento es la
transformacion de la existencia. El hombre converso se transforma en
su totalidad. Sus pensamientos son otros, se hace sensible a la injusticia.
Se hace lider en su medio. Su existencia, es decir, la manifestacion de su
ser, lo coloca a la vista de todos sin que por ello lo acapare el orgullo. Sabe
sus limitaciones y sabe que debera vencer el temor durante toda su vida;
pero no estd detenido en la accion. Finalmente, dice Vinoba, podremos
cambiar las estructuras. Tomaremos el mundo como es y lo impulsaremos
226- hacia nuevos horizontes hechos de No-violencia y de amor. El lider no-
violento rechaza las soluciones que se presentan sin amor.

CODHEM

Por efecto contrario, tocamos la tendencia pacifista que nacié en Europa
frente a la gran Guerra (1914-18). J6évenes temerosos ante las exigencias
militares y la consciencia de que muchos de ellos moririan en la guerra
crearon el pacifismo, que es no hacer nada; es una falta de responsabili-
dad y muchas veces es cobardia. La No-violencia es distinta de pacifismo
porque se enfrenta a la violencia. Gandhi se levanta contra esta desorien-
tacion y muestra en sus palabras y en sus acciones que la No-violencia se
encuentra en la posicién opuesta; es decir, es escuela de lucha con armas
no violentas como es el dialogo, las manifestaciones callejeras para atraer
la conciencia de muchos y resolver el conflicto sin matar, sin herir, Ahim-
sa, sin producir dano al otro.

Reflexiones sobre la No-violencia

El no-violento no es un ser al margen de la historia. Es un hombre activo y
Lanza del Vasto afirma en la misma linea: “La resistencia no-violenta que
dirige Gandhi se muestra mas activa que la resistencia violenta. Exige mds
intrepidez, mas espiritu de sacrificio, mds disciplina, mas esperanzas”*°.
Ciertamente ponemos al hombre en el centro de las intenciones y las ac-
ciones que cambian el entorno, haciendo del hombre un ser que se atreve
a afirmarse y a actuar cuando se ve rodeado de personas y acciones in-
justas que son mucho mas frecuentes de lo que se asume habitualmente.

56 Lanza del Vasto, Joseph. Pélerinage aux sources, I, p. 101.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

“La opresion se acaba cuando el pueblo deja de temer a las bayonetas”*’.
Hemos perdido la sensibilidad a la injusticia, por eso, o la reconocemos
en torno nuestro y, a veces, en nosotros mismos. En pocas palabras: hay
muchos pacifistas, hay pocos no-violentos.

La accién nace en la conciencia y la conciencia turba el poder. De ahi que
la No-violencia es revolucionaria. Estamos alertas, nuestra imaginacion
nos abre nuevos horizontes (la imaginacién es importante en la accién
no-violenta para encontrar los modos de actuar adecuados, es decir, con-
formes al objeto de la lucha), descubre nuevas posibilidades.

Juan Maria Parent Jacquemin

Métodos de la No-violencia

Como lo manifestadbamos al inicio, poco o nada sabemos de la técnica
utilizada en las acciones no-violentas. Es necesario acercarnos a los
mecanismos metddicos y friamente calculados de esta estrategia y sus
tacticas: los efectos de masa, la disciplina, la resolucién y la ausencia
de miedo. Con esta atencién orientada, veremos como la No-violencia
es fuerza. En el movimiento de Martin Luther King en Birmingham®®
el lema de la accién era: “Recordar siempre que el movimiento de la
No-violencia en Birmingham busca la justicia y la reconciliacién, no la
violencia; sacrificar mis deseos personales para que todos los hombres
puedan ser libres; Tratar de desempefar un servicio regular para los de-
mds y para el mundo”*’.

-227-

El humanismo de la No-violencia

57 Gandhi, en Young India del 22 de octubre de 1919, citado por Joan V. Bondurant,
Conquest of Violence; the Gandhian Philosophy of Conflict, Berkeley, University
of California Press, 1964, xxiii, p. 167.

58 Abril de 1963. Martin Luther King esta en la carcel de Birmingham. Ante cierta
indiferencia por parte de los ministros religiosos, escribe esta carta demostrando
que su participacion en el movimiento es buena y necesaria. El Dr. King deseaba
que los ministros cristianos vieran el sentido que tiene la disciplina cristiana y
se encuentra en el corazon de la lucha de los afroamericanos por la libertad, la
justicia y equidad (Cfr. Ed. James Melvin Washington. The essential writings and
speeches of Martin Luther King Jr. New York, Harper, 1991, p. 289).

59 Cfr. Juan Parent . La revolucién social ;debe ser violenta?, México, El caballito,
1988, p. 107.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Las reglas éticas que sostienen estas acciones son la renuncia a la vio-
lencia, la bisqueda de la verdad y decirla (saber a quién y cudndo), la
verdad necesita testigos mds que defensores, que las soluciones aportadas
sean constructivas y orientadas hacia la justicia, desarrollar la firmeza, ser
paciente (la accion no-violenta es a largo plazo, aceptar sin resignacion
el sufrimiento (fuerza de la No-violencia). Todo ello para que el opositor
tome conciencia de su injusticia y se voltea hacia el bien.

No devolver el golpe segln la interpretacion de Tolstoi en su cita de Mt. 5: 39.
No responder al mal con el mal, principio de la No-violencia gandhiana. En-
tre las multiples acciones que la imaginacién del no-violento se dan, esta
el ayuno a veces llamado huelga de hambre. Tiene por razén de ser la au-
228 topurificacion y transformacién de los sentimientos negativos del opositor
en ser participes de la blisqueda positiva. Puede discutirse, dicen algunos
criticos, su practica del ayuno como camino de realizacién moral vy, al
mismo tiempo, de autopunicién por los errores cometidos”®.

CODHEM

En general deben manifestarse sentimientos positivos, ser civil, es decir,
respetuoso de las costumbres de la vida en comun; con sinceridad, mesu-
rada y exenta de recelo. Para ello se requiere apoyarse en principios muy
s6lidos, nada de caprichos ni de odio o rencor®'. Lo que se busca es el
autocontrol, que es la primera fuerza del no-violento: el ayuno, la manera
de alimentarse, de descansar y de trabajar, la No-violencia abarca todo el
ser humano. En otras palabras, y siguiendo la linea trazada en estas pa-
ginas podemos no sé6lo observar sino recibir la invitacién a mantener en
nosotros el sentido del ser humano como centro de toda nuestra actividad:
es el humanismo en su significacién genuina.

Reflexiones sobre la No-violencia

Nos encontramos asi ante la desobediencia civil. Esta accién para ser ver-
dadera debe ser disciplinada, tener ideas e imaginacion, ser cuidadosa y
fijar la atencién, accion no-violenta propia de las acciones civiles, llama-
da civil porque no criminal, arma de la que Gandhi eché mano frecuente-
mente. Su guia ha sido el famoso libro de Thoreau con el mismo nombre.
La negociacion y los recursos constitucionales son pasos previos que deben

60 Enrica Collotti Pschel. Op. Cit., p. 43.
61 Cfr. Gandhi. Op. Cit.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

llevarse a cabo y sélo cuando hay negativa repetida por parte de las esferas de
mando, se recurre a la desobediencia. Una ley injusta debe ser desobedecida.

La palabra civil que califica esta accién tiene un segundo sentido que
se refiere a la civilidad. Los luchadores guardan una actitud respetuosa
de sus oponentes, los que respetan las leyes aun cuando sean injustas.
Las condiciones reconocidas después de las numerosas experiencias son
varias. Disciplina por parte de los luchadores no-violentos, capacidad de
sufrimiento sin limite (es un factor decisivo porque alcanza mental y sensi-
blemente al violador de la justicia) y obediencia a los lideres.

Juan Maria Parent Jacquemin

Una accién esencial es el perdon. El perddn, fase central del proceso de accion

no violenta es la virtud de los fuertes. El que sabe perdonar es el que sabe amar. .

Una regla que aprendemos en la psicologia es que si el opositor observa que
el no-violento no tiene la menor intencion de levantar la mano contra él, ni
siquiera para salvar la propia vida, dice Gandhi: perdera las ganas de matarlo.

Es importante saber que la primera reaccién ante la accion no-violenta es la
extraieza, la sorpresa que son los pasos iniciales para obtener la conversion.
Encontramos en Gandhi la frase siguiente: “Primero, ellos te ignoran, mas
tarde, se rien de ti, luego te hacen pelear y entonces... tG ganas”®.

La defensa y promocién de los derechos humanos es una lucha perma-
nente contra el anquilosamiento de muchos y que se dejan pisotear o se
abstienen de actuar ante la injusticia de la que son testigos o victimas.

El humanismo de la No-violencia

Esta lucha puede darse desde el didlogo con el otro, que es principio y fin de
las acciones no-violentas, hasta pasar ante los tribunales, llevar a cabo accio-
nes diplomdticas o manifestarse publicamente. No confundir la accién no-
violenta con la accion sin violencia. La primera es accion especifica siguien-
do estrategias y tacticas propias de esta filosofia. La segunda es sencillamente
la manera comun de resolver los conflictos o adelantarse a ellos. Nombraria,
por ejemplo de nuevo, las relaciones comerciales que son sin violencia, pero
no son no-violentas. Podemos nombrar, la educacion y tantas formas de co-
municarnos sin que se interponga el riesgo de la violencia.

62 Gandhi, en http:/www.luisprada.com/Protected/serie_i.htm, consultada julio 15, 2010.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://goo.gl/aq1VUg

Las Comisiones de Derechos Humanos tienen una funcién esencial en crear
la cultura del respeto a los demas y sus Recomendaciones son llamadas de
atencion porque no se ha respetado la dignidad del otro en este proceso.

Una tarea inicial consiste en crear la cultura del respeto a los demds y de
su dignidad. La filosofia de la No-violencia es un alimento para que en-
contremos mas opciones de promocién de los derechos humanos.

é Las protestas no-violentas “se estan transformando en ritos pablicos en las
g democracias desarrolladas”®. Es la sociedad civil que toma las riendas
o del mando social, politico, cultural ante la deficiencia y la maldad de los

sistemas actualmente en vigor en muchas partes. En paises industrialmente
o desarrollados las manifestaciones no-violentas son frecuentes porque es el

modo de expresarse libremente.
“No hay No-violencia sin justicia, valor y dominio de si”®.

La violencia sirve para defender bienes materiales, la No-violencia para
bienes espirituales.

Bibliografia

¢ Ackerman Peter and Jack Duvall. A force more powerful, New York, Palgrave.

e Ansbro J. John. Martin Luther King Jr,; El desarrollo de una mente, México, Publigraphicas,
1985.

¢ Arendt, Hannah. Sobre la violencia, México, Joaquin Mortiz, 1970.

¢ Attenbogough Richard (comp.) Gandhi; sus propuestas sobre la vida, el amor y la paz,

Barcelona, Amat, 1982.

Bhava, Vinoba. La revolucién no-violenta, Paris, Albin Michel, 1958.

BondurantV. Conquest of Violence; the Gandhian Philosophy of Conflict, Berkeley, Uni-

versity of California Press, 1964.

Boudouresques, Bernard, Luchar de manera distinta para defender los derechos huma-

nos, Toluca, Universidad Autébnoma del Estado de México, 1995.

e Capra, F.,, El tao de la fisica, Barcelona, 9° edicion, 2007.

e Collotti Pischel, Enrica. Gandhi y la No-violencia, Buenos Aires, Nueva vision, SAIC.

e Chanterelle. “La porte ouverte” en Nouvelles de I’Arche, 1968.

e Charles. “Engagement et fidélité”, en Nouvelles de I’Arche, 1981.

Reflexiones sobre la No-violencia

63 Peter Ackerman. Op. Cit. p.492.
64 Frangois Vaillant. Op. Cit., p. 217.
DR © 2011.

Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

www.juridicas.unam.mx
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

Chung-Lian Huang, Al T’ai Chi, Barcelona, Editorial Sirio, 1994.

Dalai Lama. Compasion y No Violencia , Barcelona, Kairos, 2001.

Desroches, Léonard, Spiritualité et pratique de la Non-Violence, Ed. Novalis, Ottawa, 2004.
Donald, Neale, Conversaciones con Dios 2, México, Ed. Grijalbo, 1997.

Esquivel, Noé. La universidad humanista, ;Utopia alcanzable?, Toluca, Universidad
Auténoma del Estado de México, 2008.

Galtung, Johan, Conflict Transformation by Peaceful Means, Geneva, Ed. United Na-
tions, 2000.

Gandhi, M., Mi Dios, Buenos Aires, Editorial Dédalo, 1976.

Gandhi. Tous les hommes sont fréres, Paris, Gallimard, 1969.

Gandhi. Todos los hombres son hermanos, Madrid, Sigueme, 1973.

Goss, Jean e Hildegard, Armas de la No-violencia, Bogota, Ed. Paulinas, 1976.
Grinberg Miguel. Gandhi; reflexiones sobre el amor incondicional, Buenos Aires, Long-
seller, 201.

Lanza del Vasto, Joseph. Pélerinage aux sources, I,

Lanza del Vasto. Vinoba o la nueva peregrinacion, Buenos Aires, Sur, 1955.
Marie-Pierre. “Le sacrifice dans la vie de Gandhi” en Nouvelles de I’Arche, enero 1984.
Muller, Jean-Marie El coraje de la No Violencia. Nuevo ltinerario Filoséfico. Ed. Sal
Terrae, Cantabria 2004.

Neale, Donald, Conversaciones con Dios 2, México, Ed. Grijalbo, 1997.

Nueva Biblia de Jerusalén, Bilbao, Desclée de Brouwer, 1991.

Parent, J. Maria, La accion No-violenta. Bases tedricas y sugerencias prdcticas, Toluca,
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México, 2007.

Parent, Juan, La revolucion social ;debe ser violenta?, México, Ediciones Caballito, 1988.
Parent, Juan, “Fenomenologia de la No-violencia”, Tiempo de educar, enero-junio, afho
7, nimero 13, Toluca, Universidad Auténoma del Estado de México, 2006.

Shannon, William H. (1996) “Seeds of peace. Contemplation and Nonviolence’, The
Crossroad Publishing Company, New York, p. 108.

Shantidas (Lanza del Vasto). “Martin Luther King au mont Débo” en Nouvelles de
I’Arche, 1968.

Vaillant Francgois. La non-violence; essai de morale fondamentale, contraportada, Paris,
Le cerf, 1990.

Varma, Ravidra, The Spiritual Basis of Satyagraha, Ahmedabad, Navajivan Trust, 2001.
Watts, Alan, ;Qué es el TAO?, México, Ed. Diana, 2003.

Weil. E. Philosophie et Réalité, Paris, Beauchesne, 1982.

Internet

http://www.luisprada.com/Protected/serie_i.htm, consultada 12 de Julio. 2010.

DR © 2011.
Comisién de Derechos Humanos del Estado de México-http://www.codhem.org.mx

Libro completo en:
https://goo.gl/ag1VUg

Juan Maria Parent Jacquemin

-231-

El humanismo de la No-violencia





