




EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD 
RELIGIOSA EN EL MÉXICO DE HOY 

(Una visión crítica)



INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS 
Serie Doctrina Jurídica, núm. 898

COORDINACIÓN EDITORIAL

Lic. Raúl Márquez Romero 
Secretario Técnico

Mtra. Wendy Vanesa Rocha Cacho 
Jefa del Departamento de Publicaciones

José Antonio Bautista Sánchez 
Formación en computadora

Miguel López Ruiz 
Apoyo editorial

Carlos Martín Aguilera Ortiz 
Elaboración de portada



EL DERECHO 
FUNDAMENTAL 

DE LIBERTAD RELIGIOSA 
EN EL MÉXICO DE HOY

(Una visión crítica)

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO 
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS 

México, 2020

JAVIER SALDAÑA SERRANO



Esta edición y sus características son propiedad de la Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Prohibida la reproducción total o parcial por cualquier medio 
sin la autorización escrita del titular de los derechos patrimoniales.

Primera edición: 30 de octubre de 2020

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México

INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS

Circuito Maestro Mario de la Cueva s/n 
Ciudad de la Investigación en Humanidades 

Ciudad Universitaria, Coyoacán, 04510 Ciudad de México

Impreso y hecho en México

ISBN  978-607-30-3443-2



VII

CONTENIDO

Prólogo . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	XIII
Raúl González Schmal

Introducción . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	XIX

Capítulo primero

DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA Y PRINCIPIO 
DE LIBERTAD RELIGIOSA. BASES TEÓRICAS 

PARA UN DERECHO ECLESIÁSTICO MEXICANO

I. Planteamiento de la cuestión . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 1
II. Libertad religiosa como derecho humano . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 2

1. Distinción con el principio  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 2
2. ¿Existe una definición del derecho de libertad religiosa en la 

Constitución mexicana? .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 3
3. Sentido jurídico de la libertad religiosa . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 5

A. La relación con Dios  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 5
B. La inmunidad de coacción .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 6

4. Definición jurídica del derecho de libertad religiosa . . . . . . . . . 	 7
5. El caso de los ateos y los agnósticos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 8

III. Principio informador de libertad religiosa  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 10
1. El hecho religioso  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 10
2. El hecho religioso en la Constitución mexicana .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 11
3. Distinción entre ciudadano y creyente .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 12
4. Principios informadores  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 13
5. El principio de libertad religiosa .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 15



VIII CONTENIDO

A. Inmunidad de coacción .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 15
B. No concurrencia en el acto de fe .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 16
C. Promoción del Estado en lo religioso . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 17

IV. Conclusión . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 18

Capítulo segundo

RELACIONES IGLESIA-ESTADO EN MÉXICO. 
¿EXISTE REALMENTE UN DERECHO 

DE LIBERTAD RELIGIOSA?

I. Planteamiento de la cuestión . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 21
II. Relaciones Iglesia-Estado en la historia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 22

1. El Patronato Indiano . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 22
2. Documentos constitucionales .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 24
3. Constitución de 1917 y situación anterior a las reformas consti- 

tucionales de 1992  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 26
III. Las reformas constitucionales de 1992 y modificaciones legislativas 

actuales .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 27
1. Artículo 3o. de la Constitución .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 28
2. Artículo 5o. constitucional  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 33
3. Artículo 24 constitucional .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 34
4. Artículo 27 constitucional .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 38
5. Artículo 130 constitucional .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 40

IV. Las asociaciones religiosas en la LARCP y en el Reglamento  .  .  .  . 	 41
1. Constitución de las Iglesias y agrupaciones religiosas como aso- 

ciaciones religiosas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 42
2. Derechos de las asociaciones religiosas .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 45
3. Obligaciones de las asociaciones religiosas .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 48
4. Régimen patrimonial de las asociaciones religiosas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 50
5. Los ministros de culto en el sistema jurídico mexicano  .  .  .  .  .  .  . 	 54
6. Reforma al artículo 40 constitucional .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 55

V. A manera de conclusión .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 57



IXCONTENIDO

Capítulo tercero

INNECESARIAS Y RESTRICTIVAS LAS MODIFICACIONES 
CONSTITUCIONALES EN MATERIA DE LIBERTAD 

RELIGIOSA EN MÉXICO (ARTÍCULOS 24 Y 40)

I. Planteamiento del problema .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 59
1. ¿Qué derecho protege el actual artículo 24 de la Constitución? .  . 	 61
2. Error semántico a nivel legislativo en el artículo 24. ¿Es una o 

varias libertades? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 62
3. Un derecho espurio: las convicciones éticas y su falta de funda- 

mento .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 65
4. ¿Las convicciones éticas mantienen un plano de igualdad con la 

libertad religiosa?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 68
5. Convicciones éticas y libertad de pensamiento. Innecesaria re- 

petición .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 70
6. Restricciones a la libertad religiosa a la luz de los documentos 

internacionales .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 72
7. Reduccionismos legislativos en materia de libertad religiosa .  .  . 	 75
8. Autoridad pública y libertad religiosa. Límites a una eventual 

arbitrariedad .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 76
9. Libertad y objeción de conciencia en el artículo 24 constitu- 

cional . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 80
10. Comentarios preliminares al artículo 40 constitucional .  .  .  .  .  .  . 	 82

II. Comentario final .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 84

Capítulo cuarto

OBSERVACIONES CRÍTICAS AL LAICISMO MEXICANO. 
A PROPÓSITO DE LA REFORMA AL ARTÍCULO 40 

DE LA CONSTITUCIÓN

I. Planteamiento del problema .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 85
II. Primera observación crítica: innecesaria por reiterativa la expre- 

sión «laica» en la Constitución .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 87
1 ¿Qué significa la expresión «laicidad» o «laico»?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 88
2. Laicidad y separación estatal  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 89



X CONTENIDO

3. Laicidad en la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público . 	 93
4. Laicidad en el Reglamento de la Ley .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 94

III. Segunda observación crítica: una distinción importante entre «lai- 
 cidad» y «laicismo»  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 95
1. Laicidad y laicismo .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 95

A. Laicidad .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 95
B. Laicismo .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 96
C. Laicismo y verdad  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 97

2. Principio de laicidad como principio de organización jurídica . .  . 	 99
IV. Tercera observación: el debate sobre la laicidad se refiere al papel 
      de la religión en la sociedad actual, no al respeto de la libertad re- 
      ligiosa  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 100
V. Cuarta observación: la ideología laicista en México viola derechos 

humanos .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 105
1. Violaciones a los derechos humanos antes de la reforma consti- 

tucional de 1992 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 105
2. Violaciones a los derechos humanos después de la reforma cons- 

titucional de 1992 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 107
VI. Quinta observación: el laicismo carece de un contenido esencial 

que lo identifique . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 111
1. Neutralidad .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 113
2. No discriminación .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 117

VII. Conclusiones .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 118

Capítulo quinto

LOS TRIBUNALES MEXICANOS 
ANTE LA LIBERTAD RELIGIOSA

I. Planteamiento del problema .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 121
II. Análisis del caso Yurécuaro en Michoacán .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 122

1. Antecedentes y hechos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 122
2. Consideraciones del tribunal en el caso Yurécuaro . .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 124
3. Comentario a la resolución de la Sala Superior Electoral  .  .  .  .  . 	 126

III. Análisis del caso Zimapán en Hidalgo .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 129



XICONTENIDO

1. Antecedentes y hechos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 129
2. Consideraciones del tribunal en el caso Zimapán  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 130
3. Comentarios a la resolución de la Sala Superior Electoral . .  .  .  . 	 131

IV. Análisis del caso Malova en Sinaloa .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 134
1. Antecedentes y hechos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 134
2. Consideraciones del Tribunal en el caso Malova .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 135
3. Comentarios a la resolución del caso Malova . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 137

V. Análisis del caso “Aguascalientes grande y para todos y Morena” . 	 140
1. Antecedentes y hechos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 140
2. Consideraciones del Tribunal en el caso “Aguascalientes grande 

y para todos y Morena” .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 141
3. Comentarios a la resolución del caso “Aguascalientes grande 

y para todos y Morena” .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 143
VI. Análisis del caso Aguascalientes, candidato a diputado local .  .  .  .  . 	 144

1. Antecedentes y hechos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 144
2. Consideraciones de la Sala Regional Electoral de Aguascalientes  . 	 144
3. Comentarios al caso Aguascalientes, candidato a diputado local  . 	 145

VII. Análisis del caso Terrenate en Tlaxcala  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 146
1. Antecedentes y hechos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 146
2. Consideraciones del Tribunal en el caso Terrenate en Tlaxcala . . 	 148
3. Comentarios del caso Terrenate en Tlaxcala .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 150

VIII. Análisis del caso Coahuila .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 150
1. Antecedentes y hechos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 150
2. Consideraciones del Tribunal en el caso Coahuila .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 151
3. Comentarios del caso Coahuila  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 151

IX. Caso Iglesia Nativa Americana de México  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 152
1. Antecedentes y hechos  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 152
2. Consideraciones de la Suprema Corte de Justicia de la Nación 

en torno al caso de la Iglesia Nativa Americana de México  .  .  . 	 153
3. Comentarios en torno al caso de la Iglesia Nativa Americana de 

México  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 154
X. Conclusión .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 155



XII CONTENIDO

Capítulo sexto

VEINTICINCO AÑOS DE LAICISMO MEXICANO (1992-2017)

I. Planteamiento del problema .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 157
II. Balance negativo de las reformas a los artículos 3o., 5o., 27, 130 . . 	 158

1. Artículo 3o.  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 158
2. Artículo 5o.  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 162
3. Artículo 27  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 163
4. Artículo 130  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 165

III. Recientes demostraciones del laicismo mexicano. Los artículos 24 
y 40 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 172
1. Artículo 24  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 172
2. Artículo 40  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 177

IV. Justicia mexicana y laicismo. Los tribunales al servicio de una ideo- 
      logía .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 178
V. Laicismo y laicidad mexicana. Una asignatura pendiente .  .  .  .  .  .  . 	 183

VI. La exclusion de la religión en una sociedad democrática .  .  .  .  .  .  .  . 	 186
VII. Conclusiones .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 187

Bibliohemerografía . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 189



XIII

PRÓLOGO

El derecho humano a la libertad religiosa es la piedra miliar de los derechos 
humanos, donde está esculpida la vocación del hombre a bienes absolutos. Es 
un derecho de carácter complejo y multidimensional, como complejo y mul-
tidimensional es el ser humano. Su primera función es proteger la libertad de 
la persona en la opción que está llamada a hacer y que va a comprometer el 
resto de su itinerario existencial: su opción frente a la trascendencia.

En su núcleo más fundamental, este derecho protege la libertad de con-
ciencia en materia religiosa de cualquier coacción de la índole que sea. Ello 
porque la conciencia es inmanente a la dignidad humana y por tanto es 
indisponible.

Sin embargo, una pesada tradición de laicismo anticlerical y aun anti-
rreligioso, en la que no han faltado episodios de franca persecución religio-
sa, ha constituido un serio obstáculo en nuestra patria para implantar un 
régimen constitucional de pleno reconocimiento al derecho humano de li-
bertad religiosa. Debe convenirse, empero, que en los últimos lustros ha ha-
bido un apreciable avance en su regulación constitucional, al mismo tiempo 
que se han dado retrocesos.

En esta línea temática es la que con su reconocida competencia va a 
transitar la investigación del doctor Javier Saldaña Serrano cristalizada en 
su libro El derecho fundamental de libertad religiosa en el México de hoy, que por una 
generosa e inmerecida distinción del autor —que mucho le agradezco— me 
honro en prologar.

De los seis densos capítulos que integran el libro, el cual ha sido prece-
dido por otros enjundiosos estudios del aún joven jurista —libros, ensayos, 
artículos—, sólo me aventuraré a espigar algunos puntos que me parecieron 
especialmente relevantes, sin que deje de serlo la obra integralmente con-
siderada.

Atinadamente empieza por desenvolver el contenido plurifacético del 
derecho humano a la libertad religiosa y configurar su marco conceptual 
para abordar el estudio de todas las cuestiones conexas o derivadas de él.

Con gran precisión, el autor explica que es un derecho inherente a la 
dignidad de la persona humana, a su estatuto ontológico; es decir, se funda 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



XIV PRÓLOGO

en la propia naturaleza humana, de ahí que está protegida por una inmu-
nidad de coacción que impide que nadie sea obligado “a actuar de forma 
distinta a como lo determina su religión o impidiéndole que actúe confor-
me a ella, en privado y en público, solo o asociado con otros, dentro de los 
límites debidos”.

Bajo estas premisas el doctor Saldaña formula —advirtiendo que lo 
hace desde una perspectiva estrictamente jurídica— su propia definición 
del derecho a la libertad religiosa, diciendo que “es un derecho originario y 
primario que el hombre posee por naturaleza y que tiene por objeto la re-
lación del hombre con Dios a través de la cual le rinde culto mediante ma-
nifestaciones externas que, sin sobrepasar los límites exigidos por el propio 
derecho para su correcto ejercicio, le permiten cumplir con una de sus incli-
naciones naturales más importantes y que el Estado no puede coaccionar”.

El contenido u objeto del derecho sería, entonces, la afirmación de una 
autonomía, de una libertad, de una independencia del hombre en su vida 
religiosa; y negativamente es la exclusión de toda coacción, física, moral o 
psicológica, que puede atentar contra esa autonomía. En varios segmentos 
de su libro el autor insiste y desarrolla el punto clave de la inmunidad de la 
conciencia.

De lo expuesto arriba por el doctor Saldaña, se sigue a mi entender que 
si la libertad religiosa es un derecho humano fundado en la dignidad de la 
persona, por los mismos títulos le corresponde tanto al creyente que al que 
no lo es; al que profesa una religión como al que no profesa ninguna. Y es 
necesario dejar bien sentado, por otro lado, que al tratarse de un derecho 
estricto no puede reducirse a una simple tolerancia. Es decir, la persona que 
hace una opción religiosa —ya sea de carácter positivo (creyentes) o de ca-
rácter negativo (agnósticos, ateos)— está ejerciendo a plenitud su derecho a 
decidir en materia religiosa sin la menor compulsión a su conciencia.

Lo anterior no significa que este derecho incurra en el relativismo moral 
ni exima al hombre de su obligación moral inexcusable de buscar la verdad 
y, en su caso, la verdad religiosa, sino simplemente que, por una parte, la 
verdad no puede imponerse por medios coactivos, pues la verdad no se im-
pone de otra manera, sino por la fuerza de la misma verdad, que penetra 
suave y fuertemente en la conciencia y en la razón; y por otra parte —como 
lo señala Efraín González Morfín— porque la verdad y el error no son suje-
tos de derecho, el derecho es siempre relaciones intersubjetivas; el derecho 
tiene siempre como sujeto a la persona. Lo mismo la persona que está en la 
verdad que quien no lo está.

Otra de las cuestiones de mayor importancia a las que dedica su aten-
ción Javier Saldaña —y que sin duda incorpora una valiosa aportación al 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



XVPRÓLOGO

todavía precario estudio de este campo en nuestro país— es la relativa a la 
distinción conceptual de la libertad religiosa como derecho y como princi-
pio. Explica con meridiana claridad —inspirándose en la doctrina susten-
tada por distinguidos eclesiasticistas españoles (Ibán, Prieto Sanchís, Ferrer, 
Viladrich)— que la libertad religiosa, además de ser un derecho humano es 
también un principio de organización social y configuración política porque 
contiene una idea o definición del Estado. Así resume Saldaña sus ideas: “El 
derecho de libertad religiosa pertenece a toda persona y le corresponde a 
ésta por ser exigencia misma de su propia naturaleza, en cambio, el princi-
pio de libertad religiosa alude siempre a un criterio de configuración estatal 
por el que el Estado se relaciona con lo religioso”.

Una vez que ha establecido firmemente el encuadre teórico de la liber-
tad religiosa en su doble vertiente de derecho humano y principio informa-
dor del Estado, el autor incursiona en la controversial y compleja problemá-
tica de las relaciones entre la Iglesia y el Estado en México.

Como la etapa de tres siglos del virreinato novohispano forma parte 
inescindible de la historia de lo que después se llamaría México, Saldaña 
recopila, sintetiza y comenta brevemente los principales instrumentos jurí-
dico-políticos que forman las coordenadas referenciales de esas relaciones 
entre la monarquía y la Iglesia. Y lo mismo hace respecto de los documentos 
constitucionales del siglo XIX atenientes a la cuestión religiosa.

Con agudeza analítica se ocupa más adelante del estudio de la aún vi-
gente Constitución de 1917 y al puntual examen de los preceptos concer-
nientes a la materia religiosa, que se encontraban en su texto primigenio, 
así como de las reformas que en esa misma materia han tenido lugar en su 
ya más que centenaria vida, especialmente la de 1992, que es la de mayor 
calado, sin excluir algunos aspectos de señalada importancia de la legisla-
ción reglamentaria.

Sobre esta reforma mencionada en el párrafo precedente, el autor lleva 
a cabo una rigurosa indagación que culmina con un profundo y metódico 
análisis de los artículos 3o., 5o., 24, 27 y 130. Mediante dicha reforma se 
creó un nuevo marco normativo constitucional de la materia religiosa, que 
ciertamente representó un significativo avance en la protección de ese dere-
cho fundamental, pero de ninguna manera su reconocimiento pleno, pues, 
como lo explica Saldaña Serrano, la reforma adolece de diversas insuficien-
cias y restricciones que no se concilian con las exigencias de los instrumen-
tos internacionales en materia de derechos humanos, y que sin especiosas 
razones nuestro país tiene la ineludible obligación internacional de recono-
cer y garantizar a plenitud.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



XVI PRÓLOGO

Para completar su investigación integral del estatuto jurídico del dere-
cho fundamental de libertad religiosa en nuestra normatividad constitucio-
nal y ordinaria, el doctor Saldaña realiza un amplio y sistemático estudio 
de las últimas reformas constitucionales de hace un poco más de un lustro, 
referidas a los artículos 24 y 40. Con sólida argumentación formula su crí-
tica a ambas enmiendas.

Respecto a la reforma del artículo 24 que incisivamente explora, ad-
vierte que se llevó a cabo con un “espíritu reduccionista”, pues, añade, “si 
se observa con detenimiento se podrá notar que el ejercicio de la libertad 
religiosa es reducido a sólo una de sus manifestaciones: las expresiones de 
culto”. Es decir, un derecho que se caracteriza por sus diversas dimensiones, 
sólo se le reduce a una, la de culto, que ya existía reconocida antes de su 
modificación. De manera indisputable demuestra que dicha reforma no se 
ajusta a los instrumentos internacionales en materia de derechos humanos 
—que forman parte del bloque de constitucionalidad— antes bien, los vul-
nera, y despoja a los ciudadanos y a las comunidades religiosas de aspectos 
fundamentales del aludido derecho.

Asimismo, el autor exhibe la patente e inadmisible omisión del órgano 
revisor de la Constitución, autor de la referida reforma, respecto de las exi-
gencias prescriptivas del artículo 1o. de la carta magna —que representa un 
nuevo paradigma sobre el tema— que obliga — primerísimamente a dicho 
órgano constitucional— a interpretar las normas relativas a los derechos 
humanos de conformidad con los tratados internacionales de la materia 
favoreciendo en todo tiempo a las personas la protección más amplia. Es 
decir, se trata del principio hermenéutico pro persona, que omitió aplicar el 
legislador de forma absolutamente injustificable en la reforma del artículo 
24, e igualmente, inter alia, violó flagrantemente la obligación imperativa de 
respetar, proteger y garantizar los derechos humanos de conformidad con 
los principios de universalidad, interdependencia, indivisibilidad y progresi-
vidad. Transgresiones que deben ser reparadas por las autoridades judicia-
les en sus respectivos campos de competencia, relevantemente la Suprema 
Corte de Justicia de la Nación, mediante el control de las omisiones incons-
titucionales e inconvencionales, cuando menos en lo que atañe a la interpre-
tación y aplicación del referido precepto.

De aquí que Javier Saldaña concluya con contundencia en el sentido 
de que “la reforma constitucional al artículo 24 es fuertemente restrictiva, 
limitativa y discriminatoria”.

Por cuanto a la reforma del artículo 40, que sólo introdujo la palabra 
“laica” a nuestra forma de gobierno, el autor discurre con pertinencia en 
torno a la problemática de carácter semántico de los términos laicismo, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



XVIIPRÓLOGO

laicidad, laico y formula al respecto un preciso deslinde conceptual sobre 
ellos, y también respecto a la intelección del Estado laico, que se entiende de 
diversas maneras, en las que incluye —sin intención irónica— “un laicismo 
a la mexicana”.

Su amplio conocimiento de la nutrida literatura sobre los temas men-
cionados en el párrafo precedente, le permite a Saldaña sostener que 
“existe una enorme disparidad de argumentos para identificar a un Estado 
como laico”, lo cual comprueba —agrega el autor— “que se está ante una 
doctrina sin unidad interna, sin rasgos propios que la identifiquen como 
tal, y en consecuencia, cada quien puede ofrecer su particular concepción 
sobre lo que considera es un Estado laico, lo que hace prácticamente irre-
conocible algún núcleo esencial que lo identifique”. Con su penetrante 
análisis pone en evidencia que con su equivocidad argumentativa los ex-
ponentes del laicismo “se inmunizan a toda crítica, manteniendo así su 
carácter ideológico”.

Cierra Saldaña su investigación sobre la reforma del artículo 40, con 
este contundente y certero juicio: “una inclusión (de la palabra laica) inne-
cesaria, reiterativa y superficial, que sólo se entiende desde la imposición 
de una ideología decimonónica, regresiva y persecutoria”, que paradójica-
mente empata con el del entonces diputado Pablo Gómez: “la reforma del 
artículo 40 fue una reforma arbitraria, insensible y absurda”.

Cabe resaltar, por otro lado, el gran mérito que reviste el examen sa-
piente y ponderado, de nueve relevantes resoluciones judiciales que atañen 
a la libertad religiosa, muy escasas aún en nuestra órbita jurisdiccional, y 
hasta donde sé es la primera vez que se aborda en nuestro aún poco cultiva-
do eclesiasticismo mexicano.

Llegado a este punto, cuánto más quisiera hacer referencia, aunque fue-
ra de forma enunciativa, de tantas otras cuestiones de particular interés que 
se tratan en la obra, pero ya la extensión del prólogo sobrepasa con mucho 
la medida de lo razonable.

Antes de concluir, quisiera reiterar mi profunda gratitud al doctor Javier 
Saldaña Serrano —mi muy estimado colega y noble amigo— por haberme 
conferido el inmerecido honor de escribir el prólogo de su libro, de cuya lec-
tura he salido enriquecido. En verdad se trata de un trabajo que se acredita 
como el fruto maduro de incansables años de estudio del joven y brillante 
investigador del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM, que le 
ha permitido adquirir un bien ganado prestigio académico ad intra y ad extra 
de esa insigne institución.

Sin hipérbole se puede considerar que el libro que tiene en sus manos 
el lector, no sólo constituye una aportación valiosa al derecho eclesiástico 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



XVIII PRÓLOGO

del Estado mexicano, sino un verdadero compendio de esa disciplina jurídi-
ca, que merece el mayor encomio.

Por último, debo expresar también, sin ofender la modestia de Javier 
Saldaña, que más allá de sus cualidades intelectuales, lo distingue su calidad 
humana, su integridad moral, su congruencia de vida y su firmeza y vigor 
para defender las teorías, conceptos principios y valores que profesa, pero 
siempre con apertura de espíritu y respeto a quienes piensan diferente.

Raúl González Schmal

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



XIX

INTRODUCCIÓN

Uno de los temas que más me han apasionado a lo largo de mi vida acadé-
mica ha sido, sin duda, el de la libertad religiosa. Derecho fundamental que 
apenas conocía en los primeros años de mi formación intelectual, y que des-
conocía practicamente todo en el caso de México; era un derecho que incluso 
su estudio tendía a ser minimizado, cuando no abiertamente acallado por la 
enseñanza oficial. Sin embargo, este déficit fue subsanándose en la medida 
en que fui elaborando mi tesis de doctorado en el extranjero. Al estar redac-
tándola tuve sentimientos encontrados: por una parte, descubrir en forma 
fascinante un derecho tan significativo para los derechos humanos como el 
de libertad religiosa; por la otra, un cierto desconsuelo y tristeza al darme 
cuanta de la oprobiosa realidad con la que tal derecho era tratado en la le-
gislación nacional.

En 1992 se hicieron cambios sustanciales a la Constitución mexicana en 
materia de libertad religiosa que albergaron la esperanza de poner a tono 
con el ámbito internacional de los derechos humanos tan significativo dere-
cho. El balance general no fue del todo decepcionante, pero se quedó corto 
respecto a las expectativas que se habían formado. En resumen, se podría 
decir que con estas reformas “algo” se avanzó, pero se perdió, sin duda, una 
gran oportunidad de actualizar el régimen jurídico de la libertad religiosa 
en México. ¿Por qué se dejó esfumar esta oportunidad? La respuesta es muy 
simple, fue el espíritu anticlerical y jacobino que caracteriza al pensamiento 
político y jurídico de este país lo que impidió poner al día tal derecho.

La esperanza volvió a renacer veinte años después —esta vez menos 
optimista que la anterior, y con justificada razón como terminó comprobán-
dose después— es decir, en 2012, cuando llegaron las modificaciones a los 
artículos 24 y 40 de la Constitución. Sin embargo, la misma desesperanza y 
frustración volvió a presentarse, esta vez no por esperar un cambio radical 
de tales modificaciones (en rigor sólo se trataba de dos artículos constitucio-
nales, no todo el conjunto de preceptos relativos a la libertad religiosa) sino 
por comprobar que cada vez que se toca el tema de la libertad religiosa en 
la Constitución, el reiterado espíritu anticlerical y jacobino mexicano (que 
al parecer nunca se irá) aparece. No hace falta sino consultar el diario de 
debates de las iniciativas referidas para confirmar lo señalado.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



XX INTRODUCCIÓN

La conclusión final de todo este avatar no puede ser positiva. En México 
se siguen violando derechos humanos, y uno de los más significativos es pre-
cisamente el de libertad religiosa. Por eso he creído conveniente hacer un 
alto en el camino y presentar un conjunto de trabajos que reflejan mi opi-
nión sobre el actual panorama de esta libertad en México. Mi intención es 
muy clara, evidenciar que mientras persista ese espíritu jacobino y anticle-
rical propio del siglo XIX, poco se podrá hacer por el respeto y observancia 
plena de la libertad religiosa en México. Muchas veces he estado tentado a 
decir (faltando a la sentencias de Von Ihering de luchar por el derecho), que 
tal y como están las cosas, lo mejor sería no volver a tocar el tema religioso 
en la Constitución, no vaya a ser que resulte algo peor de lo que ya está.

Para ir superando dicho obstáculo es necesario tener claros algunos con-
ceptos e ideas que hoy parecen básicas y que desde la ciencia del derecho 
eclesiástico se habían explicado desde siempre. Distinciones tan elementa-
les como “derecho de libertad religiosa” y “principio de libertad religiosa”; 
“igualdad e igualitarismo religioso”, “laicidad” y “laicismo”, etcétera, son 
objeto de reflexión en el capítulo primero, en éste defiendo que si se conoce 
bien la distinción entre derecho y principio de libertad religiosa se podrá 
entender cabalmente las tres características que identifican al principio or-
ganizativo del Estado, a saber: inmunidad de coacción, no concurrencia en 
el acto de fe y promoción del fenómeno religioso.

El capítulo segundo presenta el pernicioso escenario que mantiene el 
derecho de libertad religiosa después de las reformas constitucionales de 
1992. En él trato de mostrar cómo dichas modificaciones hicieron avanzar 
muy lentamente el respeto por este derecho pero no lograron ni siquiera 
acercarse al significativo avance que éste tiene en el ámbito internacional de 
los derechos humanos. Me refiero específicamente a estar en sintonía con 
el contenido de los principales documentos internacionales protectores de 
derechos humanos.

La segunda parte de este capítulo la dedico a realizar un análisis detalla-
do de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público y de su Reglamento, 
específicamente temas como la personalidad jurídica de las Iglesias y grupos 
religiosos; también abordo el asunto de los derechos y obligaciones de las 
asociaciones religiosas; igualmente el régimen patrimonial de dichas asocia-
ciones, así como la regulación jurídica de los ministros de culto en el sistema 
jurídico mexicano. Todo esto para mostrar cómo la legislación secundaria, 
si bien tiene aspectos positivos, aún mantiene un fuerte espíritu restrictivo 
en muchos de los anteriores renglones.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



XXIINTRODUCCIÓN

El capítulo tercero está dedicado casi en su totalidad a realizar un ri-
guroso examen jurídico de una de las reformas realizadas en 2012, me 
refiero al artículo 24 de la constitución. En éste destaco las inconsistencias 
legislativas, errores jurídicos e invenciones de derechos que el legislador 
mexicano realizó, y que no trajeron sino dudas y restricciones al derecho 
de libertad religiosa. Mi opinión sobre este artículo la adelanto desde ya: 
estoy convencido que haber incluido un supuesto derecho como es el de 
«convicciones éticas» no tuvo otro motivo que justificar cualquier ideolo-
gía —el laicismo, por ejemplo— y equipararlo a la libertad religiosa o de 
conciencia. En el fondo, de lo que se trató fue de justificar desde la cons-
titución a grupos que en aras de defender una supuesta mayor libertad, 
terminaron imponiendo su ideología y restringiendo los derechos de otros. 
Al tiempo se verá…

El capítulo cuarto es una continuación del anterior y tiene por objeto 
referirme a la inclusión de la expresión «laica» en el artículo 40 de la cons-
titución. ¿Hay acaso entre quienes defiende el Estado laico un significado 
común de esta expresión, o cada cual puede ofrecer su particular acepción 
como forma de inmunizarse de toda crítica? ¿los defensores del estado laico 
están preocupados realmente por el respeto de la libertad religiosa, o con 
sus posicionamientos pretenden limitar la presencia de la Iglesia —princi-
palmente la católica— en la sociedad y en el debate público? ¿imponer sin 
un ejercicio deliberativo el criterio laico de la República —con la particular 
idea de laicidad que siempre ha existido en México— respeta efectivamente 
derechos humanos? ¿la ideología laicista —introducida ahora en la consti-
tución— respetaría el federalismo mexicano, o dicha adición no es sino la 
muestra más clara del colonialismo laicista que se impuso a todo el país? 
Como se puede apreciar, estas preguntas son esenciales, y me temo que no 
han sido lo suficientemente meditadas, más aún, creo que desde lo que ac-
tualmente señala el artículo 40, estas preguntas ya están respondidas, con-
sistiendo este capítulo en evidenciarlas más.

Ante el secuestro del Poder Legislativo por la ideología laicista y la pre-
ocupación social por el respeto de la libertad religiosa en el sistema jurídico 
mexicano, me di a la tarea de investigar si acaso el Poder Judicial podía alzar 
la voz en favor de este derecho y servir de contrapeso a las iniciativas legisla-
tivas (que no representan el espíritu religioso de la sociedad mexicana) y a la 
referida ideología laicista. Lamentablemente y salvo honrosas excepciones, 
el Poder Judicial mantiene los mismos problemas que tiene el Poder Legisla-
tivo, a saber: aún hay una fuerte ideología decimonónica en éste que impide 
un verdadero respeto del derecho de libertad religiosa. Casos como Yuré-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



XXII INTRODUCCIÓN

cuaro, Zimapán o Malova, son la mejor muestra de lo que acabo de señalar, 
aunque hay otros más como los de Aguascalientes, Terrenate en Tlaxcala o 
el caso Coahuila, que intentan ir en sentido contrario.

Lo anterior me lleva a formular el siguiente juicio: que mientras los po-
deres judiciales tenuemente van teniendo una conciencia más clara de los 
documentos internacionales de derechos humanos, más y mejor van respe-
tando estos derechos, particularmente el derecho de libertad religiosa. Esto 
me lleva a pensar que estos poderes están atravesando por dos grandes mo-
mentos. El primero de ellos fue el anterior a la reforma constitucional de 10 
de junio de 2011 en materia de derechos humanos (Yurécuaro, Zimapán y 
Malova son anteriores a esta fecha), el segundo es precisamente después de 
la reforma. A partir de aquí se va percibiendo una nueva cultura en la pro-
tección de esos derechos, motivada, principalmente, por la fuerte influen-
cia que los autenticos documentos internacionales van ejerciendo en los 
diferentes estados signatarios. Fue precisamente en este segundo momento 
en el que se dictaron el resto de los casos señalados. Esto alberga entonces 
una nueva esperanza, la de suponer que las nuevas generaciones de jueces 
nacionales, imbuidos ya de una cultura de los derechos humanos, puedan 
realmente proteger en su justa dimensión el derecho de libertad religiosa. 
Todo esto es el contenido del capítulo cinco titulado “Los tribunales mexi-
canos ante la libertad religiosa”.

El capítulo seis lo presento como un gran resumen de todo lo señalado 
hasta aquí. Titulada “Veinticinco años de laicismo mexicano (1992-2017)”, 
esta parte del libro contiene los principales temas que se pueden destacar en 
éstas más de dos décadas en materia de libertad religiosa en México. Asun-
tos como las reformas de 1992; los avances y retrocesos que representaron 
las modificaciones a los artículos 24 y 40; el papel de los poderes judiciales 
cuando tienen que juzgar asuntos que involucran la libertad religiosa de 
las personas, o la exclusión que sistemáticamente viene sufriendo la Iglesia 
—principalmente católica—, son objeto de la exposición.

Llegados a este punto no me resta mas que hacer un público agrade-
cimiento a dos personas. La primera es a don Raúl González Schmal, uno 
de los pilares del derecho eclesiástico mexicano, quien con la generosidad 
que siempre lo ha caracterizado aceptó de buen gusto y con gran disposi-
ción escribir el prólogo a este libro. Para mí es un honor que el más grande 
eclesiasticista de este país haya escrito el prólogo. Pocos juristas con mentes 
tan privilegiadas y potentes como las de don Raúl quedan en este país. Vaya 
entonces mi mayor reconocimiento a su fructifica labor intelectual. Gracias 
maestro, por todo lo que nos ha enseñado.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



XXIIIINTRODUCCIÓN

La segunda persona a quien quiero agradecer es a mi ayudante de inves-
tigación, Adriana Macedo Pérez, quien con su juvenil entusiasmo y siempre 
buen tino jurídico hizo comentarios valiosos y constructivos a cada uno de 
los capítulos cuando, infatigablemente, los revisó una y otra vez.

Buenos Aires, invierno de 2019

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



1

Capítulo primero

DERECHO DE LIBERTAD RELIGIOSA Y PRINCIPIO 
DE LIBERTAD RELIGIOSA. 

BASES TEÓRICAS PARA UN DERECHO 
ECLESIÁSTICO MEXICANO*

I. Planteamiento de la cuestión

Algunas de las afirmaciones que más polémica provocaron en la sociedad 
mexicana fueron pronunciadas por quien fuera entonces arzobispo primado 
de México, cardenal Norberto Rivera Carrera en su homilía del 20 de octu-
bre de 1996. En la parte central del discurso se señalaba lo siguiente: 

...la autoridad civil tiene como límites todo aquello que va contra los ciuda-
danos, porque el poder del gobernante no tiene más función que el servicio 
efectivo al pueblo que lo eligió o aceptó. Cuando la autoridad se sale del mar-
co legal desde donde puede y debe gobernar, no hay obligación de tributarle 
obediencia y si se opone abiertamente a los derechos humanos fundamentales 
entonces hay que negarle la obediencia.1

Estas afirmaciones y otras hechas en el mismo sentido2 hicieron reapa-
recer la vieja discusión acerca del siempre espinoso problema de las relacio-

*		 Este trabajo en su primera versión fue publicado en Persona y Derecho, 41, Pamplona, 
1999, pp. 485-511. El mismo ha sido actualizado y en algunas partes modificado sustancial-
mente para este libro.

1		 Homilía pronunciada por el arzobispo primado de México, monseñor Norberto Rive-
ra Carrera, el 20 de octubre de 1996. Arzobispado de México. Dirección de Comunicación 
Social.

2		 Otra de las afirmaciones hechas por el Azobispo y que no fue tomada en consideración 
para las críticas referidas al cardenal fue la siguiente: “siendo la Iglesia la continuadora de 
Jesús en la historia podemos concluir que puede y debe meterse en política como lo hizo Jesús: 
Es decir recordando a los cristianos y a los hombres en general que deben obedecer y respetar 
a la autoridad en todo y sólo aquello que se dirija al bien de la comunidad. Y recordando a la 
autoridad civil que sólo tiene poder para legislar en favor de los derechos y deberes humanos 
sin oponerse a los divinos. Si la Iglesia quiere ser fiel a su Maestro no puede descuidar la di-
mensión social del cristianismo, que nos manda dar al César lo que es del César, obedeciendo 
todas las leyes justas, pero también, defendiendo siempre la dimensión religiosa de la vida hu-
mana, que nos ordena dar a Dios lo que es de Dios”. Ibidem. Las cursivas son nuestras.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



2 JAVIER SALDAÑA SERRANO

nes entre la Iglesia y el Estado en México que, con las reformas hechas a la 
Constitución en 1992,3 habían pretendido superarse. Estas mismas abrían 
nuevamente la discusión nacional acerca del añejo problema religioso que 
en nuestra legislación no había sido tratado desde 1917. Sin embargo, la 
fuerza de la evidencia se ha encargado de presentar una realidad completa-
mente distinta a dicha pretensión. Esta realidad es aún hoy conflictiva; nos 
muestra igualmente cómo esta cuestión dista mucho de haber sido zanjada, 
y nos hace ver con toda claridad cómo, a veintisiete años de las modificacio-
nes constitucionales, de nuevo vuelve el asunto religioso a estar en el centro 
del debate jurídico y, por supuesto, del político.

Ante esta aguda problemática, la pregunta obligada para cualquier es-
tudioso del derecho sería la siguiente: ¿qué significa realmente la libertad re-
ligiosa objeto de la cuestión planteada? Tratando de precisar aún más ¿cuál 
es el alcance que dicha libertad tiene en el derecho? ¿cuáles son sus exactas 
dimensiones? y, sobre todo, ¿cuáles son los instrumentos técnico-jurídicos 
con los que el Estado cuenta o ha de asumir en su relación con el fenómeno 
religioso, para ser efectivamente considerado un Estado de derecho?

A estas preguntas intentaremos dar alguna respuesta considerando los 
argumentos subsecuentes. Nos proponemos ofrecer una visión general —y 
ésta es la primera idea básica que quisiéramos tratar— acerca de la distin-
ción que existe entre el derecho de libertad religiosa como derecho funda-
mental y el principio de libertad religiosa como principio informador del 
Estado. Según creemos, es necesario precisar muy bien lo que por una parte 
es el derecho de libertad religiosa como derecho humano o derecho funda-
mental de la persona humana, y por otra, el principio de libertad religiosa 
como principio organizativo del Estado. En dicha distinción está la clave 
para comprender las bases teóricas para organizar el hecho religioso en un 
Estado democrático y de derecho como el que México se propone.

II. Libertad religiosa como derecho humano

1. Distinción con el principio

La primera idea de la que debemos partir es, como se ha señalado,4 la dis-
tinción que existe entre el derecho de libertad religiosa y el principio del 

3		 Las reformas sufridas por la Constitución fueron hechas a los artículos 3o., 5o., 24, 27 
y 130, respectivamente.

4		 Ibán Iván, Carlos y Prieto Sanchís, Luis, Lecciones de derecho eclesiástico, 2a. ed., Madrid, 
Tecnos, 1990, pp. 139 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



3EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

mismo nombre. No podemos confundir la libertad religiosa entendida como 
derecho humano y como principio social de configuración cívica. El derecho 
de libertad religiosa pertenece a toda persona y le corresponde a ésta por ser 
exigencia misma de su propia naturaleza. En cambio, el principio de libertad 
religiosa alude siempre a un criterio de configuración estatal por el que el 
Estado se relaciona con lo religioso (en general).

Si bien es cierta esta distinción, y así ha sido reconocido por la doctrina,5 
habría que aclarar también que el principio configurador del Estado llama-
do “libertad religiosa” depende en su fundamento y significado del dere-
cho de libertad religiosa. Este último se hace radicar en la persona y, por 
tanto, el mismo principio se hace depender de ésta. Como señala Viladrich 
“la correlación persona-Estado está, por tanto, en la base de la distinción 
entre derecho y principio de libertad religiosa”.6

Esta distinción que en el derecho eclesiástico de otros países —prin-
cipalmente europeos— se entiende con toda claridad y constituye incluso 
una materia dentro de sus planes de estudio en las facultades de derecho, 
en la legislación mexicana aún no se comprende del todo. Más aún, no creo 
que exista una diferenciación teórica lo suficientemente precisa entre lo que 
debe entenderse como derecho fundamental de libertad religiosa y princi-
pio informador del Estado mexicano. Paso ahora a detallar esta explicación.

2. ¿Existe una definición del derecho de libertad religiosa 
en la Constitución mexicana?

Para los efectos de este trabajo, sólo transcribiremos la parte condu-
cente del actual artículo 24 de la Constitución mexicana:

Toda persona tiene derecho a la libertad de convicciones éticas, de conciencia 
y de religión, y a tener o adoptar, en su caso, la de su agrado. Esta libertad 
incluye el derecho de participar, individual o colectivamente, tanto en público 
como en privado, en las ceremonias, devociones o actos del culto respectivo, 
siempre que no constituyan un delito o falta penados por la ley. Nadie podrá 
utilizar los actos públicos de expresión de esta libertad con fines políticos, de 
proselitismo o de propaganda política.

El Congreso no puede dictar leyes que establezcan o prohiban religión 
alguna. Los actos religiosos de culto público se celebrarán ordinariamente 

5		 Reina, Víctor y Reina, Antonio., Lecciones de derecho eclesiástico español, Barcelona, 1993, 
pp. 230 y ss.

6		 Viladrich, Pedro-Juan, “Los principios informadores del derecho eclesiástico español”, 
Derecho eclesiástico del Estado español, 2a. ed., Pamplona, Eunsa, 1983, pp. 201 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



4 JAVIER SALDAÑA SERRANO

en los templos. Los que extraordinariamente se celebren fuera de éstos se 
sujetarán a la ley reglamentaria.7

El precepto constitucional reconoce lo que en el campo de los dere-
chos humanos se identifica como derecho de libertad religiosa.8 Antes, los 
artículos 3o. y 5o. constitucionales lo habían ya anunciado, y, más adelan-
te, el 130 volverá a insistir sobre el mismo, precisando el alcance de dicho 
derecho. Sin embargo y a pesar de todo esto, es claro que el artículo 24 se 
limita simplemente a permitir (Toda persona tiene derecho a la libertad de 
convicciones éticas, de conciencia y de religión, y a tener o adoptar, en su 
caso, la de su agrado) y a prohibir (el Congreso no puede), pero no define 
este derecho. Esto mismo sucede con el resto de preceptos constitucionales 
que igualmente no lo definen. Lo que llama también la atención es que la 
Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público, que en principio tendría 
que conceptualizarlo o por lo menos señalar en qué consiste tal derecho 
tampoco lo hace.

Esta situación representa un especial problema a la hora de regular el 
derecho ya que mientras no se parta de una noción acerca de lo que es el de-
recho de libertad religiosa, o por lo menos de tener una idea general de ésta, 
se correrá el riesgo de regularlo incorrectamente.

Según creemos, para comprender lo que significa el derecho de libertad 
religiosa hemos de partir de la existencia, al menos, de dos sentidos distintos 
desde los que puede concebirse: uno de carácter teológico9 y otro estricta-
mente jurídico. El sentido que a nosotros nos interesa, obvio, es el segundo.

7		 El artículo antes de la reforma de 1992 señalaba lo siguiente: artículo 24: “todo hom-
bre es libre para profesar la creencia religiosa que más le agrade y para practicar las cere-
monias, devociones o actos del culto respectivo, en los templos o en su domicilio particular, 
siempre que no constituyan un delito o falta penados por la ley.

Todo acto religioso de culto público deberá celebrarse precisamente dentro de los tem-
plos, los cuales estarán siempre bajo la vigilancia de la autoridad”.

8		 En la doctrina española del derecho eclesiástico del Estado, se reconoce como derecho 
fundamental de libertad religiosa. Cfr. González del Valle, José María, Derecho eclesiástico español, 
2a. ed., Madrid, Universidad Complutense, 1991, passim. Cfr., también, Mantecón, Joaquín, 
“La libertad religiosa como derecho humano”, Tratado de derecho eclesiástico, Pamplona, Eunsa, 
1994, pp. 85-138.

9		 Al referirse a la concepción teológica de la libertad religiosa es común distinguir dos 
concepciones distintas. Una es la del catolicismo y otra es la del protestantismo. La explica-
ción de la primera se encuentra en la “Declaración de libertad religiosa” del Concilio Vati-
cano II (I, n. 1 AAS, 58, p. 929), y la segunda la podemos ver tanto en la primera como en la 
tercera “Asamblea del Consejo Ecuménico de las Iglesias Protestantes”, Ámsterdam, 1948 y 
Nueva Delhi, 1961, respectivamente.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



5EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

3. Sentido jurídico de la libertad religiosa

A. La relación con Dios

El estudio y análisis de cualquier derecho humano —en este caso el de 
libertad religiosa— debemos hacerlo partiendo de que éste es un derecho 
inherente a la dignidad de la persona humana (a su estatuto ontológico); 
es decir, se funda en la naturaleza humana. De aceptar lo anterior, como 
comúnmente se hace (véanse la gran mayoría de documentos internacio-
nales protectores de derechos humanos y la bibliografía escrita al respecto), 
tenemos que afirmar que la persona es dueña de sí, poseedora de unos 
derechos que le corresponden en virtud de su propia naturaleza y de la 
que derivan éstos. Entre estos derechos se encuentra el de libertad religiosa. 
Éste, como derecho natural, es propio de todo hombre y tiene como bien 
debido u objeto del derecho la relación que el hombre establece con Dios. 
De modo que lo “amparado por la libertad religiosa es radicalmente la re-
ligión, esto es, la relación o comunión del hombre con la Divinidad”.10 En 
este sentido, el dato primigenio y caracterizador de la libertad religiosa es 
aquella vinculación que el hombre establece con la divinidad como un acto 
natural (religión), por el que se reconoce personal y subjetivamente dicha 
religación exteriorizada a través de palabras, gestos, ritos, hechos, trabajos, 
etcétera, que no hacen sino confirmar ese reconocimiento interior.11

10		 Hervada, Javier, “Libertad de pensamiento, libertad religiosa y libertad de concien-
cia”, Los eclesiasticistas ante un espectador, Pamplona, Eunsa, 1993, p. 213.

11		 Guerra, Manuel, Historia de las religiones I. Constantes religiosas, 2a. ed., Pamplona, Eunsa, 
1985, p. 14.

Tomás de Aquino, en la Summa contra gentiles, parece reconocer este deseo de lo divino en el 
hombre como algo connatural en él cuando escribe: “siendo connatural al hombre adquirir 
el conocimiento por medio de los sentidos, y dificilísimo trascender las cosas sensibles, Dios le 
proveyó de tal manera atisbar también en ello lo divino, para que su pensamiento se sintiera 
así más atraído por lo que pertenece a Dios incluidas aquellas cosas que la mente humana 
no es capaz de contemplar en sí mismas. Y para esto se instituyeron los sacrificios sensibles 
que el hombre ofrece a Dios, no porque Él tenga necesidad de los mismos, sino para hacer 
presente al hombre que él y todo lo suyo ha de ser referido a Dios como a su fin y como a su 
creador, gobernador y señor universal... También los hombres ejecutan ciertas obras sensi-
bles, no para mover a Dios sino para suscitar el deseo de lo divino; tales son las postraciones, 
las genuflexiones, las oraciones vocales y los cánticos, que no se realiza porque Dios tenga 
necesidad de ellos, ya que Él conoce todo, y su voluntad es inmutable, y acepta por sí mismo 
no el movimiento del cuerpo, sino el afecto de la mente, sino que lo hacemos por nosotros, 
a fin de que nos sirva para dirigir a Dios nuestra intención e inflamar nuestro efecto. Y así, 
ofreciendo a Dios estos objetos espirituales y corporales, le confesamos autor de nuestra alma 
y nuestro cuerpo...”. Tomás de Aquino, Summa contra gentiles, vol. III, cap. CXIX.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



6 JAVIER SALDAÑA SERRANO

Como señala Hervada, esta vinculación reconocida en el derecho de 
libertad religiosa es el dato que recoge este derecho y es, además, el que nos 
permite distinguirla de otros derechos con los que guarda especial seme-
janza y con los que generalmente se confunde, como es el caso del derecho 
de libertad de pensamiento y el de conciencia.12 Así, la libertad de pensa-
miento tiene por objeto las creencias, convicciones, opiniones, no religio-
sas. Su rasgo típico es la actividad intelectual en busca de la verdad o en la 
adopción de opiniones en el campo filosófico, cultural, científico, político, 
artístico, lúdico, etcétera.13 Por su parte, la libertad de conciencia protege la 
actuación en conciencia que “consiste en la doble libertad de obrar según 
los dictados de la conciencia y en no verse obligado o compelido a obrar 
contra conciencia”,14 entendida la conciencia como el dictamen o juicio de 
la razón práctica de la persona acerca de la moralidad de una acción que va 
a realizar, está realizando o ha realizado.15 Según lo dicho, con ninguno de 
los dos derechos puede confundirse el de libertad religiosa.

B. La inmunidad de coacción

De la vinculación que el hombre establece con la divinidad y que es el 
bien debido a la persona como dato primario del derecho podemos des-
prender el segundo elemento que caracteriza el sentido jurídico de la liber-
tad religiosa: la inmunidad de coacción. Sólo si se considera que al hombre 
le es debida, como cosa justa, la relación con Dios o la divinidad, puede 
exigirse una inmunidad de coacción en el campo del derecho civil. Dicha 
inmunidad se traduce en la imposibilidad de que otras personas particula-
res, grupos sociales o en general cualquier otra potestad humana puedan 
interferir en el terreno religioso, obligándola a actuar de forma distinta a 
como lo determina su religión o impidiéndole que actúe conforme a ella, 
en privado y en público, solo o asociado con otros, dentro de los límites 
debidos. Así, el poder público no podrá coaccionar a nadie en el terreno 
religioso ni menoscabar su libertad de tener o mantener una religión para 
sí. En este sentido, señala el artículo 2.1 de la Declaración sobre la Elimi-
nación de Intolerancia y Discriminación Fundadas en la Religión o las 

12		 Hervada, Javier, “Libertad de conciencia y error moral sobre una terapéutica”, Persona 
y Derecho 11, Pamplona, 1984, passim.

13		 Ibidem, p. 35.
14		 Hervada, Javier, “Libertad de pensamiento, libertad religiosa y libertad de concien-

cia”, Los eclesiasticistas..., cit., p. 222.
15		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



7EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Convicciones:16 “Nadie será objeto de discriminación por motivos de re-
ligión o convicciones por parte de ningún Estado, institución, grupo de perso-
nas o particulares”. Y el 2.2 señala en qué consiste la discriminación: “A los 
efectos de la presente Declaración, se entiende por intolerancia o discrimi-
nación basadas en la religión o las convicciones, toda distinción, exclusión, 
restricción o preferencia fundada en la religión o en las convicciones y cuyo 
fin o efecto sea la abolición o el menoscabo del reconocimiento, el goce o 
el ejercicio en pie de igualdad de los derechos humanos y las libertades 
fundamentales”.17

Vale, antes de dar la definición del derecho de libertad religiosa, esta-
blecer que éste, como todo derecho, no es absoluto ni ilimitado. Encuentra 
unos límites (sin que estos sean los únicos), entre otros en la moral, el orden 
público y los derechos y libertades de los demás.

4. Definición jurídica del derecho de libertad religiosa

Con lo dicho hasta ahora, podemos, en un primer acercamiento re-
constructivo, dar una definición de lo que es la libertad religiosa desde una 
perspectiva estrictamente jurídica. Para nosotros, el derecho de libertad re-
ligiosa “es un derecho originario y primario que el hombre posee por natu-
raleza y que tiene por objeto la relación del hombre con Dios a través de la 
cual le rinde culto mediante manifestaciones externas que, sin sobrepasar 
los límites exigidos por el propio derecho para su correcto ejercicio, le per-
miten cumplir con una de sus inclinaciones naturales más importantes y que 
el Estado no puede coaccionar”.

Creemos que la definición anterior reúne aquellos elementos que con-
sideramos deben contener la explicación del derecho y que en la legislación 
nacional no se encuentran. Ante todo, lo ha señalado Hervada, la libertad 
religiosa es una relación con Dios. No es un juicio moral, ni tampoco un 
conjunto de ideas sobre Dios o sobre la religión; es una vinculación directa 
entre el hombre y la divinidad que tiene, porque así lo exige la misma re-
ligión, una serie de manifestaciones prácticas que repercuten en la vida de 
la sociedad y que no pueden exceder la naturaleza propia del derecho en 
perjuicio de él y del orden público. Así, el papel que ha de jugar el poder 
público es el de una completa inmunidad de coacción.18

16		 Dicha Declaración fue proclamada por la Asamblea General de las Naciones Unidas 
el 25 de noviembre de 1981 en su resolución 36/1995.

17		 Legislación eclesiástica, 5a. ed., Madrid, Civitas, 1993, p. 730.
18		 Hervada, Javier, “Libertad de conciencia y error moral sobre una terapéutica”, en 

Persona y derecho..., cit., p. 40.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



8 JAVIER SALDAÑA SERRANO

5. El caso de los ateos y los agnósticos

La definición que hemos dado es posible que presente ciertas dudas 
en el caso de aquellas personas que no reconocen la existencia de Dios, o 
que nieguen la posibilidad de su conocimiento, me refiero a los ateos y a 
los agnósticos. Desde esta concepción, válidamente es posible formularse 
la siguiente pregunta: ¿tienen derecho de libertad religiosa quienes no re-
conocen la existencia de un Dios o una divinidad, o de aquellos que niegan 
la posibilidad racional de conocer a Dios? Sí, nos parece que Hervada es 
bastante claro en este sentido al señalar que, cuando afirmamos que lo pro-
tegido por la libertad religiosa es la relación con Dios, no se pretende decir 
que sólo se proteja el acto positivo de adhesión a esa divinidad. Significa que 
todo hombre debe estar impedido a que ejerzan algún tipo de presión sobre 
él, tanto para relacionarse con la divinidad, como para no hacerlo.19 Éste es 
el sentido primigenio de los derechos de libertad, la imposibilidad de obligar 
a que alguien pueda o no creer en Dios. Como se ve, este sentido primario 
de la libertad religiosa implica un cierto poder de autodeterminación perso-
nal que imposibilita se le imponga a alguien la creencia o abstención de ello.

Las anteriores ideas parecen encontrar un reflejo práctico en los textos 
internacionales protectores de los derechos humanos firmados en la segun-
da mitad del siglo XX. Así, la Declaración Americana de los Derechos y 
Deberes del Hombre de 1948 considera los derechos humanos —y en con-
secuencia la libertad religiosa— como derechos naturales. Éste es el término 
que emplea en el primero de sus preámbulos.20 La consideración iusnatu-
ralista de los derechos queda reforzada aún más si regresamos al primero 
de sus considerandos y leemos la expresión “la dignificación de la persona 
humana”.21 La idea básica que preside la teoría de los derechos humanos 
en esta parte es precisamente que éstos tienen su origen y fundamento en el 
hombre mismo, no en una concesión de la sociedad y, por tanto, deben go-
zar de una inmunidad. “...Consecuente con esta idea básica, la Declaración 
Americana señala que los derechos humanos no tienen su origen en el dere-
cho positivo, ni el hombre es titular de aquellos por su inserción en el grupo 
social, antes bien, tienen su fundamento en el mismo ser del hombre...”.22 

19		 Idem.
20		 “Todos los hombres nacen libres e iguales en dignidad y derechos y, dotados como 

están por naturaleza de razón y conciencia, deben conducirse fraternalmente los unos con 
los otros”. Hevada, Javier y Zumaquero, José Manuel, Textos internacionales de derechos humanos 
I, 2a. ed., Pamplona, Eunsa, 1992, p. 104.

21		 Ibidem, p. 102.
22		 Ibidem, pp. 102 y 103.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



9EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Los artículos de esta Declaración Americana que reconocen el derecho de 
libertad religiosa son el 2o. y 3o.23

Por su parte, la Declaración Universal de Derechos Humanos de 1948 
reconoce igualmente la importancia de la dignidad de la persona en la pro-
tección de los derechos humanos y la inmunidad de coacción con la que se 
cuenta en el ejercicio de un derecho. Esto se desprende de su 5o. conside-
rando, el cual textualmente señala: “que los pueblos de las Naciones Unidas 
han reafirmado en la Carta su fe en los derechos fundamentales del hombre, 
en la dignidad y el valor de la persona humana y en la igualdad de derechos 
de hombres y mujeres...”.24 Posteriormente, en su artículo 18 registra el de-
recho de libertad religiosa entendiéndola como una libertad autónoma, en 
la que ni los particulares ni tampoco el Estado puede interferir en su mani-
festación pública o privada.25

En términos parecidos, el Pacto Internacional de Derechos Civiles y 
Políticos de 1966 reconoce que la libertad religiosa no puede ser impedida 
con ninguna medida coercitiva que pueda menoscabar esta libertad. En 
igual sentido, y dentro del ámbito regional latinoamericano, la Convención 
Americana de Derechos Humanos de 1969 o Pacto de San José de Costa 
Rica, en su artículo 12.2, admite esta misma idea.26

Por último, la Declaración sobre la Eliminación de Intolerancia y Dis-
criminación Fundadas en la Religión o las Convicciones reconoce, en su 
primer considerando, que “uno de los principios fundamentales de la Carta 
de las Naciones Unidas es el de la dignidad e igualdad propias de todo ser 
humano...”. Y el 1.1 determina que “nadie será objeto de coacción que 
pueda menoscabar su libertad de tener una religión o convicciones de su 
elección”.27

Como puede observarse, las notas características e identificatorias de 
los derechos de libertad —como es el caso del de libertad religiosa— son, 

23		 Artículo 2o.: “Todas las personas son iguales ante la ley y tienen los derechos y deberes 
consagrados en esta declaración sin distinción de raza, sexo, idioma, credo ni alguna otra”. 
Por su parte, el artículo 3o. señala que: “Toda persona tiene el derecho de profesar libremente 
una creencia religiosa y de manifestarla y practicarla en público y en privado”. Ibidem, p. 105.

24		 Ibidem, p. 138.
25		 Artículo 18: “toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia 

y religión; este derecho incluye la libertad de cambiar de religión o de creencia, así como la 
libertad de manifestar su religión o su creencia, individual o colectivamente, tanto en público 
como en privado, por la enseñanza, la práctica, el culto y la observancia”. Ibidem, p. 148.

26		 Artículo 12.2: “Nadie puede ser objeto de medidas restrictivas que puedan menos-
cabar la libertad de conservar su religión o sus creencias o de cambiar de religión o de 
creencias”.

27		 Legislación eclesiástica..., cit., pp. 729 y 730.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



10 JAVIER SALDAÑA SERRANO

por una parte, el reconocimiento de estos derechos como derechos preposi-
tivos, pertenecientes a la naturaleza o dignidad de la persona; es decir, reco-
nocidos en su propio estatuto ontológico, y, por otra parte, el reflejo jurídico 
de carácter externo de esta libertad traducido en la inmunidad de coacción 
o reconocimiento de ese cierto ámbito de autodeterminación que la carac-
teriza y que es imposible al Estado y cualquier otro interferir.

III. Principio informador de libertad religiosa

El breve acercamiento que hemos hecho a la conceptualización del derecho 
de libertad religiosa nos da la pauta ahora para entrar en el análisis del se-
gundo apartado que nos hemos propuesto en este trabajo: analizar la libertad 
religiosa como un principio informador que el Estado asume en su relación 
con el fenómeno o hecho religioso.

Hasta ahora hemos visto cómo la libertad religiosa ha sido analizada 
desde uno de los sujetos: el titular del derecho, por eso es un derecho funda-
mental. Sin embargo, esta misma libertad ha de ser considerada igualmente 
desde la perspectiva del Estado, es decir, desde el principal sujeto obligado. 
¿Cómo ha de actuar el Estado ante este derecho?, ¿qué papel le corresponde 
asumir frente al derecho de libertad religiosa, en definitiva, frente al hecho 
religioso como hecho social? La respuesta que demos a estas interrogantes 
nos mete de lleno en el análisis de lo que significa la libertad religiosa como 
principio de configuración estatal en relación con el fenómeno religioso.

1. El hecho religioso

Una idea importante que debemos tener clara es que el principio de 
libertad religiosa es un principio asumido exclusivamente por el Estado. 
Éste lo hace suyo como medio jurídico a través del cual ha de reconocer y 
relacionarse con el hecho religioso establecido en sociedad. Este hecho (el 
hecho religioso), como otros acaecidos en la colectividad, ha de ser objeto 
de estudio y de consideración del derecho estatal; es decir, el hecho por el 
que el hombre natural y libremente establece una vinculación con la divi-
nidad ha de encontrar un reflejo que exprese su exacta dimensión jurídica 
positiva.

Hay que añadir igualmente que el ámbito de la libertad religiosa abar-
ca no solamente al individuo considerado de forma particular, sino tam-
bién a los grupos o colectividades religiosas cuya existencia se deriva de la 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



11EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

naturaleza esencialmente social de la religión y de la persona humana. A 
estos grupos la constitución mexicana les ha llamado, en mi opinión erró-
neamente, Asociaciones Religiosas. En cualquier caso, ambos (individuo y 
grupo) participan del hecho religioso. Esto podemos constatarlo de manera 
clara en cada una de las diferentes manifestaciones, de carácter individual y 
colectiva, que observamos en la sociedad mexicana, lo mismo en la educa-
ción, que en el otorgamiento de la personalidad jurídica de las iglesias, o en 
el régimen patrimonial de éstas, etcétera.

2. El hecho religioso en la Constitución mexicana

De este modo, cuando en la Constitución de los Estados Unidos Mexi-
canos se dice que “todas las personas gozarán de los derechos humanos re-
conocidos en esta Constitución y en los tratados internacionales de los que 
el Estado Mexicano sea parte” (artículo 1o.), “garantizada por el artículo 
24 la libertad de creencias” (artículo 3o.), “El Estado no puede permitir que 
se lleve a efecto ningún contrato, pacto o convenio que tenga por objeto el 
menoscabo, la pérdida o el irrevocable sacrificio de la libertad de la persona 
por cualquier causa” (artículo 5o.), antes bien, ser reconocida para que todo 
hombre sea libre en la profesión de la creencia religiosa que más le agrade, 
practicando las ceremonias, devociones o actos del culto que la propia reli-
gión establezca. Con lo anterior, se posibilita, entre otras cosas, que las aso-
ciaciones religiosas tengan capacidad para adquirir, poseer o administrar los 
bienes que sean indispensables para su objeto. “Las asociaciones religiosas 
que se constituyan en los términos del artículo 130 y su ley reglamentaria 
tendrán capacidad para adquirir, poseer o administrar, exclusivamente, los 
bienes que sean indispensables para su objeto, con los requisitos y limitacio-
nes que establezca la ley reglamentaria” (artículo 27). Con todas estas refe-
rencias se está reconociendo la existencia de tal hecho religioso que viene a 
ser confirmado después con más precisión por otro precepto constitucional. 
Esto es el reflejo del principio histórico de la separación entre el Estado y 
la Iglesia que el artículo 130 constitucional reconoce, y a través del cual se 
faculta al Congreso de la Unión la exclusividad de legislar en materia reli-
giosa, así como el otorgamiento de la personalidad jurídica para las Iglesias 
u otras agrupaciones (artículo 130 a), o para prohibir a las autoridades que 
intervengan en la vida interna de dichas asociaciones religiosas (artículo 130 
b), igual que el ejercicio libre, para mexicanos o extranjeros, del ministerio 
de un culto (artículo 130 c), o de participar en la vida política del país a tra-
vés del sufragio (artículo 130 d).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



12 JAVIER SALDAÑA SERRANO

Como podemos ver, el hecho religioso se encuentra presente en la vida 
social y ha de ser considerado por el ordenamiento del Estado para ser regu-
lado. Así, la comprensión de éste ha de partir entendiéndolo como:

aquel conjunto de actividades, intereses y manifestaciones del ciudadano, en 
forma individual o asociada, y de las confesiones, como entes específicos, que, 
teniendo índole o finalidad religiosa, crean, modifican o extinguen relaciones 
intersubjetivas en el seno del ordenamiento jurídico, constituyéndose, en con-
secuencia, como factor social que existe y opera en el ámbito jurídico de la 
sociedad civil y que ejerce en ella un influjo conformador importante.28

3. Distinción entre ciudadano y creyente

El hecho o factor religioso expresado en la Constitución vigente viene a 
reconocer la distinción entre las personas consideradas como ciudadanos y 
como creyentes. La idea de ciudadano es más genérica que la de creyente. 
Por ésta, la persona es reconocida como parte integrante de una comunidad 
política; en cambio, el creyente es una noción que hace alusión a la perte-
nencia a una comunidad religiosa. Así, el Estado admite implícitamente la 
doble dimensión de la que participa la persona humana: la que corresponde 
a su fin político o temporal, y la que atañe a su fin religioso o espiritual. A 
través de dicha distinción, se reconoce la independencia que existe entre el 
Estado y las iglesias.29

En relación con la autonomía de estas dos dimensiones del individuo 
(ciudadano y creyente), la Constitución mexicana reconoce que el Estado 
y los poderes públicos no pueden obligar a los ciudadanos a declarar sobre 
su religión o creencia (artículos 24 y 130), pues equivaldría a interrogarles 
en su calidad de creyentes y no de ciudadanos; al tiempo que como tal Es-
tado, si bien reconoce y garantiza la libertad religiosa que, como derecho 
humano, corresponde a los ciudadanos (artículo 24), se autorreconoce in-
competente para proclamar una fe; esto es, para constituirse, en tanto que 
Estado, en creyente. El Congreso no puede dictar leyes que establezcan una 
religión, según el artículo 24 constitucional.30 Así, “el Estado de inspiración 
democrática, abandona toda concepción de cualquier signo sobre lo reli-
gioso patrocinada por el propio Estado y asume al Derecho Eclesiástico, 

28		 Viladrich, Pedro-Juan, “Los principios informadores del derecho eclesiástico español”, 
Derecho eclesiástico..., cit., p. 182.

29		 Ibidem, p. 173.
30		 Ibidem, pp. 173 y 174.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



13EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

concebido como acotación y regulación jurídica del factor religioso, como 
la exclusiva y paradigmática manifestación que tal Estado tendrá de su so-
beranía con respecto al factor religioso”.31

4. Principios informadores

A través de la captación del derecho eclesiástico, que en México está 
por hacerse,32 se explican lo que en la doctrina se conocen como principios 
informadores del derecho eclesiástico, entre los que se encuentran: el princi-
pio de libertad religiosa como principio informador primario; el de laicidad 
del Estado, el principio de igualdad religiosa ante la ley y el de cooperación 
entre las confesiones y el Estado.

El ordenamiento mexicano sostiene el principio de laicidad según el 
propio artículo 3o. de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público. 
Vale la pena hacer una aclaración sobre este punto, ya que alguna parte 
de la doctrina mexicana ha pretendido señalar como principio informador 
el de separación, cuando este principio no se encuentra en la nómina de 

31		 Ibidem, p. 185. La mayoría de definiciones que la doctrina ha dado acerca de lo que 
es el derecho eclesiástico hacen alusión a esta característica. Cfr. Ibán, Iván Carlos, Derecho 
canónico y ciencia jurídica, Madrid, Universidad Complutense, 1984, pp. 192 y ss.

32		 En mi opinión, han sido varios y muy importantes los estudios realizados por la doc-
trina jurídica mexicana dentro del ámbito de las relaciones entre la iglesia y el Estado, baste 
recordar: Varios autores, Estudios jurídicos en torno a la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público, 
México, UNAM-Secretaría de Gobernación, 1994, passim. Varios autores, Derecho fundamental 
de libertad religiosa, México, UNAM, 1994, passim. González Fernández, José et al., Derecho 
eclesiástico del Estado mexicano, México, Porrúa, 1993, passim. Pacheco, Alberto, Temas de derecho 
eclesiástico mexicano, México, Centenario, 1993. Cuevas, Mariano, Historia de la Iglesia en México 
T. I, II, III, IV, México, Imprenta del asilo Patricio Sanz, 1991. Méndez Gutiérrez, Armando 
(coord.), Una ley para la libertad religiosa, México, Diana y Cambio XXI, 1992, passim. González 
Schmal, Raúl, “El nuevo marco jurídico en materia religiosa”, Umbral XXI 11, México, 1993. 
Sota García, Eduardo, “La opinión de los párrocos. Voces y tendencias frente a las relacio-
nes Iglesia-Estado”, Umbral 11, México, 1993. Sin embargo, me parece que estos trabajos 
únicamente alcanzan a cubrir sólo uno de los muchos apartados de los que consta el derecho 
eclesiástico. El derecho eclesiástico contempla, además del apartado puramente histórico, de 
un contenido jurídico que vendría determinado, entre otras cosas por: una serie de convenios 
de carácter particular con cada una de la confesiones existentes en el Estado respectivo; de 
una regulación detallada de las distintas manifestaciones en las que se expresa el derecho de 
libertad religiosa; del establecimiento de una serie de líneas de cooperación entre el Estado y 
la Iglesia; de un régimen jurídico patrimonial correspondiente a las confesiones respectivas; 
de un régimen, también especial, para los ministros de los cultos respectivos; etcétera. Ante la 
ausencia de éstas y otras directrices en materia de derecho eclesiástico, es difícil que podamos 
aseverar que exista en México un auténtico derecho eclesiástico del Estado mexicano.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



14 JAVIER SALDAÑA SERRANO

principios informadores, al menos en la teoría italiana y española.33 Una 
cosa son los modelos de relación entre la Iglesia Estado y otra los principios 
informadores. Existen al menos cuatro modelos de relación (unión, sepa-
ración, coordinación e incluso hostilidad).34 Los principios existentes son 
los que hemos enunciado anteriormente, aunque últimamente se pretende 
incluir en ellos el de pluralismo ideológico o religioso.35

La doctrina española ha reconocido al menos dos acepciones de estos 
principios informadores: una estática y otra dinámica. La primera “consiste 
en aquellos valores superiores, acerca de la dignidad y libertad de todo ciu-
dadano en cuanto persona y acerca del modo libre y digno de poder vivir 
el sentimiento y las convicciones religiosas como factor social, que el pueblo 
posee como patrimonio conjunto de civilización, resultado de su historia, de 
su presente y de su proyección de futuro, y sobre el cual expresa su volun-
tad de solidaridad en aras del bien común”.36 Los principios informadores 
son principios jurídicos-civiles no religiosos. En la acepción dinámica, éstos 
“son clave de bóveda en la que se articula la ordenación jurídica de toda la 
multiplicidad de relaciones sociales que genera el factor religioso, de suerte 
que tal ordenación resulte operativa, coherente y sistemáticamente unitaria. 
Por tanto, su dinámica propia es basar, configurar y servir de límite al de-
recho eclesiástico, entendido éste como un sistema específico y unitario”.37

En este sentido, los principios desempeñan cuatro funciones principales:

primero; explican el significado último de las normas e instituciones del dere-
cho eclesiástico, contribuyendo así a su integración en los supuestos de lagu-
nas y antinomias; segundo, orientan el trabajo del legislador y en general de 

33		 En este sentido, el profesor Alberto Pacheco afirma la existencia del principio de sepa-
ración. Tengo la impresión de que existe una confusión entre lo que determina el segundo 
párrafo del artículo 24 y lo que en general se identifica como modelos de relaciones entre 
la iglesia y el Estado. El modelo de separación se establece entre la Iglesia y el Estado como 
modo de relación general; en cambio, los principios configuradores, se entienden a la luz de una 
parte del ordenamiento jurídico: el Derecho Eclesiástico del Estado. Cfr. Pacheco, Alberto, 
Temas de derecho eclesiástico..., cit., pp. 44-49.

34		 Llamazares Fernández, Dionisio, Derecho eclesiástico del Estado. Derecho de la libertad de 
conciencia, Madrid, Universidad Complutense, 1991, pp. 39-154. Martínez Blanco, Antonio, 
Derecho eclesiástico del Estado I, Madrid, Tecnos, 1994, pp. 51, 227 y ss. Cfr., también., C. Ibán, 
Iván Carlos, y Prieto Sanchís, Luis, Lecciones de derecho..., cit., pp. 56-76. Cfr. Jemolo, Arturo, 
Lezioni di diritto ecclesiastico, 4a. ed., Milán, 1975. Cfr., también, D’Avack, Pietro Agostino, 
Trattato di diritto ecclesiastico italiano. Parte generale, 2a. ed., Milán, 1978.

35		 C. Ibán, Iván Carlos, y Prieto Sanchís, Luis, Lecciones de derecho…, cit., pp. 126-128.
36		 Viladrich, Pedro-Juan, “Los principios informadores del derecho eclesiástico español”, 

Derecho eclesiástico..., cit., p. 191.
37		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



15EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

todos los órganos jurídicos impulsando la transformación del derecho; terce-
ro, constituyen otros tantos criterios para enjuiciar la legitimidad constitucio-
nal de las disposiciones jurídicas; dada su escasa concreción y la recíproca li-
mitación que se establece entre ellos, no determinan por sí mismos una única 
solución correcta para cada aspecto del derecho eclesiástico, pero sí excluyen 
aquellas opciones jurídicas que las vulneren de forma indubitada. Finalmen-
te, los principios pueden presentarse también en determinadas circunstancias 
como verdaderos derechos fundamentales directamente invocables por los 
individuos o los grupos.38

5. El principio de libertad religiosa

En general, es válido aceptar que el principio de libertad religiosa ha de 
definir la identidad del Estado, como tal, ante la fe religiosa de la persona y 
de la sociedad. En este sentido “la libertad religiosa, como principio prima-
rio, fija los límites y somete el derecho fundamental de libertad religiosa a su 
superior prevalencia e intangibilidad”.39 Alude, en definitiva, a un criterio 
de configuración que se sintetiza en la inmunidad de coacción, no concu-
rrencia y promoción del Estado en lo religioso. Según esto, el Estado mexi-
cano, al reconocer el hecho religioso y las manifestaciones sociales que tal 
hecho genera, no solamente asume una actitud pasiva ante lo religioso, sino, 
y sobre todo, le ha de corresponder una actitud promotora frente al mismo, 
una actitud de impulso del fenómeno religioso. Con esto, no sólo se alejaría 
de la vieja idea dieciochesca de la simple abstención, sino estaría acorde con 
los postulados básicos y de vanguardia de cualquier Estado democrático de-
sarrollado: la promoción de los derechos de sus ciudadanos. Se reconoce el 
derecho pero, además, se promueve. Sobre estos aspectos intentaremos dar 
una breve explicación.

A. Inmunidad de coacción

En párrafos anteriores, señalamos que la concepción jurídica del dere-
cho de libertad religiosa partía del hecho de ser reconocido como derecho 
natural, y que su manifestación externa se reflejaba en la inmunidad de 
coacción reconocida al mismo. Esta inmunidad de coacción es el primer 

38		 C. Ibán, Iván Carlos, y Prieto Sanchís, Luis, Lecciones de derecho..., cit., pp. 119 y 120.
39		 Viladrich, Pedro-Juan, “Los principios informadores del derecho eclesiástico español”, 

Derecho eclesiástico..., cit., p. 200.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



16 JAVIER SALDAÑA SERRANO

dato, decíamos, que debemos considerar cuando hablamos del principio 
de libertad religiosa. Dicha inviolabilidad es la absoluta incompetencia del 
Estado para imponer, coaccionar o sustituir al ciudadano en el acto de fe 
y en las diferentes manifestaciones individuales o colectivas de dicho acto 
de fe. Sin embargo, con la inmunidad de coacción “no se trata sólo de 
respetar el ámbito de inmunidad personal, sino de reconocer que ciertas 
decisiones son radicalmente individuales y que, por tanto, el Estado se pre-
senta como un sujeto incompetente para adoptar determinadas opciones e 
incluso para formular sobre ellas un juicio de valor”.40 Lo que está tratando 
de decirse es que al Estado no le corresponde exclusivamente no interferir 
o no meterse en la vida religiosa de las personas, sino que dicho Estado ha 
de ser lo suficientemente respetuoso de aquellas decisiones, estrictamente 
personales (esto es lo mismo que decir que debe respetar la dignidad hu-
mana) que hacen al ciudadano un creyente y lo llevan a vincularse con 
Dios o la divinidad, estableciendo su incompetencia frente a tal situación 
y absteniéndose a la vez de emitir una opinión sobre la conveniencia o no 
de tal decisión.

B. No concurrencia en el acto de fe

La no concurrencia nos hace ver que el Estado, si bien es cierto que no 
puede coaccionar, reprimir, sustituir o coartar el ejercicio de la fe religiosa, 
es factible que pueda coexistir y concurrir (véase el ejemplo de los países 
confesionales, agnósticos o laicos) junto con sus ciudadanos en la coexisten-
cia de la fe religiosa, asumiendo un criterio ante este fenómeno. Sin embar-
go, cuando así sucede, “acaba prevaleciendo el principio del Estado, por su 
convertibilidad en principio de orden público, lo que lleva al debilitamiento 
del derecho de libertad religiosa”.41

Esto ocurre en el caso de que el Estado asuma como principio primario 
definidor el de laicidad como es el caso del Estado mexicano (la laicidad del 
Estado mexicano se reconoce expresamente en los artículos 3o. y 22 de la 
Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público)42 que, si bien reconoce a sus 
ciudadanos el derecho de libertad religiosa (artículo 24 de la Constitución 

40		 C. Ibán, Iván Carlos y Prieto Sanchís, Luis, Lecciones de derecho..., cit., pp. 120 y 121.
41		 Viladrich, Pedro-Juan, “Los principios informadores del derecho eclesiástico español”, 

en Derecho eclesiástico..., cit., p. 211.
42		 El artículo 3o. de la Ley de Asociaciones Religiosa y Culto Público expresamente señala: “el 

Estado mexicano es laico”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



17EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

mexicana), no entiende como principio primario definidor el de libertad 
religiosa; de este modo, limita la actitud del acto de fe de las personas43 y 
en consecuencia difumina este derecho. ¿Es derecho de libertad religiosa 
imponer como obligatoria una educación laica en las escuelas públicas? ¿Es 
derecho de libertad religiosa prohibir, como lo hace la ley reglamentaria, 
el derecho de objeción de conciencia? ¿Se incluye dentro de la libertad reli-
giosa la negación de los efectos legales a las ceremonias religiosas de matri-
monio o de aquellos que tengan relación con el registro civil?44

Estos dos caracteres que identifican el principio de libertad religiosa 
como principio informador primario (inmunidad de coacción y la no concu-
rrencia ante el acto de fe) los tiene bastante claro el Tribunal Constitucional 
español al señalar en la sentencia de 13 de mayo de 1982 (STC 24/1982) lo 
siguiente: “el derecho de los ciudadanos a actuar en este campo con plena 
inmunidad de coacción del Estado y de cualesquiera grupos sociales, de ma-
nera que el Estado se prohíbe a sí mismo cualquier concurrencia, junto a los 
ciudadanos en calidad de sujeto de actos o de actitudes de signo religioso”.45

C. Promoción del Estado en lo religioso

Finalmente, el último de los caracteres del principio de libertad religio-
sa es el de promoción por parte del Estado de lo religioso. En esta última 
característica es donde mejor se explica la nueva perspectiva de los dere-
chos humanos; es decir, la función promotora del derecho, como lo señala 
Bobbio.46 En el caso del derecho de libertad religiosa (derecho humano), el 

43		 Idem. En este sentido, el Estado mexicano no asume una actitud de indiferencia, más 
bien de interferencia ante el fenómeno religioso al señalar que él “ejercerá su autoridad sobre 
toda manifestación religiosa, individual o colectiva...”, según lo establece el artículo 3o. de la 
Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público.

44		 Otras limitaciones pueden verse en Soberanes Fernández, José Luis, “Surgimiento del 
derecho eclesiástico en México”, en Anuario de Derecho Eclesiástico del Estado, España, vol. VIII, 
1992, p. 321. Sin embargo, las limitaciones al acto de fe no sólo son de carácter impositivo 
sino también de no reconocimiento. Así, no se reconoció en la legislación mexicana el ga-
rantizar asistencia religiosa dentro de las cárceles, hospitales u otras instituciones públicas. 
Si no se reconoce dicha asistencia, menos se podría hablar de un régimen laboral de dichos 
ministros. Cfr., idem.

45		 JC, T. III, pp. 295-314; BOE, 9-VI-1982. Cfr., igualmente los comentarios a dicha 
jurisprudencia constitucional de Calvo Álvarez, Joaquín, “La presencia de los principios in-
formadores del Derecho Eclesiástico español en las sentencias del Tribunal Constitucional”, 
Tratado de derecho eclesiástico, Pamplona, Eunsa, 1994, pp. 251-253.

46		 Bobbio, Norberto, Dalla struttura alla funzione. Nuovi studi di teoria del diritto, Comunità, 
Milán, 1977.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



18 JAVIER SALDAÑA SERRANO

Estado debe fomentar y promocionar la libertad religiosa. En este sentido, 
su función no sólo es de carácter formal (simple reconocimiento del derecho 
o lo que nosotros hemos visto como inmunidad de coacción y no concurren-
cia en el acto de fe), sino además promocional. De este modo,

la libertad religiosa no se concibe entonces como un elemento ajeno a los 
intereses comunitarios, cuya protección corresponde al Estado, sino como 
una aportación valiosa para la consecución de esos intereses. Esto no debe de 
entenderse como un regreso a la confesionalidad; no significa que la religión 
sea un bien público, ni mucho menos que satisfaga una función de cohesión 
política o de identificación nacional. Lo valioso no es la religión sino el ejerci-
cio de la libertad, la realización de la persona como ser religioso...47

Cuando el Estado acoge el principio de libertad religiosa como princi-
pio primario definidor en sus relaciones con el fenómeno religioso, asume 
su estricta naturaleza estatal y otorga una mayor permisibilidad y menos 
restricciones.

IV. Conclusión

A la luz de esta breve explicación sobre el contenido científico del derecho y 
principio de libertad religiosa, es válido afirmar que el principio de laicidad 
que el Estado mexicano asume en su relación con el fenómeno religioso, no 
es el que mejor refleja un avance científico ni práctico dentro del derecho 
eclesiástico mexicano. Las bases jurídicas, tanto constitucionales como re-
glamentarias, así lo demuestran.48 Sin embargo, qué duda cabe que, a pesar 
de la demora científica en el ámbito del derecho de libertad religiosa, en el 
terreno político ha habido algún progreso, aunque, como siempre sucede en 
México, la política se imponga a la ciencia.

En mi opinión, si el Estado mexicano pretende ser reconocido como un 
Estado democrático y de derecho, respetuoso y promotor de los derechos 
fundamentales de la persona, en este caso del derecho de libertad religiosa, 
y de las instituciones democráticas, ha de partir de consideraciones estric-
tamente jurídicas, no políticas o históricas, generalmente empleadas como 

47		 Ibán, Iván Carlos y Prieto Sanchís, Luis, Lecciones de derecho..., cit. p. 122.
48		 Capseta Castellà, Joan, “Personalidad jurídica y cuestiones patrimoniales de las aso-

ciaciones religiosas”, Lecturas Jurídicas 3, México, Universidad Autónoma de Chihuahua, 
1997.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



19EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

justificación. Dicha consideración jurídica, en el fondo, encarna una idea o 
definición de persona y que por encima de ella no puede estar la imposición 
cerrada de una ideología legalista, como la mexicana, que generalmente en-
cuentra su justificación en la razón de Estado para limitar lo que ella misma 
pretende salvaguardar: los derechos humanos.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



21

Capitulo segundo

RELACIONES IGLESIA-ESTADO EN MÉXICO. 
¿EXISTE REALMENTE UN DERECHO 

DE LIBERTAD RELIGIOSA?*

I. Planteamiento de la cuestión

Tratar el tema de las relaciones Iglesia-Estado en México, o dicho más téc-
nicamente, de las relaciones entre las Asociaciones Religiosas y el poder po-
lítico, exige una especial labor de síntesis, cualquiera que sea el aspecto que 
se toque. Esta afirmación adquiere mayor relevancia si consideramos las im-
portantes discusiones que en el primer trimestre del 2012 se dieron tanto 
en la Cámara de Diputados como en la de Senadores, a propósito de las 
reformas constitucionales en materia religiosa de los artículos 24 y 40 de la 
Constitución mexicana, trayendo consigo una gran cantidad de información 
y material de análisis que rebasaría con mucho el panorama general que se 
pretende dar en este trabajo.

Lo que aquí se hará es ofrecer una síntesis de los principales momentos 
por los que ha transcurrido el siempre espinoso y conflictivo tema de la li-
bertad religiosa en México y de las relaciones Iglesia(s)-Estado en este país. 
La importancia del mismo radica en poner al día al lector interesado en la 
problemática mexicana sobre los avances y retrocesos que en esta materia 
se han venido dando, especialmente, las recientes reformas constitucionales. 
Se ha de señalar igualmente que en esta apretada síntesis se presentan algu-
nos argumentos que yo mismo he tratado en otros trabajos con un poco más 
de detenimiento,49 pero que ahora presento de una manera sintética. De 

*		 Este trabajo en su primera versión fue publicado en Derecho y Religión. 200 años de libertad 
religiosa en Iberoamérica, V. VII, Madrid, 2012, pp. 117-142. El mismo ha sido actualizado y 
reformulado sustancialmente para la publicación de este libro.

49		 Saldaña Serrano, Javier y Orrego Sánchez, Cristóbal, Poder estatal y libertad religiosa, 
México UNAM, 2001; Saldaña Serrano, Javier, “Estudio monográfico de derecho eclesiás-
tico mexicano”, Enciclopedia Jurídica Mexicana, Anuario 2005, México, UNAM-Porrúa, 2005, 
pp. 735-949; Saldaña Serrano, Javier (coord.), Diez años de vigencia de la Ley de Asociaciones 
Religiosas y Culto Público, UNAM, México, 2003; tb., Saldaña Serrano, Javier (coord.), El 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



22 JAVIER SALDAÑA SERRANO

este modo, el objetivo y naturaleza propio del escrito tiende principalmente 
a presentar ese gran resumen de lo que el derecho eclesiástico mexicano 
representa hoy en día.

Para el objetivo anterior se procederá del siguiente modo: se hará una 
breve referencia histórica de las relaciones Iglesia Católica-Estado mexica-
no antes de las reformas de 1992, pues sin dicha reseña no se entenderían 
éstas enmiendas. Después se abordará, también en forma breve, las mo-
dificaciones constitucionales de 1992 tal y como fueron aprobadas por el 
Poder Legislativo del momento. Finalmente, se destacarán algunos aspectos 
relevantes de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público (en ade-
lante LARCP) y del Reglamento de la Ley. Todo esto se intentará abordar 
desde una visión crítica, tomando en consideración para ello las reformas 
constitucionales en materia de derechos humanos que se dieron en 2011, 
las modificaciones a los artículos 24 y 40 constitucionales, y algunos de los 
diversos documentos internacionales protectores de derechos humanos que 
México ha ratificado.

II. Relaciones Iglesia-Estado en la historia

La reseña histórica de las relaciones Iglesia-Estado en México se puede divi-
dir en tres grandes apartados: i) el primero de ellos comienza con los iniciales 
documentos que regularon la función de la Iglesia Católica en las tierras re-
cién descubiertas. Abarca desde el Patronato Indiano hasta la aparición de 
los primeros documentos constitucionales; ii) el segundo está constituido por 
la serie de documentos, generalmente de carácter constitucional, que rigieron 
o pretendieron regir en México; y, iii) finalmente, la situación prevaleciente 
en la Constitución de 1917 hasta antes de las reformas de 1992.

1. El Patronato Indiano

El Patronato Indiano fue el nombre que se le dio a la serie de prerro-
gativas o facultades que el Papa Borgia Alejandro VI concedió a los Reyes 
Católicos españoles para que llevaran a efecto todas aquellas tareas corres-
pondientes a la administración interna de la Iglesia en las tierras recién 
descubiertas. Tareas como los nombramientos eclesiásticos de nuevas auto-
ridades religiosas, o la edificación de nuevas iglesias fueron, entre otras, en-

Reglamento de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público, México, UNAM-Secretaría de Go-
bernación, 2005.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



23EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

cargos que concedió el Papa a los monarcas españoles. Tales prerrogativas 
estuvieron basadas en una serie de documentos conocidos como «Letras 
alejandrinas» o «Bulas papales». Las más importantes fueron: La bula In-
ter Caetera (breve) del 3 de mayo de 1493. A través de este documento se 
concedió a los monarcas españoles las tierras descubiertas y las que even-
tualmente se llegarán a descubrir.50 Posteriormente, se expidieron con el 
mismo nombre otra serie de documentos que en uno u otro sentido am-
pliaban las prerrogativas enunciadas en la primera Inter Caetera. Una se-
gunda bula fue la Piis Fidelium de 25 de junio de 1493, a través de ella se 
señalaron las prerrogativas y facultades con las que contarían los religiosos 
enviados a América. En esta lista de documentos se suele también men-
cionar la Eximiae Dovotionis, y la Dudum Siquidem. En ambos documentos, se 
ampliaron y a veces se restringieron las facultades otorgados por el Papa 
a los monarcas.51

Otra parte de la doctrina ha establecido que fue la bula Universales 
Eclesial, solicitada por los Reyes, el verdadero antecedente del Patronato 
Indiano. El contenido de este documento lo ha resumido María del Refugio 
González al señalar que el mismo establecía cuidadosamente los derechos 
del Patronato, tales como otorgar su consentimiento para la construcción de 
Iglesias grandes; presentar personas aptas para todos los beneficios, mayo-
res y menores, religiosos y seculares; presentar los beneficios consistoriales 
de un año de vacancia; designar ordinarios si dentro de diez días hasta la 
presentación no se hacía la institución canónica, etcétera.52

En esta breve enunciación es oportuno referirse al «Regio Vicariato» 
y al «Régimen regalista». El primero comienza con la bula Exponis Nobis 
o Omnimoda, otorgada por Adriano VI en 1522 a petición de Carlos V. En 
términos generales, estos documentos reconocía a las órdenes religiosas una 
serie de facultades mucho mayores que las que tenían en la Península, se les 
autorizó, entre otras cosas, el nombramiento de sus superiores, los que en 
principio habiendo sido hechos por el Papa, fueron después realizados por 
las propias órdenes religiosas. Sin embargo, la señalización de los lugares a 
donde serían destinados los religiosos y el establecimiento de los límites de 

50		 Floris Margadant, Guillermo, La Iglesia ante el derecho mexicano. Esbozo histórico-jurídico, 
México, Miguel Ángel Porrúa, 1991, pp. 119 y ss.

51		 Ibidem, pp. 120 y ss.
52		 González, María del Refugio, Las relaciones entre el Estado y la Iglesia en México, México, 

Cámara de Diputados, s/f., p. 13. Para mayor precisión del contenido de tan importante do-
cumento puede consultarse: Jaramillo Escutia, Roberto, “El Regio Vicariato y las reformas 
del siglo XVIII”, en Galeana, Patricia (coord.), Relaciones Estado-Iglesia. Encuentros y desencuen-
tros, México, Secretaría de Gobernación, 2001, p. 14.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



24 JAVIER SALDAÑA SERRANO

las diócesis seguirían siendo hechos por el propio Rey; creando con esto una 
mayor dependencia de los religiosos a las autoridades temporales, dando 
así paso al sistema regalista, a través del cual, existió una preeminencia del 
poder civil o temporal por sobre el religioso. Según el sistema regalista, la 
autoridad del Rey sobre asuntos religiosos derivaba de un derecho divino.

2. Documentos constitucionales

Buena parte de los documentos constitucionales que rigieron parcial 
o totalmente la vida política de México reconocieron a la religión católica 
como la religión oficial del Estado. Así, por ejemplo, la Constitución de Cá-
diz de 1812, después de reconocer a «Dios Todopoderoso» como «supremo 
legislador universal», estableció en su artículo 12 lo siguiente: “La religión 
de la Nación española es y será perpetuamente la católica, apostólica, roma-
na, única verdadera. La Nación la protege por leyes sabias y justas, y pro-
híbe el ejercicio de cualquier otra”.53 Por su parte, la Constitución de 1814, 
llamada Constitución de Apatzingán, sancionada el 22 de octubre de 1814 
con el título de Decreto constitucional para la libertad de la América Mexi-
cana, señaló en su artículo primero que: “La religión católica, apostólica, 
romana es la única que se debe profesar en el Estado”.54

Otro documento importante fue el Acta constitutiva de 1824, la que en 
su artículo cuarto establecía que: “La religión de la nación mexicana es y 
será perpetuamente la católica, apostólica, romana. La nación mexicana la 
protege por leyes sabias y justas, y prohíbe el ejercicio de cualquier otra”.55 
En 1836 el Vaticano reconoció la independencia de México, y en la primera 
de las Bases de la República señalará como obligaciones de los mexicanos 
en su artículo tercero, fracción I: “Profesar la religión de su patria, observar 
la Constitución y las leyes, obedecer a las autoridades”.56 Antes de dichas 
Bases, existieron diversas disposiciones normativas que intentaron regular 
y mejorar las relaciones entre la Iglesia y el poder político.57 Por su parte, 
el Proyecto de Reformas de 1840 señalaría en su artículo primero: “la Na-

53		 Tena Ramirez, Felipe (dir.), Leyes fundamentales de México, 1808-1997, 20a. ed., México, 
Porrúa, 1997, p. 62.

54		 Ibidem, p. 32.
55		 Ibidem, p. 154.
56		 Ibidem, p. 206.
57		 Una referencia detallada de estas disposiciones normativas pueden verse en: Saldaña 

Serrano, Javier, “Estudio monográfico de derecho eclesiástico mexicano”, Enciclopedia Jurídi-
ca…, cit., pp. 735-949.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



25EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

ción mexicana, una, e independiente, como hasta aquí, no profesa ni pro-
tege otra religión, que la católica, apostólica, romana, ni tolera el ejercicio 
de ninguna otra”.58 Esta misma referencia se encuentra en el Proyecto de 
Constitución de 1842. En un sentido análogo el Acta Constitutiva y de Re-
formas de 1847 protegieron la religión católica. Vinieron después toda una 
serie de leyes liberales antirreligiosas que por razones de espacio es imposi-
ble explicar aquí.59

Finalmente, la Constitución de 1857 contuvo una serie de disposiciones 
normativas de corte liberal que fueron vistas como ataques frontales a la 
Iglesia Católica. Algunos de los artículos beligerantes del referido texto fue-
ron los siguientes: El artículo 3o. relativo a la enseñanza, mediante el cual 
se establecía que sería la ley la única instancia que podría determinar qué 
profesiones necesitaban título para ser ejercidas; evidentemente que tal 
disposición tenía como objetivo la enseñanza religiosa impartida por las 
escuelas y seminarios de la Iglesia. El artículo 5o., por su parte, señaló que 
la ley no podía legitimar ningún contrato cuyo objetivo fuera la pérdida 
de la libertad personal, incluyendo por supuesto, los motivos religiosos. El 
artículo 6o. que reconoció la libertad de pensamiento o manifestación de 
ideas no tuvo ya como límite el dogma religioso, sólo la moral, los derechos 
de terceros, y la libertad cuando ésta provocase un delito o perturbase el 
orden público. En sentido análogo, el artículo 7o. relativo a la libertad de 
imprenta tampoco reconoció como límite el dogma religioso. Por su parte, 
el artículo 13 declaró la suspensión de los fueros eclesiásticos y la imposi-
bilidad de que un clérigo o cualquier persona que profese el credo católico 
pudiera ser juzgada por tribunales especiales como fueron considerados los 
tribunales eclesiásticos. La restricción para que los eclesiásticos, o las cor-
poraciones de éstos pudiesen adquirir bienes inmuebles quedó señalada en 
el artículo 27 de la constitución en su segundo párrafo. Todas estas dispo-
siciones reflejaron claramente el espíritu liberal del texto de 1857. Sin em-
bargo, el que reflejó de mejor manera el espíritu anticlerical fue sin duda el 
artículo 123 constitucional, que estableció lo siguiente: “Corresponde ex-
clusivamente a los poderes federales ejercer, en materias de culto religioso 
y disciplina, la intervención que designen las leyes”. Posteriormente a la 
Constitución de 1857 aparecieron toda una serie de disposiciones antirreli-
giosas y beligerantes conocidas como Leyes de Reforma.60

58		 Tena Ramirez, Felipe (dir.), Leyes fundamentales de México..., cit., pp. 252 y 253.
59		 Para este tema cfr. Saldaña Serrano, Javier, “Estudio monográfico de derecho eclesiás-

tico mexicano”, en Enciclopedia Jurídica…, cit., pp. 818-820.
60		  Un resumen general del contenido de las principales Leyes de Reforma en ibidem, pp. 

826-835.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



26 JAVIER SALDAÑA SERRANO

3. Constitución de 1917 y situación anterior a las reformas 
constitucionales de 1992

En este breve desarrollo histórico es importante resaltar la compleja si-
tuación existente antes de las reformas constitucionales de 1992. Es posible 
afirmar que la regulación constitucional anterior a esta fecha reflejó en gran 
medida el espíritu constitucional-liberal y antirreligioso de 1857. Así, el ar-
tículo 3o. de la Constitución de 1917 prohibió radicalmente la enseñanza 
religiosa tanto en escuelas públicas como privadas, estableciendo claramen-
te que “el criterio que orientará a dicha educación se mantendrá por com-
pleto ajeno a cualquier otra doctrina religiosa”.61 En términos parecidos, 
el artículo 5o. prohibía expresamente la realización de votos religiosos y el 
establecimiento de órdenes monásticas como limitantes a la libertad que 
el propio Estado se atribuía en calificar.62 Por su parte, si bien el artículo 24 
reconocía el derecho de libertad religiosa, imponía fuertes restricciones en 
la celebración de culto, el cual sólo podría llevarse a efecto al interior de los 
templos, los que por otra parte estarían siempre bajo la vigilancia de la auto-
ridad política.63 En el renglón económico, el artículo 27 limitó férreamente 
el derecho de los religiosos y de las iglesias para adquirir, poseer o admi-
nistrar bienes raíces, pasando los templos y el resto de bienes a manos del 
Estado. Y en materia de asistencia social impidiendo que ésta se realizara, 

61		 El texto original señalaba en su parte conducente: “I. Garantizada por el artículo 24 
la libertad de creencias, el criterio que orientará a dicha educación se mantendrá por com-
pleto ajeno a cualquier doctrina religiosa y, basado en los resultados del progreso científico, 
luchará contra la ignorancia y sus efectos, las servidumbres, los fanatismos y los prejuicios”. 
Más adelante señalaba en su fracción IV: “Las corporaciones religiosas, los ministros de los 
cultos, las sociedades por acciones que, exclusiva o predominantemente, realicen actividades 
educativas, y las asociaciones o sociedades ligadas con la propaganda de cualquier credo re-
ligioso, no intervendrán en forma alguna en planteles en que se imparta educación primaria, 
secundaria y normal y la destinada a obreros o a campesinos”. Tena Ramírez, Felipe, Leyes 
fundamentales..., cit., pp. 818-819.

62		 Señalaba el referido artículo en su párrafo 3: “El estado no puede permitir que se lleve 
a efecto ningún contrato, pacto o convenio que tenga por objeto el menoscabo, la pérdida o 
el irrevocable sacrificio de la libertad del hombre, ya sea por causa de trabajo, de educación, 
o de voto religioso. La ley en consecuencia, no permite el establecimiento de órdenes mo-
násticas, cualquiera que sea la denominación u objeto con que pretenda erigirse”. Ibidem, pp. 
819 y 820.

63		 El original artículo 24 establecía: “Todo hombre es libre para profesar la creencia 
religiosa que más le agrade y para practicar las ceremonias, devociones o actos del culto res-
pectivo, en los templos o en sus domicilios particulares, siempre que no constituyan un delito 
o falta penados por la ley”.

Todo acto religioso de culto público deberá celebrarse precisamente dentro de los tem-
plos, los cuales estarán siempre bajo la vigilancia de la autoridad”. Ibidem, p. 825.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



27EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

o fuera patrocinada, por las órdenes religiosas. De los artículos hasta ahora 
reseñados no fue sino el 130 el que reflejó de mejor manera ese espíritu an-
ticlerical y de restricción de la libertad religiosa. Éste, planteaba, entre otras, 
las siguientes limitantes: el no reconocimiento de la personalidad jurídica 
de las Iglesias;64 el derecho de las legislaturas estatales a determinar el nú-
mero máximo de ministros de culto, señalando igualmente que sólo podrán 
ser ministros los mexicanos por nacimiento;65 se exigía que los ministros de 
culto se abstuvieran de hacer críticas a las leyes fundamentales del país, y en 
general del gobierno; los nuevos lugares destinados para el culto deberían, 
con antelación, solicitar permiso de la Secretaría de Gobernación.66 Por 
otra parte, no se reconocía validez a los cursos oficiales a estudios hechos en 
los establecimientos destinados a la enseñanza profesional de los ministros 
de los cultos.67 Finalmente, quedaba prohibida la formación de agrupacio-
nes políticas cuyo título tuviera palabra o indicación relacionada con alguna 
confesión religiosa.68

III. Las reformas constitucionales de 1992 
y modificaciones legislativas actuales

El panorama anterior a todas luces fue violatorio de uno de los derechos hu-
manos más esenciales como es el de libertad religiosa. De este modo en 1992 

64		 En su párrafo 5 se señalaba: “La ley no reconoce personalidad alguna a las agrupacio-
nes religiosas denominadas Iglesias”. Ibidem, p. 875.

65		 En sus párrafos 7 y 8 se establecía: “Las legislaturas de los Estados únicamente tendrán 
facultad de determinar, según las necesidades locales, el número máximo de ministros de los 
cultos”.

“Para ejercer en los Estados Unidos Mexicanos el ministerio de cualquier culto, se nece-
sita ser mexicano por nacimiento”. Idem.

66		 “Los ministros de los cultos nunca podrán, en reunión pública o privada constituida en 
junta, ni en actos del culto o de propaganda religiosa, hacer crítica de las leyes fundamentales 
del país, de las autoridades en particular, o en general del Gobierno; no tendrán voto activo, 
ni pasivo, ni derecho para asociarse con fines políticos”. La fracción siguiente señalaba: 
“Para dedicar al culto nuevos locales abiertos al público se necesita permiso de la Secretaría 
de Gobernación oyendo previamente al gobierno del Estado...”. Ibidem, pp. 875 y 876.

67		 “Por ningún motivo se revalidará, otorgará dispensa o se determinará cualquier otro 
trámite que tenga por fin dar validez a los cursos oficiales, a estudios hechos en los estableci-
mientos destinados a la enseñanza profesional de los ministros de los cultos. La autoridad que 
infrinja esta disposición será plenamente responsable y la dispensa o trámite referido será 
nulo y traerá consigo la nulidad del título profesional para cuya obtención haya sido parte la 
infracción de este precepto”. Ibidem, p. 876.

68		 “Queda estrictamente prohibida la formación de toda clase de agrupaciones políticas 
cuyo título tenga alguna palabra o indicación cualquiera que la relacione directamente con 
el funcionamiento de las instituciones públicas”. Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



28 JAVIER SALDAÑA SERRANO

se propusieron una serie de reformas a la Constitución (artículos 3o., 5o., 24, 
27 y 130). El propósito fundamental de éstas fue actualizar jurídicamente el 
fenómeno religioso con una legislación más acorde a la diversidad de docu-
mentos internacionales protectores de derechos humanos que en el mundo 
se habían dado en los últimos cincuenta años. Se puede decir entonces que 
fue más la fuerte influencia ejercida desde el ámbito internacional lo que 
propició la reforma constitucional, que un verdadero compromiso político 
por parte del gobierno mexicano de proteger el derecho fundamental de la 
libertad religiosa.

1. Artículo 3o. de la Constitución

El actual artículo 3o. constitucional, sigue siendo especialmente limita-
tivo y violatorio del derecho humano de la libertad religiosa pues continúa 
el carácter laico de la educación que imparte el Estado.69

No obstante, si bien no reconoce expresamente que en las escuelas pri-
vadas se pueda impartir educación religiosa o moral que vaya de acuerdo 
con las convicciones de los padres, es a través de una interpretación a senti-
do contrario que se puede inferir la misma. Esto es, si no se prohíbe expresa-
mente que en las escuelas privadas se impartan clases de religión, entonces 
parece que lo permite implícitamente.

El texto constitucional de donde se infiere dicho derecho es el artículo 
3o. fracción VI cuando establece: “Los particulares podrán impartir edu-
cación en todos sus tipos y modalidades. En los términos que establezca la 
ley, el Estado otorgará y retirará el reconocimiento de validez oficial a los 
estudios que se realicen en planteles particulares. En el caso de la educación 
primaria, secundaria y normal, los particulares deberán: a) Impartir la edu-
cación con apego a los mismos fines y criterios que establecen el segundo 
párrafo y la fracción II, así como cumplir los planes y programas a que se re-
fiere la fracción III”. Como dice Raúl González Schmal, “se trata, en cierto 
sentido, de una libertad tolerada y no de una libertad proclamada. Se pasó 
de la prohibición a la tolerancia, o, si se quiere, de la tolerancia extralegal a 
la tolerancia legal”.70 Este es el nivel de protección de libertad religiosa en 
México por lo que respecta a este punto.

69		 Establece el actual artículo 3o. en su fracción I: “Garantizada por el artículo 24 la 
libertad de creencias, dicha educación será laica y, por tanto, se mantendrá por completo 
ajena a cualquier doctrina religiosa”.

70		 González Schmal, Raúl, Derecho eclesiástico mexicano. Un marco para la libertad religiosa, 
México, Porrúa, 1997, p. 221.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



29EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Sobre este argumento, la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Públi-
co (LARCP) reconoce expresamente como derecho de las Asociaciones Re-
ligiosas (en adelante AR),71 el hecho de que por sí, o asociadas con personas 
físicas o morales, puedan impartir educación de tipo religioso. La LARCP 
en su artículo 9 frac. V señala: “Las asociaciones religiosas tendrán derecho 
en los términos de esta ley y su Reglamento a: V. Participar por sí o asocia-
das con personas físicas o morales en la constitución, administración, soste-
nimiento y funcionamiento de instituciones de asistencia privada, planteles 
educativos e instituciones de salud, siempre que no persigan fines de lucro y 
sujetándose, además de a la presente, a las leyes que regulan esas materias”.

Sin duda, el hecho de pasar de una expresa limitación a una facultad 
tolerada puede resultar un cierto avance en el reconocimiento del derecho 
que tienen los padres para que sus hijos puedan recibir educación reli-
giosa que vaya de acuerdo con sus convicciones, pero hay que decir que 
el mismo es un espejismo cara a los derechos humanos y representa, en el 
contexto de los mismos, un progreso muy pobre respecto de la observancia 
plena del derecho a la libertad religiosa, a más de ser profundamente discri-
minatorio. Las razones son al menos dos.

La primera ya la hemos apuntado siguiendo al profesor González Sch-
mal, los derechos humanos deben ser proclamados, no tolerados. Que hoy 
las escuelas privadas puedan impartir clases de religión no fue un derecho 
reconocido de manera directa y con una enunciación clara, sino que se tuvo 
que deducir por omisión, es decir, porque no lo prohibió expresamente el 
legislador, ¿esto es respetar plenamente el derecho de libertad religiosa?

La segunda razón es que hoy en México la discriminación en materia 
religiosa se da al aceptar y reconocer que un determinado grupo de la po-
blación tiene el derecho de que sus hijos reciban la educación religiosa o 
moral que vaya de acuerdo con sus convicciones en las escuelas privadas 
a las que los envíen, mientras la inmensa mayoría de los padres de familia 
mexicanas son discriminados porque al mandar a sus hijos a una escuela 
pública, ellos no sólo no reciben la educación religiosa en la que creen, sino 
que además son víctimas de la imposición de un criterio estatal, este es, el 
de laicidad en la educación pública.

Por eso tal presunto avance es sectario y discriminador, pues mientras 
se acepta y reconoce para los padres que tienen la posibilidad económica 
de enviar a sus hijos a escuelas privadas —que no son precisamente muy 

71		 Este ha sido el nombre impuesto por el poder político a las Iglesias que desean contar 
con un mayor número de derechos que los reconocidos a las simples Iglesias y agrupaciones 
religiosas que no desean constituirse como Asociaciones Religiosas.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



30 JAVIER SALDAÑA SERRANO

económicas, dicho sea de paso—, se niega expresamente para los que no 
contando con dichos recursos económicos sólo pueden mandar a sus hijos a 
escuelas públicas. Visto descarnadamente, la legislación mexicana establece 
una jerarquización de ciudadanos.

Llegados a este punto, la pregunta que necesariamente se impone es 
qué hacer con la serie de compromisos internacionales que el Estado mexi-
cano ahora tiene al haber ratificado diferentes documentos protectores de 
derechos humanos que los pueblos civilizados del mundo han hecho suyos; 
entre otros, uno de los más importantes es el Pacto de Derechos Civiles y 
Políticos de 1966, ratificado por México el 23 de marzo de 1981, y por tanto 
ley suprema de la Unión según lo dispone el artículo 133 de la Constitu-
ción. En este documento se puede leer lo siguiente en su artículo 18, inciso 
4. “Los Estados partes en el presente Pacto se comprometen a respetar la 
libertad de los padres y, en su caso, de los tutores legales, para garantizar 
que sus hijos reciban la educación religiosa y moral que esté de acuerdo con 
sus propias convicciones”.72

Otro documento tan importante como el anterior, aunque ya no a nivel 
universal sino regional es la Convención Americana de Derechos Humanos, 
conocida como Pacto de San José de Costa Rica de 1969, y firmado por 
México en 1981, dispone en su artículo 12, numeral 4 lo siguiente: “Los 
padres y en su caso los tutores, tienen derecho a que sus hijos o pupilos re-
ciban la educación religiosa y moral que esté de acuerdo con sus propias 
convicciones”.73

En igual sintonía con los documentos anteriores está la Declaración 
sobre la Eliminación de Todas las Formas de Intolerancia y Discriminación 
fundadas en la Religión o las Convicciones (Resolución 36/55 de la ONU), 
la cual señala en su artículo 5.2: “Todo niño gozará del derecho a tener 
acceso a educación en materia de religión o convicciones conforme con los 
deseos de sus padres o, en su caso, sus tutores legales y no se les obligará a 
instruirse en una religión o convicciones contra los deseos de sus padres o 
tutores legales, sirviendo de principio rector el interés superior del niño”.74

En estrecha vinculación con el espíritu del documento anterior se en-
cuentra la Convención sobre los Derechos de los Niños aprobada por la 
Asamblea General de las Naciones Unidas el 20 de noviembre de 1989, 

72		 Hervada, Javier y Zumaquero, José Manuel, Textos internacionales de derechos humanos, I, 
1776-1976, 2a. ed., Pamplona, Eunsa, 1992, p. 568.

73		 Ibidem, p. 602.
74		 Zumaquero, José Manuel y Bazán, José Luis, Textos internacionales de derechos humanos, II, 

1978-1998, Pamplona, Eunsa, p. 103.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



31EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

ratificada por México el 21 de septiembre de 1990 y publicada en el Diario 
Oficial de la Federación el 25 de enero de 1991. Tal documento reconoce en 
el artículo 14 el derecho de los niños a que puedan gozar de su libertad de 
pensamiento, conciencia y religión, estableciéndose en su segundo numeral 
lo siguiente: “Los Estados Partes respetarán los derechos y deberes de los 
padres y, en su caso, de los representantes legales, de guiar al niño en el ejer-
cicio de sus derechos de modo conforme a la evolución de sus facultades”.75 
Más adelante, en su artículo 29, inciso 2, señala: “Nada de lo dispuesto en 
el presente artículo o en el artículo 28 se interpretará como una restricción 
de la libertad de los particulares y de las entidades para establecer y dirigir 
instituciones de enseñanza, a condición de que se respeten los principios 
enunciados en el párrafo I del presente artículo y de que la educación im-
partida en tales instituciones se ajuste a las normas mínimas que prescriba 
el Estado”.76

Como se puede observar, los documentos internacionales protectores 
de derechos humanos muestran claramente el derecho que les asiste a los 
padres para que sus hijos puedan recibir la educación religiosa o moral 
que vaya de acuerdo con sus convicciones. Esto choca frontalmente con lo 
establecido con el artículo 3o. en su fracción I de la Constitución mexicana 
como a las claras se puede ver. Imponer, como se hace en dicho artículo, 
el criterio de laicidad en la enseñanza pública implica una concurrencia 
del Estado en el ámbito religioso que no le corresponde. Su papel, en todo 
caso, es no imponer un criterio de actuación ni tampoco prohibir algún 
otro.

Sobre el mismo tema, habrá de mencionar que en la propuesta de re-
formas del artículo 24 de la Constitución mexicana ofrecida por el diputado 
José Ricardo López Pescador y discutida por la Comisión de Puntos Cons-
titucionales en diciembre de 2011, se establecía en el párrafo tercero del 
artículo 24 lo siguiente: “Sin contravenir en lo prescrito en el artículo 3o. de 
esta Constitución, el Estado respetará la libertad de los padres y, en su caso, 
de los tutores legales para garantizar que los hijos reciban la educación reli-
giosa y moral que esté de acuerdo con sus propias convicciones”.77

75		 Ibidem, p . 222. En un resumen no oficial de las disposiciones contenidas en la Conven-
ción sobre los Derechos de los Niños, a propósito del derecho de libertad de pensamiento, 
conciencia y religión se señala: “El niño tiene derecho a la libertad de pensamiento, de 
conciencia y de religión bajo la dirección de su padre y su madre, y de conformidad con 
las limitaciones prescritas por la ley”. Convención sobre los Derechos del Niño, Cuadernos de 
UNICEF-Comité español, España, Neografis, 2001, p. 16.

76		 Zumaquero, José Manuel, y Bazán, José Luis, Textos internacionales…, cit., p. 230.
77		 Disponible en: http://cronica.diputados.gob.mx.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



32 JAVIER SALDAÑA SERRANO

Con esta reforma, se pretendió por tanto, poner en sintonía la Constitu-
ción mexicana con los documentos internacionales firmados por el Estado 
mexicano, aunque a decir verdad también era una pretensión o actualiza-
ción incompleta, pues como se puede leer en los antecedentes a dicha ini-
ciativa, la educación religiosa a la que apelaba se recibiría en las Iglesias o en 
espacios creados por los padres de familia, con sus propios medios, y no en las 
escuelas públicas como era de esperarse. En cualquier caso, de haber sido 
aprobada se hubieran sentado las bases para buscar posteriormente alguna 
otra iniciativa legislativa que posibilitara tal educación en los centros pú-
blicos. Como era de esperarse dada la ideología jacobina dominante en el 
Congreso mexicano, tal iniciativa no prosperó.

El problema se torna ahora complejo porque habrá que recordar que 
el 10 de junio de 2011 se modificó la Constitución, nada menos y nada más 
que en el mismo artículo 1o. Dicha modificación reconoce que toda persona 
goza de los derechos que la Constitución y los tratados internacionales que 
México ha suscrito contienen, estableciendo como criterio de interpreta-
ción de tales documentos lo que en todo tiempo más favorezca a la persona 
y su protección más amplia; obligando a todas las autoridades del país a 
promover, respetar, proteger y garantizar los derechos humanos de confor-
midad con los principios de universalidad, interdependencia, indivisibilidad 
y progresividad.78

Desde aquí, sería perfectamente válido sostener que si los documentos 
internacionales aseguran y protegen con mucha mayor eficacia el derecho 
que tienen los padres de que sus hijos reciban la educación religiosa y mo-
ral que vaya de acuerdo a sus convicciones, deberían ser aplicados o invoca-
dos por cualquier padre de familia que desee tal tipo de educación para sus 
hijos, aún incluso si éstos asisten a las escuelas públicas.

78		 “Artículo 1o. En los Estados Unidos Mexicanos todas las personas gozarán de los dere-
chos humanos reconocidos en esta Constitución y en los tratados internacionales de los que 
el Estado mexicano sea parte, así como de las garantías para su protección, cuyo ejercicio 
no podrá restringirse ni suspenderse, salvo en los casos y condiciones que esta Constitución 
establece.

Las normas relativas a los derechos humanos se interpretarán de conformidad a esta 
Constitución y con los tratados internacionales de la materia favoreciendo en todo tiempo a 
las personas la protección más amplia.

Todas las autoridades, en el ámbito de sus competencias, tienen la obligación de promo-
ver, respetar, proteger y garantizar los derechos humanos de conformidad con los principios 
de universalidad, interdependencia, indivisibilidad y progresividad. En consecuencia, el Es-
tado deberá prevenir, investigar, sancionar y reparar las violaciones a los derechos humanos 
en los términos que establezca la ley”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



33EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

2. Artículo 5o. constitucional

El actual artículo 5o. en el párrafo quinto protege la libertad personal. 
Expresamente señala que: “El Estado no puede permitir que se lleve a efec-
to ningún contrato, pacto o convenio que tenga por objeto el menoscabo, la 
pérdida o el irrevocable sacrificio de la libertad de la persona por cualquier 
causa”. Al haber quedado así, se evitó la especificación que había en el texto 
original acerca de los votos religiosos como una de las causas por la que se 
perdía la libertad personal. Sin embargo, como lo ha puesto de relieve Raúl 
González Schmal, al suprimir expresiones como «causas de trabajo», «de 
educación» y «de voto religioso» y sustituirlas por la expresión «cualquier 
causa», en realidad tácitamente incluyó nuevamente a las tres.79 Con lo cual 
no hubo ningún avance significativo.

Del mismo modo, en el texto anterior de este artículo 5o. se prohibía el 
establecimiento de las órdenes monásticas y en el actual dicha prohibición 
ya no existe, con lo cual, se ha de suponer entonces que se autoriza la exis-
tencia de las mismas. Algo análogo con lo que sucedió con el artículo 3o.

Los documentos internacionales protectores de derechos humanos pue-
den decir mucho en el caso del artículo 5o., por ejemplo, el artículo 18 del 
Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos de 1966 establece en sus 
incisos 1) “toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, con-
ciencia y religión; este derecho incluye la libertad de tener o de adoptar la 
religión o las creencias de su elección, así como la libertad de manifestar su 
religión o sus creencias, individual o colectivamente, tanto en público como 
en privado, mediante el culto, la celebración de los ritos, las prácticas y la 
enseñanza”.80 Y en el 2) determina: “Nadie será objeto de medidas coer-
citivas que pueda menoscabar su libertad de tener o adoptar la religión o 
creencias de su elección”.81

Un ejercicio de comparación entre lo que señala el artículo 5o. mexi-
cano y el respectivo Pacto Internacional de 1966, nos evidencia la fuerte 
intromisión estatal y por tanto la terrible limitante del derecho a la libertad 
religiosa. ¿Qué razonamientos puede ofrecer el poder político para prohibir 
el ejercicio de la libertad religiosa si decido ejercerla en el seno de una or-
den monástica o religiosa entrando en ella?, pareciera que el poder estatal 
en aras de proteger mi libertad limita a la vez ésta. Esto, evidentemente es 
un contrasentido. Sin embargo, lo que hay en el fondo del artículo 5o. son 

79		 González Schmal, Raúl, Derecho eclesiástico mexicano…, cit., p. 229.
80		 Hervada, Javier, y Zumaquero, José Manuel, Textos internacionales…, cit., p. 567.
81		 Ibidem, p. 568.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



34 JAVIER SALDAÑA SERRANO

dos argumentos inconsistentes. Por una parte, el temor que el poder estatal 
siempre ha tenido de que las órdenes religiosas tomen el poder que a él le 
corresponde, evidenciando una mentalidad decimonónica de desconfianza 
y control, y, segundo, el reconocimiento implícito de una actitud paternalis-
ta hacia el ciudadano que no ha alcanzado la mayoría de edad y que puede 
caer en las redes de las órdenes religiosas. Antes de que esto suceda, es me-
jor limitar la libertad de las personas.

Al respecto, hay que recordar que prácticamente todos los documentos 
protectores de derechos humanos señalan claramente que nadie podrá ser 
objeto de medidas restrictivas que menoscaben el derecho de adoptar una 
religión y vivir conforme a ella. El Estado no puede impedir la decisión que 
una persona haya tomado de conducirse de acuerdo a los dictados de su 
conciencia para vivir de manera libre, entregado a Dios, ingresando a una 
orden religiosa, o viviendo ya en el interior de ésta.

3. Artículo 24 constitucional

El artículo 24 sufrió varias modificaciones que hoy ya son historia dadas 
las reformas que se hicieron al mismo en marzo de 2012, al menos por lo 
que corresponde al primer párrafo. Sin embargo, y aunque ya esté cambia-
do, mencionemos qué fue lo que quedó de 1992.

Por una parte, del antiguo régimen de 1992 se suprimió del primer pá-
rrafo la referencia a la celebración de los actos de culto sólo “en los templos 
o en su domicilio particular”. Se introdujo como nuevo el actual segundo 
párrafo, que señala la imposibilidad del Congreso para establecer o prohi-
bir religión alguna. Prescribe este segundo párrafo: “El Congreso no puede 
dictar leyes que establezcan o prohíban religión alguna”. Finalmente, el que 
antes era el segundo párrafo pasó a ser el tercero con una nueva redacción 
y ampliación que aún después de las reformas de marzo de 2012 subsiste: 
“Los actos religiosos de culto se celebrarán ordinariamente en los templos. 
Los que extraordinariamente se celebren fuera de éstos se sujetarán a la ley 
reglamentaria”.

El actual primer párrafo del artículo 24 tal y como quedó después de 
la aprobación por el Senado de la República el 28 de marzo de 2012 es el 
siguiente: “Toda persona tiene derecho a la libertad de convicciones éticas, 
de conciencia y de religión, y a tener o adoptar en su caso, la de su agrado. 
Esta libertad incluye el derecho de participar, individual o colectivamente, 
tanto en público como en privado, en las ceremonias, devociones o actos de 
culto respectivo, siempre que no constituyan un delito o falta penados por 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



35EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

la ley. Nadie podrá utilizar los actos públicos de expresión de esta libertad 
con fines políticos, de proselitismo o de propaganda política”. Los párrafos 
segundo y tercero, siguen sin cambios y los comentaremos más adelante.

Son muchas las observaciones que podrían hacérsele al primer párrafo 
del artículo 24. Sólo mencionaré algunas por obvias razones de espacio. La 
primera es que a partir de las reformas y probablemente en aras de inno-
var, se introduce una expresión extraña y nueva —por calificarla menos- a 
cualquier mentalidad jurídica, esta es la de «libertad de convicciones éti-
cas». Es extraña porque hasta donde se conoce no existe referida en ningún 
documento jurídico, ni nacional y menos internacional, ¿de dónde la sacó 
el legislador tal expresión?, lo más grave aún es que no se conoce con pre-
cisión el significado exacto de la misma, es decir, ¿qué se quiere decir con 
esta locución?

Si leemos benévolamente la reforma, se puede pensar que probable-
mente el constituyente tenía en la cabeza imitar lo que muchos documentos 
internacionales protectores de derechos humanos establecen cuando reco-
nocen las 3 libertades cívicas por antonomasia (libertad de pensamiento, 
conciencia y religión) como establece, entre otros documentos, el artículo 18 
del Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos. Pero si esa hubiera 
sido su intención se debe señalar que lo hizo muy mal, porque tratando de 
imitar dicho texto, de lo que los legisladores no se percataron es que ya exis-
tía el artículo 6o. de la Constitución que protege la libertad de pensamiento 
y en el que perfectamente podrían caber las llamadas «convicciones éticas». 
De hecho este es su lugar y no el 24 dedicado históricamente al ámbito re-
ligioso.

Por otra parte, conviene también reflexionar sobre las siguientes inte-
rrogantes: ¿Cuáles convicciones éticas son las que están protegidas por la 
reforma constitucional? ¿Cualquier convicción ética? Por ejemplo, ¿que se 
limiten o coarten los derechos de las minorías para favorecer los derechos 
de las mayorías como propondría una visión utilitarista de la ética? Ahora 
bien, si la respuesta a la última pregunta es negativa, es decir, si no todas 
las convicciones éticas caben en el ámbito de la protección constitucional, 
se tendría que formular una pregunta más, ¿cuáles convicciones éticas son 
las que estarían protegidas por la reforma y cuáles no? ¿Hay alguna clasi-
ficación de las mismas? Y si esto es así, ¿quién propuso tal jerarquización y 
con qué criterio? La respuesta final nos conduciría necesariamente a con-
firmar que quien diría la última palabra sería el poder político, es decir, el 
gobierno en turno, y sería éste quien determinaría qué convicciones éticas 
estarían amparadas y cuáles no, colocándonos esta situación ante un régi-
men totalitario y dictatorial. Esto es lo que han hecho los legisladores con 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



36 JAVIER SALDAÑA SERRANO

la multicitada reforma, abrir espacios a la libre discrecionalidad del poder 
político mexicano.

Una última cuestión tiene que ver a la libertad de conciencia que aho-
ra se incluye en la reforma a este artículo. Se dice que toda persona tiene 
derecho a la «libertad de conciencia» y la pregunta obligada sería entonces 
¿qué entiende el legislador por libertad de conciencia? En el contexto doc-
trinal de los derechos humanos la libertad de conciencia hace referencia a 
los juicios de la razón sobre la bondad o maldad de nuestros actos humanos 
a través de los cuales se va formando tal conciencia.82 ¿La reforma ampara 
estos juicios y por tanto esta formación? Si esto es así la situación es muy 
grave para los ciudadanos, porque al poder político no le corresponde decir 
cómo las personas debemos o no formar nuestra conciencia, sino simple-
mente evitar que realicemos actos ilícitos.

Algunos otros pensadores han entendido que la libertad de conciencia 
es una especie de la libertad ideológica,83 pero si éste hubiera sido el conte-
nido que el legislador pretendió darle a la reforma del 24, estaríamos ante 
otra repetición innecesaria, porque la ideología de una persona y la posibi-
lidad de expresarla está ya comprendida en la libertad de pensamiento del 
6o. constitucional. ¿Cuál de los dos sentidos es el que protege la Constitu-
ción? En una se apuesta por un paternalismo que hoy ya no es aceptado, en 
la otra se incurre en una reiteración completamente innecesaria.

Por otra parte, habrá que decir que si se aprobó el reconocimiento de la 
libertad de conciencia en los términos en los que se dio, se debió haber in-
corporado un derecho que va de la mano de esta libertad y que no aparece 
por ninguna parte de la reforma constitucional, este es, el de la objeción de 
conciencia. Esto debió de haber sido así porque no faltarán voces que digan 
que la objeción de conciencia no existe como derecho humano en el dere-
cho mexicano porque no está expresamente reconocido en la constitución; 
sin embargo, dicho razonamiento es incorrecto, desde mi punto de vista, el 
haber incorporado la libertad de conciencia en el texto constitucional, se 
incorporó a la vez el derecho de objeción de conciencia.

En rigor, la reciente modificación al primer párrafo del artículo 24 no 
amplía en nada el derecho de libertad religiosa, y sí más bien limita ésta y 
las de conciencia y pensamiento, pues como dice la última parte del artículo 
“…Nadie podrá utilizar los actos públicos de expresión de esta libertad con 
fines políticos, de proselitismo o de propaganda política”. Esta limitante es 
para todo “acto público de expresión de esta libertad”, como lo dirá inme-

82		 Hervada, Javier, Los eclesiasticistas ante un espectador, Pamplona, Eunsa, 1993, pp. 201-214.
83		 Carbonell, Miguel, Los derechos fundamentales en México, 2a. ed., México, UNAM-CNDH-

Porrúa, 2006, p. 509.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



37EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

diatamente después. Ahora bien, ¿a qué libertad se refiere? ¿Sólo a la liber-
tad religiosa, o a las otras dos igualmente? La reforma no especifica a qué 
libertad va dirigida tal limitante y por eso, como lo ha señalado Jorge Ada-
me, alcanza a las tres,84 restringiendo con esto a creyentes y no creyentes. 
En el caso de los primeros, limitando su derecho de opinar sobre cuestiones 
políticas que atañen a la sociedad, y en caso de los segundos, a restringir 
el derecho que tienen de expresar su opinión política en cuestiones que los 
afecten. Igualmente, desde esta perspectiva tampoco quienes por motivos 
de conciencia expresen su inconformidad con alguna decisión política po-
drán hacerlo. A las claras esto constituye una grave violación a los derechos 
de pensamiento, conciencia, expresión y, por supuesto, religiosa.

Por lo que tiene que ver con el párrafo tercero del artículo 24 habrá 
que decir que sin duda resulta razonable establecer límites a la expresión 
externa de la libertad religiosa, no se debe olvidar que el ejercicio de cual-
quier derecho humano no es ilimitado. Sin embargo, ha de tenerse especial 
cuidado en calificar a un acto religioso como «extraordinario», pues nuestra 
legislación no es clara en este punto; como tampoco es transparente al seña-
lar las razones que pueden motivar la negativa de la autoridad a otorgar el 
permiso para celebrar dichos actos «extraordinarios».

El segundo párrafo del artículo 22 de la LARCP establece que las razo-
nes de la negativa pueden ser: la seguridad; protección de la salud, la moral, 
la tranquilidad y el orden público. En términos generales podríamos incluir 
en esta última expresión al resto de las demás, es decir, pareciera que es el 
«orden público» el concepto clave para negar el permiso de realizar actos 
religiosos de culto público con carácter extraordinario.

Este mismo artículo 22 de la LARCP en la última parte de su primer 
párrafo exige que los actos de culto público con carácter extraordinario que 
se celebren fuera de los templos deberán ser notificados previamente a las 
autoridades federales del entonces Distrito Federal, estatales o municipales 
competentes, por lo menos con quince días de anticipación a la fecha en que 
se lleve a efecto dicha celebración. El aviso correspondiente deberá indicar 
el lugar, la fecha, hora, y los motivos propios de la celebración. Por su parte, el 
artículo 23 de la Ley especifica qué actos religiosos no requerirán de previo 
aviso. Estos son: i) las peregrinaciones o cualquier otro tipo de afluencia reli-
giosa que se dirija a los locales destinados al culto; ii) el tránsito de personas 
entre domicilios particulares con el objeto de celebrar conmemoraciones 
religiosas; iii) los actos que se realicen en locales cerrados o en aquellos en 
que el público no tenga libre acceso.

84		 Disponible en: http://works.bepress.com/jorge-adame-goddard/190/.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



38 JAVIER SALDAÑA SERRANO

Las disposiciones que tratan este tema en el Reglamento de la LARCP 
son los artículos 27, 28 y 29. El artículo 27 recoge tal asunto al señalar que: 
“Los actos de culto público se deberán realizar de manera ordinaria en los 
templos o locales destinados para ello, incluyendo sus anexidades, y fuera 
de estos inmuebles sólo podrán celebrarse de manera extraordinaria, siem-
pre que se presente ante la autoridad el aviso correspondiente”. Este mismo 
artículo, después de señalar como requisito para la celebración de los actos 
religiosos extraordinarios el de dar aviso con quince días de antelación, se-
ñala igualmente que la negativa por parte de la autoridad para prohibir la 
celebración de dicho acto deberá hacerse dentro de los diez días naturales 
siguientes a la presentación del aviso respectivo.

Por su parte el artículo 28 del Reglamento limita que el Ejecutivo Fe-
deral, igual que quien encabeza la Secretaría de Gobernación, así como las 
autoridades estatales y municipales, puedan acudir con el carácter oficial 
a actos religiosos de culto público, o participar en actividades que tengan 
como motivos los propósitos religiosos, o similares. No se limita en cambio 
si asisten a título personal, o fuera de su horario de trabajo.

El punto plantea uno de los asuntos más delicados de nuestra actual 
legislación y que hasta ahora no tiene una respuesta unánime: ¿dónde ter-
minan el ejercicio de una función pública y comienzan los derechos de la 
persona que todo ser humano posee? Sobre este punto no es posible dete-
nerme en este momento, baste señalar que la titularidad de un derecho hu-
mano como el de libertad religiosa no tiene porque perderse o suspenderse, 
ni siquiera por ser nombrado funcionario de algún poder político.

4. Artículo 27 constitucional

El actual artículo 27 constitucional fue modificado en sus fracciones II y 
III. En la primera se prohibía tanto a las AR como a las Iglesias, cualquiera 
que fuera su credo, la capacidad jurídica para adquirir, poseer o administrar 
bienes inmuebles. En el actual texto constitucional ya se reconoce la capa-
cidad jurídica para que las asociaciones religiosas puedan adquirir, poseer 
o administrar «exclusivamente», los bienes que sean indispensables para 
su objeto.85 En este sentido es necesario hacer notar que dicha capacidad 
no le es reconocida a las Iglesias y demás agrupaciones religiosas que no se 

85		 Dice textualmente el referido precepto en su fracción respectiva: “Las asociaciones 
religiosas que se constituyan en los términos del artículo 130 y su ley reglamentaria tendrán 
capacidad para adquirir, poseer o administrar, exclusivamente, los bienes que sean indispen-
sables para su objeto, con los requisitos y limitaciones que establezca la ley reglamentaria”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



39EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

hayan constituido como AR según el artículo 130 y su ley reglamentaria. 
Esto, evidentemente, es una violación al derecho de libertad religiosa que 
tienen las Iglesias y demás agrupaciones religiosas, pues no existe una razón 
objetiva y justificada para que dichos colectivos vean limitado su derecho. 
Más aún, ésta es otra muestra de discriminación por motivos religiosos, pues 
mientras las AR gozan de un mayor número de derechos, las Iglesias y las 
agrupaciones religiosas que decidan no constituirse como tales no tendrán 
los mismos derechos.

La fracción III del artículo 27 por su parte, autoriza a las instituciones 
de beneficencia pública o privada, cuyo objeto sea el auxilio a los necesita-
dos, la investigación científica, la difusión de la enseñanza, la ayuda recípro-
ca de los miembros de dichas asociaciones y cualquier otra cuyo objeto sea 
lícito, de adquirir bienes raíces cuando estos sean solamente los indispensa-
bles para cumplir con su función y objetivo.86

Según parece estamos delante de una deficiente e incompleta regula-
ción de la materia religiosa por lo que al derecho de propiedad se refiere, ya 
que limita éste al dejar discrecionalmente en manos de la autoridad estatal 
la calificación de «bienes indispensables» para que las AR cumplan con sus 
fines. ¿Cuáles son los criterios para determinar qué bienes son o no indis-
pensables para cumplir con un fin espiritual? ¿Cuántos bienes son los preci-
sos para cumplir con esto?

Al respecto, no se debe olvidar que existe la Declaración Sobre la Elimi-
nación de Todas las Formas de Intolerancia y Discriminación Fundadas en 
la Religión o las Convicciones, la que en su artículo 6o. inciso a) determina: 
“De conformidad con el artículo 1 de la presente Declaración y sin perjui-
cio de lo dispuesto en el párrafo 3 del artículo 1, el derecho a la libertad de 
pensamiento, de conciencia, de religión o de convicciones comprenderá: a) 
La de practicar el culto o de celebrar reuniones en relación con la religión 
o las convicciones, y fundar y mantener lugares para esos fines”.87 De este 
modo, mientras la fracción III del artículo 27 constitucional establece un 
arbitrario criterio al señalar que los bienes de las AR han de ser sólo los 
indispensables para cumplir con su objeto, el documento internacional re-
ferido no establece ninguna restricción. ¿No es ésta una violación al derecho 
a la libertad religiosa?

86		 En dicha fracción se lee: “Las instituciones de beneficencia, pública o privada, que 
tengan por objeto el auxilio de los necesitados, la investigación científica, la difusión de la 
enseñanza, la ayuda recíproca de los asociados, o cualquier otro objeto lícito, no podrán 
adquirir más bienes raíces que los indispensables para su objeto, inmediata o indirectamente 
destinados a él, con sujeción a lo que determine la ley reglamentaria”.

87		 Zumaquero, José Manuel y Bazán, José Luis, Textos internacionales…, cit., p. 104.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



40 JAVIER SALDAÑA SERRANO

Ahora bien, uno de los requisitos que impone la LARCP, es la famosa 
«declaración de procedencia», la cual será expedida por la Secretaría de 
Gobernación; de modo que las AR tendrán que esperar el tiempo que la ley 
establezca para que puedan adquirir dicho bien. Una vez más estamos de-
lante de una clara limitación al derecho de propiedad que afecta el ejercicio 
del derecho a la libertad religiosa.

5. Artículo 130 constitucional

Si bien las modificaciones constitucionales expuestas hasta este lugar 
han sido importantes, las formuladas al artículo 130 constitucional reflejan 
de mejor manera ese cambio radical en las relaciones entre la Iglesia (s) y 
el Poder Político. Dicho precepto fue modificado prácticamente en su tota-
lidad en 1992.

En primer lugar, existe ya un reconocimiento de la personalidad jurídi-
ca de las Iglesias, llamadas ahora AR, tal como lo establece el inciso a) de 
este artículo: “Las iglesias y las agrupaciones religiosas tendrán personali-
dad jurídica como asociaciones religiosas una vez que obtengan su corres-
pondiente registro. La ley regulará dichas asociaciones y determinará las 
condiciones y requisitos para el registro constitutivo de las materias”. En 
segundo lugar, se exige igualmente el respeto a la autonomía de las AR, con-
signada en el inciso b): “Las autoridades no intervendrán en la vida interna 
de las asociaciones religiosas”. En tercer lugar, se reconoció la autorización 
a los mexicanos y extranjeros para ejercer el ministerio de cualquier culto 
como lo reconoce el inciso c): “Los mexicanos podrán ejercer el ministerio 
de cualquier culto. Los mexicanos así como los extranjeros deberán, para 
ello, satisfacer los requisitos que señale la ley”. En cuarto lugar, ahora hay 
un reconocimiento del derecho al voto de los ministros mexicanos en su 
calidad de ciudadanos. Así como la posibilidad de que quienes hayan sido 
ministros de culto puedan ser votados, tal como lo señala el inciso d): “En 
los términos de la ley reglamentaria, los ministros de los cultos no podrán 
desempeñar cargos públicos. Como ciudadanos tendrán derecho a votar, 
pero no a ser votados. Quienes hubieren dejado de ser ministros de culto 
con la anticipación y en la forma que establezca la ley, podrán ser votados”. 
En quinto lugar, la derogación del párrafo que posibilitaba a las legislaturas 
locales determinar el número de ministros de culto, etcétera. Todo esto, sin 
duda, significó uno de los más importantes adelantos.

A pesar de los logros alcanzados con estas reformas constitucionales, 
aún se mantiene a lo largo de toda la legislación en materia religiosa una 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



41EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

fuerte influencia, control estatal y limitación a muchas manifestaciones del 
derecho de libertad religiosa. Así por ejemplo, el inciso e) en su segundo 
párrafo del propio artículo 130 constitucional prohíbe expresamente la for-
mación de agrupaciones políticas cuyo título tenga alguna palabra o incli-
nación que la relacione con alguna confesión religiosa. Por otra parte, la 
Constitución mexicana no reconoce ningún efecto legal para el matrimonio 
celebrado religiosamente, estableciendo en este sentido que los actos del 
estado civil de las personas son competencia exclusiva de las autoridades 
administrativas, tal y como lo señala el penúltimo párrafo del artículo en 
comento. Esta restricción se repite en la legislación secundaria, particular-
mente en el artículo 4o. de la LARCP. Igualmente se establece como limita-
ción a la libertad de expresión que las AR tengan la obligación de solicitar 
previamente la autorización a la Secretaría de Gobernación para transmitir 
o difundir actos de culto religioso a través de medios de comunicación ma-
siva no impresos, tal y como lo señala el artículo 21 en su segundo párrafo 
de la LARCP.

En el mismo sentido que las limitaciones anteriores habrá que señalar 
que ni en la Constitución, ni en la Ley o el Reglamento se incluye el derecho 
de objeción de conciencia. Sólo a nivel de las legislaturas locales se reconoce 
tal derecho. Así, el artículo 16 bis 7 de la Ley de Salud del Distrito Federal y 
el artículo 18 ter de la Ley estatal de Salud del Estado de Jalisco lo recono-
cen, pero de ningún modo a nivel federal.

IV. Las asociaciones religiosas en la LARCP 
y en el Reglamento

La explicación anterior parte del otorgamiento de la personalidad jurídica 
que la ley hace de las AR, como lo prevé el artículo 130 constitucional. Sin 
duda, este artículo hace explícito el otorgamiento de la personalidad jurídica 
a las Iglesias o agrupaciones religiosas que se constituyan como AR, pero esto 
no impide que no constituyéndose como tal se les nieguen ciertos derechos 
basados en la libertad religiosa. De modo que podemos señalar que el ejerci-
cio colectivo del derecho de libertad religiosa en México puede ser: i) a través 
de las AR; ii) Iglesias o agrupaciones religiosas que no se constituyan como 
AR, y iii) asociaciones civiles con fines religiosos, tal y como señala el artículo 
25 del Código Civil. Ahora bien, se debe enfatizar que los derechos y deberes 
que se encuentran en la LARCP y en su Reglamento son exclusivamente 
para las AR.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



42 JAVIER SALDAÑA SERRANO

La LARCP en su artículo 6o. párrafo primero establece lo siguiente: 
“Las iglesias y agrupaciones religiosas tendrán personalidad jurídica como 
asociaciones religiosas una vez que obtengan su correspondiente registro 
constitutivo ante la Secretaría de Gobernación, en los términos de esta ley”. 
Por su parte, el Reglamento, en su artículo 7 refrenda lo establecido en la 
LARCP complementándola al señalar ya de manera expresa la posibilidad 
con la que cuentan las entidades o divisiones internas de las asociaciones 
religiosas para obtener su registro constitutivo y consecuentemente la per-
sonalidad jurídica que las acredite como tales.88

En concreto, la personalidad jurídica de las Iglesias y agrupaciones reli-
giosas depende: i) de que éstas se constituyan como AR, y ii) de la obtención 
del registro constitutivo que otorgue la Secretaría de Gobernación. Esto 
plantea una limitante al ejercicio colectivo de la libertad religiosa, pues para 
gozar plenamente de todos los derechos reconocidos tanto en la Ley como 
en el Reglamento se ha de constituir en AR, desnaturalizando con esto lo 
que es una Iglesia. En segundo lugar, el otorgamiento de personalidad jurí-
dica como AR dependerá exclusivamente de un acto voluntarista propio de 
la Secretaría de Gobernación.

1. Constitución de las Iglesias y agrupaciones religiosas 
como asociaciones religiosas

Para la constitución de las AR el artículo 7o. de la LARCP establece 
en su primera fracción que las iglesias y las agrupaciones religiosas, I. “Se 
han ocupado, preponderantemente, de la observancia, práctica, propaga-
ción, o instrucción de una doctrina religiosa o de un cuerpo de creencias 
religiosas”. La fracción exige lo que la doctrina conoce como «fin religioso» 
de la AR. Dicho fin se concreta en un acto de culto a la divinidad. Si la 
libertad religiosa tiene por objeto la religión o relación con la Divinidad, 
parece lógico que la ley proteja dicha relación, y que sólo cuando ésta se 
establezca nos encontraremos ante un acto religioso, finalidad preponde-
rante de las AR. Ahora bien, tales prácticas religiosas que son comúnmente 
compartidas con personas del mismo credo religioso, han de ser objeto de 
propagación o expansión tanto del acto de fe como del ideario común o 
credo religioso.

88		 El trámite para solicitar el registro constitutivo como asociación religiosa se llevará 
ante la Dirección General de la Subsecretaría de Población, Migración, y Asuntos Religio-
sos; y en caso de sus entidades y divisiones internas el trámite lo deberán realizar por con-
ducto de sus representantes (artículo 7o. del RLARCP).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



43EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

En el Reglamento, el tema del registro constitutivo de las AR se encuen-
tra en el artículo 7o. Uno de los asuntos especialmente significativos en este 
artículo es la posibilidad con la que cuentan las AR para que en el mismo 
acto que soliciten su registro puedan pedirlo para sus entidades y divisiones 
internas. Esto evita trámites engorrosos de solicitar una a una el registro de 
dichas entidades o divisiones internas.

La fracción II del artículo 7o. de la LARCP exige que la AR “haya ve-
nido realizando actividades religiosas en México por un mínimo de 5 años 
y que cuente con notorio arraigo entre la población, además de haber es-
tablecido su domicilio en el país”. En este punto, el problema más delicado 
tenía que ver con la expresión «notorio arraigo», el cual es un concepto 
jurídico indeterminado que la ley sólo mencionaba pero no lo explicaba. 
Sin embargo, el Reglamento ya propone una definición en su artículo 8o. 
fracción V.

Para los efectos de la Ley y el presente Reglamento, se entenderá por notorio 
arraigo la práctica ininterrumpida de una doctrina, cuerpo de creencias o ac-
tividades de carácter religioso por un grupo de personas, en algún inmueble 
que bajo cualquier título utilice, posea o administre, en el cual sus miembros 
se hayan venido reuniendo regularmente para celebrar actos de culto público 
por un mínimo de cinco años anteriores a la presentación de la respectiva 
solicitud de registro.

Más allá de las observaciones que se le pueden hacer conviene señalar 
una importante ventaja de la definición anterior. El notorio arraigo en el 
Reglamento excluye de la protección del ordenamiento jurídico estatal los 
estudios de fenómenos psíquicos o parapsicológicos, la práctica del esote-
rismo, la simple difusión de valores humanitarios o culturales, pues dichas 
prácticas no pueden ser incluidas en el ámbito de protección del derecho de 
libertad religiosa.

La fracción III del artículo 7o. de la LARCP exige igualmente que las 
iglesias o agrupaciones religiosas aporten bienes suficientes para el cumpli-
miento de su objeto. En este punto conviene destacar una distinción impor-
tante. Existen bienes «indispensables», y bienes «suficientes». Parece que 
cuando la Constitución en su artículo 27 fracción II y la LARCP se refieren 
a «bienes indispensables» están tratando de decir que las AR no han de te-
ner más bienes que los absolutamente necesarios para cumplir con su obje-
to, de modo que prescindir de alguno de ellos impediría lograrlo. En cambio 
los «bienes suficientes» serían aquellos donde existe un poco más de margen 
para su adquisición, para la cual, según lo establecen los artículos 16 y 17 de 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



44 JAVIER SALDAÑA SERRANO

la LARCP, se ha de contar con una autorización por parte de la Secretaría 
de Gobernación, la famosa «declaratoria de procedencia».

La fracción IV del artículo 7 de la LARCP señala que la AR deberá con-
tar con estatutos en los términos del párrafo segundo del artículo 6o. de la 
misma Ley. Este segundo párrafo establece que las AR “se regirán interna-
mente por sus propios estatutos, los que contendrán las bases fundamentales 
de su doctrina o cuerpo de creencias religiosas y determinarán tanto a sus 
representantes como, en su caso, a los de las entidades y divisiones internas 
que a ellas pertenezcan. Dichas entidades y divisiones pueden corresponder 
a ámbitos regionales o a otras formas de organización autónoma dentro de 
las propias asociaciones, según convenga a su estructura y finalidades, y po-
drán gozar igualmente de personalidad jurídica en los términos de esta ley”.

Tres temas se destacan del párrafo anterior: i) el asunto de los estatutos 
de las AR; ii) la determinación de los representantes de las AR, y iii) el tema 
de las entidades y divisiones de dichas asociaciones, en el caso de que hubie-
ra, las que pueden corresponder a ámbitos regionales, o a otras formas de 
organización autónoma dentro de las propias asociaciones.

Por lo que al primer tema se refiere la LARCP sólo menciona lo que 
podríamos considerar el contenido mínimo de los estatutos, como son: la 
base de su doctrina o cuerpo de creencias y los representantes de las AR, 
pero deja fuera otros requisitos más. Sin embargo, el Reglamento viene a 
complementar este listado. Es el artículo 14 del mismo el que señala que 
los estatutos de las AR contendrán: i) denominación y domicilio de la aso-
ciación religiosa de que se trate; ii) las bases fundamentales de su doctrina 
o cuerpo de creencias religiosas, las que podrán presentarse conjunta o se-
paradamente a los estatutos; iii) el objeto de la asociación; iv) lo relativo a 
su sistema de autoridad y funcionamiento, las facultades de sus órganos de 
dirección, administración y representación, así como la vigencia de sus res-
pectivos cargos; v) los requisitos que se deben cubrir para ostentar el carác-
ter de ministro de culto y el procedimiento para su designación, y vi) lo que 
determinen en cuanto a los derechos y obligaciones de los representantes y 
de los asociados. Sobre la actualización y modificación de los estatutos los 
artículos 13 y 15 regulan dichas modificaciones.

Por lo que tiene que ver con el segundo tema relativo a los representan-
tes de las AR hay que señalar que la LARCP sólo exige en su artículo 11 que 
éstos sean mexicanos y mayores de edad. No menciona nada acerca de que 
tengan que ocupar un cargo de dirección dentro de la estructura de la AR, 
o que deban ser ministros de dicho culto. Cosa distinta es que al interior de 
las AR haya extranjeros, los cuales deberán haber cumplido con todos los 
requisitos legales de internación al país.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



45EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

El último tema es el relativo a las entidades y divisiones internas. La 
LARCP posibilita que la AR «matriz», puedan numerar sus divisiones in-
ternas, las que lógicamente mantendrán el mismo credo que la «matriz». En 
este punto conviene señalar que las divisiones internas sólo estarán obliga-
das a los requisitos que establecen las fracciones III, IV y V del artículo 7o. 
de la Ley, es decir, aportar bienes para cumplir con su objeto, contar con 
estatutos propios89 y haber cumplido con lo que establecen las fracciones I 
y II del artículo 27 constitucional. No se exigen los requisitos de las dos pri-
meras fracciones porque ya la «matriz» los ha comprobado.

Finalmente, la fracción V del artículo 7o. de la LARCP establece que 
la AR debe cumplir con lo dispuesto en la fracción I y II del artículo 27 
constitucional. La primera se refiere a la cláusula Calvo (los extranjeros han 
de considerarse nacionales respecto de los bienes que adquieran en territo-
rio nacional y no invocar la protección de sus gobiernos por lo que a éstos 
respecta). Y la fracción II establece que las AR podrán adquirir, poseer o 
administrar, exclusivamente los bienes que sean indispensables para su ob-
jeto. Una vez cumplidos con estos requisitos, se inscribirá la nueva AR y se 
publicará un extracto de la misma en el Diario Oficial de la Federación, según lo 
dispone el último párrafo del artículo 7o. de la LARCP.

2. Derechos de las asociaciones religiosas

Los derechos que a continuación se explican se encuentran principal-
mente en el artículo 9o. de la LARCP. El primero de ellos se refiere a que 
las AR podrán identificarse mediante una denominación exclusiva. Esta 
facultad les da derecho a que ninguna otra Iglesia o agrupación religiosa 
que desee constituirse como AR pueda solicitar el mismo nombre, creando 
con esto un principio de exclusividad que le corresponde sólo a ésta. En este 
sentido, las entidades o divisiones internas de la AR correspondiente pue-
den llevar la denominación exclusiva de la AR «matriz» sin una legaliza-
ción especial, a menos que la AR «matriz» se niegue expresamente. Ahora 
bien, en el supuesto de que existiera un conflicto entre dos AR con la misma 

89		 En este punto Jorge Adame ha señalado que para obtener el registro como entidad no 
es necesario cumplir con todos los requisitos que se exigen a las asociaciones religiosas; par-
ticularmente en el tema de los estatutos no hace falta que ésta los presente pues se entiende 
que esa “entidad está registrada, fundamentalmente, por los estatutos de la asociación reli-
giosa a que pertenece; pero si tuviera un estatuto particular, es decir, un estatuto especial pero 
que es parte del estatuto general de la asociación religiosa, podrían presentarlo al momento 
de solicitar su registro”. Adame, Jorge, “Análisis de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto 
Público”, en Colección Diálogo y Autocrítica, México, IMDOSOC, 1992, pp. 32 y 33.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



46 JAVIER SALDAÑA SERRANO

denominación, la autoridad encargada de resolver el asunto será la propia 
Secretaría de Gobernación.

Un segundo derecho es organizarse libremente en sus estructuras in-
ternas y adoptar los estatutos o normas que rijan su sistema de autoridad 
y funcionamiento, incluida la formación y la designación de sus ministros. 
Este derecho implica el reconocimiento de una independencia mutua entre 
el ámbito religioso y el poder político. Contiene también el derecho de rea-
lizar cambios al interior de la AR, por ejemplo, el de sus representantes o 
las facultades que estos pudieran tener. Por esto es importante que en los es-
tatutos se indiquen quién o quiénes son las personas u organismos internos 
que pueden modificar esos estatutos. En forma más específica los artículos 
13, 14 y 15 del Reglamento vienen a detallar este tema. Así, por ejemplo, 
el primero señala que para los efectos de organización y actualización de 
los registros de las AR es necesario: fracción I) nombrar a las personas que 
integren sus órganos de dirección o de administración, y, II) la relación de las 
personas a quienes confieran el carácter de ministro de culto, en la que se 
especificará su nacionalidad y edad, anexando copia del documento oficial 
que las acredite. El artículo 14, por su parte, se refiere al contenido de los 
estatutos, antes ya mencionados en el artículo 6o. de la Ley. Tales estatutos 
deberán contener al menos i) la denominación y domicilio de las AR; ii) las 
bases fundamentales de su doctrina o cuerpo de creencias religiosas, las que 
podrán presentarse conjunta o separadamente; iii) su objeto; iv) lo relativo 
a su sistema de autoridad y funcionamiento, las facultades de sus órganos 
de dirección, administración y representación, así como la vigencia de sus 
respectivos cargos; v) los requisitos que deben cubrir para ostentar el carác-
ter de ministros de culto y el procedimiento para su designación; vi) los que 
determinen en cuanto a los derechos y obligaciones de los representantes 
y de los asociados.

La última parte de la II fracción del artículo 9 de la LARCP que veni-
mos comentando concede igualmente como derecho de las AR dos cosas 
más: la libertad para formar a sus ministros y para nombrarlos o destituirlos. 
Sobre el último punto, el actual Reglamento faculta a la Dirección Gene-
ral de Asociaciones Religiosas para organizar y mantener actualizados los 
registros de las asociaciones. El artículo 17 del Reglamento es muy claro al 
señalar que tales movimientos se efectuarán en los términos que se encuen-
tren previstos en los estatutos. Lógicamente, quienes se encuentran faculta-
das para solicitar dichos movimientos y que se asienten en los registros que 
lleva la Dirección General es la misma AR. En aras de un conocimiento 
exacto de quiénes son los ministros de culto de una AR, el artículo 35 del 
Reglamento faculta a la Dirección General para que pueda expedir cons-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



47EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

tancias respecto al carácter de ministro de culto de las AR cuando la desig-
nación haya sido efectuada con anterioridad.

La fracción III del mismo artículo 9o. de la LARCP faculta a las AR 
para realizar actos de culto público religioso, así como propagar su doctri-
na, siempre que no se contravengan las normas y previsiones de la propia 
ley. ¿Cuáles son los actos a los que se refiere esta fracción? En realidad la 
LARCP no dice mucho al respecto, pero se ha llegado a señalar que estos 
son los que se realizan en los templos abiertos al público. Un ejemplo que 
podría servir para este punto es el que ofrece la Iglesia católica que en su 
Código de Derecho Canónico, Canon 834, señala que un acto público es 
“cuando se ofrece en nombre de la Iglesia por las personas legítimamente 
designadas y mediante aquellos actos aprobados por la autoridad de la Igle-
sia”. Sobre este mismo argumento se suele hacer una división entre actos de 
culto ordinarios y los extraordinarios. Y el artículo 27 del actual Reglamen-
to los contempla igualmente. La segunda parte de la fracción comentada 
hace referencia al derecho que tienen las AR de propagar su doctrina, la 
cual tendrá que apegarse a lo prescrito en las normas establecidas en la ley.

El cumplimiento de su objeto establece como derecho justamente que 
las AR puedan tener los medios necesarios para propagar su doctrina, lo 
cual puede llevar a efecto de diferentes formas, lo mismo adquiriendo bie-
nes muebles o inmuebles, siempre que obtengan de la Secretaría la declara-
toria de procedencia (para el caso de los inmuebles) y además en dicha labor 
no se atente contra el orden público, la moral, la paz social, los derechos de 
terceros, etcétera.

Las AR tienen también como un cuarto derecho el celebrar todo tipo 
de actos jurídicos para el cumplimento de su objeto, siendo lícitos y siempre 
que no persigan fines de lucro.

En quinto lugar, las AR pueden participar por sí o asociadas con perso-
nas físicas o morales en la constitución, administración, sostenimiento y fun-
cionamiento de instituciones de asistencia privada, planteles educativos e 
instituciones de salud, siempre que no persigan fines de lucro y sujetándose, 
además de a la presente, a las leyes que regulan esas materias. En la religión 
católica, se tiene como una de las tareas más importantes la ayuda a los más 
necesitados. Esta tarea le es permitida a las AR a través de esta fracción, 
por eso la Ley autoriza la posibilidad de participar en labores asistenciales, 
de caridad, de salud, educativas, etcétera. Dichas tareas deben estar, como 
lo hemos mencionado más arriba, supeditadas al fin primordialmente reli-
gioso de las AR.

Se puede señalar como sexto derecho el de usar en forma exclusiva, 
para fines religiosos, bienes propiedad de la nación en los términos que dic-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



48 JAVIER SALDAÑA SERRANO

te el Reglamento. La base jurídica de la anterior prerrogativa se encuen-
tra en el artículo 6o. de la LARCP transitorio que expresamente reconoce: 
“Los bienes inmuebles propiedad de la nación que actualmente son usados 
para fines religiosos por las Iglesias y demás agrupaciones religiosas, conti-
nuarán destinados a dichos fines siempre y cuando las mencionadas Iglesias 
y agrupaciones soliciten y obtengan en un plazo no mayor de un año, a 
partir de la entrada en vigor de esta Ley, su correspondiente registro como 
asociaciones religiosas”.

En séptimo lugar, disfrutar los derechos que les confiere ésta y las demás 
leyes. Suelen citarse como otros derechos los de carácter fiscal, que tiene 
que ver con las exenciones tributarias.

En octavo lugar, las AR tendrán el derecho de asistir religiosamente a 
sus miembros o «asociados» cuando éstos se encuentren bajo un sistema de 
sujeción voluntaria o involuntaria. Mención especial merece, por la nove-
dad del mismo, el derecho de asistencia espiritual con el que ahora cuentan 
las AR reconocido expresamente en el artículo 6o. del Reglamento, el cual 
señala:

Los responsables de los centros de salud e instituciones de asistencia social, 
del sector público o privado, así como las autoridades de los centros de rea-
daptación social y de estancias o estaciones migratorias, de conformidad con 
sus atribuciones, proveerán las medidas conducentes para que sus internos o 
usuarios, a petición expresa de los mismos, reciban asistencia espiritual de las 
asociaciones religiosas y los ministros de culto.

Este derecho sólo comprende, como lo señala el Reglamento, a los cen-
tros de salud, instituciones de asistencia social, tanto públicas como priva-
das, y a las autoridades de los centros de readaptación social, o de estancias 
o estaciones migratorias, pero no incluye al ejército y a la marina.

3. Obligaciones de las asociaciones religiosas

Una primera obligación se encuentra en la fracción I del artículo 8o. de 
la LARCP, la cual establece que las AR deberán sujetarse siempre a la Cons-
titución y a las leyes que de ella emanen, y respetar las instituciones del país.

Las AR están obligadas a abstenerse de perseguir fines de lucro o pre-
ponderantemente económicos. Este tema está en íntima relación con el fin 
específico de la AR, el cual es exclusivamente de carácter religioso. Si la AR 
persiguiera un fin distinto, tendría que modificar toda su estructura y la le-
gislación que la regulara sería otra también distinta.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



49EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

La nómina de las obligaciones que las AR tienen es la siguiente: i) Las 
AR tienen la obligación de registrar ante la Secretaría de Gobernación sus 
bienes inmuebles. Esta obligación se encuentra ya establecida en la fracción 
III del artículo 8o. del Reglamento; ii) Las AR tienen igualmente la obliga-
ción de solicitar la autorización para transmitir actos de culto público cuan-
do deseen que sea por los medios de comunicación masiva no impresos. En 
los mismos términos se establece este requisito en el Reglamento, el cual lo 
deja claramente señalado en el artículo 30, agregando simplemente la obli-
gación de las autoridades competentes de vigilar que los actos de culto reli-
gioso, es decir, para los que se ha solicitado autorización, no se transmitan 
en los tiempos de radio y televisión destinados al Estado; iii) Otra obligación 
es la de oponerse a la celebración de reuniones políticas en los templos o 
en los lugares que legalmente usen. Esta obligación, desde nuestro punto 
de vista, no alcanza el ámbito de los derechos humanos, de modo que no 
sólo los ministros de culto sino las propias AR cumplen su deber cuando se 
pronuncian sobre cuestiones que tienen que ver con el derecho a la vida o el 
matrimonio heterosexual, etcétera; iv) Una obligación más es la que se seña-
la en el tercer párrafo del artículo 25 de la LARCP relativa a la abstención 
que tienen las autoridades federales, estatales y municipales para no asistir 
con carácter oficial a ningún acto religioso de culto público; v) El artículo 
20 de la Ley establece como obligación de las AR el deber de cuidado de los 
bienes inmuebles que tengan en uso. Éstas tienen la necesidad de preservar 
en su integridad dichos bienes y a cuidar de su salvaguarda y restauración; 
vi) Obligaciones importantes son las que se extraen de los artículos 10 y 19 
de la Ley. Una es que las relaciones de trabajo entre las asociaciones y sus 
trabajadores se sujetarán a lo dispuesto por la legislación laboral aplicable, 
por ejemplo, en los casos de las personas a las que se refiere el artículo 16 del 
actual Reglamento, en su párrafo tercero.90 La otra se refiere a la aplicación 
de la legislación en materia fiscal tanto para las personas físicas como para 
las morales y a los bienes que la Ley regula y que las AR posean; vii) Una obli-
gación que no se encuentra en la Ley pero sí en el Reglamento es la que co-
rresponde a las AR de administrar los templos o locales que sean destinados 
al cumplimiento de su objeto, y de los cuales se encuentren en uso, posesión 
o en propiedad. Tal labor de administración se hace extensiva a los ingresos 
de dichas asociaciones; viii) Una última obligación la podemos ubicar en 

90		 Artículo 16, párrafo tercero del Reglamento: “Para la organización de festividades y 
celebraciones religiosas, las asociaciones religiosas podrán auxiliarse de personas, agrupacio-
nes u organizaciones que juzguen necesarias, las cuales deberán observar en lo conducente 
las disposiciones de la ley, este Reglamento y demás ordenamientos aplicables”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



50 JAVIER SALDAÑA SERRANO

el artículo 36 del Reglamento, pues éste faculta a las autoridades federales 
para realizar visitas de verificación a las AR. Es claro que la obligación de la 
asociación consistiría en facilitar todos los medios que sean necesarios para 
que dichas verificaciones se lleven a cabo en forma pacífica y apegadas a lo 
que tanto la LARCP como el Reglamento y lo establecido en la Ley Federal 
de Procedimientos Administrativos determinen.

4. Régimen patrimonial de las asociaciones religiosas

Sin duda, uno de los más importantes derechos con los que cuentan las 
AR es el de poseer un patrimonio propio. La base constitucional y legal de 
tal derecho se encuentra en el artículo 27 constitucional y del artículo 16 
al 20 de la LARCP. Por su parte, en el Reglamento lo encontramos a partir 
del artículo 20 y hasta el 26. Por ya haber sido tratado el artículo 27 nos 
referiremos exclusivamente a lo más importante dispuesto por la Ley y por 
el Reglamento.

El artículo 16 de la LARCP, en su primer párrafo, determina que las AR 
podrán contar con un patrimonio propio, el cual estará constituido por los 
bienes que bajo cualquier título adquieran y que serán exclusivamente los in-
dispensables para cumplir con su fin. El artículo 17, por su parte, da carta 
blanca a la Secretaría de Gobernación para resolver sobre el carácter in-
dispensable de los bienes inmuebles que pretendan adquirir por cualquier 
título las AR, previa declaración de procedencia. En términos análogos, el 
artículo 20 del Reglamento establece: “El patrimonio de las asociaciones 
religiosas se constituye por los bienes que bajo cualquier título adquieran, 
posean o administren que les permita cumplir con su objeto, en términos de 
lo dispuesto en el artículo 16 de la ley”. Al respecto, quizá convenga seña-
lar que, incluyendo en el patrimonio de las asociaciones tanto a los bienes 
muebles como inmuebles, la autoridad administrativa sólo podrá intervenir 
en el caso de los bienes inmuebles, según la diferenciación que de bienes 
hace el artículo 17 de la propia Ley, y el artículo 24 del Reglamento. La ra-
zón es relativamente simple, la declaratoria de procedencia sólo se requiere 
cuando se pretenda adquirir un inmueble. Por otra parte, parece igualmen-
te necesario señalar que el patrimonio de las asociaciones se integra, como 
la doctrina civilista ha considerado en el caso del patrimonio en general de 
las asociaciones, tanto por los bienes como por los derechos, pero también 
por las deudas, es decir, tanto por el patrimonio activo como por el pasivo.

La legislación eclesiástica en general (artículo 17 de la Ley por ejemplo) 
exige la declaratoria de procedencia en varios supuestos: i) cuando se trate 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



51EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

de cualquier bien inmueble; ii) en cualquier caso de sucesión, para que una 
AR pueda ser heredera o legataria; iii) cuando se pretenda que una AR 
tenga el carácter de fideicomisaria, salvo que la propia asociación sea la 
única fideicomitante, y iv) cuando se trate de bienes raíces respecto de los 
cuales sean propietarias, o fideicomisarias, instituciones de asistencia priva-
da, instituciones de salud o educativas, en cuya constitución, administración 
o funcionamiento, intervengan AR por sí o asociados con otras personas. 
Exigiéndose por tanto tal declaratoria de procedencia para la adquisición 
de dichos bienes.

Existen dos tipos de declaratoria de procedencia: la general y la parti-
cular. La primera es establecida en el artículo 7o. transitorio de la LARCP. 
Es emitida por la Secretaría de Gobernación en un plazo no mayor de seis 
meses a la fecha del registro de una AR cuando se pretenda aportar bienes 
inmuebles al patrimonio inicial de lo que será la AR. En dicha solicitud 
inicial es necesario que consten todos los bienes inmuebles que la AR pre-
tenda aportar. De modo que la Secretaría podrá establecer la declaratoria 
general para todos los bienes o para sólo una parte de ellos. Este primer 
tipo de declaratoria se encuentra en el artículo 24 del Reglamento, cuarto 
párrafo:

Para el caso de los bienes inmuebles que se pretendan aportar para integrar 
el patrimonio como AR declarados en la solicitud de registro constitutivo, 
a que se refiere la fracción III del artículo 8o. del presente Reglamento, la 
autoridad tendrá seis meses para responder lo que proceda, de conformidad 
con lo dispuesto en el artículo séptimo transitorio de la Ley. Dicho término 
comenzará a contarse a partir de la fecha de entrega del correspondiente re-
gistro constitutivo.

El segundo tipo de declaratoria es reconocida por el mismo artículo 7 
de la LARCP transitorio anunciado, el que la refiere en su última parte. Di-
cha declaratoria se otorga cuando se ha obtenido el registro constitutivo y se 
pretende adquirir un bien inmueble. En este caso la Secretaría determinará 
si procede o no.

La LARCP no dice nada sobre los requisitos que han de contener las 
solicitudes para adquirir bienes inmuebles por parte de las AR; sin embar-
go, el Reglamento señala en su artículo 24 cuáles son los datos que deberá 
contener la solicitud, estos son: i) Ubicación y características del inmueble; 
ii) Superficie, medidas y colindancias; iii) Uso actual y al que será destinado, 
iv) al lado de lo anterior, deberá además declarar si existe conflicto por el 
uso, posesión o propiedad de los inmuebles de que se trate.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



52 JAVIER SALDAÑA SERRANO

La Secretaría de Gobernación, y de ésta la Dirección General de Aso-
ciaciones Religiosas, cuenta con cuarenta y cinco días naturales para resol-
ver lo que a su juicio proceda sobre la declaratoria. Este plazo comienza a 
contarse a partir de recibir la respectiva solicitud. En el supuesto de que la 
autoridad administrativa no responda la petición, se da la afirmativa ficta, 
es decir, se considera aprobada la resolución. La Ley y el propio Reglamen-
to establecen que la Secretaría deberá, a través de la Dirección, expedir 
certificación de que ha transcurrido el término referido, pero sólo a petición 
del o de los interesados. Ni la Ley ni el Reglamento establecen cuáles serán 
los criterios a considerar para juzgar si autoriza o no la adquisición de un 
inmueble, pero resulta claro que al menos dos de éstos serían: i) que se en-
cuentren dentro de su criterio de indispensables, y ii) que además le ayuden 
a cumplir con su objeto. Por último, la última parte del artículo 17 de la 
Ley establece la obligación por parte de las AR de registrar todos los bienes 
inmuebles que adquieran. El artículo 25 del Reglamento es más preciso al 
señalar que es ante la Dirección General a donde se ha de llevar a efecto el 
correspondiente registro, con la copia certificada del título que ampare la 
propiedad de los inmuebles adquiridos por las asociaciones. La autoridad 
deberá dar respuesta dentro de los treinta días hábiles siguientes. Es el pro-
pio Reglamento el que establece que en “caso de que se enajenen los bienes 
inmuebles propiedad de las AR, estas deberán dar el aviso respectivo a la 
Dirección General en un plazo de treinta días hábiles, contados a partir de 
la fecha en que se hubiere realizado el acto jurídico correspondiente” (art. 
25, párrafo segundo del Reglamento). En este punto, no existe ni en la Ley 
ni en el Reglamento una sanción previamente establecida, con lo cual pare-
ce que ha de ser tenida más como recomendación.

Existe un tema especialmente importante por lo que al patrimonio de 
las AR se refiere. Es el relativo a los medios de comunicación. El artículo 
16 de la LARCP en su segundo párrafo, determina que las AR no podrán 
poseer o administrar, por sí o por interpósita persona, concesiones para la 
explotación de estaciones de radio, televisión o cualquier tipo de telecomu-
nicación, ni adquirir, poseer o administrar cualquiera de los medios de co-
municación masiva. La parte final del artículo excluye la prohibición cuan-
do se trata de publicaciones impresas de carácter religioso. Por su parte, el 
artículo 17 de la LARCP trata el carácter indispensable de los bienes que las 
AR tendrán. En términos análogos a las disposiciones anteriores, los artícu-
los 30 y 31 del actual Reglamento señalan las mismas condiciones que la ley 
había establecido para la transmisión o difusión de los actos de culto a tra-
vés de medios de comunicación masiva, estableciendo en el segundo de los 
artículos los requisitos para solicitar la autorización ante la Dirección Ge-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



53EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

neral de la Secretaría de Gobernación. La solicitud deberá presentarse por 
escrito con quince días naturales de anticipación a la realización del acto, 
señalando las fechas y horarios en las que se llevarán a cabo, “así como los 
medios que difundirán o transmitirán los programas respectivos”. Dándole 
a la autoridad un plazo de diez días naturales siguientes a la presentación de 
la solicitud respectiva para que resuelva.

Un último asunto conviene tratar. Es el relativo al uso y posesión de los 
bienes y templos propiedad de la nación. El artículo 9 de la Ley, en su frac-
ción VI señalará el derecho que tienen únicamente las AR, no las Iglesias 
o agrupaciones religiosas, de usar en forma exclusiva, sólo para fines reli-
giosos, bienes que sean propiedad de la nación, remitiendo al Reglamento 
la especificación de dicho uso. Por su parte, el artículo 20 de la misma Ley 
establece como obligación de las asociaciones el de registrar, ante la Secre-
taría de Desarrollo Social y el Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 
a los representantes de los templos y monumentos arqueológicos que sean 
propiedad de la nación.91 Este mismo derecho lo reconoce el artículo 21 del 
actual Reglamento, el que previene el uso exclusivo del bien a la asociación 
salvo mejor derecho interpuesto por otra persona y determina que la sola 
ocupación o utilización del inmueble por parte de la asociación o de los 
miembros de la misma no crea derechos a favor de ellos. Es decir, advierte 
dos cosas: i) la nulidad de los derechos de uso por parte de la asociación en 
caso de que previamente haya un mejor derecho sobre el bien por parte de 
un tercero, y ii) que la sola ocupación no genera ningún derecho para la 
asociación que la lleve a efecto o alguno de sus miembros.

Para la generación de los derechos respectivos sobre el bien propiedad 
de la nación que la asociación desea usar, es necesario que la AR solicite, 
ante la autoridad competente, la expedición del «Certificado de Derechos 
de Uso». Para tal efecto es necesaria la manifestación de la Dirección Ge-
neral de que el inmueble que se certificará fue declarado por la asociación 
ante la autoridad respectiva. Todo esto lo establece el artículo 22 del Re-
glamento.

91		 El artículo 20 señala expresamente: “Las asociaciones religiosas nombrarán y regis-
trarán ante la Secretaría de Desarrollo Social y el Consejo Nacional para la Cultura y las 
Artes, a los representantes responsables de los templos y de los bienes que sean monumentos 
arqueológicos, artísticos e históricos propiedad de la nación. Las mismas estarán obligadas a 
preservar en su integridad dichos bienes y a cuidar de sus salvaguarda y restauración, en los 
términos previstos por las leyes.

Los bienes propiedad de la nación que posean las asociaciones religiosas, así como el uso 
al que los destinen, estarán sujetos a esta Ley, a la Ley General de Bienes Nacionales y, en su caso, 
a la Ley Federal de Monumentos y Zonas Arqueológicas, Artísticos e Históricos, así como a las demás 
leyes y reglamentación aplicables”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



54 JAVIER SALDAÑA SERRANO

La última parte de dicho artículo se refiere a lo que ya había sido seña-
lado por el artículo 20 de la Ley, es decir, a la obligación de las AR de cui-
dar, conservar, restaurar, construir, reconstruir o remodelar dichos bienes. 
Tales actividades serán reguladas por varios ordenamientos entre los que se 
encuentran: la Ley General de Bienes Nacionales, la Ley Federal sobre Mo-
numentos y Zonas Arqueológicos, Artísticos e Históricos, principalmente.

5. Los ministros de culto en el sistema jurídico mexicano

Un último punto que conviene tratar en esta breve reseña es el relativo 
a los ministros de culto en el sistema jurídico mexicano. Ya mucho sobre los 
derechos y obligaciones de éstos se ha señalado en el artículo 130 constitu-
cional, de modo que aquí me remitiré a algunos puntos tangenciales.

La LARCP reconoce expresamente en su artículo 12 que para los efec-
tos de ésta, se consideran ministros de culto todas aquellas personas mayo-
res de edad a quienes las AR a que pertenezcan confieran ese carácter. Por 
su parte, el Reglamento señala exactamente lo mismo en su artículo 13, 
fracción II. En éste se dice que en el caso de la organización y actualización 
de los registros deberán decir a quienes confieren el carácter de ministro de 
culto, señalando su nacionalidad y edad, comprobándolo con una copia del 
documento oficial donde así se acredite. El propio reglamento, esta vez en 
su artículo 35, obliga a la Dirección General de la Secretaría de Goberna-
ción, cuando así lo solicite la parte interesada, a expedir la constancia de 
carácter de ministro de culto de la AR, cuando previamente ésta haya noti-
ficado a la autoridad tal carácter y la propia autoridad tendrá que dar una 
respuesta dentro de los quince días hábiles siguientes.

Son dos las formas a través de las cuales se adquiere el nombramiento 
de ministro de culto. La primera es cuando la propia AR lo declare ex-
presamente, notificando a la Secretaría de Gobernación dicha decisión. Y 
la segunda, la propia ley la establece: “En el caso de que las asociaciones 
religiosas omitan esa notificación, o en tratándose de Iglesias o agrupacio-
nes religiosas, se tendrá como ministros de culto a quienes ejerzan en ellas 
como principal ocupación, funciones de dirección, representación u orga-
nización”.

La calidad de ministro de culto deberá distinguirse de otros miembros 
de dichas asociaciones, por ejemplo, los asociados o los representantes de las 
AR. Asociados y representantes se encuentran reconocidos en el artículo 11 
de la propia Ley, que considera como asociados a los mayores de edad que 
ostenten dicho carácter conforme a los estatutos de la misma. En este mis-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



55EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

mo artículo se establece quiénes son representantes de tales asociaciones, 
los que deberán ser mexicanos, mayores de edad y acreditarse con dicho 
carácter ante las autoridades correspondientes.

6. Reforma al artículo 40 constitucional

No podemos concluir esta reseña sobre la libertad religiosa en México 
y las relaciones Iglesia(s)-Estado sin mencionar brevemente la reforma que 
sufrió el artículo 40 constitucional. En tal precepto se incluyó la expresión 
laica para identificar a la República y quedar como sigue: “Es voluntad del 
pueblo mexicano constituirse en una República representativa, democráti-
ca, laica, federal, compuesta de los estados libres y soberanos en todo lo que 
concierne a su régimen interior, pero unidos en una federación establecida 
según los principios de esta ley fundamental”.

Más allá de si este término ha de corresponder al Estado y no a la Re-
pública, cuestión que me parece una distinción muy importante dadas las 
repercusiones que acarrea, es necesario señalar que hasta ahora los legisla-
dores mexicanos y buena parte de la sociedad no han podido desprenderse 
ese espíritu antirreligioso, o contra religioso que desde el siglo XIX viene 
arrastrando.

La laicidad en México, en el mejor de los casos, ha sido siempre en-
tendida como la absoluta separación entre el poder político y las Iglesias, y 
en el peor de éstos, como perseguir y atacar cualquier forma de expresión 
religiosa. Ejemplo del primero es lo que el entonces senador Melquiades 
Morales del grupo parlamentario del PRI afirmara en la discusión pública 
de la reforma constitucional, al decir que la definición de laicidad establece 
claramente “la separación de la Iglesia y el Estado, y la supremacía de las 
instituciones civiles”. Ejemplo del segundo sentido es lo que el ex senador 
Pablo Gómez del grupo parlamentario del PRD reafirma en su interven-
ción: “Se dice, con razón, que la laicidad mexicana siempre fue muy radical 
y mucho más después de la Revolución de 1910, 1917, con la promulgación 
de la Constitución de ese año, en donde se establecieron restricciones muy 
fuertes al clero y se prohibió en la Constitución lo que ya estaba prohibido 
en la ley que era el culto externo, y se negó a los sacerdotes su calidad de 
ciudadanos y a las corporaciones eclesiales toda personalidad jurídica”.92

En rigor, ambas posturas no pueden ser tomadas en cuenta pues no se 
trata de análisis rigurosos sobre el concepto de laicidad, ya que éstos pro-

92		 Disponible en: <http://www.senado.gob.mx/idex.php?ver=sp&mn=2&sm=3&lg=61&f=20 
12/03/28/1>.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



56 JAVIER SALDAÑA SERRANO

vienen de ideologías bien determinadas. La reflexión que sí es importante 
realizar es preguntarse si fue necesario que se incorporara a la Constitución 
mexicana la laicidad estatal, para interrogarse posteriormente si acaso en 
algo favorecía a la protección de los derechos humanos dicho criterio, ahora 
ya constitucional. La respuesta es que haber incorporado dicho término fue 
innecesario, reiterativo y por tanto no sirvió para nada.

Lo anterior se funda en el hecho de que a pesar de que la doctrina más 
especializada ha establecido perfectamente la diferenciación entre los prin-
cipios de separación y de laicidad (cada uno de estos postulados con sus 
características propias) ésta no fue tomada en cuenta en la discusión. La 
separación radicaría en la absoluta independencia entre el poder político 
y el fenómeno religioso, no asumiendo una confesión religiosa como parte 
de la estructura básica del Estado. Pero este principio de separación hoy en 
día es muy difícil de sostener por muchas razones que ahora no pueden ser 
tratadas. En cambio el principio de laicidad —reconociendo una legitima 
autonomía del ámbito religioso y político— acepta también que en las so-
ciedades contemporáneas las manifestaciones religiosas constituyen un dato 
positivo y ha de ser promovido por el ordenamiento estatal.93

¿Se puede dar el anterior tipo de laicidad en un sistema constitucional 
cuyo artículo 130 establece en su segundo párrafo que “Corresponde exclu-
sivamente al Congreso de la Unión legislar en materia de culto público y de 
iglesias y agrupaciones religiosas…”? No.

Incluso pensando que la laicidad recientemente incorporada al texto 
constitucional fuera una reafirmación de la separación entre la Iglesia(s) y 
el Estado, dicha adición al artículo 40 fue innecesaria y superficial porque 
la separación ya estaba establecida en el artículo 130 de la Constitución, el 
cual comienza diciendo “El principio histórico de la separación del Estado 
y las Iglesias orienta las normas contenidas en el presente artículo…”.

Por otra parte, habrá también que decir que el criterio de laicidad ya 
se encontraba en la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público, el que 
en su artículo 3o. expresamente señala: “El Estado mexicano es laico. El 
mismo ejercerá su autoridad sobre toda manifestación religiosa, individual 
o colectiva…”. ¿Qué objeto tuvo entonces ponerlo en la Constitución? Nin-
guno, fue una inclusión innecesaria, reiterativa y superficial, que sólo se en-
tiende desde la imposición, nuevamente, de una ideología decimonónica y 
regresiva, propia de quienes no quieren comprender lo que es un verdadero 

93		 López Alarcón, Mariano, “Relevancia específica del factor social religioso”, Las relacio-
nes entre la Iglesia y el Estado. Estudios en memoria del profesor Pedro Lombardía, Madrid, Universidad 
Complutense de Madrid-Universidad de Navarra-Editoriales de Derecho Reunidas, 1989, 
pp. 465-478.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



57EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Estado de derecho, respetuoso de los derechos humanos y particularmente 
del derecho de libertad religiosa.

Lleva razón aquel diputado que sostuvo que la reforma al artículo 40 
fue una reforma arbitraria, insensible y absurda. Ésta no tuvo más preten-
sión que confirmar una tradición (como lo diría Pablo Gómez), sólo que ha-
bría que recordarle a este señor que la tradición a la que apela es apenas del 
siglo XIX, pero la historia de México y sus tradiciones son mucho más ricas.

V. A manera de conclusión

Llegados a este punto hemos de hacer un balance conclusivo a propósito de 
lo que se ha expuesto aquí. Éste tendrá que ser de carácter general, pues ha 
sido muy amplio el asunto ofrecido. De acuerdo con lo visto, sin duda, de un 
tiempo a la fecha, ha ido mejorándose el sistema de protección de la libertad 
religiosa y de las relaciones Iglesia(s)-Estado en México. Sin embargo, habrá 
que decir que los mexicanos nos encontramos todavía muy lejos de contar 
con un sistema de relaciones Iglesia(s)-Estado de altura, y muy distantes tam-
bién de que la pobre legislación estatal pueda realmente proteger el derecho 
fundamental de libertad religiosa, como sucede en países verdaderamente 
democráticos y de derecho. Pienso que dicha protección podría ampliarse si 
nos tomáramos en serio los documentos internacionales, los cuales plantean 
una mayor y mejor protección de las relaciones entre las iglesias y el Estado 
y una mayor protección de la libertad religiosa, pero esto sería objeto de otra 
reflexión que se promete.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



59

Capítulo tercero

INNECESARIAS Y RESTRICTIVAS LAS MODIFICACIONES 
CONSTITUCIONALES EN MATERIA DE LIBERTAD 

RELIGIOSA EN MÉXICO (ARTÍCULOS 24 Y 40)*

I. Planteamiento del problema

Una de las reformas constitucionales más fuertemente anunciadas en los 
últimos tiempos ha sido la relativa a los artículos 24 y 40 de la Constitución 
mexicana. En el primero de los preceptos se establecen una serie de mo-
dificaciones que pretenden ampliar el espectro de protección del derecho 
de libertad religiosa en México. En el segundo, se incorpora a la forma de 
gobierno el término «laica», como una de las características esenciales de la 
República.

Se ha de señalar que el artículo 24 constitucional no se tocaba desde 
1992, año en el que sufrió importantes modificaciones,94 y el 40 no había 
sufrido cambios desde 1917, de hecho, este mismo precepto provenía sin 
modificación alguna de la Constitución de 1857.95

El texto del artículo 24 objeto de la modificación establecía lo siguiente:

Todo hombre es libre para profesar la creencia religiosa que más le agrade y 
para practicar las ceremonias, devociones o actos del culto respectivo, siem-
pre que no constituyan un delito o falta penados por la ley.

  *		 Este trabajo en su primera versión fue publicado en Cuestiones Constitucionales, 29, Mé-
xico, 2013, pp. 285-311. El mismo ha sido modificado y actualizado.

94		 En 1992 el artículo 24 sufrió varias reformas. En primer lugar, se suprimió del primer 
párrafo la referencia a la celebración de actos de culto “en los templos o en sus domicilios 
particulares”. También se introdujo el actual segundo párrafo que antes no existía y que 
imposibilita al Congreso para establecer o prohibir religión alguna. Finalmente, el que antes 
era el segundo párrafo pasó a ser el tercero, y quedar tal y como lo entendemos hoy.

95		 El artículo 40 de la Constitución de 1857 decía: “Es voluntad del pueblo mexicano 
constituirse en una república representativa, democrática, federal, compuesta de Estados 
libres y soberanos en todo lo concerniente a su régimen interior; pero unidos en una fede-
ración establecida según los principios de esta ley fundamental”. Cfr. Tena Ramírez, Felipe, 
Leyes fundamentales de México, 1808-1997, 20a. ed., México, Porrúa, 1997, p. 613.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



60 JAVIER SALDAÑA SERRANO

El Congreso no puede dictar leyes que establezcan o prohíban religión 
alguna.

Los actos religiosos de culto público se celebrarán ordinariamente en los 
templos. Los que extraordinariamente se celebren fuera de éstos se sujetarán 
a la ley reglamentaria.

Por su parte, el artículo 40 señalaba: “Es voluntad del pueblo mexicano 
constituirse en una República representativa, democrática, federal, com-
puesta de Estados libres y soberanos en todo lo concerniente a su régimen 
interior; pero unidos en una federación establecida según los principios de 
esta ley fundamental”.

Después de la modificación constitucional acaecida en marzo de 2012, los 
textos de los artículos referidos quedaron del siguiente modo, el artículo 24:

Toda persona tiene derecho a la libertad de convicciones éticas, de conciencia 
y de religión, y a tener o adoptar en su caso, la de su agrado. Esta libertad 
incluye el derecho de participar, individual o colectivamente, tanto en público 
como en privado, en las ceremonias, devociones o actos de culto respectivo, 
siempre que no constituyan un delito o falta penados por la ley. Nadie podrá 
utilizar los actos públicos de expresión de esta libertad con fines políticos, de 
proselitismo o de propaganda política.

Los otros dos párrafos del artículo 24 no fueron modificados.
Por su parte, el artículo 40 quedó como sigue: “Es voluntad del pueblo 

mexicano constituirse en una República representativa, democrática, laica, 
federal, compuesta de Estados libres y soberanos en todo lo concerniente 
a su régimen interior; pero unidos en una federación establecida según los 
principios de esta ley fundamental”.

En las líneas que a continuación se exponen se intentará dar respuesta 
a las siguientes preguntas: ¿Es verdad que las modificaciones al artículo 24 
amplían la protección de los derechos humanos, específicamente el relativo 
a la libertad religiosa, como se señaló en su momento?,96 ¿fue necesario que 

96		 La supuesta ampliación de derechos fue uno de los principales argumentos que se 
esgrimieron para aprobar la reforma. Por sólo señalar un ejemplo, el entonces senador Mel-
quíades Morales Flores, al tomar el uso de la palabra en la tribuna de la discusión señaló: 
“Es bien cierto que nuestra Carta Magna reconoce y tutela la libertad religiosa, pero no 
contempla las libertades de convicciones éticas, ni de conciencia. Es por eso que es necesario 
elevar a rango constitucional estos derechos, pues en la medida que ampliemos el universo 
de los derechos humanos en nuestra legislación, estaremos dando respuesta y cumplimiento 
a las luchas y anhelos de los mexicanos por conseguirlo”. Disponible en: http://www.senado.
gob.mx/index.php?ver=sp&mn=2&sm=3&lg=61&f=2012/03/28/1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



61EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

se incorporara a la Constitución mexicana la laicidad de la República? En 
definitiva, ¿qué beneficios acarrearán a los ciudadanos mexicanos ambas 
modificaciones constitucionales?

A las anteriores preguntas se dará una respuesta a través de 10 argu-
mentos muy concretos. Se adelanta desde ya que en este escrito fijaremos 
prioritariamente nuestra atención en el contenido del artículo 24, aunque 
algo diremos del 40 constitucional, dejando para otro documento el análisis 
más detallado de éste último.

1. ¿Qué derecho protege el actual artículo 24 de la Constitución?

El primer comentario que es pertinente hacer es que, si se observa con 
detenimiento, todo el contenido del artículo 24 antes de la reforma tenía 
como objeto esencial el derecho de libertad religiosa, es decir, cualquier ciu-
dadano o estudioso del derecho sabía perfectamente que en ese precepto se 
encontraba protegido el derecho fundamental de libertad religiosa. Ahora, 
con la reforma constitucional ya no solamente se ubica este derecho, sino 
que el legislador permanente ha incluido (con una técnica jurídica muy 
discutible) dos derechos o libertades más: i) la de «convicciones éticas», y 
ii) la libertad de «conciencia». Con lo cual, ya no son dos, sino tres derechos 
o tres libertades las que se encuentran comprendidos en un solo precepto 
normativo.

Lo anterior, aunque en un primer momento pudiera no plantear ningu-
na dificultad, o ser considerado como algo superficial, traza, a mi modo de 
ver, al menos dos problemas inmediatos, uno considerado menor y otro de 
mayor envergadura. El primero de éstos es que para precisar los derechos 
en cuestión hubiera sido conveniente no incluir tres libertades en un solo 
párrafo, sino reconocer cada una de éstas al menos en tres diferentes. Esto, 
quizá hubiera servido para evitar los problemas y errores que se expondrán 
a lo largo de este escrito.

El problema mayor se refiere fundamentalmente al ejercicio y eventual 
protección de los derechos referidos. Antes, si se invocaba para su protec-
ción el artículo 24, se sabía que se estaba refiriendo al derecho de libertad 
religiosa, ahora, si se alega el mismo precepto ¿para qué derechos se pide la 
protección jurídica? ¿Para este derecho, o para los tres?97 Esto, aunque en 

97		 Este es el problema que parece advertir Enrique Mendoza Delgado al señalar que: 
“El proyecto —se refiere al borrador que modifica el artículo 24 y que ahora está siendo ya 
objeto de discusión por parte de los Estados de la República (JSS)— se presta a confusión, 
ya que el bien que protege el artículo 24 es la libertad de ajustar la propia conducta a las 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



62 JAVIER SALDAÑA SERRANO

un primer momento se podría resolver diciendo que habría que atenerse a 
los hechos concretos, no se presenta tan fácil, por ejemplo, ¿cómo resolver el 
problema de una manifestación de la sociedad civil que pregona y defiende 
el ateísmo o el laicismo? ¿Tal práctica estará amparada por la libertad de 
conciencia, de convicciones éticas o por la libertad religiosa?

Era claro que cuando el texto del artículo 24 señalaba que cualquier 
hombre era libre para profesar la creencia religiosa que más le agradara, y 
para poder practicar las ceremonias, devociones o actos del culto respecti-
vo, se estaba refiriendo a la libertad religiosa, pero en el ejemplo anterior, 
¿cómo podríamos diferenciar esta libertad de las otras dos? ¿Acaso tal ma-
nifestación a favor del ateísmo o el laicismo sería la expresión de una «ce-
remonia», «devoción» o «culto religioso» como anteriormente se señalaba?

En el mismo sentido, pensar que dicha manifestación podría ser ampa-
rada por cualquiera de las otras dos libertades, esto es, por la de conviccio-
nes éticas o de conciencia, entrañaría una dificultad aún mayor a la anterior, 
pues no podría establecerse con claridad cuál podría ser el rasgo distintivo 
que diferenciaría para amparar después el laicismo bajo la libertad de con-
vicción ética o de conciencia. Esto, como se ve se presta a confusión.

Así, podríamos concluir que la reforma constitucional en este primer 
argumento no sólo crea confusión al establecer en un solo precepto norma-
tivo tres libertades diferentes, sino que, lo más grave aún, difumina el objeto 
de protección del derecho que se pretende salvaguardar; acarreando con 
esto una mayor dificultad cara a la regulación normativa secundaria de este 
precepto. ¿Cómo se llamaría una eventual ley reglamentaria del artículo 24 
constitucional?, ¿ley reglamentaria de la libertad de convicciones éticas, de 
conciencia y religiosa?

2. Error semántico a nivel legislativo en el artículo 24. 
¿Es una o varias libertades?

En relación con lo anterior se encuentra aquella parte del reformado 
artículo 24 que expresamente establece: “Esta libertad incluye…”. Aquí, 
literalmente se está refiriendo a una sola libertad, cuando antes había enun-
ciado que eran tres —libertad de convicciones éticas, de conciencia y de 

convicciones, o sea a practicar exteriormente ciertos actos, que es lo que se entiende por 
profesar …Eso queda ahora difuminado y requerirá de nuevas aclaraciones en el contexto 
de los derechos humanos reconocidos por la propia Constitución”. Mendoza Delgado, Enri-
que, “Diálogo entre legisladores y sociedad civil”, Reformas al 24 constitucional. Cuatro enfoques, 
México, Imdosoc, 2012, p. 26.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



63EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

religión—. La pregunta obligada es entonces: ¿es la misma libertad o son 
libertades diferentes? Si es una sola y la misma libertad —como expresa-
mente se lee hoy en la reforma constitucional— ¿qué objeto tuvo haberla 
enunciado antes de tres maneras diferentes?; y si son tres libertades dife-
rentes ¿por qué mencionarlas a través de la frase “Esta libertad incluye…”? 
Como se puede ver, el legislador mexicano no tuvo una idea clara de lo que 
estaba protegiendo, porque tal y como está redactado el texto, no se sabe 
si quería ampliar la nómina de derechos y libertades, o simplemente poner 
mayor énfasis en una de éstas. Lo anterior no sólo revela una inadecuada y 
deficiente técnica legislativa —grave tratándose del nivel constitucional—, 
sino una falta de mínima atención a lo que se está haciendo cuando se re-
dacta una norma del nivel del que se trata.

Debemos recordar que una de las principales tareas de la ciencia jurí-
dica y de la técnica legislativa consiste en distinguir con claridad y precisión 
los diferentes derechos de los que se trata, señalando cuáles son sus carác-
teres típicos o específicos, sus límites, naturaleza, etcétera. Lo anterior es 
necesario para no confundir unos derechos con otros, para no superponer 
unos derechos a otros, o para no identificar a unos derechos como especies 
de otros, tal y como ahora sucede con la reforma constitucional en comen-
to. Esta exigencia se enfatiza aún más cuando tales derechos se encuentran 
establecidos en el texto supremo de cualquier país como es la Constitución 
política. Por eso, es necesario establecer que desde la literalidad del artícu-
lo 24 no se ve claro cuáles podrían ser los caracteres típicos que pudieran 
ayudarnos a diferenciar nítidamente la libertad de convicciones éticas, de 
conciencia y religiosa.

Es verdad que la doctrina constitucionalista, así como la especializada 
en derechos humanos y derecho eclesiástico, no cuentan con una definición 
unánimemente aceptada para cada una de las tres libertades, pero alguna 
parte de ésta se ha encargado de establecer los rasgos típicos de las mis-
mas, señalando los contornos específicos de cada una de éstas y la manera 
de comprenderlas en su singularidad.98 No es este el lugar para detallar tal 
tipificación, pero un acercamiento a este ejercicio bien vale la pena hacer 
aunque éste sea de carácter general.

Según esta doctrina, si consideramos que las convicciones éticas son 
una expresión de la libertad de pensamiento (como también lo ha recono-

98		 Hervada, Javier, Los eclesiasticistas ante un espectador, Pamplona, Eunsa, 1993, pp. 183-
224. Antes de este trabajo, el profesor Hervada ya había publicado algún otro escrito en el 
que trató el mismo tópico. Hervada, Javier, “Libertad de conciencia y error sobre la morali-
dad de una terapéutica”, en Persona y Derecho 11, Pamplona, 1984, pp. 13-53. Este trabajo es 
el que seguiremos en este escrito.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



64 JAVIER SALDAÑA SERRANO

cido alguna parte de la doctrina mexicana),99 ésta última tendría entonces 
por objeto las creencias (no religiosas), ideas u opiniones de cualquier índole 
y, por tanto, su rasgo típico sería la actividad intelectual en busca de la ver-
dad, o la adopción de opiniones en el campo filosófico, cultural, científico, 
político, artístico, lúdico, etcétera.100

Por su parte, el objeto de la libertad de conciencia es distinto del ante-
rior, y así lo han sostenido gran parte de los teóricos que se han referido a 
este derecho.101 La libertad de conciencia consiste en obrar según los dic-
tados o juicios de la razón práctica acerca de la moralidad de una acción 
que se realizará, se está realizando o se ha realizado.102 Su objeto específico 
son por tanto esos juicios morales a los que el hombre ha de conformar su 
actuación sin que medie para ello ningún tipo de coacción o influencia.103

Finalmente, la libertad religiosa se distinguiría de las otras dos porque 
su objeto es diferente del de aquéllas. Esta libertad tiene por objeto la reli-
gión y, por tanto su rasgo típico es el sistema de relaciones que el hombre, 
de manera libre, es decir, sin ningún tipo de coacción, establece con Dios 
a través, entre otras cosas, de sus muy diferentes manifestaciones externas 
o públicas, y donde el Estado es incompetente.104 La nota distintiva a con-
siderar en esta caracterización es la idea de Dios, como “aquella realidad 
trascendente —no humana—, que implica una determinada concepción e 
interpretación de todo lo existente y de la propia vida, de modo que esa con-
cepción, transformada en doctrina, condiciona también la propia conducta 
mediante las exigencias de una moral específica”.105

  99		 Adame, Goddard, Jorge, “El proyecto de reformas del artículo 24 constitucional sobre 
libertad religiosa”, Reformas al 24 constitucional. Cuatro…, cit., p. 15.

100		 Hervada, Javier, “Libertad de conciencia y error sobre la moralidad de una terapéuti-
ca”, en Persona…, cit., pp. 35-37.

101		 Una muestra de cómo la doctrina entiende que la libertad de conciencia y el objeto 
de ésta es diferente de la libertad de pensamientos y religiosa puede verse en Bogarín Díaz, 
Jesús, “Contribución a la construcción de un concepto autónomo de libertad de conciencia”, 
El derecho eclesiástico a las puertas del siglo XXI. Libro homenaje al profesor Juan Goti Ordeñana, Madrid, 
Fundación Universitaria Española, 2006, pp. 36-38.

102		 Hervada, Javier, “Libertad de conciencia y error sobre la moralidad de una terapéuti-
ca”, en Persona…, cit., pp. 41-46.

103		 Con sus respectivos matices esta idea que sobre la libertad de conciencia se tiene es la 
opinión mayoritaria de la doctrina especializada, así lo sostiene Bogarín Díaz, Jesús, “Con-
tribución a la construcción de un concepto autónomo de libertad de conciencia”, El derecho 
eclesiástico a las puertas del siglo XXI…, cit., pp. 37-39-49.

104		 Hervada, Javier, “Libertad de conciencia y error sobre la moralidad de una terapéuti-
ca”, Persona…, cit., pp. 38-41.

105		 Mantecón, Joaquín, “La libertad religiosa como derecho humano”, Tratado de derecho 
eclesiástico, Pamplona, Eunsa, 1994, p. 88. Un análisis bien detallado de las diferentes maneras 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



65EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

El referido esfuerzo de tipificación quizá hubieran servido para distin-
guir las libertades que se introdujeron en la citada reforma constitucional,106 
pero no fue así, y en su lugar se mencionaron las tres libertades referidas 
para señalar a continuación: “Esta libertad incluye…”. ¿Existe o no una 
patente incongruencia?

Respecto a este segundo argumento se puede concluir que la reforma 
constitucional en comento se presta a confusión, pues en su propia redac-
ción no se sabe si el artículo 24 protege tres libertades distintas —tal y como 
comienza su redacción—, o es una sola y la misma libertad —como expre-
samente también lo señala a continuación—. De acuerdo a una correcta 
técnica legislativa y con el más elemental conocimiento jurídico, se debieron 
establecer en párrafos diferentes, para saber que se trataba de tres libertades 
distintas, y no confundir señalando después que es una sola libertad.

3. Un derecho espurio: las convicciones éticas y su falta de fundamento

Al hilo de lo que venimos señalando, un tercer comentario plantea una 
cuestión de igual calado que las anteriores, ésta tiene que ver con interro-
garse sobre si la libertad de «convicciones éticas», de «conciencia» y «re-
ligiosa» —incluidas ahora en la Constitución—, son realmente derechos 
humanos, o si son meras invenciones legislativas extraídas de una ideología 
antirreligiosa (específicamente anticatólica), de la ignorancia de los legisla-
dores, o de la conveniencia político-partidista de quienes votaron la multi-
citada reforma. Así, es necesario indagar si hay algún referente jurídico que 
nos confirme justamente que estamos delante de derechos humanos y no 
delante de una improvisación.

Esta interrogante que podría pasar por un despropósito en los tiempos 
que corren, no lo es tanto, sobre todo ahora que vivimos un momento ca-
racterizado por la creciente y no infrecuente ligereza de llamar a todo «de-
rechos humanos». Hoy más que nunca es oportuno detenerse y remitirse 
al derecho positivo, para desde ahí, inquirir a éste sobre lo que son estos 

en las que se trata de definir lo que una «religión» es, en Durham, W. Cole Jr. y Scharffs, G. 
Brett, Law and Religion. National, International, and Comparative Perspectives, Estados Unidos de 
América, Wolters Kluwer, 2010, pp. 39-48.

106		 Este esfuerzo de distinción se ha hecho también en la doctrina mexicana, donde igual-
mente se suele aceptar la diferenciación que existe entre las libertades de pensamiento, con-
ciencia y religión. Cfr. Diez Hidalgo, Eugenia del Carmen, “Desafíos actuales de la libertad 
religiosa en México a la luz de los derechos humanos”, Una puerta abierta a la libertad religiosa. 
(México a quince años de las reformas constitucionales en materia religiosa 1992-2007), México, Segob, 
2007, pp. 135 y 136.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



66 JAVIER SALDAÑA SERRANO

derechos, y si acaso los derechos de libertad anunciados han sido por éste 
reconocidos como tales en algún documento.

Una primera respuesta sería que en el caso de los derechos de libertad 
de conciencia y religiosa, no hay ninguna duda en afirmar que son real-
mente derechos humanos, no hace falta sino echar un vistazo a cualquier 
Constitución o tratado internacional que los proteja para confirmar esto, 
pero ¿podríamos decir lo mismo en el caso de la libertad de «convicciones 
éticas»? Me temo que aquí la respuesta no sería tan contundente como en 
los supuestos anteriores.

El escepticismo sobre si la referida libertad introducida ahora en la 
Constitución mexicana, es o no un derecho humano está basado en dos ar-
gumentos. El primero es que si echamos un vistazo por la historia constitu-
cional mexicana, no se encontrará una sola referencia, ni expresa ni implí-
citamente, a este derecho, es decir, ninguno de los textos constitucionales ha 
recogido en su catálogo de derechos el de libertad de «convicciones éticas». 
Dicho más claramente, este derecho simplemente nunca ha existido en la 
historia constitucional mexicana.

El problema anterior puede ser confirmado también si lo trasladamos 
al ámbito internacional. En éste, tampoco hay registro de que la libertad de 
«convicciones éticas» haya sido reconocido como un derecho fundamental 
en alguno de los documentos internacionales protectores de derechos hu-
manos.

Si las convicciones éticas no se encuentran como derecho en la historia 
constitucional mexicana, y si tampoco han tenido un lugar en la ya larga lis-
ta de documentos internacionales protectores de derechos humanos, ¿Cuál 
es el origen de este derecho?, ¿qué significado tiene este nuevo derecho? 
Ahora, si no se sabe qué significado tiene, ¿qué quiso proteger el legislador 
al haberlo incluido en la Constitución? Hay que decirlo con claridad: este 
«nuevo» derecho de la libertad de «convicciones éticas» se lo inventó el le-
gislador mexicano y no se sabe con seguridad de dónde lo extrajo, porque 
como se puede afirmar, ni en la historia constitucional nacional, ni en la 
cultura jurídica internacional de protección de derechos humanos existe el 
referido derecho.107

Por tanto, la libertad de convicciones éticas es extraña a la cultura na-
cional e internacional de los derechos humanos; ¿qué se quiere decir con 

107		 El problema con la inclusión de «nuevos» derechos ya lo ha apuntado Laporta, al 
señalar que es bastante razonable suponer “que cuando más se multiplique la nómina de 
los derechos humanos menos fuerza tendrán como exigencia, y cuanto más fuerza moral o 
jurídica se les suponga más limitada ha de ser la lista de derechos que la justifiquen adecuada-
mente”. Laporta, Francisco, “Sobre el concepto de derechos humanos”, Doxa, 4, 1987, p. 23.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



67EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

un expresión tan confusa y ambigua como la de convicciones éticas?, ¿cuál 
es el estatuto jurídico de esta libertad?, ¿se ha pronunciado algún tribunal 
nacional e internacional sobre el mismo?, ¿existe algún referente hermenéu-
tico que nos ayude a saber cómo ha sido interpretado? Si esto no es así, se 
debió de haber dado razones de su inclusión en el texto constitucional, pero 
no se ofreció ninguna, a lo sumo, lo que se ha aducido es que con éste se 
“garantizaban los derechos de los no creyentes —agnósticos y ateos”, pero 
si este fuera el caso, entonces la situación se tornaría más grave aún dada la 
ignorancia del legislador mexicano, pues todos sabemos que si por algo se 
caracteriza la libertad religiosa, y en general cualquier libertad pública, es 
precisamente por ser ante todo una inmunidad de coacción, es decir, por no 
imponer a nadie una determinada religión o convicción religiosa. Me temo 
que al legislador mexicano le convendría estudiar y conocer más lo que la 
libertad religiosa es antes de proponer reformas constitucionales de gran 
calado como es la del artículo 24.

Ahondando en el punto anterior, se debe recordar que si bien la libertad 
religiosa protege la relación que el hombre establece con Dios, no se pre-
tende decir con esto que sólo se ampare el acto positivo de adhesión a esa 
divinidad. Significa que todo hombre debe estar impedido a que ejerzan al-
gún tipo de presión sobre él, tanto para relacionarse con Dios como para no 
hacerlo,108 con lo cual, si la intención del legislador mexicano fue proteger a 
los ateos y agnósticos de que no se les impusiera alguna convicción religio-
sa, esta salvaguarda ya estaba incluida en la libertad religiosa, y por tanto 
fue innecesario inventarse un «nuevo» derecho como es el de convicciones 
éticas para proteger a quien no tiene ninguna religión.

El segundo argumento contra el nuevo derecho de «convicciones éti-
cas», tiene que ver con preguntarse ¿cuáles convicciones éticas son las que 
están protegidas por la reforma constitucional? ¿todas las convicciones éti-
cas que se observan en una sociedad pluralista como la actual? De no ser 
todas, ¿cuáles sí estarían protegidas y cuáles no?, y si son defendidas unas 
y otras no ¿con qué criterio se puede decir cuáles sí y cuáles no? Me temo 
que la respuesta final a estos interrogantes nos conducirá necesariamente 
a confirmar que quien diría la última palabra sería el poder político, es 
decir, el gobierno de turno determinaría qué convicciones éticas estarían 
amparadas y cuáles no. Pero aceptar esto es dejar un amplio margen de 
discrecionalidad para la autoridad, arriesgando inútilmente la observancia 
y respeto de los derechos humanos. La historia nos ha mostrado que dejar 

108		 Hervada, Javier, “Libertad de conciencia y error sobre la moralidad de una terapéuti-
ca”, en Persona…, cit., p. 40.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



68 JAVIER SALDAÑA SERRANO

la puerta abierta a la discrecionalidad de cualquier autoridad nos coloca 
ante un régimen totalitario y dictatorial, como más de una vez lo ha sido 
el mexicano.

La conclusión de este tercer argumento parece clara, las convicciones 
éticas que se pretenden hacer pasar por un nuevo derecho humano, no han 
sido nunca reconocidas como tal, ni en la larga historia del constituciona-
lismo mexicano, ni en ninguno de los documentos existentes que protejan 
derechos humanos, conduciéndonos a un justificado escepticismo teórico, 
ya no sólo por el significado de tan enigmática locución, sino sobre todo por 
su real estatuto jurídico.

4. ¿Las convicciones éticas mantienen un plano 
de igualdad con la libertad religiosa?

En la misma línea del argumento anterior hay otro comentario que con-
viene hacer a la expresión «convicciones éticas», y que quizá sea mucho más 
grave y delicado que los formulados hasta ahora.

El hecho de que el legislador mexicano haya establecido en un solo artí-
culo tanto la libertad de convicciones éticas como la libertad religiosa, hizo 
que jurídicamente se equiparara a ambas libertades y en consecuencia a sus 
respectivos objetos. Dicho en otras palabras, con tal inclusión, el legislador 
mexicano (consciente o no), colocó en un plano de igualdad cualquier «con-
vicción ética» (objeto de esta libertad), con la religión (objeto del derecho de 
libertad religiosa), y esto, en rigor, acarrea peligrosas consecuencias.

En primer lugar habrá que señalar que cuando de convicciones éticas 
hablamos tenemos que decir que no hay una, o unas cuantas corrientes 
éticas, sino que existe una enorme variedad de éstas, todas ellas de distinto 
signo y matriz. Sin duda se puede afirmar que a lo largo de la historia de la 
filosofía moral han habido tantas concepciones morales como pensadores 
que se han referido a éstas han existido.109 ¿Cuál de este amplio universo de 
convicciones éticas será el objeto de la reforma constitucional?

Por sólo señalar un ejemplo pongamos el caso del hedonismo, que como 
todos sabemos es aquella propuesta moral que consiste principalmente en la 
búsqueda de la felicidad, entre otros medios, a través de la satisfacción de los 

109		 Uno de los más importantes trabajos que en lengua castellana se han escrito explican-
do detalladamente las diferentes concepciones éticas a lo largo de la historia es la edición 
de la profesora Camps, Victoria, Historia de la ética I, II, III, Barcelona, Crítica, 1999, passim. 
Más recientemente el magnífico trabajo editado por Gómez, Carlos, y Muguerza, Javier, La 
aventura de la moralidad (paradigmas, fronteras y problemas de la ética), Madrid, Alianza, 2007.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



69EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

placeres corporales.110 Acaso ¿es lo mismo el gozo y satisfacción corporal, 
que la relación espiritual con Dios?

En el fondo, lo que subyace en esta propuesta es identificar cualquier 
convicción ética o manera de ver el mundo con la religión o relación con 
Dios, apostando no solamente por su igual valor, sino sobre todo por su 
necesaria consecuencia, esto es, el relativismo moral y evidentemente el re-
lativismo religioso. Aparece nuevamente el espíritu antirreligioso e intransi-
gente de estos tiempos. Sin embargo, las consecuencias teóricas y prácticas 
de este secularismo ideológico son especialmente graves y deberíamos estar 
atentos a éstas, no sólo para evitar confusiones, sino sobre todo para realizar 
la mejor protección y salvaguarda de los derechos. Veamos algunos casos de 
ambas consecuencias.

Por lo que hace a las consecuencias teóricas habrá que decir que la 
equiparación anunciada plantea en el fondo una renuncia a la verdad, en 
este caso, la verdad religiosa. Pero la historia nos ha enseñado que la religión 
(objeto de la libertad religiosa) atañe siempre a la verdad, no a la ideología 
de cualquier convicción ética. Es muy difícil pensar que religiones como la 
musulmana, el judaísmo o el cristianismo, vayan presentándose como meras 
convicciones éticas, pues ellas se consideran depositarias de la verdad, en 
este caso religiosa.

En este mismo sentido, la libertad religiosa no significa indiferencia, 
por oposición a lo necesario, donde no se es libre, tal significado se presenta 
como petición de principio al considerar que el intelecto humano es incapaz 
de captar la realidad en sí y por tanto la verdad en el plano religioso. Desde 
estas razones teóricas no es posible igualar una presunta libertad de convic-
ciones éticas con el derecho de libertad religiosa.

Las consecuencias prácticas son igualmente significativas porque en 
ellas se juega nada menos y nada más que la protección de los derechos 
de libertad. Plantear de igual a igual la libertad de convicciones éticas y la 
libertad religiosa nos conduciría a absurdos jurídicos como los de equipa-
rar igualmente la negativa al servicio militar por motivos pacifistas (con-
vicción ética) que por la razón religiosa de no matar; ¿será exactamente 
lo mismo?

En igual sentido, ¿ameritaría la misma consideración la negativa de una 
persona a comer carne por su convicción ética (naturalismo) que quien no 
lo hace por motivos estrictamente religiosos como los judíos o musulmanes 
para ciertas especies? ¿Es lo mismo no comer carne por la consideración y 

110		 “El principio y el fin de la vida humana, es decir, la felicidad, consiste en el placer 
corporal”. Varios autores, Diccionario de términos éticos, Verbo Divino, Estella, 1999, p. 257.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



70 JAVIER SALDAÑA SERRANO

amor a los animales que por obediencia a Dios? Por supuesto que no y éste 
es el problema que acarrea la equiparación anunciada.

Como se puede apreciar, el igualitarismo entre las convicciones éticas 
y la libertad religiosa, o mejor dicho, entre los objetos de ambas libertades, 
acarrea problemas muy significativos cara a los derechos humanos, pero esto 
no le importó en lo más mínimo al legislador mexicano e introdujo una nue-
va libertad que, como se puede apreciar, no fue meditada suficientemente.

El razonamiento conclusivo en este cuarto argumento salta a la vista: la 
equiparación en un plano de igualdad de la libertad de convicciones éticas y 
de la libertad religiosa plantea clarísimamente dos tipos de problemas, unos 
de carácter teórico y otros de índole práctico. En el caso de los primeros, la 
renuncia a la verdad religiosa y la apuesta por el relativismo moral y religio-
so se presentan, en el mejor de los casos, como una petición de principio que 
ameritaría una enorme discusión racional antes de ser aceptado sin restric-
ción. Las de carácter práctico también son evidentes, pues hasta ahora se 
tiene claro que una cosa es la protección de un derecho por motivos religio-
so y otra muy distinta la que está basada en una particular visión del mundo.

5. Convicciones éticas y libertad de pensamiento. Innecesaria repetición

Derivada igualmente de esa falta de claridad que la expresión «convic-
ciones éticas» genera, algunos autores han considerado que esta inclusión 
en la Constitución fue innecesaria, porque la libertad de convicciones éticas 
tiene que ver con la libertad de pensamiento, que ya estaba protegida por 
el artículo 6 constitucional.111 Para autores como Jorge Adame, por ejem-
plo, “La libertad de manifestar las ideas, supone necesariamente la libertad 
interior de concebir y asentir a esas ideas, de modo que la libertad de tener 
convicciones éticas y manifestarlas públicamente ya está reconocida por la 
Constitución y no hace falta incluirla en el artículo 24”.112

En este punto se es coincidente con alguna parte de la doctrina española 
especialista en derecho eclesiástico que señala que estas convicciones son un 
“sistema de ideas y juicios que la persona se forma sobre las cosas y le per-
mite obrar como un ser racional en cumplimiento de sus fines naturales, ya 
sea de índole personal, ya sea de índole social”.113

111		 Adame Goddard, Jorge, “El proyecto de reformas del artículo 24 constitucional sobre 
libertad religiosa”, Reformas al 24 constitucional. Cuatro…, cit., p. 15. Cfr. Cruz González, Gerar-
do, “La libertad religiosa en la Constitución de México a debate”, en ibidem, p. 36.

112		 Ibidem, p. 15.
113		 Hervada, Javier, “Libertad de conciencia y error sobre la moralidad de una terapéuti-

ca”, Persona…, cit., p. 35. Cfr. Mantecón, Joaquín, “La libertad religiosa como derecho huma-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



71EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

En rigor, no les falta razón a quienes así piensan, el propio significado 
de la expresión «convicción», nos dice que ésta es una «idea» a la que se está 
fuertemente adherido,114 pero debemos recordar que no solamente se tienen 
convicciones o ideas no religiosas como plantea y ampara el artículo 6o. 
constitucional, sino que muchas veces las convicciones más profundas de las 
personas son de índole religioso, por las que incluso son capaces de realizar 
grandes sacrificios personales y ofrendar hasta su propia vida. Así, me pare-
ce que lo reiterativo e innecesario de la reforma al artículo 24 constitucional 
no es sólo porque ya se encontraba ésta en el artículo 6o. (como lo han seña-
lado los referidos autores), sino porque igualmente estaba ya consignada en 
el propio artículo 24 al reconocer las propias convicciones religiosas. Con lo 
cual, se puede apreciar que no era necesario incluir este «nuevo» derecho 
de convicciones éticas en la reforma constitucional.

Por si acaso lo anterior no resultara suficiente, también habría que se-
ñalar que a más de la Constitución mexicana, estos mismos derechos (pen-
samiento, religión y conciencia) ya estaban reconocidos por más de un 
documento internacional protector de los derechos humanos firmado por 
México, con lo cual, la reforma no sólo resultaba ser repetitiva sino también 
innecesaria por esta otra razón. No debemos olvidar que en 2011, México 
modificó su Constitución, reconociendo una mayor protección a los dere-
chos fundamentales establecidos en los documentos internacionales protec-
tores de derechos humanos.115

Para evitar la innecesaria reiteración referida, el legislador nacional de-
bió seguir, como parece que era la intención de hacerlo, la tipología de los 
diferentes documentos internacionales protectores de derechos humanos 
que recogen los tres derechos de libertades por antonomasia. Así, por ejem-
plo, el artículo 18 de la Declaración Universal de los Derechos Humanos de 
1948,116 también el artículo18 del Pacto Internacional de Derechos Civiles 

no”, Tratado de derecho…, cit., p. 110. Cfr. Ibán, Iván Carlos y Prieto Sanchís, Luis, Lecciones de 
derecho eclesiástico, 2a. ed., Madrid, Tecnos, 1990, p. 141.

114		 Real Academia Española, Diccionario de la lengua española, 22a. ed., España, 2001, p. 438.
115		 Un análisis de la reforma constitucional al artículo primero de la Constitución mexi-

cana y de la manera en la que se han de interpretar los derechos humanos establecidos en 
los documentos internacionales en Díaz Romero, Juan, “Comentarios a las reformas consti-
tucionales de 2011 sobre derechos humanos y juicio de amparo”, Ensayos y Conferencias de los 
forjadores de la Suprema Corte de Justicia de la Nación, México, SCJN, 2012, pp. 39 y ss.

116		 Artículo 18: “Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia 
y de religión; este derecho incluye la libertad de cambiar de religión o de creencias, así como 
la libertad de manifestar su religión o sus creencias, individual y colectivamente, tanto en 
público como en privado, por la enseñanza, la práctica, el culto y la observancia”. Hervada, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



72 JAVIER SALDAÑA SERRANO

y Políticos de 1966,117 o los artículos 12 y 13 del Pacto de San José de Costa 
Rica de 1969.118 El segundo documento dice: “Toda persona tiene derecho 
a la libertad de pensamiento, conciencia y de religión…”.119

En conclusión, la reforma constitucional fue innecesaria por reiterativa, 
tanto porque ya se encontraba en el artículo 6o. de la Constitución, como 
porque ya estaba en el propio artículo 24 si de convicciones religiosas se 
tratara. También es reiterativa porque estas libertades ya estaban en los 
diferentes documentos internacionales protectores de derechos humanos.

6. Restricciones a la libertad religiosa a la luz 
de los documentos internacionales

En el contexto de lo que se viene señalando, a propósito de los docu-
mentos internacionales protectores de derechos humanos, es conveniente 
mencionar que si comparamos la reforma constitucional al artículo 24 con 

Javier y Zumaquero, José Manuel, Textos internacionales de Derechos Humanos, I, 1776-1976, 2a. 
ed., Pamplona, Eunsa, 1992, p. 148.

117		 Artículo 18.1: “Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de concien-
cia y de religión; este derecho incluye la libertad de tener o de adoptar la religión o las creen-
cias de su elección, así como la libertad de manifestar su religón o sus creencias, individual 
o colectivamente, tanto en público como en privado, mediante el culto, la celebración de los 
ritos, las prácticas y la enseñanza.

2. Nadie será objeto de medidas coercitivas que puedan menoscabar su libertad de tener 
o de adoptar la religión o las creencias de su elección.

3. La libertad de manifestar la propia religión o las propias creencias estará sujeta única-
mente a las limitaciones prescritas por la ley que sean necesarias para proteger la seguridad, 
el orden, la salud o la moral públicos, o los derechos y libertades fundamentales de los demás.

4. Los Estados Partes en el presente Pacto se comprometen a respetar la libertad de los 
padres y, en su caso, de los tutores legales, para garantizar que los hijos reciban la educación 
religiosa y moral que esté de acuerdo con sus propias convicciones”. Ibidem, pp. 567 y 568.

118		 Artículo 12: 1. “Toda persona tiene derecho a la libertad de conciencia y de religión. 
Este derecho implica la libertad de conservar su religión o sus creencias, o de cambiar de 
religión o de creencias, así como la libertad de profesar y divulgar su religión o sus creencias, 
individual o colectivamente, tanto en público como en privado”. 2. “Nadie puede ser objeto 
de medidas restrictivas que puedan menoscabar la libertad de conservar su religión o sus 
creencias o de cambiar de religión o de creencias”. 3. “La libertad de manifestar la propia 
religión y las propias creencias está sujeta únicamente a las limitaciones prescritas por la ley 
y que sean necesarias para proteger la seguridad, el orden, la salud o la moral públicos o los 
derechos o libertades de los demás”. 4. “Los padres y en su caso los tutores, tienen derecho 
a que sus hijos o pupilos reciban la educación religiosa y moral que esté de acuerdo con sus 
propias convicciones”. Por su parte, todo el artículo 13 está dedicado a la libertad de pensa-
miento. Ibidem, pp. 601 y 602.

119		 Ibidem, pp. 567 y 568.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



73EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

cualquiera de los documentos internacionales que protegen la libertad reli-
giosa, dicha reforma es a todas luces restrictiva por omisa, ya que cualquiera 
de los textos internacionales ofrece una mayor protección del derecho de 
libertad religiosa y por extensión a las otras libertades.120

Son varios los aspectos donde es posible observar la referida restricción 
jurídica, mencionemos sólo dos de éstos. El artículo 18 de la Declaración 
Universal de Derechos Humanos establece con toda claridad que el ejer-
cicio de la libertad religiosa también incluye la posibilidad de cambiar de 
religión o de creencias, y que nadie puede ser objeto de medidas restricti-
vas que menoscaben la libertad de cambiar o conservar la religión —como 
también lo establece el Pacto de San José de Costa Rica de 1969—.121 Bien, 
pues este aspecto, tan importante para la libertad religiosa, no se encuen-
tra contemplado en la reforma constitucional. Es verdad que de acuerdo 
al criterio interpretativo de pro persona, a la hora de discernir sobre un 
asunto, se debería de elegir el documento que mayor protección ofrezca,122 
pero en una cultura jurídica tan legalista como la mexicana, donde apenas 
se comienza a tener una cierta idea de lo que los derechos humanos son y 
de cómo protegerlos a través de su interpretación, hubiera sido más conve-
niente incluir igualmente la posibilidad de cambiar de religión en la multi-
citada reforma, pero no fue así. Por eso también la reforma es limitativa y 
claramente restrictiva.

Otro caso donde igualmente se demuestra el espíritu restrictivo de la 
reforma, concierne a la enseñanza religiosa. Si realmente se hubiera tenido 
la intención de ampliar el derecho de libertad religiosa, quizá se debió to-
mar en consideración lo que tanto la Declaración Universal de los Derechos 
Humanos de 1948, el Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos de 
1966, y el Pacto de San José de Costa Rica de 1969 establecen, a propósi-
to del derecho que tienen los padres o tutores legales de que sus hijos o sus 
pupilos puedan recibir la educación religiosa o moral que vaya de acuerdo 

120		 Un análisis detallado de la recepción que los documentos internacionales protectores 
de derechos humanos han hecho de la libertad religiosa en, Durham, W. Cole Jr. y Scharffs, 
G. Brett, Law and Religion…, cit., pp. 77-111. Cfr. Martínez-Torrón, Javier, “La protección 
internacional de la libertad religiosa”, Tratado de derecho…, cit., pp. 141-239.

121		 Dice el artículo 12 en su numeral 2: “Nadie puede ser objeto de medidas restrictivas 
que puedan menoscabar la libertad de conservar su religión o sus creencias o de cambiar de 
religión o de creencias”. Hervada, Javier y Zumaquero, José Manuel, Textos internacionales de..., 
cit., p. 601.

122		 Carpio Marcos, Edgar, “La interpretación de los derechos fundamentales”, en varios 
autores, Interpretación constitucional I, México, Porrúa, 2005, pp. 327 y ss. Cfr. Ramírez García, 
Hugo Saúl y Pallares Yabur, Pedro de Jesús, Derechos humanos, México, Oxford, 2011, pp. 72 
y 73.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



74 JAVIER SALDAÑA SERRANO

con sus propias convicciones.123 Este asunto que sin duda es uno de los más 
significativos en materia de derechos humanos, específicamente por lo que 
al derecho de libertad religiosa se refiere, y que muchos países reconocen 
en sus legislaciones,124 simplemente no fue señalado en la llevada y traída 
reforma constitucional.

Aunque en el proyecto original sí se tenía contemplado el anterior de-
recho, en la redacción y aprobación final simplemente no se incluyó, y no 
se sabe por qué, quizá por esa mentalidad decimonónica que sigue pe-
sando fuertemente en la clase política mexicana, y que suele ser siempre 
defendida, incluso, por encima del respeto de los derechos humanos y de 
los compromisos que como país México ha adquirido a través de la firma 
y aprobación de documentos internacionales. Desde esta visión se puede 
afirmar seriamente que en México no hay una real y verdadera preocu-
pación por defender los derechos humanos, pues cuando se introduce una 
modificación constitucional que los amplíe, debe venir ésta acompañada 
con todas sus consecuencias, en este caso, reconocer el derecho de los pa-
dres de que sus hijos reciban educación religiosa que sea acorde con sus 
creencias.

A lo anterior se podría objetar diciendo que el derecho que tienen los 
padres o tutores a que sus hijos o pupilos puedan recibir educación religio-
sa o moral que vaya de acuerdo con sus convicciones, sí existe en México 
a partir de las reformas al artículo 3o. constitucional acaecidas en 1992, y 
por las cuales se eliminó esta prohibición. Pero habrá que señalar que efec-
tivamente este derecho existe, pero sólo lo tienen los padres y tutores que 
pueden enviar a sus hijos a escuelas privadas,125 pero no cuentan con éste 
aquellos que los mandan a escuelas públicas. Aquí, a todas luces, hay una 
discriminación por motivos religiosos que no puede ser tolerada en un ver-
dadero sistema democrático y de derecho donde no pueden existir ciuda-

123		 Por sólo mencionar un ejemplo, el Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos de 1966 
señala en su artículo 18, numeral 4. “Los Estados partes en el presente Pacto se comprome-
ten a respetar la libertad de los padres y, en su caso, de los tutores legales, para garantizar 
que los hijos reciban la educación religiosa y moral que esté de acuerdo con sus propias 
convicciones”. Ibidem, p. 568.

124		 En este punto cfr. Ferrer Ortiz, Javier, “Los derechos educativos de los padres en una 
sociedad plural”, en El derecho eclesiástico a las puertas del siglo XXI…, cit., pp. 139-141.

125		 Dice la fracción VI del actual artículo 3o. constitucional: “Los particulares podrán 
impartir educación en todos sus tipos y modalidades. En los términos que establezca la ley, el 
Estado otorgará y retirará el reconocimiento de validez oficial a los estudios que se realicen 
en planteles particulares. En el caso de la educación preescolar, primaria, secundaria y nor-
mal, los particulares deberán…”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



75EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

danos de primera y de segunda como ahora plantea el texto constitucional 
mexicano.126

También habrá que decir que, por otra parte, el derecho que tienen 
ahora los padres de los alumnos de escuelas privadas, no fue un derecho 
consagrado directamente en la Constitución, sino una omisión del legis-
lador en el caso de la enseñanza privada. Así, que no se haya prohibido la 
enseñanza religiosa en las escuelas particulares o no oficiales, significó im-
plícitamente que se autorizaba. Como dice González Schmal, se trató, “en 
cierto sentido, de una libertad tolerada y no de una libertad proclamada. Se 
pasó de la prohibición a la tolerancia, o, si se quiere, de la tolerancia extra-
legal a la tolerancia legal”.127

En conclusión, la reforma constitucional al artículo 24 es fuertemente 
restrictiva, limitativa y discriminatoria. Es restrictiva porque si se compa-
ra con otros documentos jurídicos —en este caso internacionales—, estos 
últimos reconocen de manera mucho más amplia el derecho de libertad 
religiosa. Es limitativa, al no haber ido más allá, y establecer expresamente 
el derecho de los padres a que sus hijos pudieran recibir educación religio-
sa acorde con sus convicciones; y es fuertemente discriminatoria porque el 
legislador mexicano quiso seguir manteniendo sólo la posibilidad de que 
quienes gozaran de este derecho fueran los padres o tutores cuya capacidad 
económica les permitiera enviar a sus hijos a los centros privados.

7. Reduccionismos legislativos en materia de libertad religiosa

En íntima relación con lo anterior se encuentra otro tema muy impor-
tante y en el que la doctrina mexicana ha insistido mucho;128 éste se refiere 
al espíritu reduccionista de la reforma anunciada. Si se observa con deteni-
miento se podrá notar que el ejercicio de la libertad religiosa es reducido a 
sólo una de sus manifestaciones: las expresiones de culto.

Después de establecer que toda persona tiene derecho a la libertad de 
religión (nombre impropio porque el correcto es el de libertad religiosa), la 

126		 Sobre este punto cfr. Patiño, Alberto, Libertad religiosa y principio de cooperación en Hispa-
noamérica, México, UNAM, 2011, pp. 102 y 103.

127		 González Schmal, Raúl, Derecho eclesiástico mexicano. Un marco para la libertad religiosa, 
México, Porrúa, 1997, p. 221. Sobre el mismo tema del derecho que tienen los padres, pue-
de verse, García Aguirre, Sandra Cecilia, “La libertad de enseñanza”, Las libertades religiosas. 
Derecho eclesiástico mexicano, México, Universidad Pontificia de México, 1997, pp. 213-218.

128		 Cruz González, Gerardo, “La libertad religiosa en la Constitución de México a deba-
te”, Reformas al 24 constitucional. Cuatro…, cit., pp. 36 y 37.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



76 JAVIER SALDAÑA SERRANO

parte conducente del artículo 24 señala: “…Esta libertad incluye el derecho 
de participar, individual o colectivamente, tanto en público como en priva-
do, en las ceremonias, devociones o actos de culto respectivo…”.

Con esta redacción, el legislador mexicano redujo el derecho de liber-
tad religiosa exclusivamente a la libertad de culto, pero se debe recordar 
que esta expresión es tan sólo una manera muy puntual y singular de vivir 
y expresar las convicciones religiosas. En rigor, existen otras formas a tra-
vés de las cuales se puede manifestar el derecho de libertad religiosa, entre 
estas podemos mencionar la profesión religiosa, la enseñanza religiosa, la 
divulgación religiosa, etcétera. ¿Por qué reducir a una sola manifestación 
la libertad religiosa cuando existen muchas formas de expresar la misma?

Al respecto dice uno de los más destacados teóricos mexicanos en ma-
teria de libertad religiosa que: “Parecería que el problema y la exigencia 
de quienes promovieron la reforma no consistía en reconocer el derecho de 
libertad religiosa en sus variadas facetas, sino sólo a una en particular: el 
culto religioso, como si no estuviera ya contenido en el multicitado artículo 
24 constitucional…”.129

El problema radica entonces en que para el legislador nacional, la li-
bertad religiosa se reduce única y exclusivamente al culto religioso, lo cual 
plantea problemas especialmente serios pues restringe la protección de un 
derecho tan amplio como éste a la garantía de una de sus especies, esto es, 
el culto, público o privado. El legislador mexicano perdió la oportunidad de 
ampliar el respeto de la libertad religiosa y hacerlo extensivo a cuestiones 
tan trascendentales como el asunto del proselitismo religioso, el matrimonio 
religioso, la asistencia espiritual, sanidad, etcétera, expresiones todas éstas a 
través de las cuales igualmente se manifiesta el derecho de libertad religiosa.

La conclusión en este séptimo argumento parece clara, el derecho de 
libertad religiosa y la forma en la que ésta puede manifestarse es más amplia 
y por tanto mucho más rica que la sola expresión de ésta a través del culto, 
perdiéndose con esto, una vez más, la posibilidad de ampliar el espectro de 
protección del derecho referido. Por eso se puede decir que es una reforma 
reduccionista.

8. Autoridad pública y libertad religiosa. Límites a una eventual arbitrariedad

Hay otro aspecto en el que igualmente la doctrina nacional ha insistido 
mucho y que por desgracia no fue suficientemente meditado en la reforma 

129		 González Schmal, Raúl, “Comentarios sobre la reforma al artículo 24 constitucional”, 
ibidem, p. 9.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



77EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

al artículo 24. Éste tiene que ver con la amplia discrecionalidad que la au-
toridad pública tiene y desde la que podría restringir el derecho de libertad 
religiosa.

En su parte conducente la reforma señala que se incluye en esta libertad 
(está refiriéndose a la libertad de convicciones éticas, de conciencia y de reli-
gión) el derecho de participar, ya sea individual o colectivamente, en público 
o en privado, en las ceremonias, devociones o actos de culto, “siempre que 
no constituyan un delito o falta penados por la ley”. Y más adelante estable-
ce: “Nadie podrá utilizar los actos públicos de expresión de esta libertad con 
fines políticos, de proselitismo o de propaganda política”.

A lo anterior quizá convenga señalar una distinción importante, es de-
cir, saber cuándo estamos delante de un delito y cuándo delante de una falta 
y, sobre todo, saber cuál es la actitud de la autoridad ante ambos hechos. 
Es obvio que si una acción está tipificada como delito en el código penal 
respectivo, la autoridad no tiene más que castigar a su infractor o infrac-
tores, sea éste creyente o no, lo haya cometido expresando su convicción 
religiosa o no. Aquí no pueden existir dudas al respecto, ¿pero resultará tan 
claro cuando el texto del artículo se refiere a «faltas»? Parece que no, entre 
otras cosas porque dicha expresión no es tan clara en la legislación nacional, 
abriéndose por tanto la posibilidad para que la autoridad —principalmente 
administrativa—, pueda establecer cualquier tipo de sanción a quien haya 
incurrido en lo que para la autoridad es una falta.

Al respecto Jorge Adame ha escrito:

Es indudable que el acto de culto no puede consistir en un delito tipificado 
por la ley (suponiendo que el legislador tipifica como delitos lo que realmente 
son delitos, porque ha sucedido que los legisladores tipifican como delitos, 
simplemente por odio religioso, actos de culto que en nada agravia el bien 
común), pero es excesivo decir que no se pueden practicar actos de culto que 
impliquen una «falta» administrativa, lo cual abre un campo muy amplio 
para que los gobernantes impidan la celebración de actos de culto. De modo 
que este defecto que ya tenía el artículo actual, no se supera, sino que se rei-
tera en el proyecto.130

Más grave resulta ser lo establecido en la última parte de la reforma 
constitucional, pues deja a la libre voluntad de la autoridad respectiva la 
apreciación de cualquier manifestación formulada, por ejemplo, por algún 
representante religioso y que pueda tener la apariencia de ser expresada con 

130		 Adame Goddard, Jorge, “El proyecto de reformas del artículo 24 constitucional sobre 
libertad religiosa”, Reformas al 24 constitucional. Cuatro…, cit., pp. 17 y 18.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



78 JAVIER SALDAÑA SERRANO

fines políticos. Fue más que evidente que el destinatario de esta parte de la 
reforma constitucional es la Iglesia Católica y algunos de sus representantes, 
quienes de manera clara se han opuesto a legislaciones que atentan notoria-
mente ya no sólo contra su ideario religioso, sino contra los más elementales 
derechos humanos. ¿Esta es la manera en la que se intenta proteger el de-
recho de libertad religiosa en una sociedad pluralista? Hay que dejar las co-
sas claras, en un Estado de derecho las confesiones religiosas tienen toda la 
autoridad de expresar su punto de vista sobre cuestiones sociales, incluidas, 
por supuesto, las políticas, como pueden ser las legislaciones proabortistas o 
proeutanasistas, máxime cuando en la implementación de tales legislaciones 
se atentan contra los derechos humanos.

Pero la limitación y violación del derecho de libertad religiosa no termi-
na en lo señalado anteriormente, sino que se amplía y recrudece, porque a 
partir de esta reforma, dada la transposición de incluir en una sola libertad 
la de convicciones éticas, de conciencia y religión, ahora, todas éstas y sus 
eventuales manifestantes, deberán tener cuidado de no referirse a cuestio-
nes políticas, o de proselitismo a favor o en contra de alguna propaganda, 
abriendo con esto, aún más, la ya de por sí amplia arbitrariedad que la au-
toridad tiene para sancionar a alguna asociación religiosa o a alguno de sus 
representantes.

No debe pensarse que la preocupación anterior es infundada, o que 
carece de un reflejo en la realidad, se conocen casos en los que la autoridad 
respectiva ha anulado elecciones políticas simplemente porque los candida-
tos de un partido en su calidad de feligreses (como lo podría hacer cualquier 
ciudadano), asistieron a misa justamente para iniciar su campaña política, 
o también como cualquier creyente, hicieron guardia ante el féretro de una 
persona conocida. ¿Esto es una falta tan grave como para haber anulado 
las elecciones respectivas? Para la autoridad correspondiente sí lo es, y fue 
motivo más que suficiente para nulificar las referidas elecciones y quitar la 
victoria al candidato vencedor.131

Otros ejemplos que demuestran igualmente el peligro de esa amplia dis-
crecionalidad y arbitrariedad de la autoridad respectiva, fueron los graves 
prejuicios sufridos por unos sacerdotes en algún Estado de la República al 
leer en sus respectivas misas, un documento pastoral que les había mandado 
su Obispo y en el que se pedía a la feligresía meditaran detenidamente sobre 

131		 Saldaña Serrano, Javier, “Estándares internacionales en materia de libertad religiosa 
y resoluciones del Poder Judicial de la Federación (México)”, Sentencias de la Suprema Corte 
de Justicia de la Nación desde el análisis de los derechos humanos, México, SCJN-ONU, 2011, pp. 
415-417.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



79EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

el candidato al que le darían su voto en las elecciones de aquel domingo, re-
cordándoles que como católicos deberían estar a favor del derecho a la vida, 
pero sin mencionar directamente el partido político que había utilizado este 
lema como bandera de campaña.132

En igual sentido conviene no olvidar la fuerte sanción económica que se 
impuso a un candidato a la gubernatura de un Estado por la reunión de tra-
bajo que sostuvo con grupos evangélicos, o por el simple hecho de invocar 
a Dios al afirmar que: “Ganaré con el apoyo de la voluntad popular y la de 
Dios”.133 ¿Esta es la libertad religiosa que la vanagloriada reforma constitu-
cional pretende «ampliar» y «proteger»?

De no tener claro lo anterior, se podría llegar a absurdos como los de 
pensar que ni la libertad de convicciones éticas (en el supuesto de que lo 
consideráramos un derecho), ni la de conciencia, ni mucho menos la li-
bertad religiosa, podrán expresarse con fines políticos, cuando es parte de 
la naturaleza de estas libertades manifestarse sobre cuestiones políticas o 
sociales de cualquier índole (exceptuando las que tengan que ver con una 
propaganda partidista directamente). Con esto no sólo los sacerdotes y feli-
greses de las asociaciones religiosas no podrán manifestarse con fines polí-
ticos, sino cualquier ciudadano que amparado en la libertad de conciencia 
o de convicciones éticas quiera hacerlo.134 ¿No hay un amplio margen de 
discrecionalidad por parte de la autoridad para sancionar a las personas, o 
asociaciones religiosas?

132		 Ibidem, pp. 417 y 418.
133		 Ibidem, pp. 418-420.
134		 Al respecto dice D. Raúl González Schmal: “Dicha prohibición vulnera gravemente 

en perjuicio de los ciudadanos no sólo el derecho de libertad religiosa consagrado en los 
términos del artículo 24, que se pretende reformar, sino el derecho de libertad de expresión, 
oral y escrita, de información, y de reunión, consagrados en los artículos 6o., 7o., y 9o. de la 
Ley fundamental, respectivamente. Y, aún más, siguiendo el mismo propósito de la minoría 
intransigente de los legisladores de aprovechar la reforma para minimizar el referido dere-
cho, el párrafo en comento resulta más restrictivo que el art. 130 constitucional tratándose 
de derechos políticos. En efecto, el inciso del artículo 130, prohíbe a los ministros de culto, 
entre otras cosas, “realizar proselitismo a favor o en contra de candidato, partido o asocia-
ción política alguna”. “Tampoco podrán —añade el precepto citado- en reunión pública, en 
actos de culto o de propaganda religiosa, ni en publicaciones de carácter religioso, oponerse 
a las leyes del país o a sus instituciones”.

“Ahora bien, en la iniciada reforma del 24, se incluye en dicha prohibición, no únicamen-
te a los ministros sino a cualquier ciudadano que utilice «actos públicos» de «expresión» de 
«esta libertad» con «fines políticos», de «proselitismo o de propaganda política»”. González 
Schmal, Raúl, “Comentarios sobre la reforma al artículo 24 constitucional”, Reformas al 24 
constitucional. Cuatro…, cit., p. 10.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



80 JAVIER SALDAÑA SERRANO

De este modo es posible concluir que la multicitada reforma abre una 
enorme discrecionalidad para que la autoridad pueda determinar cuándo 
sancionar a una asociación religiosa o a sus representantes, al determinar 
que se ha incurrido en una falta o que se han realizado manifestaciones con 
fines políticos. En mi opinión, estos instrumentos se suman a la larga lista que 
el legislador mexicano estableció para limitar el derecho de libertad religiosa.

9. Libertad y objeción de conciencia en el artículo 24 constitucional

Otro tema que se observa en la reforma en cuestión es la inclusión de 
una figura relativamente nueva para la cultura constitucional mexicana 
de los derechos humanos, ésta se refiere al reconocimiento de la «libertad de 
conciencia».

Evidentemente que esta libertad nos es mucho más familiar que la de 
convicciones éticas, pues en los documentos internacionales de derechos hu-
manos se suele mencionar a lado de la libertad de pensamiento y religiosa. 
Sin embargo, hay algunos aspectos críticos que convendría formular a tal in-
clusión en el texto constitucional. El primero es interrogarse ¿qué significa la 
libertad de conciencia como derecho humano? y, sobre todo, ¿qué entendió 
el legislador mexicano por libertad de conciencia para incluirlo en la Consti-
tución? Ya algo hemos dicho al respecto cuando tratamos el tema de la tipifi-
cación de los derechos, pero ahora detengámonos un poco más en ese punto.

En el contexto doctrinal de los derechos humanos, la libertad de con-
ciencia hace referencia a los juicios de la razón práctica sobre la bondad 
o maldad de los actos humanos a través de los cuales se va formando tal 
conciencia. Así, por ejemplo, dice el profesor Javier Hervada, que la “con-
ciencia es el dictamen o juicio de la razón práctica de la persona acerca de 
la moralidad de una acción que va a realizar, está realizando o ha realizado. 
Se trata, pues, de un juicio personal sobre la moralidad de la acción singu-
lar y concreta, que se presenta como posibilidad o como algo haciéndose o 
ya hecho”.135 De este modo, lo amparado por la libertad de conciencia es 
la “actuación en conciencia; esto es, consiste en la doble libertad de obrar 
según los dictados de la conciencia y en no verse obligado o compelido a 
obrar contra conciencia”.136

135		 Hervada, Javier, “Libertad de conciencia y error sobre la moralidad de una terapéuti-
ca”, Persona…, cit., p. 43.

136		 Hervada, Javier., Los eclesiasticistas…, cit., p. 222. Hay que decir también que hay toda 
una corriente de pensamiento que entiende que la libertad de conciencia significa una liber-
tad ideológica, es decir, la posibilidad de tener una particular visión del mundo.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



81EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Según lo anterior, es claro que corresponde exclusivamente al individuo 
y a nadie más, la formación de esos juicios de razón práctica, esto es, de su 
conciencia. ¿Se entendió así por parte del legislador mexicano? Más vale 
que sí. Grave sería que se concibiera la inclusión de la libertad de concien-
cia como una forma a través de la cual el poder político pudiera influir en 
la formación de la conciencia del sujeto, la situación se tornaría delicada 
porque a dicho poder no le corresponde decir cómo las personas debemos o 
no formar nuestra conciencia, sino simplemente evitar actos ilícitos.

Esta interpretación que para algunos podría ser irreal o contrafáctico, 
no lo es tanto y menos si echamos un repaso por la historia nacional. No 
hace falta sino recordar la imposición de un criterio ideológico como el de 
la «laicidad» en la educación que imparte el Estado, la cual estará alejada 
de cualquier «fanatismo» y «prejuicio», como actualmente lo establece la 
propia Constitución, para darnos cuenta que no es algo irreal. Esto sin re-
memorar la imposición de la enseñanza socialista que impulsó Lázaro Cár-
denas y que durante mucho tiempo caracterizó la educación que impartía 
el Estado.

Ahora bien, si el sentido de la libertad de conciencia se identificara con 
el de la libertad religiosa, y esta última se entendiera como una especie de 
la libertad ideológica (tal y como lo hace alguna parte de la doctrina),137 
estaríamos ante una repetición innecesaria, porque la ideología de una per-
sona y la posibilidad de expresarla está ya comprendida en la libertad de 
pensamiento del 6o. constitucional tal y como lo hemos visto en renglones 
precedentes.

Al hilo de lo que se viene señalando, la pregunta obligada es entonces: 
¿cuál de los dos sentidos es el que ahora protege la Constitución mexicana? 
Si la respuesta es que el significado de la libertad de conciencia se refiere a la 
formación de la conciencia personal por parte del poder político, entonces 
estaríamos ante un paternalismo que hoy ya nadie admite y es absolutamen-
te rechazado. Ahora, si la respuesta se refiere al segundo significado, esto 
es, a que la libertad de conciencia es una especie de la libertad ideológica, 
entonces se incurre en repetición. ¿Cuál de estos significados es?

Finalmente, habrá que señalar, como lo ha destacado Jorge Adame, que 
si se aprobó el reconocimiento de la libertad de conciencia en los términos 
en los que se dio, se debió de incorporar un derecho que va de la mano de 
esta libertad, como es el de la objeción de conciencia la cual no aparece por 

137		 Carbonell, Miguel, “La libertad religiosa en la Constitución mexicana (artículos 24 y 
130)”, Documento de trabajo, México, IIJ-UNAM, 2003, pp. 1-28. Igualmente en Jurídica, 33, 
México, 2003, pp. 133 ss. Cfr. Llamazares Fernández, Dionisio, Derecho eclesiástico del Estado. 
Derecho de la libertad de conciencia, Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1989.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



82 JAVIER SALDAÑA SERRANO

ninguna parte.138 Un derecho tan fundamental como el de libertad de con-
ciencia necesita ser protegida en todas sus dimensiones, y la principal es que 
exista la posibilidad de que las personas rechacen una pretensión impues-
ta por la ley cuando ésta atenta contra sus valores más íntimos, contra sus 
convicciones más arraigadas.139 Este derecho simplemente no aparece en la 
reforma constitucional, con lo cual se confirma que al legislador mexicano 
no le interesó ampliar el derecho de libertad de conciencia.

Así, se puede concluir que aun reconociendo lo positivo de incluir en la 
reforma la libertad de conciencia, ésta no fue del todo explicitada ni lo su-
ficientemente protegida. Algunos temas como el de objeción de conciencia 
simplemente no fueron introducidos, proponiéndose en consecuencia una 
reforma trunca o a medio hacer.

10. Comentarios preliminares al artículo 40 constitucional

Un último comentario se ha de formular; éste tiene como objetivo es-
pecífico la inclusión de la expresión «laica» en el artículo 40 constitucional 
y a través de la cual se ha de calificar e identificar a la República mexicana.

Lo primero que convendría dejar establecido es que para la doctrina 
más especializada existe perfectamente clara la diferenciación entre los 
principios de «separación» estatal y de «laicidad» (cada uno con sus propias 
características).140 Sin embargo, para una parte de la mentalidad mexicana, 
la laicidad ha sido siempre entendida, en el mejor de los casos, como la ab-
soluta separación entre el poder político y las Iglesias, y en el peor de estos, 
se ha comprendido como la posición estatal de perseguir y atacar cualquier 
forma de expresión religiosa que en la sociedad se dé, principalmente aque-
lla que proviene de la Iglesia Católica. La primera comprensión no alcanza 
ni siquiera el calificativo de laicidad positiva,141 es pura y simple separación 

138		 Adame Goddard, Jorge, “El proyecto de reformas del artículo 24 constitucional sobre 
libertad religiosa”, Reformas al 24 constitucional. Cuatro…, cit., p. 16.

139		 Sobre este tema dentro de la bibliohemerografía en México, cfr. Sierra Madreo, Dora 
María, La objeción de conciencia en México. Bases para un adecuado marco jurídico, México, UNAM, 
2012, passim.

140		 Viladrich, Juan Pedro, “Los principios informadores del derecho eclesiástico español”, 
Derecho eclesiástico español, 2a. ed., Pamplona, Ediciones Universidad de Navarra, 1983, pp. 
169-260. Cfr. Calvo-Álvarez, Joaquín, “La presencia de los principios informadores del de-
recho eclesiástico español en las sentencias del Tribunal Constitucional”, Tratado de derecho…, 
cit., pp. 243-318.

141		 Un análisis de la laicidad positiva en, Martín Sánchez, Isidoro, “La laicidad positiva y 
su reflejo en los Estados miembros de la Unión Europea”, El derecho eclesiástico a las puertas del 
siglo XXI…, cit., pp. 273 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



83EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

estatal, la segunda sí es un laicidad negativa, propia de regímenes dictato-
riales violadores de derechos humanos.142 ¿Cuál es el significado real que se 
le pretendió dar a la expresión laica en la reforma constitucional? La expe-
riencia mexicana nos legitima para pensar que es el segundo significado el 
que parece haber tenido el legislador mexicano en la cabeza a la hora de 
incluirla en la Constitución mexicana.

Hay bastantes argumentos para pensar que lo que se acaba de señalar 
es verdad si consideramos que la acepción laicidad, entendida como sepa-
ración, e incluso persecución ya estaba establecida en el artículo 130 de la 
Constitución, el cual comienza diciendo “El principio histórico de la sepa-
ración del Estado y las Iglesias orienta las normas contenidas en el presente 
artículo. Las iglesias y demás agrupaciones religiosas se sujetarán a la ley”, 
para sentenciar a continuación: “Corresponde exclusivamente al Congreso 
de la Unión legislar en materia de culto público y de iglesias y agrupaciones 
religiosas…”.

Ahora bien, si lo que se quería era enfatizar el criterio de laicidad de 
la República, hubiera sido conveniente que los legisladores voltearan a ver 
lo que ellos mismos aprobaron en su momento en la Ley de Asociaciones 
Religiosas y Culto Público que en su artículo 3o. expresamente señala: “El 
Estado mexicano es laico. El mismo ejercerá su autoridad sobre toda ma-
nifestación religiosa, individual o colectiva…”. ¿Qué objeto tuvo entonces 
ponerlo en la Constitución? Ninguno, fue una inclusión innecesaria, reite-
rativa y superficial, que sólo se entiende desde la imposición de una ideolo-
gía decimonónica, regresiva y persecutoria, propia de quienes no quieren 
entender lo que es un verdadero Estado de derecho, respetuoso de los dere-
chos humanos y particularmente del derecho de libertad religiosa.

Por otra parte, quizá convenga también llamar la atención sobre lo que 
el propio texto del artículo 3o. de la ley señala, a propósito de que es el Es-
tado y no la República quien se define como laico, como expresamente se-
ñala ahora el artículo 40 de la Constitución federal.143 Esto, evidentemente 
refleja el bajo nivel técnico de la clase política mexicana, no saber distinguir 
entre una forma de organización política-social y una forma de gobierno.

142		 Ollero Tassara, Andrés, Laicidad y laicismo, México, UNAM, 2010, pp. 93-124.
143		 Al respecto, dice Gerardo Cruz González, “Pero ese adjetivo ‘laico’, no es una forma 

de gobierno sino una característica secundaria de él como pueden ser otras: pluriétnico, 
incluyente, solidario, plurirreligioso, pacifista, no discriminatorio, etcétera. “Laico” ni es una 
forma de gobierno, ni es un principio jurídico, sino religioso”. Cruz González, Gerardo, 
“La libertad religiosa en la Constitución de México a debate”, Reformas al 24 constitucional. 
Cuatro…, cit., p. 38.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



84 JAVIER SALDAÑA SERRANO

II. Comentario final

Por haber sido ya señaladas algunas de las conclusiones al final de cada uno 
de los argumentos expuestos, remitimos al lector a su respectiva lectura.

Me gustaría terminar con lo que Raúl González Schmal ha destaca-
do a propósito de la «entusiasta» participación de nuestros legisladores en 
la reforma constitucional. Señalaba el profesor universitario que la anima-
da concurrencia de los legisladores es digna de resaltarse, tanto que en la 
Cámara de Diputados sólo concurrieron 260 de los 500 diputados, de los 
cuales 199 votaron a favor, 58 en contra y tres abstenciones. Esto demuestra 
el nivel de los legisladores mexicanos y el poco interés que les despierta un 
derecho tan fundamental como es el derecho de libertad religiosa.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



85

Capítulo cuarto

OBSERVACIONES CRÍTICAS AL LAICISMO MEXICANO. 
A PROPÓSITO DE LA REFORMA AL ARTÍCULO 40 

DE LA CONSTITUCIÓN*

I. Planteamiento del problema

Antes de comenzar con mi exposición, es necesario realizar algunas precisio-
nes que ayuden a entender qué quiero decir con el título de mi trabajo. La 
primera de estas puntualizaciones se refiere al hecho de que con este enca-
bezado se podría llegar a pensar que existe una particularidad tan relevante 
en la forma de entender la laicidad en México que vale la pena llamarlo 
precisamente «laicismo mexicano», es decir, que dada la especificidad con la 
que se defiende esta posición en este país es posible alcanzar un cierto grado 
de originalidad, capaz de ser la contribución mexicana a la discusión mundial 
sobre el tema de la laicidad. ¿Será posible identificar dicha originalidad?

Me temo que la respuesta a la pregunta anterior deberá ser contestada 
en sentido negativo, y que en lugar de hablar de laicismo en México habría 
que referirse de mejor manera a un laicismo «a la mexicana» por la mezcla 
de argumentos que se encuentran en éste. Las razones que me orillan a pen-
sar de este modo son tres principalmente. La primera de éstas es que si se 
observan con detenimiento cuáles son los motivos por los que hoy se habla 
tan insistentemente de la laicidad en México, se podrá comprobar que no 
son muy diferentes de los que se observan en otras latitudes, especialmente 
europeas, donde también en los últimos tiempos persistentemente vienen 
refiriéndose a los mismos lugares comunes.144 Desde aquí por tanto no se 
puede hablar de una originalidad en la laicidad mexicana.

*		 Una primera versión del presente trabajo fue publicada en el libro Varios autores, 
Una filosofía del derecho en acción. Homenaje al profesor Andrés Ollero, Madrid, Congreso de los 
Diputados-Universidad Rey Juan Carlos, 2015. El mismo ha sido modificado para la presen-
te edición.

144		 Una enunciación general de algunos de estos tópicos en: Martín Sánchez, Isidoro, “La 
laicidad positiva y su reflejo en los Estados miembros de la Unión Europea”, El derecho ecle-
siástico a las puertas del siglo XXI. Libro homenaje al profesor Juan Goti Ordeñana, R. García García, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



86 JAVIER SALDAÑA SERRANO

La segunda razón deriva de la anterior, y es que en la literatura más 
reciente que sobre el tema de laicidad ha aparecido en México, escrita sólo 
por mexicanos, no se observa —a mi modo de ver—, una doctrina cohe-
rente, presentada con una unidad interna propia de los argumentos origi-
nales, sino una diversidad de enfoques y temas que impiden reconocer cuál 
es exactamente el contenido de la propuesta científica sobre el tema de la 
laicidad.145

Hay una tercera razón por la que considero que no existe una originali-
dad en el planteamiento mexicano sobre la laicidad; ésta es más cuantitativa 
que cualitativa y quizá por eso sea menos importante que las anteriores pero 
no menos significativa. Esta se refiere a que si contabilizamos los teóricos 
mexicanos que escriben en la más importante colección que sobre laicidad 
se ha publicado en México en los últimos tiempos,146 podremos comprobar 
que en número son mucho menos que los autores extranjeros que en la mis-
ma escriben. ¿De qué originalidad se trata?

Con todo, me parece que a pesar de ese déficit de originalidad en el 
tratamiento de la laicidad mexicana, es posible —al menos como ejercicio 
crítico—, referirse a este asunto por dos razones. En primer lugar, por las 
fuertes implicaciones teóricas y prácticas que esto conlleva en la protección 
de los derechos humanos de los mexicanos y, en segundo lugar, porque con-
sidero que no se ha meditado lo suficiente sobre los alcances jurídicos que 
acarreará la reforma al artículo 40 de la Constitución federal. Estos son los 
motivos por los cuales considero especialmente importante tratar el tema 
de la laicidad en México. Para ello, expondré mi posición desde cinco ar-
gumentos, cinco tesis que me ayuden a sintetizar lo que quiero señalar al 
respecto.

Como es públicamente conocido, la Constitución Política de los Estados 
Unidos Mexicanos fue modificada en los artículos 24 y 40 respectivamente. 

(coord.), Madrid, Fundación Universitaria Española, 2006, pp. 265-273. Por referirnos a uno 
de los muchos tópicos sobre el debate laico en la España reciente como es el de la «enseñanza 
laica», en 2011 se volvió a publicar el trabajo: Jaurès, Jean, Seamos laicos. Educación y laicidad, 
Madrid, Trama, 2011. Otros lugares comunes relativos a la laicidad en un contexto europeo 
en: Ruiz Miguel, Alfonso, “Laicidad, laicismo, relativismo y democracia”, en R. Vázquez 
(coord.), Laicidad. Una asignatura pendiente, México, Ediciones Coyoacán, 2007, p. 160.

145		 Moreno-Bonett, Margarita y Álvarez de Lara, Rosa María, El Estado laico y los derechos 
humanos en México, 1810-2010, México, UNAM, 2012, t. I-II. También los trabajos que se 
recogen en: R. Vázquez (coord.), Laicidad. Una asignatura pendiente, México, Ediciones Coyoa-
cán, 2007. Del mismo modo, Cuadernos Jorge Carpizo para entender y pensar la laicidad, México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM-Cátedra Extraordinaria Benito Juárez- Ins-
tituto Iberoamericano de Derecho Constitucional, 2013.

146		 Me refiero a: Cuadernos Jorge Carpizo para entender y pensar la laicidad…, cit., passim.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



87EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Las reformas al primero aparecieron en el Diario Oficial de la Federación el 19 
de julio de 2013, y al segundo el 30 de noviembre de 2012. Con las reformas 
al artículo 24 se pretende ampliar el ámbito de protección del derecho de 
libertad religiosa en México; con las llevadas a efecto al 40, se incorporó el 
término «laica» a la serie de características con las que se ha de identificar 
a la República.

Desde mi punto de vista, las modificaciones al artículo 24 son restricti-
vas y limitativas, y, más aún, ponen en riesgo la protección de los derechos 
fundamentales ahí referidos, tal y como lo vimos en el capítulo anterior. En 
el caso del artículo 40 las cosas no se presentan más halagüeñas, considero 
que el haber incluido el término «laica» en dicho precepto no solamente 
resultó innecesario y sin sentido, sino que bajo dicha expresión también se 
pone en riesgo la protección real de muchos derechos fundamentales de los 
mexicanos, entre otras cosas, por la distorsionada concepción con la que se 
comprende dicho vocablo.

II. Primera observación crítica: 
innecesaria por reiterativa la expresión 

«laica» en la Constitución

Lo primero que hay que decir es que el artículo 40 de la Constitución actual 
no había sido modificado desde el texto fundamental de 1857. Antes de la re-
forma aparecida en el 2012, el artículo 40 establecía: “Es voluntad del pueblo 
mexicano constituirse en una República representativa, democrática, federal, 
compuesta de Estados libres y soberanos en todo lo concerniente a su régi-
men interior; pero unidos en una federación establecida según los principios 
de esta ley fundamental”.147

Como se alcanza a apreciar, en ninguna parte de la Constitución de 
1857 se encontraba la expresión «laica» como característica de la Repúbli-
ca. Tampoco se localizaba en la constitución anterior de 1824.148

Después de la modificación a dicho artículo 40, hoy se puede leer el 
texto de la siguiente manera: “Es voluntad del pueblo mexicano constituirse 
en una República representativa, democrática, laica, federal, compuesta de 
Estados libres y soberanos en todo lo concerniente a su régimen interior; 

147		 Tena Ramírez, Felipe, Leyes fundamentales de México, 1808-1997, 20a. ed., México, Po-
rrúa, 1997, p. 613.

148		 Esta última, cuando se refería en su título II, artículo 4o., a la forma de gobierno de 
la nación establecía: “La nación mexicana adopta para su gobierno la forma de república 
representativa popular federal”. Ibidem, p. 168.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



88 JAVIER SALDAÑA SERRANO

pero unidos en una federación establecida según los principios de esta ley 
fundamental”.

Ahora, si bien es verdad que en ninguna de las constituciones anteriores 
se hallaba establecida la característica «laica» de la República, y que el texto 
original de la actual tampoco la contuvo, sin embargo, no por eso se debe 
pensar que en México se vivía en un Estado «confesional» o «no laico». En 
mi opinión, son dos las razones por las que fue innecesaria la inclusión de la 
laicidad en el actual texto fundamental. La primera de ellas es que ésta era 
ya una forma de vida de la sociedad mexicana, y que la laicidad se practica-
ba cotidianamente a través del principio histórico de separación. La segun-
da es porque tal separación se encontraba ya plenamente reconocida en las 
disposiciones reglamentarias del artículo 130 constitucional, con lo cual fue 
redundante la inclusión de tal término en la Constitución.

1 ¿Qué significa la expresión «laicidad» o «laico»?

Para justificar mis anteriores afirmaciones es necesario aclarar previa-
mente el significado de la expresión «laicidad», para después calificar al 
Estado como laico. Así, las preguntas obligadas son: ¿Qué es la laicidad? 
y ¿qué se quiere decir cuando se afirma que ante el fenómeno religioso un 
Estado ha de asumir una posición laica?

Lo primero que se tiene que señalar es que el termino «laicidad» ha sido 
entendido de muy diferentes maneras y con los más variados sentidos, así lo 
han señalado diferentes pensadores, entre otros, Roberto Blancarte, al afir-
mar que la laicidad puede definirse de diversos modos, y que su significado 
puede ser igualmente muy variado.149

En igual sentido Michelangelo Bovero afirmará que el término «laici-
dad» tiene distintos y muy diferentes significados, llegando a afirmar que 
son dos núcleos principales los que pueden entenderse bajo la expresión 
«laicidad»: aquella que denota “una familia de concepciones que se identi-
fican en oposición a las visiones religiosas del mundo, entendiendo como re-
ligión cualquier conjunto más o menos coherente de creencias y doctrinas, 
valores o preceptos, cultos o ritos concernientes a la relación del ser humano 

149		 Blancarte afirma que: “Al final, tenemos que partir del entendido de que la laicidad, al 
igual que otras nociones similares, está en permanente redefinición, a medida que los tiem-
pos y las circunstancias cambian. Asimismo, que el concepto es apropiado e interpretado 
según el contexto cultural que lo conoce, lo recibe o lo integra”. Cfr. Blancarte, Roberto, Para 
entender el Estado laico, México, Nostra, 2008, p. 7.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



89EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

con lo divino, o lo «sagrado»…”,150 y otro donde “el adjetivo «laico» signi-
fica en general «no confesional» y «no clerical»”.151

Sin embargo, y a pesar de la anterior dificultad, es posible señalar que 
el sentido primario de la expresión «laicidad» hace referencia a la inde-
pendencia que el Estado tiene respecto de cualquier religión o confesión 
religiosa. Una de las voces más autorizadas sobre este tema como es la del 
profesor Javier Hervada, refiriéndose a la separación entre la Iglesia y el 
Estado, reconoce que en una primera acepción “ninguna religión concreta 
es asumida como parte o factor integrante de la estructura estatal, esto es lo 
propio del Estado no confesional”.152

Por su parte, documentos conciliares como la Gaudium et Spes del Con-
cilio Vaticano II hacen referencia a esta separación como una legítima au-
tonomía de las realidades terrenas en la que se funda la tesis de que las 
potestades civil y religiosa son potestades separadas y mutuamente indepen-
dientes en su orden propio.153

Tomando en consideración lo anterior, la segunda pregunta se contesta-
ría afirmando que el Estado laico es aquel que, respecto del hecho religioso, 
asume una actuación solamente estatal, esto es, que como Estado “se define 
radicalmente incompetente para coaccionar, sustituir o concurrir junto a 
sus ciudadanos”154 en el acto de fe.

2. Laicidad y separación estatal

Si se ha de identificar a la laicidad como la autonomía de lo político 
frente a lo religioso, es decir, que ninguna religión ha de ser parte integrante 

150		 Bovero, Michelangelo, “El concepto de laicidad”, en Cuadernos Jorge Carpizo para entender 
y pensar la laicidad…, cit., p. 1. En adelante esta obra simplemente se citará como CEPL.

151		 Idem.
152		 Hervada, Javier, “Pensamientos sobre sociedad plural y dimensión religiosa”, Vetera 

et Nova. Cuestiones de derecho canónico y afines (1958-1991), I, Pamplona, Universidad de Nava-
rra, 1991, p. 787. Cfr. Traslosheros, Jorge Eugenio, “Fundamentos de la libertad religiosa”, 
Libertad religiosa y Estado laico. Voces, fundamentos y realidades, J. E. Trasloheros (coord.), México, 
Porrúa, 2012, pp. 8-11.

153		 Dice la Constitución Apostólica: “La comunidad política y la iglesia son entre sí inde-
pendientes y autónomas en su propio campo. Sin embargo, ambas, aunque por diverso título, 
están al servicio de la vocación personal y social de los mismos hombres. Este servicio lo rea-
lizarán tanto más eficazmente en bien de todos cuanto procuren mejor una sana cooperación 
entre ambas, teniendo en cuenta también las circunstancias del lugar y del tiempo. Pues el 
hombre no está limitado al mero orden temporal, sino que, viviendo en la historia humana, 
conserva íntegra su vocación eterna”. Concilio Vaticano II, Gaudium et Spes, núm., 76.

154		 Viladrich, Pedro-Juan, “Los principios informadores del derecho eclesiástico español”, 
Derecho eclesiástico del Estado español, 2a. ed., Pamplona, Eunsa, 1983, p. 216.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



90 JAVIER SALDAÑA SERRANO

de la estructura estatal, entonces de lo que se está hablando es de una «se-
paración» entre ambas potestades, es decir, de un reconocimiento implícito 
y explícito de dichos ámbitos de autonomía. Ahora, dicho principio de sepa-
ración ya se encontraba en la Constitución mexicana antes de las reformas 
al artículo 40 en 2012 al haber sido incorporado al texto fundamental con 
las reformas de 1992.155 Dice en su parte conducente el artículo 130 del ac-
tual texto fundamental: “El principio histórico de la separación del Estado y 
las iglesias orienta las normas contenidas en el presente artículo. Las iglesias 
y demás agrupaciones religiosas se sujetarán a la ley”.

Más allá de las críticas que se pueden hacer al «principio histórico de 
separación» que propugna el actual artículo 130,156 lo que es digno de resal-
tar es que este postulado no significa ignorancia del hecho religioso. El des-
conocimiento de este hecho implicaría necesariamente una contravención 
del derecho de libertad religiosa. Alberto Pacheco describió perfectamente 
en qué consiste este principio de «separación»: “El Estado quiere separarse 
de las iglesias pero sabe que existen, y que actualizan derechos fundamen-
tales de sus gobernados; respeta su organización interna; no quiere inter-
venir en ninguna forma en el nombramiento de sus jerarquías internas y se 
autolimita en los textos legales, no les concede ningún privilegio como tales 
asociaciones religiosas y las somete a la legislación común en materia fiscal 
y laboral”.157 La separación no significa rechazo o indiferencia.

De este modo —como argumentan los defensores del laicismo—, la se-
paración entre el Estado y las iglesias se comprende mucho mejor si se parte 
del reconocimiento expreso, tanto de una incompetencia recíproca como 
de una independencia entre ambos. Así, se tiene perfectamente establecido 
que la misión de las iglesias y del Estado son diferentes aunque unidas en 
un punto central, este es, la dignidad de la persona humana y los derechos 
que le son inherentes. Señala Roberto Blancarte quien es uno de los más 
fervientes defensores de la laicidad en México: “(…) la laicidad surgió para 
dar respuesta a las crecientes necesidades de una sociedad que se descubre 

155		 En el original texto del artículo 130 de la Constitución de 1917 no se encontraba la 
«separación» estatal, establecía originalmente en su primer párrafo: “Corresponde a los Po-
deres federales ejercer en materia de culto religioso y disciplina externa, la intervención que 
designen las leyes. Las demás autoridades obrarán como auxiliares de la Federación…”. Cfr. 
Tena Ramírez, Felipe, Leyes fundamentales de México…, cit., p. 875.

156		 La objeción más clara la apuntó Alberto Pacheco al preguntarse ¿Cómo el Estado 
pretende separarse de algo que desconoce, o que para él no existe? Y esto lo señala eviden-
temente por aquella parte del artículo 130 constitucional que antes de 1992 señalaba: “La 
ley no reconoce personalidad alguna a las agrupaciones religiosas denominadas iglesias”. 
Pacheco, Alberto, Temas de derecho eclesiástico mexicano, 2a. ed., México, Centenario,1994.

157		 Ibidem, p. 46.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



91EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

plural y diversa y que desea respetar los derechos de todos. Es por eso que la 
laicidad defiende el respeto a la libertad de conciencia y la igualdad de todos 
sin discriminación”.158 Y más adelante continua argumentando: “Para al-
canzar esa meta, uno de los requerimientos esenciales es que el Estado laico 
tenga una autonomía real frente a cualquier doctrina religiosa o filosófica 
específica…”.159

Lo que se acaba de señalar es uno de los principales argumentos que los 
laicistas suelen emplear para justificar su posición, pero acaso esto ¿no es 
el contenido de una sana separación entre el poder político y las iglesias? A 
través del principio de separación, el Estado y las iglesias van conformándo-
se en su actuación social como ámbitos de autonomía diferentes y diversos 
entre sí, en los que —como señala Errázuriz—, se reconoce la existencia de 
“dos dimensiones sociales del hombre que implican dos posiciones jurídicas 
fundamentales de la persona, dos órdenes de autoridad, dos ámbitos de or-
ganización social a diversos niveles”.160

Lo anterior —lo hemos escrito en otro lugar—161 encierra dos dimen-
siones importantes. Por un lado, el Estado tiene como finalidad la conser-
vación y respeto de los derechos de la personas integrantes de su población, 
pues tales derechos constituyen una parte fundamental del bien común. 
Aquí, el Estado no se constituye como simple unidad orgánica neutra frente 
a los ciudadanos y sus derechos, sino que asume una posición necesaria-
mente activa respecto de ellos. Por su parte, las iglesias reconocen igual-
mente en la persona una unidad a la que se le deben también una serie 
de derechos que han de respetársele.162 De este modo, Estado e iglesias se 
complementan así “para servir a la persona en el ejercicio de sus respectivos 
derechos temporales y espirituales”.163

Hay, sin embargo, opiniones como las de Blancarte que señalan el error 
de confundir «laicidad» con «separación». En su parte central el argumen-
to de este autor es:

Definir la laicidad como un proceso de transición de formas de legitimidad 
sagradas a formas democráticas o basadas en la voluntad popular nos permite 

158		 Blancarte, Roberto, Para entender el Estado…, cit., pp. 8 y 9.
159		 Ibidem, p. 9.
160		 Errázuriz Mackena, Carlos José, “Riflessioni circa il diritto canonico dell’ottica del 

dualismo cristiano”, en Ius Ecclesiae. Rivista Internazionale di Diritto Canonico, 1, Milán, 1997, p. 
304.

161		 Saldaña Serrano, Javier y Orrego Sánchez, Cristóbal, Poder estatal y libertad religiosa, 
UNAM, México, 2009, p. 56.

162		 Idem.
163		 Ibidem, pp. 56 y 57.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



92 JAVIER SALDAÑA SERRANO

también comprender que ésta no es estrictamente lo mismo que la separación 
Estado-Iglesias. De hecho, existen muchos estados que no son formalmente 
laicos, pero establecen políticas públicas ajenas a la normatividad doctrinal 
de las Iglesias y sustentan su legitimidad más en la soberanía popular que 
en cualquier forma de consagración eclesiástica. Países como Dinamarca o 
Noruega, que tienen Iglesias nacionales, como la luterana (cuyos ministros 
de culto son considerados funcionarios del Estado), son sin embargo laicos 
en la medida que sus formas de legitimación política son esencialmente de-
mocráticas y adoptan políticas públicas ajenas a la moral de la propia Iglesia 
oficial.164

En rigor, esta afirmación es incorrecta pues se está viendo a la laicidad 
como un barómetro de legitimidad política del Estado, más que como un 
principio jurídico a través del cual el Estado declara su independencia res-
pecto de cualquier religión o confesión religiosa. En mi opinión, una cosa 
es la legitimidad política del Estado y otra el instrumento técnico-jurídico 
por el que no se asume ningún tipo de religión. De hecho, tanto el caso de 
Dinamarca como de Noruega, son los mejores ejemplos de una separación 
estatal que sin embargo reconoce a los ministros de culto como funciona-
rios del Estado y cuyos sueldos son cubiertos por el erario público. Iglesia y 
Estado se encuentran separados, pero éste es a la vez laico, ¿dónde está la 
diferencia entre laicidad y separación?

Sin salirse del propio texto fundamental, también hay que decir que la 
propia Constitución igualmente reconoce ya la expresión «laica» pero aho-
ra referida a la educación, al establecer en su fracción I del artículo 3o. que 
tal educación “se mantendrá por completo ajena a cualquier doctrina reli-
giosa”. Aquí también ya estaba expresamente la laicidad del Estado antes 
de las reformas al artículo 40. Los propios teóricos del laicismo mexicano 
ya también confirmaban este argumento, y lo hicieron también antes de la 
reforma al artículo 40. Así, Blancarte señalaría: “Esta laicidad en efecto no 
se inscribe en la Constitución, pero se apoya en una más concreta idea de 
un «principio histórico de separación» entre el Estado y las Iglesias, lo que 
remite inmediatamente a una tradición de siglo y medio de regímenes libe-
rales o social-radicales”.165 Para concluir: “Es importante señalar que, pese 
a esta historia, la laicidad mexicana no está inscrita en la Constitución del 
país, lo cual no impide que tanto el Estado laico como la educación laica 
sean percibidos con claridad y sostenidos firmemente por la población”.166

164		 Blancarte, Roberto, Para entender el Estado…, cit., pp. 9 y 10.
165		 Ibidem, p. 43.
166		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



93EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

3. Laicidad en la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público

El segundo argumento por el que afirmo que fue innecesaria la inclu-
sión de la expresión «laica» como nota identificatoria de la República es que 
ésta ya está reconocida en la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Públi-
co, específicamente en su artículo 3o., que a la letra señala:

El Estado mexicano es laico. El mismo ejercerá su autoridad sobre toda ma-
nifestación religiosa, individual o colectiva, sólo en lo relativo a la observancia 
de las leyes, conservación del orden y la moral públicos y la tutela de derechos 
de terceros.

El Estado no podrá establecer ningún tipo de preferencia o privilegio a 
favor de religión alguna. Tampoco a favor o en contra de ninguna iglesia ni 
agrupación religiosa.

Los documentos oficiales de identificación no contendrán mención sobre 
las creencias religiosas del individuo.

Como se puede apreciar, la referencia al criterio de laicidad del Estado 
ya se encontraba establecida en la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto 
Público, y esta inclusión fue hecha con una mejor técnica legislativa y lin-
güística. Se afirma que es con una mejor técnica jurídica porque en todo 
caso es el Estado y no la República quien tendría que caracterizarse como 
laico.

Raúl González Schmal ha identificado el error anterior al establecer 
que:

…a pesar de que en el cuerpo del dictamen (el de los diputados que discu-
tieron las reformas constitucionales —JSS—) se habla reiteradamente de la 
necesidad de elevar al texto de la Constitución la expresión «Estado laico», 
la realidad es que literalmente la adición que se incorporó fue solamente la 
palabra «laica», pero no como atributo o característica del Estado —como lo 
supusieron los autores de la iniciativa— sino de la República…167

Se ha sabido desde siempre que «Estado» y «República» no son sinóni-
mos. Esta última es un régimen político que se opone al régimen monárqui-
co, y que se caracteriza porque el Ejecutivo es renovado periódicamente a 
través de elecciones frecuentes. Así lo entendió y consideró el constituyente 
de 1857 y de 1917. Como señala el propio González Schmal, “Quizá, hu-

167		 González Schmal, Raúl, “El proyecto de reformas sobre el Estadio laico”, Pro-manus-
crito, p. 1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



94 JAVIER SALDAÑA SERRANO

biera sido más congruente que para no inventar palabras que no están en 
el referido artículo constitucional, la reforma se habría podido formular en 
estos o parecidos términos: “Es voluntad del pueblo mexicano constituirse 
en un Estado republicano, democrático, laico, federal…”.168

Este mismo defecto ha sido denunciado por pensadores laicistas como 
Roberto Blancarte, quien ha señalado que “un error común es equiparar el 
Estado laico a la República”.169

4. Laicidad en el Reglamento de la Ley

Finalmente, el criterio de laicidad del Estado también se encontraba ya 
establecido en el Reglamento de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto 
Público, específicamente en su artículo 32 que a la letra señala: “En sus re-
laciones con las asociaciones religiosas, las autoridades observarán el prin-
cipio de separación del Estado y las Iglesias, el carácter laico del Estado 
mexicano y la igualdad ante la ley”.170

Lo dicho hasta acá nos lleva a considerar que la laicidad que ahora pre-
gona el artículo 40 de la Constitución mexicana fue innecesaria porque de 
algún modo ésta ya era vivida cotidianamente por la sociedad mexicana, y 
el principio a través del cual es regulada es el de «separación» establecido 
en el artículo 130 constitucional. En un cierto sentido, la laicidad estatal 
también ya se encuentra en el artículo 3o. del propio texto fundamental re-
ferido a la educación. ¿Qué objeto tuvo entonces la reforma constitucional? 
Ninguno.

Lo superfluo de la reforma referida, fue también señalado por algún di-
putado que estuvo en la discusión de la modificación constitucional al esta-
blecer que: “Lo que queremos hacer es declarar lo que ya está ahí, en los ar-
tículos 3o., 24 y 130 constitucional, que el Estado mexicano es laico (…)”.171 
¿Para qué entonces fue discutida cuando era públicamente conocido que 
ya éramos laicos? ¿cuál fue la verdadera intención de esta reforma? La res-
puesta no puede ser otra que la de refrendar una ideología persecutoria e 
inquisitorial de la religión, y más específicamente de la religión católica.

168		 Idem.
169		 Blancarte, Roberto, Para entender el Estado…, cit., p. 10.
170		 En otros lugares nos hemos dedicado a explicar detalladamente cada uno de los prin-

cipios anunciados. Cfr. Saldaña Serrano, Javier y Orrego Sánchez, Cristóbal, Poder estatal y 
libertad religiosa…, cit., passim.

171		 Intevención del diputado Emilio Chuayffet Chemor, en Gaceta Parlametaria, núme-
ro 2945-IV del martes 9 de febrero de 2010. Disponible en: gaceta.diputados.gob.mx/Gace-
ta/61/2010/feb/20100209-II.html#dicta20100209Const40 4-III-2014, 10.30 hrs.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



95EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

III. Segunda observación crítica: una distinción 
importante entre «laicidad» y «laicismo»

En mi opinión, buena parte de los problemas hasta ahora enunciados tienen 
como origen la confusión que se da entre «laicidad» y «laicismo». Quizá si se 
tuviera clara la distinción entre ambos términos probablemente se evitarían 
algunos de los problemas antes referidos.

Esta distinción y la utilidad de la misma no solamente ha sido propuesta 
por la doctrina del derecho eclesiástico,172 sino también por algunos teóri-
cos de la filosofía del derecho.173 Son varias las razones que suelen esgri-
mirse para el empleo de la referida distinción. Para efectos de este trabajo 
yo sólo propongo dos: i) ayuda a conceptualizar ambos términos, es decir, 
nos muestra a qué se refiere cada uno de ellos y, ii) nos colocan de lleno en 
uno de los argumentos jurídicos de mayor trascendencia para entender las 
relaciones Iglesia-Estado, esto es, el tema de los principios informadores del 
derecho eclesiástico.

1. Laicidad y laicismo

A. Laicidad

Como se ha señalado, el sentido primario de la expresión «laicidad» 
hace referencia a la independencia que el Estado tiene respecto de cualquier 
religión o confesión religiosa.174 Es la idea central de un Estado no confe-

172		 Viladrich, Pedro-Juan, “Los principios informadores del derecho eclesiástico español”, 
derecho eclesiástico del Estado…, cit., pp. 169-261. Más recientemente, Calvo-Álvarez, Joaquín, 
“La presencia de los principios informadores del derecho eclesiástico español en las senten-
cias del Tribunal Constitucional”, Tratado de derecho eclesiástico, Pamplona, Eunsa, 1994, pp. 
243-320.

173		 Ruiz Miguel, Alfonso, “Laicidad y Constitución”, CEPL, 8, pp. 24-28.
174		 Haciendo una breve reseña histórica sobre el término «laicidad», Blancarte dirá que 

éste es relativamente reciente. “Fue creado por los franceses a principio de los años setenta 
del siglo XIX, para designar en particular un régimen escolar público, donde la enseñanza 
fuera esencialmente científica, despojada de elementos religiosos, los cuales se dejaban al 
ámbito familiar o privado. La primera vez que se utilizó el término «laicidad», fue en 1871 
en relación con un voto en el Consejo general de la Región del Sena, a propósito de la 
enseñanza laica, en el sentido de educación no confesional y sin instrucción religiosa. Dos 
años después, el término apareció en la Enciclopedia Larousse…”. Blancarte, Roberto, Para 
entender el Estado…, cit., pp. 16 y 17 y 21-28. Una historia de la evolución de la «laicidad» en 
México puede verse en las páginas 31-41 de la misma obra. Un análisis de los primeros mo-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



96 JAVIER SALDAÑA SERRANO

sional, esto es, que ninguna religión en específico es asumida como parte o 
factor integrante de la estructura estatal.175 Referido al Estado laico, éste es 
“aquella organización política que no establece una religión oficial, es decir, 
que no señala una religión en particular como religión propia del pueblo, que 
por lo mismo merece una especial protección política y jurídica”.176

B. Laicismo

Por su parte, el vocablo «laicismo», tiene una connotación negativa res-
pecto del fenómeno religioso, de este modo, referido al Estado, éste es aquel 
que funda sus relaciones con las comunidades religiosas sobre el principio 
de desconocimiento y rechazo. Desde esta postura, la religión simplemente 
no tienen presencia alguna, y es obvio que desde aquí, “El Estado descono-
ce —y por consiguiente rechaza— la dimensión religiosa como valor rele-
vante en la conformación de la vida social, limitándose a dejar en libertad 
a los ciudadanos —como personas privadas— para vivir religiosamente”.177

Andrés Ollero ha explicado muy bien en qué consiste el «laicismo». Por 
tal, “habría que entender el diseño del Estado como absolutamente ajeno al 
fenómeno religioso. Su centro de gravedad sería más una no contaminación 
—marcada con atisbos de fundamentalismo si no de abierta beligerancia— 
que la indiferencia o la auténtica neutralidad”.178

Sobre este mismo punto señala Alfonso Ruiz Miguel: “Por laicismo pro-
pongo entender la actitud que toma partido en materia religiosa para opo-
nerse particularmente a una u otra religión, o a la religión en general en 
nombre de valores y criterios que su defensor considera preferibles a los 
religiosos”.179

Es claro que tanto la historia de las relaciones Iglesia-Estado en México 
como la propia legislación actual sobre esta materia, más que haberse fun-

mentos en los que apareció la expresión «laica» en la educación, especialmente en Francia, 
puede verse en: Jaurès, Jean, Seamos laicos, cit., passim.

175		 Hervada, Javier, “Pensamientos sobre sociedad plural y dimensión religiosa”, Vetera et 
Nova…, cit., p. 787.

176		 Adame Goddard, Jorge, “Estado laico y libertad religiosa”, en Moreno Bonett, M. y 
Álvarez, R. M. (coord.), El Estado laico y los derechos humanos en México, 1810-2010, I, México, 
UNAM, 2012, p. 27.

177		 Hervada, Javier, “Pensamientos sobre sociedad plural y dimensión religiosa”, Vetera et 
Nova…, cit., pp. 787 y 788.

178		 Ollero, Andrés, España: ¿Un Estado laico? La libertad religiosa en perspectiva constitucional, 
Navarra, Thomson-Civitas, 2005, pp. 17 y 18.

179		 Ruiz, Miguel Alfonso, “Laicidad y Constitución”, CEPL, 8, p. 25.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



97EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

dado en la «laicidad», ha estado cimentada en un «laicismo», basado en una 
ideología y en un rechazo de la dimensión religiosa, no sólo de la persona en 
lo individual, sino de la sociedad en su conjunto. Para esta ideología la reli-
gión no es reconocida como un factor integrante de la vida social y política, 
más bien ha sido comprendida como un derecho del ciudadano que sólo 
atañe y sólo puede ser ejercido en su esfera privada. Y esto, como se puede 
constatar, es una toma de postura estatal sobre la religión. Es, a fin de cuen-
tas, una «confesionalidad laicista». Nos recuerda Ollero que reenviar “toda 
convicción religiosa al ámbito íntimo de la conciencia individual, puede 
acabar resultando, más que neutra, neutralizadora de su posible proyección 
sobre el ámbito público”.180

Este tipo de Estado, dice, Hervada, “no profesa una religión, porque 
profesa una ideología que postula una vida social y pública desvinculada del 
factor religioso. Es un tipo de ideología: la agnóstica o laicista”.181

Sobre este punto, el propio Roberto Blancarte ha reconocido el senti-
do profundamente negativo de la expresión «laicismo», y de cómo éste fue 
el que caracterizó las relaciones Iglesia-Estado en gran parte de América 
Latina: “Surge entonces el «laicismo», el cual supone, al igual que otros 
«ismos», una actitud militante, tan intransigente en principios y actitudes 
como la contraparte que se pretende eliminar. De esta manera, en muchos 
lugares, como por ejemplo en América Latina, más que laicidad, lo que se 
generó fue un laicismo combativo y por tanto en buena medida anticleri-
cal…”.182

C. Laicismo y verdad

Al hilo de lo que venimos estableciendo, existe otro argumento que con-
viene señalar y que tiene que ver con el reconocimiento de que el «laicismo» 
se asienta en la ruptura de la distinción entre opinión y verdad, reduciendo 
la verdad, o el grado que de ésta puede haber en la religión, a meras opi-
niones. Esto plantea graves consecuencias cara a la protección del derecho 
de libertad religiosa.

Un primer comentario que amerita reducir la verdad religiosa a una 
mera opinión y de ahí recluirla al mero ámbito privado de la persona es que 
la religión (objeto de la libertad religiosa) atañe siempre a la verdad, no a 

180		 Ollero, Andrés, España: ¿Un Estado laico? La libertad religiosa en perspectiva…, cit., p. 18.
181		 Hervada, Javier, “Pensamientos sobre sociedad plural y dimensión religiosa”, Vetera et 

Nova…, cit., p. 788.
182		 Blancarte, Roberto, Para entender el Estado…, cit., p. 17.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



98 JAVIER SALDAÑA SERRANO

la opinión o a la ideología.183 La historia de las religiones más importantes 
del mundo jamás ha mostrado que éstas vayan presentándose como meras 
opiniones, éstas se consideran poseedoras de la verdad y no sólo depositarias 
de una simple opinión.

Por otra parte, habrá que decir que la «libertad» no significa indife-
rencia, por oposición a lo necesario, donde no se es libre, tal significado se 
presenta como petición de principio al considerar que el intelecto humano 
es incapaz de captar la realidad en sí, y por tanto la verdad, de modo que el 
conocimiento sólo existe mediante la proyección de sus propias categorías a 
la realidad; pero esta tesis dista mucho de ser admitida unánimemente. Para 
buena parte de la tradición filosófica occidental, el intelecto del hombre tie-
ne una relación objetiva con la verdad, en este caso con la verdad religiosa, 
de modo que puede alcanzarla, aunque también cabe la posibilidad de que 
por ser finito, sea capaz de error.184 Desde aquí, incluso en una postura atea, 
ha de aceptarse la religión como una cuestión de verdad, porque el ateo 
considera la religión como algo falso o distorsionado.185 En el campo de las 
libertades públicas, y particularmente en el caso de la libertad religiosa, ésta 
no radica en el indiferentismo, sino en la dignidad humana, y por tanto, en 
considerar que la opción religiosa reconocida verdadera es parte integrante 
de la autonomía de la persona, donde el Estado es incompetente.

Hay otra consecuencia de reducir la verdad religiosa a meras opinio-
nes y es que desde este argumento han de ser consideradas como iguales 
las prácticas exigidas por el reconocimiento de Dios como Ser supremo 
(objeto de la libertad religiosa), y otro tipo de prácticas diversas de éstas, 
como puede ser el esoterismo, el espiritismo, etcétera. ¿Es posible dicha 
igualdad?

En el fondo, la renuncia a una verdad religiosa como propone el laicis-
mo nos coloca ante la propuesta de un indiferentismo religioso desde el que 
no se alcanzan a distinguir cuáles son los criterios de diferenciación entre 
una sesión de esoterismo y la misa católica, o el khutba musulmán; ¿po-
drá ser realmente equiparable el shabatt de la religión judía a una práctica 
espiritista? En resumen, ¿cuáles serían los elementos que nos ayudarían a 
identificar a una religión de una cosmovisión deísta, o de una concepción 
panteísta? Como se alcanza a ver claramente el «laicismo» es en el fondo 
una consecuencia del relativismo, en este caso, religioso.

183		 Hervada, Javier, “Libertad de conciencia y error moral sobre una terapéutica”, Persona 
y Derecho, 11, Pamplona, 1984, p. 41.

184		 Ibidem, pp. 36 y 37.
185		 Ibidem, p. 41.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



99EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

2. Principio de laicidad como principio de organización jurídica

Lo señalado hasta aquí tiene como finalidad esencial la de proteger la 
expresión religiosa de los ciudadanos, es decir, su derecho de libertad reli-
giosa, y dentro de los instrumentos que se han empleado para esta salva-
guardia se encuentran lo que la doctrina ha calificado como «principios 
informadores» del ordenamiento jurídico, es decir, la serie de directrices 
básicas que ordenan la vida política y social de un Estado. Entre estos prin-
cipios que han de regular la libertad religiosa estarían: el principio de «li-
bertad religiosa», el de «igualdad en materia religiosa», el de «cooperación 
religiosa», y el de «laicidad».

En este punto la pregunta obligada entonces sería: ¿qué significa el 
principio de laicidad estatal como principio informador? Para responder a 
esta interrogante lo primero que se ha de tener claro es que el principio de 
laicidad depende fundamentalmente del de libertad religiosa como prin-
cipio jurídico que hace referencia a la actitud del Estado frente al «dere-
cho» de libertad religiosa. Tal actitud no puede ser otra que la de respeto 
y promoción a esa libertad, reconociendo el hecho religioso que aparece 
en sociedad como factor positivo que debe potenciar a través de tres no-
tas identificatorias: libertad religiosa como «inmunidad de coacción»; como 
«no concurrencia en el acto de fe»; y, como «promoción de lo religioso en 
la sociedad».186

En este contexto es claro que la laicidad del Estado —la que ahora 
enuncia el artículo 40— nos coloca ante sólo una actuación por parte de 
éste, esta es, la solamente estatal; o dicho de otra forma: que el Estado en 
materia de religiosa sea y actúe sólo como Estado.187 Dice Viladrich: “La 
laicidad, por consiguiente, refleja la sola estatalidad de la naturaleza que ha 
de tener la regulación del factor religioso por parte de un Estado que, en 
tal materia, sólo pretende ser Estado al servicio —no represor, ni suplente, 
ni concurrente— de la radical y previa esfera de racionalidad y conciencia 
personales de cada ciudadano”.188

En conclusión, la laicidad del Estado como principio jurídico de con-
figuración estatal establece que su actuación respecto del factor religioso 

186		 No nos es posible detenernos en forma detallada en desarrollar cada una de estas 
características, para un análisis un poco más detenido, cfr. Saldaña Serrano, Javier y Orrego 
Sánchez, Cristóbal, Poder estatal y libertad religiosa…, cit., pp. 25-51.

187		 Viladrich, Pedro-Juan, “Los principios informadores del derecho eclesiástico español”, 
Derecho eclesiástico del…, cit., p. 215.

188		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



100 JAVIER SALDAÑA SERRANO

como factor social es la de reconocimiento, tutela y promoción jurídica del 
derecho fundamental de los ciudadanos y de las confesiones a la libertad 
religiosa.189

Con lo anterior, la laicidad estatal jamás puede traducirse en reprimir, 
suplantar o concurrir con el ciudadano en su acto de fe, y por tanto, las de-
claraciones agnósticas, indiferentes o ateas por parte del Estado no pueden 
tampoco caber dentro de la laicidad estatal. Así, “el derecho de libertad re-
ligiosa, como derecho constitucional, constituye la base constitucional de la 
actuación laica del Estado sobre la materia eclesiástica y al mismo tiempo 
configura el ámbito jurídico de dicha actuación: la de un derecho funda-
mental, con el tipo de reconocimiento, tutela y promoción previstos para los 
derechos de tal naturaleza”.190

IV. Tercera observación: el debate sobre la laicidad 
se refiere al papel de la religión en la sociedad 

actual, no al respeto de la libertad religiosa

En un muy sugerente trabajo la profesora de la Universidad de Harvard, 
Mary Ann Glendon titulado Estado laico y libertad religiosa, se afirma lo 
que quiero destacar como tercera observación al debate sobre la laicidad en 
México, o el Estado laico. Ahí se señala que mientras durante largo tiempo se 
había pensado que la posición de la religión en la organización política laica 
estaba ya establecida, en los últimos tiempos y para sorpresa de muchos ha 
renacido un marcado interés por este tema.191

Lo anterior tiene mucho de verdad y esto me lleva confirmar la tesis 
de que en realidad el debate actual sobre la laicidad en México —y me temo 
que en gran parte del mundo occidental—, poco tiene que ver con la ver-
dadera separación de Iglesia-Estado (sentido originario con el que apareció 
el tema), o con la preocupación por el respeto incondicionado de la libertad 
religiosa como derecho fundamental. Según creo, la cuestión esencial en la 
que se centra la disputa encubierta en el discurso de la laicidad es nada me-
nos y nada más que el lugar de la religión en el Estado, y más específicamen-
te, el papel de la religión católica en el ámbito público. La propia profesora 
lo confirma al señalar: “(…) El debate actual no versa sobre una revisión de 

189		 Ibidem, p. 217.
190		 Idem.
191		 Glendon, Mary Ann, “Estado laico y libertad religiosa”, Libertad religiosa y Estado laico. 

Voces, fundamentos y realidades…, cit., p. 205.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



101EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

los viejos argumentos sobre la separación de la Iglesia y el Estado, sino sobre 
el papel de la religión en la vida pública de las sociedades que aspiran a ser 
libres, democráticas y compasivas”.192

Una cita que refleja muy bien lo que acabo de señalar es la ofrecida por 
Pedro Salazar al presentar la colección Cuadernos para entender y pensar 
la laicidad. Ahí afirma:

Esta Colección se publica en una coyuntura especial para la agenda de la 
laicidad en el mundo. La afirmación tiene sustento en los hechos concretos. 
Si pensamos, por ejemplo, en los países de América Latina —y México en 
particular—, constataremos una coyuntura sin precedentes, en la que el lugar 
de las religiones y de las iglesias, destacadamente de la Iglesia católica, en la 
esfera pública se encuentra en discusión en contextos democráticos. Este he-
cho sin precedentes impone desafíos inéditos a los Estados, entre otras razo-
nes, porque redefine las estrategias de las instituciones religiosas para incidir 
en la vida social y, al mismo tiempo altera la lógica con la que los gobiernos 
y los representantes populares se posicionan frente a estas instituciones…193

Como se puede constatar, no se ve por ninguna parte del texto trans-
crito un interés científico o académico, digamos, una reflexión legítima por 
los problemas que puede acarrear el justificado deslinde de la autoridad 
política y religiosa, o por la importancia de la libertad religiosa como dere-
cho fundamental de la persona o de los grupos religiosos, sino un posiciona-
miento ideológico que tiende a evidenciar una “coyuntura sin precedentes, 
en la que el lugar de las religiones y de las iglesias, destacadamente de la 
Iglesia católica, en la esfera pública se encuentra en discusión en contextos 
democráticos…”.194

Al respecto conviene preguntarse, ¿cuáles son esos aspectos en los que 
se cuestiona la incidencia de la religión, «destacadamente» de la Iglesia ca-
tólica, y que impone nuevos desafíos a los Estados democráticos porque 
«redefine las estrategias de las instituciones religiosas para incidir en la vida 
social»?

El propio Pedro Salazar subraya algunos de los problemas más emble-
máticos recientemente acaecidos en México, en los que se observa la intro-
misión de la Iglesia Católica y que según él pueden resultar muy «proble-
máticos». El primero de ellos es el relativo a la «interrupción del embarazo» 
durante las doce primeras semanas de gestación y que la entonces Asamblea 

192		 Idem.
193		 Salazar Ugarte, Pedro, “Los dilemas de la laicidad”, CEPL, 0, p. 3.
194		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



102 JAVIER SALDAÑA SERRANO

Legislativa del Distrito Federal aprobó en el Código Penal Local en 2007. 
Con esto, señala el referido autor, “se potenció la esfera de derechos de las 
mujeres en la Ciudad de México en dos sentidos: por un lado, al permitir 
que ellas decidan libremente en esta delicada materia, se amplió el ámbito 
para el ejercicio de su autonomía, y, por el otro, dado que la despenaliza-
ción de la interrupción del embarazo implicó para el gobierno de la capital 
la obligación de cubrir esta nueva prestación, se ampliaron sus derechos en 
materia de salud”.195

La confrontación con la Iglesia Católica llegó cuando ésta advirtió el 
peligro de excomunión en el que podrían incurrir los legisladores católicos 
que aprobarán dicha reforma. Esto, a las claras, alcanzaba a los diputados 
católicos, ¿pero implicaba algún miedo para aquellos representantes que no 
lo fueran?, Pedro Salazar diría que sí: “podemos suponer que constituye una 
coerción moral potencialmente efectiva para los católicos. Además, conlleva 
una estigmatización social de peso en una sociedad mayoritariamente cató-
lica como la mexicana”.196 ¿Por qué una reforma legal sobre la interrupción 
del embarazo habría de alcanzar la conciencia de quienes no creen ni en la 
Iglesia ni en la excomunión? A las claras se ve cómo el interés no es tanto el 
de proteger la libre decisión de los legisladores que votaron (creyentes o no 
creyentes), sino en impedir la intervención de la Iglesia en el debate público.

El mismo autor, reseña otros ejemplos más de la incidencia de la re-
ligión católica en el ámbito público. Entre estos casos se encuentran las 
declaraciones del gobernador del Estado de Chihuahua, que consagró su 
persona y su Estado al Sagrado Corazón y a la Virgen María;197 o la asis-
tencia y participación del gobernador de Veracruz a una ceremonia de con-
sagración de su entidad celebrada por un Obispo católico en la catedral 
de Veracruz.198 ¿Por qué, si como el propio Pedro Salazar reconoce, “la so-
ciedad mexicana es mayoritariamente católica”, se puede decir que dichas 
peticiones violentan el Estado laico? Por otra parte y desde la cultura de los 
derechos humanos, ¿se puede decir que cuando un creyente llega a ser go-
bernador, o a ocupar un alto cargo público, se limita a tal grado su derecho 
de libertad religiosa y la expresión de la misma que llega a desaparecer y a 
violar el Estado laico?

Finalmente, Salazar cita una misiva del gobernador del Estado de Mé-
xico dirigida al Papa Francisco, en la que, entre otras cosas, le decía lo si-

195		 Ibidem, p. 6.
196		 Ibidem, p. 7.
197		 Ibidem, p. 9.
198		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



103EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

guiente: “En ocasiones, Dios nos pone pruebas muy difíciles y como seres 
humanos nos corresponde estar a la altura con fe y entereza; le ruego humil-
demente, como gobernante y sobre todo como hombre de fe, que pida usted 
por los fallecidos, sus deudos y los sobrevivientes heridos”.199 ¿Una misiva a 
cualquier autoridad religiosa, máxime si se trata de la cabeza de la Iglesia 
mayoritaria de los mexicanos solicitando sus plegarias para consolar a una 
sociedad tan desangrada como la mexicana atenta contra el Estado laico?

El problema es que dicho posicionamiento ideológico no se queda ex-
clusivamente en una simple denuncia personal, sino que también ocupa los 
más altos estrados de discusión parlamentaria nacional. Así, por ejemplo, 
cuando se discutió la reforma al artículo 40 de la Constitución, el entonces 
senador por el PVEM (Partido Verde Ecologista de México) René Arce, 
después de exigir la necesidad de establecer con claridad que las cuestiones 
públicas son un asunto de carácter laico y que el asunto privado es propio 
de cada persona y de su conciencia donde puede plantear sus creencias y su 
fe, enunciará los siguientes problemas que según él afectan al Estado laico: 
“Aquí hay que discutir el asunto de la inseminación artificial, aquí hay que 
discutir el asunto del divorcio, de las uniones entre gente del mismo sexo, el 
asunto de la interrupción legal del embarazo y tenemos que dar esa discu-
sión entre nosotros, y darla bien, no a partir de los dogmas que una religión 
nos quiera imponer”.200

Y de manera un tanto presuntuosa continuará diciendo:

Y podemos respetar profundamente el que el representante del Vaticano 
diga: Nosotros nos manifestamos en contra de la unión entre las personas 
del mismo sexo, de la interrupción legal del embarazo, de la utilización de la 
inseminación artificial, clonaciones, etcétera, es su derecho, pero que lo dis-
cutan en los campos en que a ellos les corresponde. Pero que en estos campos 
seamos nosotros los que discutamos de manera «científica» y «civilizada», 
con argumentos estos temas.201

En el caso de la Cámara de Diputados, las cosas no pintaron mejor, no 
sólo porque prácticamente todas las iniciativas que se presentaron coinci-
dían en proponer como característica del Estado mexicano la de ser «laico», 
sino porque en algunos casos esta iniciativa, por más de querer ser impues-
ta, estuvo acompañada de errores e imprecisiones históricas graves que no 

199		 Idem.
200		 Gaceta del Senado de la República del día 28 de marzo de 2012. En: senado.gob.mx 4-III-2014 

10:50 hrs.
201		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



104 JAVIER SALDAÑA SERRANO

pueden ser toleradas en tan alta tribuna, máxime cuando se trata de apro-
bar una reforma tan fundamental para los mexicanos. Así, por ejemplo, el 
entonces diputado Víctor Hugo Círigo, haciendo gala de un profundo des-
conocimiento de la historia constitucional mexicana llegó a afirmar:

...Se debe recordar y reafirmar este principio histórico de laicidad que ha 
formado nuestra vida constitucional desde su origen, para asegurar que en 
México no se puede privilegiar o imponer un credo a otros, para reafirmar 
que en la República no cabe la eliminación de quien discrepa en sus creencias 
o religión como forma de actuar en la política.202

Sobre lo anterior habrá que repetir lo que ya ha dejado suficientemen-
te claro el profesor González Schmal: ningún texto de la historia constitu-
cional mexicana estableció a la «laicidad» como principio rector entre el 
Estado y la Iglesia.203 ¿En qué se basó Víctor Hugo Círigo para decir que 
el principio histórico de laicidad «ha formado nuestra vida constitucional 
desde su origen»? Esto, a todas luces denota el nivel académico y cultural en 
la que fue discutida tan fundamental reforma.

Lo anterior me permite afirmar con argumentos sólidos que lo que sub-
yace en el fondo de la presunta laicidad estatal defendida por algunos aca-
démicos y políticos, no es otra cosa que el acallamiento de los creyentes, 
especialmente católicos, del debate público. En palabras de Laura Saldivia: 
“…corresponde poner una suerte de cerrojo constitucional que impida que 
el Estado continúe privilegiando al credo católico”.204

Habermas, piensa completamente diferente a lo que afirman académi-
cos y políticos, y señala con toda precisión para que no quede ninguna duda 
lo siguiente:

El Estado liberal tiene interés en que se permita el libre acceso de las voces 
religiosas tanto en la esfera público política como en la participación política 
de las organizaciones religiosas. El Estado no puede desalentar a los creyentes 
y a las comunidades religiosas para que se abstengan de manifestarse como 
tales también de una manera política, pues no puede saber si, en caso contra-
rio, la sociedad secular no se estaría desconectando y privando de importan-
tes reservas para la creación de sentido.205

202		 Gaceta Parlametaria, número 2945-IV del martes 9 de febrero de 2010, cit.
203		 González Schmal, Raúl, “El proyecto de reformas sobre el Estadio laico…”, cit., p. 3.
204		 Saldivia, Laura, “Laicidad y diversidad”, CEPL, 4, p. XIII.
205		 Habermas, Jürgen, Entre naturalismo y religión, Barcelona, Paidós, 2006, p. 138.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



105EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Siendo consecuente como lo es con un verdadero espíritu liberal, Ha-
bermas, refiriéndose al principio de separación de la Iglesia y el Estado dirá 
con especial claridad que “la demanda laicista de que el Estado debería 
abstenerse de adoptar cualquier política que favorezca o que (en consonan-
cia con las garantías de la libertad religiosa) constriña a la religión como tal 
y, por lo tanto, a todas las comunidades religiosas por igual, equivale a una 
interpretación excesivamente estrecha de dicho principio”.206

V. Cuarta observación: la ideología laicista 
en México viola derechos humanos

Hoy prácticamente nadie objeta la tesis de que la Constitución mexicana de 
1917 y hasta antes de la reforma de 1992, fue una de las más violentas y re-
presoras en materia de libertad religiosa. Incluso agnósticos declarados y crí-
ticos de la Iglesia católica como Guillermo F. Margadant, llegaron a afirmar 
del texto fundamental de 1917 que ésta era la “Constitución más anticlerical 
del planeta al lado de la cual la Constitución actual soviética suena como 
música de Navidad”.207

1. Violaciones a los derechos humanos antes de la reforma 
constitucional de 1992

Ejemplos de lo anterior sobran, así los artículos de la Constitución que 
fueron modificados en 1992 fueron el 3o, 5o, 24, 27 y 130. En el caso del 
artículo 3o, los constituyentes de 1917 se opusieron abierta y radicalmente 
a una posible enseñanza religiosa, específicamente la católica. De ahí que 
desde 1917 expresamente se estableciera que “el criterio que orientará a di-
cha educación se mantendrá por completo ajeno a cualquier otra doctrina 
religiosa...”.208

206		 Ibidem, p. 131.
207		 Margadant, Guillermo Floris, La Iglesia ante el derecho mexicano, México, Miguel Ángel 

Porrúa, 1984, p. 22.
208		 El texto original señalaba en su parte conducente: “I. Garantizada por el artículo 24 

la libertad de creencias, el criterio que orientará a dicha educación se mantendrá por com-
pleto ajeno a cualquier doctrina religiosa y, basado en los resultados del progreso científico, 
luchará contra la ignorancia y sus efectos, las servidumbres, los fanatismos y los prejuicios”. 
Más adelante señalaba en su fracción IV: “Las corporaciones religiosas, los ministros de los 
cultos, las sociedades por acciones que, exclusiva o predominantemente, realicen actividades 
educativas, y las asociaciones o sociedades ligadas con la propaganda de cualquier credo re-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



106 JAVIER SALDAÑA SERRANO

Por otra parte, el original texto del artículo 5o. prohibía expresamente 
la realización de votos religiosos y el establecimiento de órdenes monásticas 
por ser estos limitantes a la libertad que, por otra parte, el propio Estado se 
atribuía en calificar.209

Del mismo modo, el artículo 24 que reconocía el derecho de libertad 
religiosa, imponía a la vez como limitante que la celebración del culto sólo 
podría realizarse al interior de los templos, los cuales estarían siempre bajo 
la vigilancia de la autoridad.210

Por su parte, el artículo 27 limitaba el derecho de propiedad de las Igle-
sias para adquirir, poseer o administrar bienes raíces, y los bienes que tu-
vieran pasaron a ser de la autoridad. En pocas palabras, los templos serían 
del Estado. En este mismo precepto se prohibía a los ministros de culto y 
a las corporaciones religiosas, patrocinar instituciones cuyo objeto fuera el 
auxilio de los necesitados.211

ligioso, no intervendrán en forma alguna en planteles en que se imparta educación primaria, 
secundaria y normal y la destinada a obreros o a campesinos”. Tena Ramírez, Felipe, Leyes 
fundamentales..., cit., pp. 818 y 819.

209		 Señalaba el referido artículo en su párrafo 3: “El estado no puede permitir que se 
lleve a efecto ningún contrato, pacto o convenio que tenga por objeto el menoscabo, la 
pérdida o el irrevocable sacrificio de la libertad del hombre, ya sea por causa de trabajo, de 
educación, o de voto religioso. La ley en consecuencia, no permite el establecimiento de ór-
denes monásticas, cualquiera que sea la denominación u objeto con que pretenda erigirse”. 
Ibidem, pp. 819 y 820.

210		 El original artículo 24 establecía: “Todo hombre es libre para profesar la creencia reli-
giosa que más le agrade y para practicar las ceremonias, devociones o actos del culto respec-
tivo, en los templos o en sus domicilios particulares, siempre que no constituyan un delito o 
falta penados por la ley. Todo acto religioso de culto público deberá celebrarse precisamente 
dentro de los templos, los cuales estarán siempre bajo la vigilancia de la autoridad”. Ibidem, 
p. 825.

211		 Esto se establecía en su artículo 27, fracciones II y III. En las que se dice: “II. Las 
asociaciones religiosas denominadas Iglesias, cualquiera que sea su credo, no podrán, en 
ningún caso, tener capacidad para adquirir, poseer o administrar bienes raíces, ni capitales 
impuestos sobre ellos; los que tuvieren actualmente, por sí o por interpósita persona, entra-
rán al dominio de la nación, concediéndose acción popular para denunciar los bienes que 
se hallaren en tal caso. La prueba de presunciones será bastante para declarar fundada la 
denuncia. Los templos destinados al culto público son de la propiedad de la nación, repre-
sentada por el Gobierno Federal, quien determinará los que deben continuar destinados a su 
objeto. Los obispados, casas cúrales, seminarios, asilos o colegios de asociaciones religiosas, 
conventos o cualquier otro edificio que hubiere sido construido o destinado a la administra-
ción, propaganda o enseñanza de un culto religioso, pasarán desde luego, de pleno derecho, 
al dominio directo de la nación, para destinarse exclusivamente a los servicios públicos de la 
Federación o de los Estados en sus respectivas jurisdicciones. Los templos que en lo sucesivo 
se erigieren para el culto público serán propiedad de la nación”.

Por su parte, la fracción III establecía: “Las instituciones de beneficencia, pública o priva-
da, que tengan por objeto el auxilio de los necesitados, la investigación científica, la difusión 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



107EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

El artículo que mejor expresaba la antirreligiosidad fue el 130, en éste se 
establecían, entre otras cosas, el no reconocimiento de personalidad jurídica 
a las Iglesias;212 la determinación, por parte de las legislaturas estatales del 
número máximo de los ministros de culto; sólo podían ser ministros de culto 
los mexicanos por nacimiento;213 los ministros de los cultos no podían hacer 
críticas a las leyes fundamentales del país, y en general del gobierno; los nue-
vos lugares destinados para el culto tenían antes que solicitar permiso de la 
Secretaría de Gobernación;214 no se reconocía, otorgaba dispensa o se deter-
minaba validez en los cursos oficiales a estudios hechos en los establecimien-
tos destinados a la enseñanza profesional de los ministros de los cultos;215 
quedaba prohibida la formación de agrupaciones políticas cuyo título tuvie-
ra palabra o indicación relacionada con alguna confesión religiosa.216

2. Violaciones a los derechos humanos después de la reforma 
constitucional de 1992

Después de 1992 y con las reformas constitucionales que en materia de 
libertad religiosa se realizaron, se podría suponer que las violaciones a los 

de la enseñanza, la ayuda recíproca de los asociados, o cualquier otro objeto lícito, no podrán 
adquirir más bienes raíces que los indispensables para su objeto inmediata o directamente 
destinados a él...”. Ibidem, p. 828.

212		 En su párrafo 5 se señalaba: “La ley no reconoce personalidad alguna a las agrupacio-
nes religiosas denominadas Iglesias”. Ibidem, p. 875.

213		 En sus párrafos 7 y 8 se establecía: “Las legislaturas de los Estados únicamente tendrán 
facultad de determinar, según las necesidades locales, el número máximo de ministros de los 
cultos”. “Para ejercer en los Estados Unidos Mexicanos el ministerio de cualquier culto, se 
necesita ser mexicano por nacimiento”. Idem.

214		 “Los ministros de los cultos nunca podrán, en reunión pública o privada constituida en 
junta, ni en actos del culto o de propaganda religiosa, hacer crítica de las leyes fundamentales 
del país, de las autoridades en particular, o en general del Gobierno; no tendrán voto activo, 
ni pasivo, ni derecho para asociarse con fines políticos”. La fracción siguiente señalaba: 
“Para dedicar al culto nuevos locales abiertos al público se necesita permiso de la Secretaría 
de Gobernación oyendo previamente al gobierno del Estado...”. Ibidem, pp. 875 y 876.

215		 “Por ningún motivo se revalidará, otorgará dispensa o se determinará cualquier otro 
trámite que tenga por fin dar validez a los cursos oficiales, a estudios hechos en los estableci-
mientos destinados a la enseñanza profesional de los ministros de los cultos. La autoridad que 
infrinja esta disposición será plenamente responsable y la dispensa o trámite referido será 
nulo y traerá consigo la nulidad del título profesional para cuya obtención haya sido parte la 
infracción de este precepto”. Ibidem, p. 876.

216		 “Queda estrictamente prohibida la formación de toda clase de agrupaciones políticas 
cuyo título tenga alguna palabra o indicación cualquiera que la relacione directamente con 
el funcionamiento de las instituciones públicas”. Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



108 JAVIER SALDAÑA SERRANO

derechos humanos en esta materia no deberían presentarse más. Sin embar-
go, esto no ha sido así. Aún se continúa asistiendo a una fuerte limitante de 
estos derechos encubierta bajo el pretexto de la «laicidad» estatal.

Un botón de muestra que confirmaría lo anterior sería el caso Yurécua-
ro en Michoacán, en el que se anularon las elecciones de un candidato ga-
nador por haber realizado supuestos actos públicos de carácter religioso en 
su campaña. Las acciones de las que se le acusaba eran haber iniciado sus 
actividades políticas asistiendo a una misa solemne en la parroquia de «La 
Purísima»; también haber hecho guardia de honor ante un féretro como 
acto propagandístico; así como saludar algunas imágenes religiosas en el 
cierre de su campaña electoral.217

Después de pasar por el Tribunal Electoral Local, el asunto terminó en 
la más alta instancia judicial del país en materia electoral, y dentro de los 
muchos argumentos que utilizó ésta a favor del «laicismo» mexicano termi-
nó diciendo:

Entre los principios que se desprenden del artículo 130 constitucional se en-
cuentra aquel referente a que dada su especial naturaleza y considerando la 
influencia que tienen los símbolos religiosos sobre la comunidad, así como 
atendiendo a lo importante y delicado que es la participación política y elec-
toral, los institutos políticos se deben abstener de utilizarlos, a efecto de con-
servar la independencia de criterio y racionalidad en cualquier aspecto de 
la vida política del Estado y su gobierno. En consecuencia, debe sopesarse la 
especial naturaleza que tienen los partidos políticos, como organizaciones o 
entidades de interés público, y cogarantes de la legalidad del proceso electo-
ral, en términos de lo prescrito en el artículo 41, párrafo segundo, base II, de 
la Constitución federal… Por lo anterior, resulta evidente que los principios 
rectores del artículo 130 constitucional privan en el texto del artículo 35, frac-
ción XIX, del Código Electoral del Estado de Michoacán.218

Otro caso emblemático fue el sucedido en Zimapán, Hidalgo, en el que 
se nulificó la elección para elegir a miembros del ayuntamiento, dada la 
presunta influencia que ejercieron unos sacerdotes para beneficiar a la pla-
nilla que resultó vencedora. Se dijo que el día de la elección los párrocos 
del lugar en las ceremonias religiosas celebradas a las ocho de la mañana y 
doce del día, en la parroquia de «San Juan Bautista» ubicada en Zimapán, 

217		 Un análisis detallado de este asunto puede verse en: Saldaña Serrano, Javier, “Están-
dares internacionales en materia de libertad religiosa”, Sentencias de la Suprema Corte de Justicia 
de la Nación desde el análisis de los derechos humanos. Recopilación de ensayos, México, SCJN-ONU, 
2011, pp. 405-435.

218		 Ibidem, p. 423.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



109EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

realizaron actos de proselitismo a favor de los candidatos de la planilla pos-
tulada por el Partido de la Revolución Democrática, mediante la expresión 
de frases que sin referirse de manera directa a dichos candidatos, sugerían 
que se votara por ellos.

Se dijo que los actos de proselitismo que favorecieron al candidato ga-
nador consistieron en expresiones como «votar por la vida» o «votar a favor 
de la vida», las cuales fueron el lema del candidato y la planilla ganadora.

Como se señaló, la autoridad judicial electoral que resolvió este caso, 
nulificó la elección argumentando que si bien los ministros de culto religioso 
no señalaban en forma expresa a la feligresía que votara por los candidatos 
del partido que resultó victorioso, sí que hubo una persuasión a votar por 
éstos cuando se propuso optar «por el que más respete la vida, por el que 
más promueve la vida».219 Para terminar estableciendo:

Por tanto, tomando en consideración los elementos probatorios aportados 
por la actora y los que este órgano jurisdiccional se allegó, además de los que 
invocó como hechos públicos y notorios, se concluye que resultan suficientes 
para demostrar que los ministros de culto religioso, el día de la jornada elec-
toral realizada el nueve de noviembre de dos mil ocho, durante las misas que 
oficiaron a las ocho de la mañana y doce horas de ese día, indebidamente 
invitaron a los ciudadanos presentes a votar por un candidato en particular, 
lo que resulta contrario al principio de separación Iglesia-Estado previsto en 
el artículo 130 de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, 
específicamente a lo señalado en el inciso e).220

Finalmente, es digno de mencionar el caso Mario López Valdez, aspi-
rante en ese momento a la gobernatura del Estado de Sinaloa, quien pro-
movió un juicio ante el Tribunal Federal Electoral contra el Consejo Estatal 
Electoral del Estado de Sinaloa por haberlo multado económicamente y 
atribuirle una serie de violaciones a diversos ordenamientos jurídicos del 
Estado.

Los hechos que se le imputaron a Mario López Valdez son que él había 
mantenido una reunión con integrantes de la Iglesia Cristiana Evangélica. 
También, sus declaraciones públicas al invocar a Dios como: “Ganaré con 
el apoyo de la voluntad popular y la de Dios”, o, “esto no lo paramos, cuan-
do la voluntad del pueblo, los astros y la de Dios estén alineados”. Esto llevó 
al Tribunal Federal Electoral a señalar, entre otras cosas:

219		 Ibidem, p. 421.
220		 Ibidem, p. 424.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



110 JAVIER SALDAÑA SERRANO

Sentado lo anterior, en concepto de esta Sala Superior, la conclusión a la que 
arribó el Consejo Estatal Electoral de Sinaloa resulta jurídicamente correcta, 
ya que las expresiones en comento sí resultan contraventoras de la Ley Elec-
toral de Sinaloa, pues rebasan el contenido de una simple propaganda elec-
toral, dado que se involucran expresiones que rebasan los límites legalmente 
permitidos.221

En efecto, analizadas las frases que fueron emitidas por el candidato de 
la Coalición El Cambio es Ahora por Sinaloa, al tener inmersa la palabra 
“Dios”, revisten una entidad suficiente para considerar que ello implicó la 
utilización de expresiones de carácter religioso.222

Tales frases, ciertamente deben de considerarse como manifestaciones 
tendentes a involucrar aspectos religiosos a la contienda electoral, dado que 
si bien pareciera que lo que se pretende destacar es el deseo personal del 
candidato “de que ganará las elecciones” ello lo hace depender en que el 
electorado y Dios, finalmente así lo decidan.223

Estos tres casos nos muestran a las claras cómo utilizando el pretexto 
de la insana separación y laicidad entre el Estado y las Iglesias se siguen 
violando derechos humanos de todo tipo, desde la misma libertad religiosa, 
de conciencia y de pensamiento, hasta la libertad de expresión de éstas, pa-
sando, por supuesto, por la transgresión a derechos de carácter político, et-
cétera, derechos que se encuentran en prácticamente todos los documentos 
internacionales protectores de derechos humanos que México ha firmado.

Desde este modo, el laicismo que aquí se invoca se encuentra en abierta 
oposición con el verdadero derecho de libertad religiosa, no sólo que toda 
persona tiene, sino de la que goza cualquier confesión religiosa. A partir de 
ahora, será interesante observar cómo la autoridad —cualquiera que sea 
el ámbito de su competencia—, habrá de interpretar, y particularmente 
aplicar, la reciente reforma al artículo primero de la Constitución mexicana 
que a la letra señala: “En los Estados Unidos Mexicanos todas las personas 
gozarán de los derechos humanos reconocidos en esta Constitución y en los 
tratados internacionales de los que el Estado Mexicano sea parte, así como 
de las garantías para su protección, cuyo ejercicio no podrá restringirse ni 
suspenderse salvo en los casos y bajo las condiciones que esta Constitución 
establece…”.

Y en su segundo párrafo consigna: “Las normas relativas a los derechos 
humanos se interpretarán de conformidad con esta Constitución y con los 

221		 Ibidem, p. 421.
222		 Idem.
223		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



111EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

tratados internacionales de la materia favoreciendo en todo tiempo a las 
personas la protección más amplía”.

Para terminar estableciendo en su tercer párrafo que: “Todas las autori-
dades, en el ámbito de sus competencias, tienen la obligación de promover, 
respetar, proteger y garantizar los derechos humanos de conformidad con 
los principios de universalidad, interdependencia, indivisibilidad y progre-
sividad. En consecuencia, el Estado deberá prevenir, investigar, sancionar y 
reparar las violaciones a los derechos humanos, en los términos que esta-
blezca la ley”. ¿Cabrá la posibilidad de que con estas reformas puedan darse 
casos como los de Yurécuaro, Zimapán, o el de Mario López Valdez? Sólo 
el tiempo lo dirá.

VI. Quinta observación: el laicismo carece 
de un contenido esencial que lo identifique

Una de las afirmaciones que con mayor frecuencia suele aparecer en prácti-
camente todos los escritos sobre el tema de la laicidad y el laicismo es —como 
lo hemos visto— que tales expresiones tienen significados muy variados, 
con lo cual, cada quien puede ofrecer su propia caracterización de lo que 
debería ser un Estado laico.

Lo que acaba de señalarse puede ser fácilmente comprobado si se echa 
un vistazo por algunos de los trabajos más representativos de dicho tema 
aparecidos en México. A estos convendría preguntarles: ¿Cuáles son las ca-
racterísticas que identifican a un Estado como laico?, ¿hay en este tipo de 
Estado un núcleo definitorio de su laicidad? Veamos cuáles son las notas 
identificatorias que algunos autores proponen.

Pedro Salazar, siguiendo a Pierluigi Chiassoni, enumera los siguientes 
principios en los que se establece la dimensión institucional de la laicidad: 

1) Principio de Neutralidad negativa del Estado (Principio de No-Interven-
ción negativa) que implica que, salvo algunos casos extremos, el Estado no 
debe prohibir actos de culto, individuales o de grupo, en aras de garantizar 
la libertad religiosa de las personas; 2) Principio de neutralidad positiva del 
Estado (principio de no intervención positiva), que impone al Estado omitir 
cualquier ayuda o subvención, directa o indirecta a favor de las religiones 
y sus organizaciones; 3) Principio de libertad de apostasía, que establece la 
igual dignidad del ateísmo; 4) Principio de neutralidad de las leyes civiles fren-
te a las normas morales religiosas.224

224		 Salazar Ugarte, Pedro, “Los dilemas de la laicidad”, CEPL,0, p. 27.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



112 JAVIER SALDAÑA SERRANO

Michelangelo Bovero, después de señalar que laicidad se refiere en 
modo neutral a ese conjunto de características identificadas como concep-
ciones no religiosas, o no confesionales, dirá que las características mínimas 
de la laicidad se pueden reducir a dos: “el antidogmatismo y la tolerancia”.225 
Lo primero se refiere a la “ausencia de dogmas, de aquello que es impuesto, 
aceptado y creído como irrefutable”,226 lo segundo, es lo antirrepresivo, laico 
“es quien considera que no existe ningún deber (mucho menos una obliga-
ción jurídica) de asumir determinadas creencias en torno a una cuestión”.227

Roberto J. Blancarte, por su parte, señala que se puede hablar de lai-
cidad cuando haya por lo menos tres elementos: “respeto de la libertad de 
conciencia, autonomía de lo político frente a lo religioso e igualdad de los 
individuos y sus asociaciones ante la ley, así como no discriminación”.228

Finalmente, Andrea Mutolo establece que la mayor o menor laicidad de 
un Estado puede ser evaluada sobre la base de los siguientes criterios:

la legitimidad de un Estado laico no está subordinada a otros poderes, como 
las instituciones religiosas o partidos políticos; un Estado laico rechaza cual-
quier ideología o la religión oficial; un Estado laico es neutral con respecto 
a las diferentes religiones e ideologías presentes, y garantiza la igualdad jurí-
dica de todos los ciudadanos, sin discriminación de creencias o de religión; 
un Estado laico reconoce y protege los derechos de la libertad de todos sus 
ciudadanos…; la legislación de un Estado laico no debe basarse en dogmas 
ideológicos o pretensiones de determinadas corrientes de pensamiento, sino 
debe moverse a fin de mantener la justicia, la seguridad y la cohesión social 
de sus ciudadanos.229

Como se puede apreciar, existe una enorme disparidad de argumentos 
para identificar a un Estado como laico. Sin embargo, si esto es así, se plan-
tean varios problemas dignos de mencionar. En primer lugar, se comprueba 
que se está ante una doctrina sin unidad interna, sin rasgos propios que la 
identifiquen como tal, y en consecuencia, cada quien puede ofrecer su par-
ticular concepción sobre lo que considera es un Estado laico. En rigor, ante 
lo que se está es ante una expresión que en el fondo no significaría nada 
realmente.

225		 Bovero, Michelangelo, “El concepto de laicidad”, CEPL, 2, p. 16.
226		 Idem.
227		 Ibidem, p. 17.
228		 Blancarte, Roberto, Para entender el Estado…, cit., p. 8.
229		 Mutolo, Andrea, “El laicismo y la idea de Estado confesional durante el conflicto 

religioso en México”, El Estado laico y los derechos humanos en México, 1810-2010, I, cit., p. 396.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



113EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Por otra parte y tomando en consideración la diversidad de notas ex-
puestas por los anteriores autores cabría formularse las siguientes pregun-
tas: Desde esta multiplicidad de rasgos, ¿cuáles podrían ser las caracterís-
ticas esenciales de la propuesta laicista?, ¿existe un contenido esencial que 
identifique a ésta?

En rigor tendríamos que decir que en el escenario de quienes defien-
den el Estado laico hay tal disparidad de opiniones y tanta diversidad de 
enfoques que es prácticamente irreconocible algún «núcleo esencial» que 
lo identifique; pero esto, en el fondo, beneficia a quienes defienden el lai-
cismo mexicano porque distorsionan a tal grado su propuesta que éste se 
hace prácticamente irreconocible y con esto, evidentemente, se inmunizan 
a toda crítica, manteniendo así su carácter ideológico, esto es, el de ser 
considerados o considerarse a sí mismos laicistas simplemente por seguir 
siendo laicistas.

Hay, sin embargo, un par de notas en las que quizá convenga detenerse, 
pues parece que estas son, al menos, las que más suenan cuando se habla 
del tema del Estado laico. Una de éstas es la de la «neutralidad» y la otra 
quizá sea la de «no discriminación». Pasemos brevemente a hacer alguna 
reflexión de cada una de éstas.

1. Neutralidad

Si se atiende a lo que Pedro Salazar —siguiendo a Pierluigi Chiassoni— 
establece, se ha de decir que su propuesta de neutralidad estatal puede ser 
analizada en dos partes. La primera de ellas abordaría lo que él identifica 
como neutralidad «negativa» y «positiva», es decir, tanto que el Estado no 
debe prohibir actos religiosos (individuales o de grupos), como que el Esta-
do no debe ayudar o subvencionar, ni directa ni indirectamente a ninguna 
religión o sus organizaciones. La segunda parte del análisis sobre la neutra-
lidad, probablemente sea la más significativa porque es la que comúnmente 
se repite en el discurso sobre la laicidad estatal, esta es, la exigencia de que 
las leyes civiles sean «neutras» respecto a las normas morales religiosas.

Por lo que al primer argumento corresponde, habrá que decir que la 
presunta neutralidad negativa por la que el Estado no puede prohibir acto 
religioso o de culto alguno, no es en el sentido estricto de la expresión nin-
guna neutralidad, pues de lo que se trata cuando no se impiden este tipo de 
prácticas, es del respeto incondicionado de un derecho fundamental como 
el de libertad religiosa de grupos e individuos, y si por alguna razón apare-
ció el Estado moderno fue precisamente por la salvaguarda de los derechos 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



114 JAVIER SALDAÑA SERRANO

más esenciales de la persona, no por ser neutro respecto de éstos. De modo 
que no puede hacerse pasar por neutral lo que resulta una obligación esta-
tal de no hacer. Más aún, ver a la laicidad como simple neutralidad nega-
tiva choca de frente con el nuevo papel que le corresponde al Estado en la 
salvaguarda de los derechos humanos, en este caso del derecho de libertad 
religiosa; este nuevo rol no es el de la simple abstención o neutralidad esta-
tal, sino el de la promoción de los derechos fundamentales. Lo ha señala-
do Bobbio al reconocer que al derecho estatal le corresponde una función 
«promotora»230 de tales derechos. Entiéndase bien, no se trata de fomentar 
una religión determinada, ni todas la religiones, sino promover las liberta-
des civiles que amparan ese aspecto. Así, el Estado debe fomentar y promo-
cionar la libertad religiosa de sus ciudadanos.

Lo segundo que conviene mencionar se refiere a lo identificado como 
libertad positiva, es decir, al Estado le está impedido ayudar o subvencionar 
—directa o indirectamente—, a ninguna religión o sus organizaciones. Esta 
tesis, en mi opinión, se presenta como contra-fáctica, porque no hay un solo 
ejemplo real en el que existiendo una expresión religiosa por parte de la 
ciudadanía o de la sociedad en general, el Estado no haya de auxiliar, y en 
un cierto sentido favorecer, tal expresión religiosa. De este modo, la religión 
guarda, cara al Estado, un cierto valor social que éste debe proteger, y a la 
vez promocionar la libertad que lo ampara, sin necesidad —claro está— de 
tomar partido en materia religiosa, ni tampoco acerca de cuál sea exacta-
mente el valor social del hecho religioso.

Por otra parte, aquellos ciudadanos que no profesasen ninguna religión 
pueden ejercer su libertad en ese sentido, y nadie les iba a obligar a abra-
zar alguna amparados precisamente en ese derecho. Ahora, el hecho de no 
profesar una religión, o peor aún, asumir un criterio antirreligioso como lo 
propone el laicismo mexicano, no puede conducirnos a impedir al Estado 
una cierta cooperación con el hecho religioso.231 Como hemos señalado en 
algún otro lugar, sólo el fanatismo podrá pretender que el influjo arreligioso 
o antirreligioso se imponga por encima de la libertad personal y colectiva 
de quienes tienen alguna religión cuando constituyen la gran mayoría de 
la comunidad.232 Y a la inversa, una sociedad mayoritariamente atea o ag-

230		 Bobbio, Norberto, Dalla struttura alla funzione. Nuovi Studio di teoria del diritto, Milán, Co-
minità, 1977, passim.

231		 Para un análisis detallado de lo que es el principio de cooperación entre la Iglesia ca-
tólica y el Estado en México, cfr. Patiño Reyes, Alberto, Libertad religiosa y principio de cooperación 
en hispanoamérica, México, UNAM, 2011, pp. 164-167.

232		 Saldaña Serrano, Javier y Orrego Sánchez, Cristóbal, Poder estatal y libertad religiosa…, 
cit., p. 41.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



115EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

nóstica, no puede ser objeto de alguna imposición religiosa, ni de ninguna 
coacción por no tenerla.233

El otro razonamiento que conviene hacer en torno a la neutralidad es-
tatal en materia religiosa tiene que ver con la pretensión de que el derecho y 
sus leyes sean «neutros» respecto a las normas morales religiosas.

Este argumento es engañoso. Lo que se pretende con éste es arrinconar 
o recluir las convicciones morales religiosas de las personas al puro ámbito 
privado, dejando para el derecho aquello que no sea moral ni mucho me-
nos religioso. El profesor Andrés Ollero lo ha dicho con especial claridad al 
establecer:

La autoridad moral, que los ciudadanos tienden con toda lógica a reconocer 
a las confesiones religiosas, se percibe como la pretensión de ejercer una po-
testad intrusa, no rubricada por los votos. El único modo de extirparla sería 
una forzada privatización de toda vivencia religiosa, negando legitimidad a su 
presencia pública. Procedería pues enmudecer por perturbador a cualquier 
magisterio confesional, por permitirse ilustrar doctrinalmente a sus fieles so-
bre cómo afrontar determinadas situaciones o problemas sociales.234

Al final, como el mismo profesor Ollero ha mencionado: “Se ha supe-
rado la vieja idea de que la religión sea el opio del pueblo, lo que obliga-
ba a perseguirla; se pasa en heroico progreso, a tolerarla como tabaco del 
pueblo: fume usted poco, sin molestar y, desde luego, fuera de los espacios 
públicos…”.235

Al hilo de lo que se viene señalando, quizá convenga desenmascarar el 
argumento de que el derecho y sus leyes han de ser neutrales respecto de las 
normas morales religiosas.

En primer lugar, si observamos con detenimiento, la moral de las princi-
pales religiones y más específicamente la católica, es una moral que está ba-
sada en el respeto incondicional de los derechos humanos. Así, por ejemplo, 
en cuestiones tan complejas como el aborto o la eutanasia, cuando la Iglesia 
Católica habla para oponerse a las mismas se está refiriendo al derecho hu-
mano a la vida que como tal debe ser respetado por las leyes civiles, no está 
imponiendo un dogma de fe.

Ese compromiso con los derechos humanos sin duda es una convicción 
moral, sea ésta asumida por las Iglesias o por el Estado, por los creyentes 
o no creyentes, pero justamente por considerarla de tan alto valor moral 

233		 Idem.
234		 Ollero Tassara, Andrés, Laicidad y laicismo, UNAM, México, 2010, p. 261.
235		 Ibidem, p. 262.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



116 JAVIER SALDAÑA SERRANO

es que se exige su reconocimiento en las leyes estatales, resultaría absurdo 
exigir un reconocimiento jurídico de algo que no tiene valor moral o éste es 
relativo. Repito, lo que ha de establecerse en las leyes es de tan trascendental 
valor moral que es necesario reconocerlo en éstas y los derechos humanos lo 
son, por eso la Iglesia católica los defiende.

Habermas no tiene ningún reparo en aceptar lo anterior al decir, si-
guiendo a Rawls:

El primer aspecto [de lo que llamó la visión amplia de la cultura política pú-
blica] es que las doctrinas comprehensivas razonables, sean religiosas o no 
religiosas, puedan introducirse en la discusión política pública en cualquier 
momento, a condición de que [provided that] se ofrezcan a su debido tiempo razones polí-
ticas apropiadas —y no razones derivadas tan sólo de las doctrinas comprehensivas— que 
basten para apoyar lo que las doctrinas comprehensivas dicen apoyar.236

Y continua Habermas por su cuenta: “Esto significa que las razones 
políticas que se aporten en cada caso no pueden ser propuestas meramente 
como un pretexto, sino que tienen que «contar» también con independen-
cia del contexto religioso en el que están incorporadas”.237

El problema es que cuando los derechos humanos son defendidos como 
convicciones por los representantes de las Iglesias, o por los mismos cre-
yentes, se les excluye, imponiéndoles un laicismo disfrazado. Así, “Atribuirá 
de modo gratuito patente de neutralidad a sus parciales propuestas de no 
contaminación. Conseguirá así, con particular eficacia imponer sus convic-
ciones por el simpático procedimiento de no confesarlas; no porque se lo 
pueda considerar poco convencido, sino sólo por haberlas formulado desde 
presupuestos filosóficos o morales no abiertamente similares a los de una 
confesión religiosa…”.238

Finalmente, conviene también señalar que un argumento más que criti-
ca la neutralidad referida tiene que ver con el deslinde entre lo jurídico y lo 
moral. Desde esta postura, se recluye lo religioso y sus propuestas morales 
al ámbito privado, mientras se reserva lo jurídico al ámbito público.239 Esta 
propuesta la califica Ollero de simplista y, lo más grave, deja sin resolver el 
problema decisivo: “cómo podemos trazar una frontera entre uno y otro; 
de dónde obtendremos los criterios para resolver si determinado problema, 
por su relevancia pública, ha de ser regulado por el derecho o si cabe pri-

236		 Habermas, Jürgen, Entre naturalismo y religión…, cit., p. 130.
237		 Idem.
238		 Ollero Tassara, Andrés, Laicidad y laicismo…, cit., p. 264.
239		 Ibidem, p. 263.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



117EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

vatizarlo dejándolo al albur de los criterios morales de cada cual”.240 Como 
señala el propio Ollero: “Si surge el problema es porque sólo partiendo de 
un determinado concepto del hombre, y de la inevitable traducción de éste 
en un código moral, cabrá deslindar qué exhortaciones morales merecen 
apoyo jurídico y cuáles cabría confiar a la benevolencia del personal”.241

La respuesta en este punto parece clara: “A la hora de abordar esta 
cuestión clave no cabe otra solución que determinar el ámbito de lo jurí-
dicamente relevante, teniendo como referencia —de modo más o menos 
consciente— unos perfiles de justicia objetiva”.242

2. No discriminación

Queda un último punto que tiene que ver con el asunto de la «no discri-
minación» en materia religiosa que el laicismo defiende. Quienes esgrimen 
este argumento suelen señalar que se incurre en una discriminación cuando 
se viola el principio de igualdad religiosa, con lo cual, parece que hay una 
correlación entre la «igualdad religiosa» y la «no discriminación» por mo-
tivos religiosos.

No se entrará aquí en un análisis detallado del significado jurídico de la 
igualdad religiosa, de esto ya nos hemos ocupado en otro lugar,243 simple-
mente se dirá que la igualdad religiosa ante la ley significa que para la au-
toridad estatal, no existen clases o categorías de personas o grupos que sean 
sujetos titulares del derecho de libertad religiosa y de su ejercicio.244

Ahora bien, el hecho de no reconocer categorías de personas o grupos 
religiosos como titulares del derecho de libertad religiosa, obliga necesaria-
mente a precisar dos cosas: primero, en el caso de las personas como sujetos 
titulares de este derecho, se ha de incluir en este supuesto igual a quienes 
profesan una convicción religiosa (creyentes), que a quienes no la tienen 
(ateos y agnósticos), porque el derecho de libertad religiosa incluye también 
a estos últimos,245 y el reconocimiento de este derecho por parte del Estado 

240		 Idem.
241		 Idem.
242		 Idem.
243		 Saldaña Serrano, Javier y Orrego Sánchez, Cristóbal, Poder estatal y libertad religiosa…, 

cit., pp. 45-47
244		 Viladrich, Pedro-Juan, “Los principios informadores del derecho eclesiástico español”, 

Derecho eclesiástico del…, cit., p. 225
245		 Saldaña Serrano, Javier, “Derecho de libertad religiosa y principio de libertad religio-

sa. Bases teóricas para un derecho eclesiástico mexicano”, Persona y Derecho, 40-II, Pamplona, 
1999, pp. 494-497.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



118 JAVIER SALDAÑA SERRANO

tendrá que ser igual. Aquí, no puede haber diferencias en la posesión del 
título del derecho.

Sin embargo, en el caso de los grupos religiosos, la igualdad ante la ley 
no tiene nada que ver con la uniformidad. En este supuesto, el tratamiento 
que el Estado ha de asumir tendrá que ser ajustado a las particularidades y 
precisos contornos de cada una de las diferentes confesiones o grupos reli-
giosos.246

El correlato de esta igualdad religiosa es, como se señaló, la «no discri-
minación» por motivos religiosos, entendida ésta, como lo establece Vila-
drich: como la “expresa prohibición constitucional de cualquier acepción 
privilegiada, distinción, restricción o exclusión que basada en motivos re-
ligiosos tenga por objeto o por resultado la supresión o el menoscabo de la 
igualdad de titularidad y de ejercicio del derecho de libertad religiosa, del 
resto de derechos fundamentales y libertades públicas en el orden político, 
económico, social, cultural o en cualquier otro orden de la vida pública”.247

VII. Conclusiones

Llegados a este punto, proponemos las siguientes conclusiones:
Primera. La reforma al artículo 40 de la Constitución mexicana al ha-

ber incorporado la característica de laica de la República fue innecesaria, 
porque ésta ya era vivida por la sociedad mexicana a través del principio de 
separación reconocido en el artículo 130 constitucional.

Así, el término laica ya se encontraba literalmente expresado en la pro-
pia Constitución, en su artículo 3o. referido a la educación. Igualmente se 
puede reconocer también en el artículo 3o. de la Ley de Asociaciones Re-
ligiosas y Culto Público al calificar al Estado como laico. De la misma ma-
nera se encuentra consignado en el artículo 32 del Reglamento de esta Ley. 
Por eso se puede decir que la laicidad mexicana ya formaba parte del modo 
de vida de la sociedad mexicana, y por tanto la referida reforma fue com-
pletamente innecesaria. La única justificación a tal reiteración no puede ser 
otro que el espíritu persecutor del poder político contra la Iglesia Católica.

Segunda. Es necesario distinguir perfectamente entre laicidad y laicis-
mo. La primera es positiva, porque hace referencia a la independencia que 

246		 Saldaña Serrano, Javier y Orrego Sánchez, Cristóbal, Poder estatal y libertad religiosa…, 
cit., p. 46.

247		 Viladrich, Pedro-Juan, “Los principios informadores del derecho eclesiástico español”, 
Derecho eclesiástico del…, cit., p. 226.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



119EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

el Estado tiene respecto de cualquier religión y confesión religiosa, en cam-
bio, el segundo, desconoce y rechaza la dimensión religiosa como valor re-
levante en la vida social.

Tercera: La laicidad que hoy establece el artículo 40 de la Constitución 
mexicana, aunque revestida de un lenguaje liberal por el respeto de los de-
recho humanos y de la separación entre la Iglesia y el Estado, en el fondo 
lo que plantea no es otra cosa sino el papel que juega la religión en la vida 
pública de la sociedad, para limitar sus derechos más esenciales como son el 
de libertad religiosa y la legitima expresión de la misma. Con lo cual, el dis-
curso de la laicidad mexicana es a todas luces ideológico y engañoso, pues 
en aras de defender un supuesto Estado laico, lo que realmente se hace es 
limitar la participación de los creyentes en el debate público, tesis que ver-
daderos liberales como Habermas no tienen ningún reparo en denunciar 
como erróneo.

Cuarta: El discurso de la laicidad en México ha servido para violar de-
rechos humanos; la historia de las relaciones Iglesia-Estado así lo demues-
tra, y aunque se esperó que con las reformas de 1992 no existieran más 
violaciones a estos derechos, esto no fue así. Hoy, en el México del 2019 se 
siguen violentando derechos de las personas creyentes cuando tratan de in-
tervenir legítimamente en el debate público. Esta violación no sólo ha sido 
impulsada desde el poder político, sino que también ha sido confirmada por 
los órganos de impartición de justicia.

Sin embargo, y a pesar de lo anterior, es deseable que con la reforma al 
artículo primero de la Constitución en materia de derechos humanos lleva-
da a efecto en el 2011, las cosas cambien en beneficio de los creyentes y de 
sus derechos más elementales.

Quinta: El laicismo defendido en México carece de un contenido esen-
cial que lo identifique. Esto se puede comprobar al revisar las distintas notas 
con las que se pretende caracterizar al mismo. Son tantas y de tan diverso 
signo que se vuelve irreconocible, beneficiando con esto a quien se dice lai-
cista pues lo inmuniza de toda crítica. Pero esto nos confirma, una vez más, 
que se trata de un argumento ideológico y sin contenido alguno. Probable-
mente los dos caracteres que identifiquen al laicismo sean el de neutralidad 
y de no discriminación. Sin embargo, estos deben ser entendidos en su justa 
dimensión.

Al final, pienso que las palabras de Norberto Bobbio son certeras y con-
viene recordarlas cuando de laicismo oímos hablar en México y también en 
el resto del mundo. Estas fueron expresadas como justificación ante su nega-
tiva de firmar el Manifiesto laico y son: “lo que no me gustó de su manifiesto 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



120 JAVIER SALDAÑA SERRANO

laico y que me llevó a no firmarlo, te lo digo francamente, el tono beligeran-
te utilizado por los redactores del texto para defender sus tesis: un lenguaje 
insolente, propio de un viejo anticlericalismo, irrespetuoso, ¿puedo decirlo 
en una palabra?: no laico, emotivo y humoral, que no se expresa mediante 
argumentos y que parece rechazar cualquier forma de diálogo”.248 Así es el 
laicismo mexicano.

248		 Bobbio, Norberto, citado por Pedro Salazar Ugarte en “Laicidad y democracia radi-
cal”, Laicidad. Una asignatura pendiente…, cit., pp. 215 y 216.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



121

Capítulo quinto

LOS TRIBUNALES MEXICANOS 
ANTE LA LIBERTAD RELIGIOSA

I. Planteamiento del problema

Un déficit de la cultura jurídica mexicana, específicamente la dedicada a la 
libertad religiosa y a las relaciones Iglesia-Estado, es no voltear la vista a lo 
que los tribunales mexicanos resuelven en estas materias. Las razones pueden 
ser muchas, yo aventuro dos: una puede ser que hay muy pocos asuntos que 
involucren problemas religiosos que lleguen a ser ventilados ante las instan-
cias jurisdiccionales. La segunda, en íntima relación con la anterior, es que 
suelen ser las instancias administrativas las que resuelven estos asuntos antes 
de que pasen a los juzgados o tribunales. En cualquier caso, creo que este 
déficit debe ser subsanado y es menester poner atención a las resoluciones 
que la justicia mexicana ha emitido para saber si en sus sentencias realmente 
hay una verdadera cultura de los derechos humanos o, por el contrario, aún 
los tribunales siguen arrastrando una visión decimonónica y jacobina de las 
relaciones Iglesia(s)-Estado y del respeto a la libertad religiosa.

Este es el objetivo que perseguiremos a lo largo de las siguientes líneas: 
analizar algunos de los asuntos más significativos resueltos por los tribunales 
mexicanos en los que se encuentra involucrado el ejercicio de la libertad 
religiosa. Para ello procederemos del siguiente modo: primero, enunciare-
mos brevemente los antecedentes y hechos del caso en cuestión, para, en 
segundo lugar, exponer algunos de los argumentos que sirvieron a la ins-
tancia respectiva para resolver el asunto, comentando, finalmente, dichos 
razonamientos.

Antes de entrar al tratamiento de los casos más significativos ha de 
señalarse que si bien el Poder Judicial en general, y particularmente la 
Suprema Corte de Justicia de la Nación, ha resuelto muy pocos asuntos 
relativos al derecho de libertad religiosa, esto no quiere decir que a lo largo 
de su historia tal derecho no haya sido objeto de preocupación por parte 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



122 JAVIER SALDAÑA SERRANO

de ésta,249 aunque bien es verdad no ha tenido protagonismo alguno en las 
preocupaciones de la Corte mexicana.

Lo anterior es distinto en el caso de otros tribunales como es el de los 
juzgados electorales, donde sí han existido numerosas resoluciones que in-
volucran el derecho de libertad religiosa. Los casos que han sido resueltos 
por dichas instancias y que serán objeto de este estudio son: Yurécuaro en 
Michoacán; Zimapán en Hidalgo; el juicio de protección de derechos polí-
ticos promovido por el Mario López Valdez (Malova) antes de ser goberna-
dor de Sinaloa; el caso Aguascalientes por el que se confirma la elección de 
gobernador de Estado; otro asunto radicado también en Aguascalientes por 
el que se impungnó la candidatura a diputado local; el caso Terrenate en 
Tlaxcala; el asunto Parras de la Fuente en Coahuila y el caso de la Iglesia 
Nativa Americana de México. Este último asunto fue analizado por la Su-
prema Corte de Justicia de la Nación.

Como lo señalabamos en renglones precedentes, sólo destacaremos aque-
llos aspectos importantes tanto de los antecedentes y hechos del caso como 
de las resoluciones de los tribunales resolutores, para ello, en algunas partes 
del trabajo transcribiremos aquellos segmentos del expediente que más nos 
interesen para nuestro comentario final entrecomillándolas. Es obvio que en 
los extensos y embarazosos expedientes de cada uno de los casos referidos 
existen una enorme cantidad y variedad de argumentos que podrían ser ob-
jeto de múltiples comentarios, precisiones y aclaraciones. Sin embargo, nos 
circunscribiremos a formular comentarios generales a los mismos, esto con el 
único afán de mostrar el pensamiento laicista de los juzgadores.

II. Análisis del caso Yurécuaro 
en Michoacán

1. Antecedentes y hechos

El juicio de revisión constitucional electoral SUP-JRC-604/2007, pro-
movido por el Partido Revolucionario Institucional (PRI), en contra de la 
sentencia de ocho de diciembre de 2007, dictada por el Tribunal Electoral 
del Estado de Michoacán, al resolver los juicios de inconformidad TEEM-
JIN-049/2007 y TEEM-JIN-050/2007 acumulados.

249		 Una compilación que reúne las discusiones que la Corte ha mantenido en esta mate-
ria puede verse en: La Suprema Corte de Justicia y la Cuestión Religiosa, 1917-1940, 2a. ed., 2 ts., 
México, Suprema Corte de Justicia de la Nación, 2006, passim.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



123EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Los hechos son los siguientes: El once de noviembre de 2007 se realiza-
ron elecciones en el Estado de Michoacán, entre otras, las de los integrantes 
del Ayuntamiento de Yurécuaro.

El catorce de noviembre el Consejo Municipal Electoral de Yurécuaro 
realizó el cómputo de la votación, declarando la validez de los comicios y 
otorgando las constancias de validez, mayoría y asignación de regidores de 
representación proporcional a los candidatos respectivos. En esa ocasión 
quien resultó ganador para el cargo de presidente municipal fue el candi-
dato del PRI.

Inconformes con los resultados y la calificación de la elección declara-
da por la autoridad electoral correspondiente, el Partido Acción Nacional 
(PAN) y la Coalición “Por un Michoacán Mejor”, interpusieron recursos de 
inconformidad en contra de dichos actos.

Los recursos de impugnación se radicaron ante el Tribunal Electoral 
del Estado de Michoacán con las claves TEEM-JIN-049/2007 y TEEM-
JIN-050/2007. En sentencia del ocho de diciembre, el tribunal local resol-
vió las impugnaciones de manera acumulada en el sentido de declarar la 
nulidad de la elección municipal recurrida, revocar las constancias de vali-
dez y de mayoría, así como privar de efectos a la asignación de regidurías 
de representación proporcional. A consecuencia de la nulidad, en el propio 
fallo se ordenó notificar al Congreso del Estado, así como al Instituto Elec-
toral del Estado para los efectos legales procedentes.

Inconforme con el fallo, el trece de diciembre, el Partido Revoluciona-
rio Institucional (PRI) promovió una demanda de juicio de revisión consti-
tucional electoral. La autoridad responsable tramitó el medio de impugna-
ción y en su oportunidad lo remitió a la Sala Superior del Tribunal Electoral 
del Poder Judicial de la Federación.

Por acuerdo de Presidencia del Tribunal Federal del catorce de diciem-
bre se formó el expediente SUP-JRC-604/2007 y se turnó a la ponencia de 
la Magistrada María del Carmen Alanís Figueroa, para los efectos precisa-
dos en el artículo 19, párrafo 1, inciso a), de la Ley General del Sistema de 
Medios de Impugnación en Materia Electoral.

Por auto de veintidós de diciembre de dos mil siete, se admitió a trámite 
la demanda, recibiéndose el informe circunstanciado y las actuaciones del 
juicio de origen, se reconoció el carácter de terceros interesados a los parti-
dos políticos que comparecieron a juicio, se admitieron las pruebas que re-
sultaron procedentes, se cerró la instrucción y los autos quedaron en estado 
de dictar sentencia.

Los hechos del caso se resumirían del siguiente modo: se le acusó al can-
didato ganador (Jaime Pérez Gómez del PRI) de realizar una serie de actos 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



124 JAVIER SALDAÑA SERRANO

públicos (correspondientes a su campaña electoral) en lugares religiosos, y 
de utilizar signos e imágenes religiosos en su campaña, violando de esta ma-
nera disposiciones locales que prohibían dichos actos y el empleo de tales 
signos e imágenes. Una de las varias notas periodísticas dan perfectamente 
cuenta del más importante acto, supuestamente religioso-propagandístico, 
en el que incurrió el candidato referido: “Jaime Pérez Gómez, candidato 
a Presidente Municipal de Yurécuaro Michoacán por el Partido Revolu-
cionario Institucional (PRI), dio inicio a sus actividades de campaña, asis-
tiendo a una solemne misa en la Parroquia de ‘La Purísima’, en Yurécuaro; 
acompañado por los integrantes de su planilla, comité directivo municipal, 
simpatizantes, familiares y amigos. Acto litúrgico celebrado a las ocho de la 
mañana”.250

Después fue acusado de otros actos propagandísticos, entre los más sig-
nificativos están, por ejemplo, hacer guardia ante un féretro, o el de saludar 
a imágenes religiosas en el cierre de su campaña, etcétera. Para los efectos 
que aquí importan, centraremos nuestro comentario en la asistencia del 
candidato a la ceremonia religiosa, aunque evidentemente también los otros 
acontecimientos juegan un papel relevante en la decisión final tanto del Tri-
bunal Local como de la Sala Superior del Tribunal Electoral Federal.

2. Consideraciones del tribunal en el caso Yurécuaro

Son varios los argumentos que el tribunal local utilizó para anular la 
elección referida, la más importante es que las pruebas ofrecidas por el PAN 
para oponerse al resultado de la elección fueron aptas para justificar la nuli-
dad de la elección, pues giran en torno a la utilización de símbolos religiosos 
en la campaña electoral. Así, se acusó al candidato del PRI de siempre tener 
la intención de que la gente lo relacionara con aspectos, temas, símbolos e 
imágenes religiosos, para lograr con ello influir en el electorado, quien lo 
asociaría con la confesión religiosa católica, coaccionando moral y espiri-
tualmente su decisión de voto.

Inconforme, el PRI impugnó la resolución del tribunal local por consi-
derar que hubo una interpretación incorrecta del artículo 35, fracción XIX 
del Código Electoral del Estado de Michoacan, que señala: “Los partidos 
políticos están obligados a: XIX. Abstenerse de utilizar símbolos religiosos, 
así como expresiones, alusiones o fundamentaciones de carácter religioso en 
su propaganda”.

250		 Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación, Sala Regional (veintitrés de 
diciembre de dos mil siete). Expediente SUP-JRC-604/2007, p. 23.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



125EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Según el PRI, esta disposición sólo está dirigida a los partidos políti-
cos, no a las personas en particular (candidatos). En cualquier caso, señaló 
el PRI, de ser cierto que hubo una violación por parte del candidato, “la 
naturaleza jurídica de tales actos generarían la instauración de un proce-
dimiento administrativo sancionador electoral, bajo el amparo del arábigo 
36 de la legislación comicial local, misma que establece que: “Los partidos 
políticos pueden solicitar ante el Consejo General, aportando elementos de 
prueba, que se investiguen las actividades de otros partidos, cuando existan 
motivos fundados para considerar que incumplen alguna de sus obligacio-
nes, o que sus actividades no se apegan a la ley”. Esto es muy importante 
y habrá que enfatizarlo porque las sanciones para tal procedimiento admi-
nistrativo son muchas, pero en ninguna de ellas se establece la anulación de 
las elecciones tal y como resolvió el Tribunal Local y confirmó la instancia 
federal.

Son varios los razonamientos que en la resolución final de la Sala Su-
perior del Tribunal Federal Electoral se esgrimieron para confirmar la re-
solución del tribunal local de anular la elección, todos ellos muy interesan-
tes aunque también muy discutibles, por ejemplo, su particular y extraño 
concepto de laicidad y de educación laica, etcétera. Temas estos que siendo 
especialmente importantes no serán objeto de este comentario.

No podemos transcribir todos los razonamientos esgrimidos, sólo nos 
conformaremos con el siguiente:

Entre los principios que se desprenden del artículo 130 constitucional se en-
cuentra aquel referente a que dada su especial naturaleza y considerando la 
influencia que tienen los símbolos religiosos sobre la comunidad, así como 
atendiendo a lo importante y delicado que es la participación política y elec-
toral, los institutos políticos se deben abstener de utilizarlos, a efecto de con-
servar la independencia de criterio y racionalidad en cualquier aspecto de la 
vida política del Estado y su gobierno. En consecuencia, debe sopesarse la 
especial naturaleza que tienen los partidos políticos, como organizaciones o 
entidades de interés público, y cogarantes de la legalidad del proceso electo-
ral, en términos de lo prescrito en el artículo 41, párrafo segundo, base II, de 
la Constitución federal… Por lo anterior, resulta evidente que los principios 
rectores del artículo 130 constitucional privan en el texto del artículo 35, frac-
ción XIX, del Código Electoral del Estado de Michoacán.251

El Tribunal Federal resolvió: “Se confirma la sentencia reclamada dic-
tada el ocho de diciembre del año en curso, por el Tribunal Electoral del 

251		 Ibidem, pp. 76-78.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



126 JAVIER SALDAÑA SERRANO

Estado de Michoacán, al resolver los juicios de inconformidad”.252 Es decir, 
la Sala Superior confirmó la sentencia que anulaba la elección en Yurécua-
ro, Michoacán.

3. Comentario a la resolución de la Sala Superior Electoral

En el caso Yurécuaro, nuestra atención se centrará en la asistencia por 
parte del candidato del PRI a la celebración religiosa (misa), sin olvidar la 
guardia que hizo ante un féretro y el saludo a unas imágenes religiosas en el 
cierre de su campaña.

Descritos así tales hechos sólo demuestran que el referido candidato 
ejerció, de manera libre y en diferentes lugares, su derecho de libertad re-
ligiosa a través de distintas manifestaciones. Estos hechos se encuentran en 
perfecta sintonía con prácticamente la totalidad de los documentos inter-
nacionales protectores de derechos humanos, por ejemplo, el artículo 2 de 
la Declaración Americana de Derechos y Deberes del Hombre de 1948, y 
principalmente el artículo 18 de la Declaración Universal de Derechos Hu-
manos también del mismo año. El primero expresamente establece: “Toda 
persona tiene el derecho de profesar libremente una creencia religiosa y de 
manifestarla y practicarla en público y en privado”.253 El segundo señala: 
“Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia 
y de religión; este derecho incluye la libertad de cambiar de religión o de 
creencia, así como la libertad de manifestar su religión o su creencia, indivi-
dual o colectivamente, tanto en público como en privado, por la enseñanza, 
la práctica, el culto y la observancia”.254

El hecho de que el candidato haya asistido a una misa, encuadra perfec-
tamente en aquella manifestación de carácter religioso que todo ciudadano 
tiene de profesar libremente su creencia religiosa, igual pública que privada-
mente. En ningún momento hay evidencias de que el candidato instrumen-
talizara los objetos, signos e imágenes religiosas para imponer, o al menos 
sugerir, el voto del electorado a su favor dada su condición de fiel católico, o 
su cercanía con esta Iglesia. Tampoco hay evidencia contundente de que el 
candidato pidiera no votar por los otros candidatos dado que ellos no asisten 
a misa, o de atacarlos por no ser cercanos a la Iglesia católica. En ninguna 
parte del expediente hay evidencias al respecto.

252		 Ibidem, p. 135.
253		 Hervada, Javier y  Zumaquero, José Manuel, Textos internacionales de derechos humanos, 2a. 

ed., Pamplona, Eunsa, 1992, p.105.
254		 Ibidem, p. 142.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



127EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

De este modo, tanto el tribunal local como la Sala Superior, «deducen», 
«infieren», «creen», que el candidato tuvo la intención de usar dichos signos 
religiosos para hacerle ver al electorado sus profundas convicciones religio-
sas y su gran adhesión a la fe católica, y así persuadirlos o inducirlos a que 
votaran por él.

Más allá de la consideración negativa que las autoridades tienen del 
electorado, al considerarlos incapaces de discernir racionalmente por quién 
votar, delante de lo que nos encontramos es, nada menos y nada más, que 
de una sanción impuesta no por hechos o evidencias claras y comprobadas 
(los únicos para imponer una sanción), sino por «creencias» o «intuiciones» 
de ambos tribunales. Esto ya es grave, pero lo es más aún cuando dichas 
«creencias» o «intuiciones jurídicas», violentan el derecho fundamental de 
libertad religiosa; un derecho reconocido positivamente en diferentes docu-
mentos internacionales protectores de derechos humanos. Así, desde meras 
suposiciones se atenta contra un derecho reconocido fácticamente en los di-
ferentes documentos. Dicho de otra forma, por simples inferencias se violan 
derechos humanos.

Al hilo de lo que se viene comentando, conviene también decir que uno 
de los argumentos que suelen emplearse para limitar dichas expresiones de 
libertad religiosa a las personas es su condición de “candidato” a un cargo 
de elección popular. Se afirma que teniendo esta condición se está impedi-
do de asistir a cualquier celebración religiosa, dado que puede generar un 
cierto sentimiento de adhesión entre el público votante a su candidatura. 
Este argumento es muy recurrente pero igualmente débil. La lógica indica 
que si realmente los derechos humanos son universales e incondicionados 
—como prácticamente toda la doctrina nacional e internacional recono-
ce— la condición de candidato a un cargo público no es óbice para limitar 
los derechos humanos, en este caso el de libertad religiosa, de lo contrario 
estaríamos ante el absurdo de considerar que mientras se es candidato no 
se goza de este derecho (aunque se tenga), o gozando del mismo, en tal 
condición debe ejercerse tan limitadamente (ejercicio exclusivamente pri-
vado de la religión) que lo hace desaparecer del todo. Habrá que decirlo 
con claridad, los derechos humanos mantienen una serie de características 
identificadoras que hacen que su reconocimiento y protección esté más allá 
de cualquier condición política.

En rigor, los dos argumentos de los tribunales no son producto sino 
de una ideología decimonónica, radicada en un distorsionado e inexacto 
concepto de laicidad como es el que maneja la Sala Superior del Tribunal 
Federal Electoral, particularmente de la magistrada Alanís. Tal y como ha 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



128 JAVIER SALDAÑA SERRANO

razonado en este caso la Sala Superior, nos muestra a las claras que desco-
noce que laicidad no puede confundirse con laicismo;255 la laicidad ha de 
entenderse como la legítima autonomía del poder político y del fenómeno 
religioso, no como el desconocimiento, rechazo o persecución de las convic-
ciones religiosas personales, aunque sean candidatos u ocupen ya un cargo 
público. Lo que hace la Sala Superior con esta resolución es asumir una 
actitud negativa ante lo religioso, violentando el derecho de libertad religio-
sa reconocido en los textos internacionales. La Sala Superior no alcanza a 
comprender que el respeto incondicionado del derecho fundamental de li-
bertad religiosa no es el de coaccionar a quien la ejerce, sino el de reconocer 
positivamente que tales expresiones de la libertad religiosa están presentes 
en la conformación social y constituyen, en sí mismos, un factor de identifi-
cación social y cultural.

La actitud de la Sala Superior es la misma actitud negativa y de rechazo 
que se observa en el articulo 130 constitucional y el resto de la legislación en 
materia de libertad religiosa, incluyendo, por supuesto, la Ley de Asociacio-
nes Religiosas y Culto Público.

A la luz de lo anterior, se observa claramente la indiferencia que la 
Sala Superior tuvo de los textos internacionales de derechos humanos que 
protegen la libertad religiosa, al no ser capaz de considerar lo que dichos 
textos establecen cuando defiende la posibilidad de libremente “manifestar 
su religión o sus creencias, individual o colectivamente, tanto en público 
como en privado, mediante el culto, la celebración de los ritos, las prácticas 
y las enseñanzas”, tal y como establece el Pacto Internacional de Derechos 
Civiles y Políticos de 1966 en su artículo 18.1. O de no “ser objeto de medi-
das coercitivas que puedan menoscabar su libertad de tener o de adoptar la 
religión o las creencias de su elección”, tal y como plantea el numeral 2 de 
tal artículo en el documento señalado.

Sobre la incorrecta resolución que tomó el tribunal en este caso, tam-
bién se han pronunciado importantes pensadores de la argumentación ju-
rídica. Es el caso del profesor español Manuel Atienza, quien en un largo 
comentario a la resolución del caso Yurécuaro dirá: “El tratamiento que la 
sentencia da al fenómeno de la religión (o del catolicismo) no me parece que 
esté moral y politicamente justificado”.256 Y continúa más adelante: “Lo 
que sí es pertinente traer a colación es que la sentencia parece implicar (al 

255		 Ollero Tassara, A., Laicidad y laicismo, México, UNAM, 2010, pp. 93-144.
256		 Atienza, Manuel, “Reflexiones sobre tres sentencias del Tribunal Electoral”, Comenta-

rios a las sentencias del Tribunal Electoral, 19, México, Tribunal Electoral del Poder Judicial de la 
Federación, 2009, p. 52.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



129EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

menos implícitamente) que una determinada concepción religiosa (o al uso 
de sus símbolos) se le da un trato peor del que recibiría una ideología (o sus 
símbolos) que no tuviese ese carácter…”.257

III. Análisis del caso Zimapán en Hidalgo

1. Antecedentes y hechos

El nueve de noviembre de dos mil ocho, se llevó a cabo la jornada electoral 
para elegir a los miembros de los ayuntamientos en el Estado de Hidalgo. El 
doce de noviembre siguiente, el Consejo Municipal Electoral en Zimapán, 
Estado de Hidalgo, realizó el cómputo municipal, declaró la validez de la 
elección y otorgó la constancia de mayoría a la planilla postulada por el Par-
tido de la Revolución Democrática (PRD).

Inconforme con los resultados anteriores, el dieciséis de noviembre 
de dos mil ocho, la Coalición “Más por Hidalgo”, a través de Alma Delia 
Chávez Sánchez, en su carácter de representante propietaria ante el Con-
sejo Municipal Electoral en Zimapán, Estado de Hidalgo, promovió juicio 
de inconformidad, el cual fue registrado bajo el número de expediente JIN-
84-CMPH-022/2008, y resuelto el primero de diciembre siguiente por el 
Tribunal Electoral del Poder Judicial del Estado de Hidalgo, en el que se 
declararon infundados e inoperantes los agravios esgrimidos por la citada 
coalición, y aunque hubo una modificación en el cómputo final, de todos 
modos el Tribunal Electoral del Poder Judicial del Estado de Hidalgo validó 
el otorgamiento de la constancia de mayoría expedida a favor de la planilla 
de candidatos postulados por el Partido de la Revolución Democrática.

No obstante, la Coalición “Más por Hidalgo” promovió juicio de revi-
sión constitucional electoral ante el Tribunal Federal Electoral, quien lo re-
gistró bajo el número ST-JRC-15/2008, en contra de la sentencia de fecha 
primero de diciembre de dos mil ocho, emitida por el Tribunal Electoral del 
Poder Judicial del Estado de Hidalgo.

En este caso, son varios los hechos que se atribuyen al sacerdote de 
Zimapán y que son objeto de impugnación por el Partido Revolucionario 
Insitucional (PRI) para que la Sala Regional del Tribunal Federal Electoral 
revocara la resolución del Tribunal local de Hidalgo, y declarara la nulidad 
de la elección. Aquí sólo transcribiremos uno:

257		 Ibidem, p. 53.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



130 JAVIER SALDAÑA SERRANO

En el presente asunto, la coalición inconforme solicita la nulidad de la elec-
ción del ayuntamiento celebrada el nueve de noviembre del año dos mil ocho 
en el Municipio de Zimapán, Estado de Hidalgo, porque refiere que el día de 
la jornada electoral, los párrocos de nombres Víctor Manuel Castillo Vega y 
Clemente Mendoza Flores, respectivamente, en las ceremonias religiosas ce-
lebradas a las ocho de la mañana y doce del día, en la parroquia de San Juan 
Bautista ubicada en Zimapán, realizaron actos de proselitismo a favor de los 
candidatos de la planilla postulada por el Partido de la Revolución Demo-
crática, mediante la expresión de frases que sin referirse de manera directa a 
dichos candidatos, sugerían que se votara por ellos.258

Sostiene que los actos de proselitismo que favorecieron al candidato 
ganador del PRD consistieron en expresiones como “votar por la vida”, 
en concreto por el candidato que estuviera a “favor de la vida”, las cuales 
a decir de la actora, fueron el lema utilizado en la propaganda política del 
Partido de la Revolución Democrática.

2. Consideraciones del tribunal en el caso Zimapán

Muchos son los argumentos que la Sala Regional del Tribunal Federal 
Electoral utilizó para pedir la anulación de la elección. Sólo se transcribirá 
el que consideramos más importante para estos efectos:

Así las cosas, si bien en el documento que los ministros de culto religioso le-
yeron en las misas celebradas a las ocho y doce horas del nueve de noviembre 
de dos mil ocho, no se hace referencia en forma explícita al Partido de la 
Revolución Democrática o a sus candidatos a Presidente Municipal, síndicos 
y regidores postulados para integrar el Ayuntamiento del Municipio de Zi-
mapán, Hidalgo, lo cierto es que se invitó a las personas presentes a votar en 
las elecciones a presidentes municipales que se celebraría ese mismo día (nue-
ve de noviembre de dos mil ocho), ejerciendo responsablemente su derecho 
ciudadano, para lo cual se les propuso optar “por el que más respete la vida, 
por el que más promueve la vida”, con lo que se evidencia que se utilizaron 
expresiones que, como ha quedado demostrado con antelación, identifican 
a José María Lozano Moreno postulado por el Partido de la Revolución De-
mocrática como candidato a Presidente Municipal en Zimapán, así como al 
Movimiento Cívico: “Todos Somos Zimapán”, que el mencionado ciudada-
no encabeza, y esos elementos se introdujeron en el desarrollo de las misas, 

258		 Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación, Sala Regional (siete de enero de 
dos mil nueve). Expediente ST-JRC-15/2008, p. 74.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



131EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

de manera marginal o circunstancial, pero que es claro que tenían como fina-
lidad promocionar la candidatura mencionada.259

La Sala Regional del Tribunal Federal Electoral determinó:

Por tanto, tomando en consideración los elementos probatorios aportados 
por la actora y los que este órgano jurisdiccional se allegó, además de los que 
invocó como hechos públicos y notorios, se concluye que resultan suficientes 
para demostrar que los ministros de culto religioso, el día de la jornada elec-
toral realizada el nueve de noviembre de dos mil ocho, durante las misas que 
oficiaron a las ocho de la mañana y doce horas de ese día, indebidamente 
invitaron a los ciudadanos presentes a votar por un candidato en particular, 
lo que resulta contrario al principio de separación Iglesia-Estado previsto en 
el artículo 130 de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, 
específicamente a lo señalado en el inciso e).260

En ese sentido resolvió:

Primero. Se revoca la sentencia de fecha primero de diciembre de dos mil 
ocho, emitida por el Tribunal Electoral del Poder Judicial del Estado de Hi-
dalgo, en el juicio de inconformidad registrado bajo el número de expedien-
te JIN-84-CMPH-022/2008, por las razones expuestas en el considerando 
quinto de este fallo… Segundo. Se decreta la nulidad de la elección de 
miembros del Ayuntamiento del Municipio de Zimapán, Estado de Hidal-
go, celebrada el nueve de noviembre de dos mil ocho. En consecuencia, se 
revoca la declaración de validez de la elección y las constancias de mayoría 
expedidas a favor de la planilla registrada por el Partido de la Revolución 
Democrática.261

3. Comentarios a la resolución de la Sala Superior Electoral

El caso Zimapán es aún más grave y delicado que el caso Yurécuaro, 
pues la Sala Regional está sancionando por partida doble tanto al candidato 
como a los sacerdotes que supuestamente lo apoyaron. En el caso del can-
didato habrá que decir que nunca manifestó implícita o explícitamente su 
adhesión a una confesión religiosa, ni siquiera se sabe si comulga con algún 
ideario religioso, más bien se esperaría que fuera un crítico de la ideologia 
religosa y particularmente la sostenida por la Iglesia Católica por lo que al 

259		 Ibidem, p. 177.
260		 Idem.
261		 Ibidem, pp. 199 y 200.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



132 JAVIER SALDAÑA SERRANO

derecho a la vida se refiere, dada su condición de candidato de un partido 
político como el PRD, crítico del pensamiento católico.

Hay que señalar tambien que tampoco se dice que el candidato haya 
utilizado símbolos religiosos para fundamentar en ellos su campaña políti-
ca, o inducir a los votantes a que votaran por él dado su ideario religioso. 
De modo que se le sanciona por algo en donde él nunca intervino como 
candidato.

Por lo que a los sacerdotes se refiere, la situación es igualmente delicada 
o quizá más grave, porque la autoridad supone que intervinieron directa-
mente para favorecer a un candidato, a aquél que estaba en sintonía con su 
ideario religioso. Ahora bien, hay que decir que cualquier miembro de la 
Iglesia Católica (en este caso los sacerdotes) que hable en favor del derecho 
a la vida, como parte de su ideario religioso, se encuentra en perfecta sinto-
nía con lo que establece el artículo 3 de la misma Declaración Americana 
de Derechos y Deberes del Hombre: “Toda persona tiene el derecho de 
profesar libremente una creencia religiosa y de manifestarla y practicarla en 
público y en privado”. O el artículo 18 de la Declaración Universal: “Toda 
persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia y de re-
ligión; este derecho incluye la libertad de cambiar de religión o de creen-
cia, así como la libertad de manifestar su religión o su creencia, individual 
o colectivamente, tanto en público como en privado, por la enseñanza, la 
práctica, el culto y la observancia”.

Ahora bien, el hecho de que los sacerdotes hayan leído un documento 
donde se defiende la vida humana, y de que hayan invitado a sus feligreses 
a reflexionar el voto el día de las elecciones tomando en consideración su 
compromiso como católicos, no puede hacer pensar ni deducir a la Sala 
Regional que hubiera existido una especie de pacto entre los sacerdotes y 
el candidato, quien, por otra parte, tuvo como eslogan de su campaña el 
respeto por el derecho a la vida. La Sala Regional tenía que demostrar efec-
tivamente la existencia de algún acuerdo entre ellos, o que las declaraciones 
de los sacerdotes fueron tan directas como para obligar a los feligreses a vo-
tar por el candidato y, por lo que se puede conocer, esto no existe.

Por consiguiente, que los sacerdotes lean en sus homilías aquellas di-
rectrices propias de su ideario religioso porque así se los pidió su Obispo, 
pertenece, según hemos visto en los documentos internacionales, al derecho 
de libertad religiosa que como seres humanos tienen; no sólo eso, sino que 
es su obligación hacerlo, máxime cuando se trata de defender un derecho 
fundamental como es el derecho a la vida que todo ser humano tiene. Si se 
negara el derecho de difundir su ideario religioso por su condición de sacer-
dote llegaríamos al absurdo de que hay condiciones de seres humanos que 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



133EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

imposibilitan el disfrute de los derechos humanos reconocidos en los docu-
mentos internacionales.

De ahí que convendría señalar que la defensa de los derechos humanos 
ha de ser respetada siempre, independientemente de donde provenga tal 
defensa, pero la Sala Regional no parece entender esto, ella cree que sola-
mente ciertas condiciones de personas pueden hacerlo y que si lo hace un 
sacerdote y por mala suerte tal defensa corresponde con los lemas de cam-
paña de algún candidato, entonces la victoria en las elecciones tendrá que 
ser nula. Si la historia conoció la inquisición religiosa hoy estamos delante 
de la inquisición electoral. De esto ya nos hemos ocupado en alguno de 
nuestros trabajos.262

En este sentido y aunque Atienza comentó el caso Yurécuaro, sus ob-
servaciones son bastante pertinentes y adecuadas a Zimapán porque se re-
fieren precisamente al derecho que tienen los miembros de la Iglesias de 
expresar libremente su ideario religioso en defensa de los derechos funda-
mentales. Así, dirá el experto en argumentación jurídica al analizar el artí-
culo 130 constitucional cuando éste defiende la separación «absoluta» entre 
la Iglesia y el Estado:

…Pues bien, si «absoluta» se entiende en el sentido de que el Estado debe ser 
neutral y que las iglesias no deben de gozar de privilegios (deben sujetarse a la 
ley), no hay, en mi opinión, nada que objetar. Pero lo que no parece aceptable 
es que por «absoluta» se entienda que las Iglesias (y, en particular, la Iglesia 
Católica) no puedan defender (como el resto de la gente, organizada en agru-
paciones o individualmente) las doctrinas que tengan a bien en relación con 
cuestiones como el divorcio, el aborto, la homosexualidad, la eutanasia, entre 
otros, estrechamente ligadas a su credo religioso y que tienen claro significa-
do político, de manera que poseen la capacidad de influir en las preferencias 
electorales de los ciudadanos…263

Y remata contundentemente “¿Estaría prohibido, de acuerdo con la 
Constitución mexicana, un partido cristiano demócrata (de los que ha habi-
do —y sigue habiendo— unos cuantos en Europa)? Si así fuera, ¿no habría 
que pensar que la Constitución contradice la normativa internacional en 
materia de derechos humanos?”.264

262		 Saldaña, Javier, “Del derecho fundamental de libertad religiosa. Objeciones a un ar-
gumento”, Diez años de vigencia de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público en México (1992-
2002), México, IIJ-UNAM, 2003, pp. 129-147.

263		 Atienza, Manuel, “Reflexiones sobre tres sentencias del Tribunal Electoral”, Comenta-
rios a las sentencias…, cit., p. 55.

264		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



134 JAVIER SALDAÑA SERRANO

IV. Análisis del caso Malova en Sinaloa

1. Antecedentes y hechos

Fue un juicio para la protección de los derechos político-electorales del 
ciudadano (SUP-JDC-165/2010), promovido por Mario López Valdez, en 
contra del acuerdo ORD/11/064 emitido por el Consejo Estatal Electo-
ral del Estado de Sinaloa, relacionado con el procedimiento administrativo 
sancionador seguido en su contra y de la Coalición “El Cambio es Ahora 
por Sinaloa”, por la comisión de infracciones a la normativa electoral del 
Estado de Sinaloa.

Los hechos son los siguientes:

El ocho de junio de dos mil diez, el representante propietario de la Coalición 
‘Para Ayudar a la Gente’ presentó queja administrativa en contra de Mario 
López Valdez y de la Coalición ‘El Cambio es Ahora por Sinaloa’ por la 
presunta comisión de infracciones a lo dispuesto en los artículos 130 de la 
Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos; 30 primer párrafo, 
fracción VI, y 117 Bis I, primer párrafo, fracción I, de la Ley Electoral del 
Estado de Sinaloa.265

Por acuerdo del 10 de junio de 2010, la Comisión Estatal Electoral de 
Sinaloa tuvo por admitida la queja administrativa, por lo que ordenó inte-
grar el expediente QA-049/2010 y emplazar a los denunciados.

 El veinticinco de junio de dos mil diez, el Consejo Estatal Electoral del Es-
tado de Sinaloa, aprobó el dictamen ORD/11/064 al tenor de los siguientes 
puntos resolutivos: PRIMERO.- Se declara fundada la queja interpuesta por 
la Coalición ‘Para Ayudar a la Gente’ en contra del ciudadano Mario López 
Valdez (MALOVA) y de la Coalición ‘El Cambio es Ahora por Sinaloa’, en 
virtud de haberse acreditado plenamente que se incurrió en violación a la Ley 
Electoral del Estado de Sinaloa, en los términos expresados en el conside-
rando VII del presente dictamen. SEGUNDO.- En consecuencia del punto 
resolutivo anterior, se le impone al ciudadano Mario López Valdez una multa 
de 500 quinientos días de salario mínimo general vigente en el Estado, que 
a razón de $54.47 cincuenta y cuatro pesos cuarenta y siete centavos diarios 
equivale a $27,235.00 veintisiete mil doscientos treinta y cinco pesos, confor-
me a lo dispuesto en el artículo 248 fracción VIII segundo párrafo de la Ley 

265		 Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación, Sala Superior (veintiocho de 
julio de dos mil diez). Expediente SUP-JDC-165/2010.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



135EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Electoral del Estado de Sinaloa, por las razones expresadas en el consideran-
do VIII del presente dictamen. TERCERO.- De igual forma, se le impone a 
la Coalición ‘El Cambio es Ahora por Sinaloa’ una sanción consistente en la 
amonestación pública, por las razones expuestas en el considerando VII del 
presente dictamen, conforme a lo dispuesto por el artículo 247 fracción I de 
la Ley Electoral del Estado de Sinaloa.266

El señor Mario López Valdez argumentó ante la Sala Superior del Tri-
bunal Federal Electoral que la autoridad local violó en su perjuicio sus de-
rechos de expresión y asociación y también su derecho de ser votado en 
igualdad de condiciones.

Son varios los hechos que se le imputan a quien en ese entonces era 
candidato a la gubernatura por el Estado de Sinaloa, dentro de los más des-
tacados están: la reunión que el candidato sostuvo el 29 de mayo de 2010 
con integrantes de la Iglesia Cristiana Evangélica y una reunión más en 
junio. Por otra parte, las declaraciones del candidato fueron en el sentido 
de invocar a Dios. Una de ellas, que según la magistrada ponente María del 
Carmen Alanís, fue plenamente ratificada y utilizada en forma indebida 
fue: “Ganaré con el apoyo de la voluntad popular y la de Dios” y “esto no 
lo paramos, cuando la voluntad del pueblo, los astros y la de Dios estén ali-
neadas”. Un Diario de circulación local dio cuenta de los hechos: “Ganaré 
con la voluntad popular y la de Dios”: Mario López Valdez. El candidato a 
gobernador de la coalición PAN-PRD-Convergencia, Mario López Valdez, 
aseguró que con el apoyo de “la voluntad popular y la de Dios” ganará las 
elecciones del 4 de julio, e incluso sostuvo que: los astros están alineados” 
para que se dé ese resultado. Ello, en el encuentro que tuvo con decenas de 
cristianos, a quienes los exhortó a ir por “12 votos” y les pidió igual cantidad 
de ideas y de pesos. “Quiero que los evangélicos trabajen para que gane-
mos” (El Sol de Sinaloa).

2. Consideraciones del Tribunal en el caso Malova

Son varios los argumentos que la magistrada ponente del expediente 
SUP-JDC-165/2010 presentó para justificar su decisión de sancionar al 
candidato. Todos ellos especialmente discutibles. Aquí sólo mencionaremos 
algunos:

Sentado lo anterior, en concepto de esta Sala Superior, la conclusión a la que 
arribó el Consejo Estatal Electoral de Sinaloa resulta jurídicamente correcta, 

266		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



136 JAVIER SALDAÑA SERRANO

ya que las expresiones en comento sí resultan contraventoras de la Ley Elec-
toral de Sinaloa, pues rebasan el contenido de una simple propaganda elec-
toral, dado que se involucran expresiones que rebasan los límites legalmente 
permitidos”.

En efecto, analizadas las frases que fueron emitidas por el candidato de 
la Coalición “El Cambio es Ahora por Sinaloa”, al tener inmersa la palabra 
“Dios”, revisten una entidad suficiente para considerar que ello implicó la 
utilización de expresiones de carácter religioso.

Tales frases, ciertamente deben de considerarse como manifestaciones 
tendentes a involucrar aspectos religiosos a la contienda electoral, dado que 
si bien pareciera que lo que se pretende destacar es el deseo personal del 
candidato “de que ganará las elecciones” ello lo hace depender en que el 
electorado y Dios, finalmente así lo decidan.

Dichas expresiones en su contexto, no pueden considerarse como meras 
alusiones retóricas o coloquiales por parte de Mario López Valdez. Su em-
pleo, atendiendo a las circunstancias en que se externaron, es decir, toman-
do en cuenta que se dieron en reuniones proselitistas, más bien denotan la 
intención del candidato de externar su pretensión en el sentido de “Si Dios 
quería” era posible que alcanzara el triunfo en la próxima jornada electoral, 
es decir, señaló que obtendría el triunfo debido a que influiría en su favor una 
deidad religiosa.

Se considera que la forma en que fueron externadas resultan persuasivas 
hacia el electorado, puesto que conllevan una carga que necesariamente trae 
aparejada la vinculación de un aspecto religioso con la contienda electoral, 
circunstancia que se traduce en una velada inducción encaminada a allegarse 
de adeptos, valiéndose precisamente de la fuerza que por sí sola representa la 
palabra en comento.

El mero concepto teológico y social que existe de tal concepto en nuestra 
sociedad, tiende a hacer una referencia natural a un ser supremo, común-
mente invocado en ciertas doctrinas religiosas para conseguir sus propósitos, 
de ahí que su involucramiento en los eventos en cuestión, por sí mismo impo-
ne una acción tendente a generar en el electorado una idea en el sentido de 
que se quería destacar, tal figura o creencia religiosa.

Sobre esto, cabe resaltar que no tendrían el mismo impacto las expresiones 
en comento, si éstas se hubiesen realizado en un marco ajeno a la contienda 
electoral no habría razón para considerarlas como contraventoras de la nor-
mativa electoral, dado que es permitido que cualquier persona “ordinaria” 
externe lo que siente, piensa y profese libremente la religión de su preferen-
cia; sin embargo, al darse por un candidato, en eventos proselitistas, frente 
a simpatizantes y a escasos días de la jornada electoral, ello hace imposible 
desvincularlas del proceso electoral y, menos aún, tenerlas como meras alu-
siones de uso común.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



137EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

La Sala Superior del Tribunal Federal Electoral llegó a la siguiente re-
solución: “Se confirma el acuerdo ORD/11/064 emitido por el Consejo 
Estatal Electoral del Estado de Sinaloa, relacionado con el procedimiento 
administrativo sancionador seguido en contra de Mario López Valdez y de 
la Coalición “El Cambio es Ahora por Sinaloa”, por la comisión de infrac-
ciones a la normativa electoral del Estado de Sinaloa”.

3. Comentarios a la resolución del caso Malova

En este breve análisis hemos igualmente de decir que comentarios como 
los realizados en renglones precedentes se pueden señalar del caso Malova. 
Aquí, es verdad que a más de reunirse con personas pertenecientes a grupos 
de evangélicos, el entonces candidato profirió expresiones verbales en los 
que se pronunció la palabra “Dios”. De aquí, la Sala Superior del Tribu-
nal Federal Electoral «infiere» que dicha palabra y la expresión completa 
que el candidato manifestó, “revisten una entidad suficiente para considerar 
que ello implicó la utilización de expresiones de carácter religioso”; “cierta-
mente deben de considerarse como manifestaciones tendentes a involucrar 
aspectos religiosos a la contienda electoral”; “denotan la intención del can-
didato”; “resultan persuasivas hacia el electorado”; “se traduce en una vela-
da inducción encaminada a allegarse de adeptos”; tuvieron la intención de 
“generar en el electorado una idea en el sentido de que se quería destacar, 
tal figura o creencia religiosa”; etcétera.

¿Con base a entidades suficientes, consideraciones tendentes, denota-
ciones, persuasiones, etcétera, se violan derechos?, ¿Qué evidencia clara e 
inobjetable se señala en los argumentos anteriores para confirmar las san-
ciones que la autoridad respectiva local impuso al candidato? Ninguna; ob-
jetivamente no hay una sola prueba fehaciente y un argumento irrefutable 
que confirme la violación a la legislación respectiva por parte de Malova. 
La señora magistrada, como sucedió en el caso Yurécuaro (curiosamente 
fue la misma magistrada ponente), sólo hace «interpretaciones personales», 
«inferencias», «deducciones de lo que ella cree» fueron los efectos de las de-
claraciones hechas por Malova, es decir, puras creencias. Con esto se deja 
fuera cualquier criterio de interpretación en favor de los derechos humanos 
y particularmente del derecho de libertad religiosa. Desde aquí, lo único 
que tenemos no son argumentos irrefutables como para confirmar una san-
ción, sino meras suposiciones, es decir, pura ideología.

El otro argumento empleado por la magistrada ponente señala que si 
dichas expresiones se hubieran realizado en un marco ajeno a la contienda 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



138 JAVIER SALDAÑA SERRANO

electoral no serían objeto de discusión, pues está permitido que cualquier 
persona “ordinaria”, externe sus convicciones religiosas, pero al ser hechas 
por un candidato en un evento proselitista “hace imposible desvincular-
las del proceso electoral y, menos aún, tenerlas como meras alusiones de 
usos común”. Sobre esto, me remito a lo que se ha señalado en renglones 
precedentes. Quizá sólo agregaríamos una pregunta: ¿cómo hace la señora 
magistrada para separar la calidad de ser humano, titular de una serie de 
derechos fundamentales, de la condición de candidato de un partido polí-
tico? ¿Cómo puede ella diseccionar al ser humano de su ser como persona 
y como candidato con las legítimas aspiraciones políticas que puede tener? 
Me parece que desde la óptica del respeto incondicionado de los derechos 
humanos no es posible afirmar que hay derechos para las personas “ordi-
narias” y no los hay cuando éstas son “candidatos”. Esto no es tomarse en 
serio los derechos humanos, sino defender una ideología inconfesa, la de 
laicismo, tal y como comentamos en renglones precedentes.

Por otra parte, no hay que olvidar que en culturas como la nuestra, es 
común y corriente agradecer de manera coloquial a Dios por algún favor 
recibido, o por albergar la esperanza de un acontecimiento futuro, pero 
nadie por este hecho debe sancionar a alguien por proferir tal afirmación, 
¿qué pensarían los norteamericanos de tal absurdo cuando en su cultura es 
obligación jurar el cargo de Presidente de los Estados Unidos de América 
con la mano sobre la Biblia, o los ingleses que establecen como obligación 
el que su reina sea miembro de la Iglesia anglicana?

Desde lo que acaba de señalarse, cómo habría que entender entonces el 
artículo 12.1 de Pacto de San José de Costa Rica que a la letra dice “Toda 
persona tiene derecho a la libertad de conciencia y de religión. Este derecho 
implica la libertad de conservar su religión o sus creencias, o de cambiar de 
religión o de creencias, así como la libertad de profesar y divulgar su reli-
gión o sus creencias, individual o colectivamente, tanto en público como en 
privado”.

Es verdad que uno de los límites del ejercicio de los derechos fundamen-
tales es, como lo dicen buena parte de las legislaciones, el orden público; 
sin embargo, este concepto es indeterminado y por lo tanto, requiere de un 
ejercicio interpretativo y argumentativo267 que va más allá del simple hecho 
de repetir lo que las disposiciones jurídicas en materia de libertad religiosa 
existen en México.

Por razones de espacio no puedo detenerme en una mayor explicación, 
pero sí quisiera, al menos, señalar dos ejemplos de los diversos criterios que 

267		 De Bartolomé Cenzano, José Carlos, El orden público como límite al ejercicio de los derechos y 
libertades, Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 2002.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



139EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

hay a propósito de las inconsistencias argumentativas en la revisión de la 
Sala Superior del caso Malova. Uno de los argumentos es:

Conforme a lo narrado, como se adelantó, se estima que no le asiste la razón 
al inconforme, pues la responsable en el dictado de la resolución cumplió con 
el artículo 16 de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos, 
pues analizó de manera integral el material probatorio que obraba en autos, 
analizando el contexto de las expresiones que fueron emitidas, otorgándo-
les el alcance probatorio que estimó pertinente, lo cual le permitió estar en 
condiciones de determinar que la conducta imputada a Mario López Valdez 
relacionada con la utilización de expresiones de carácter religioso, debía ca-
talogarse como infractora de la normativa electoral del Estado de Sinaloa.

Una referencia tan clara a la falacia de autoridad difícilmente se podrá 
ver en otro lugar. El hecho de que en la resolución se diga que la autoridad 
respectiva tuvo razón porque valoró “integralmente” las pruebas no es ar-
gumento de una instancia revisora, es simplemente decir que la autoridad 
tenía razón y ya. ¿Por qué?, ¿Cuáles son los razonamientos para aseverar 
que la autoridad valoró acertadamente el material probatorio? Eso es lo que 
se esperaba que dijera y no lo señaló. Aquí no se puede hablar de argumen-
tación sino de falacias.

Otro de los presuntos argumentos empleados por el Tribunal Federal 
Electoral es el siguiente:

En otro orden, se estima que resulta infundado el agravio a través del cual se 
cuestiona que fue indebida la valoración que se realizó del material proba-
torio que obraba en autos tendentes a acreditar la infracción a lo dispuesto 
por los artículos 30, párrafo segundo, fracción VI y 117 Bis I, fracción I, de 
la Ley Electoral de Sinaloa, así como 130 de la Constitución Política de los 
Estados Unidos Mexicanos, relacionada con la utilización de expresiones de 
carácter religioso.

¿Por qué? A esta pregunta el Tribunal responde: “Esto, ya que la valo-
ración que realizó la responsable se encontró ajustada a derecho”. Des-
pués se transcriben los artículos constitucionales y legales antes citados, y 
de ahí se deduce que efectivamente se violó la ley, sin dar una sola razón de 
porqué se interpretó el texto normativo en un sentido (el de limitar el dere-
cho fundamental, haciéndolo desde lo que literalmente señala la ley) y no 
en favor del mayor respeto y protección del derecho fundamental. En una 
argumentación lo que uno espera es que se ofrezcan razones a propósito de 
por qué se interpreta en un sentido y no en otro, máxime cuando se trata 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



140 JAVIER SALDAÑA SERRANO

de la protección de un derecho fundamental. Se tendría que demostrar que 
las palabras y acciones que Malova hizo, supuestamente empleando símbo-
los religiosos, las utilizó para fundamentar directamente su campaña, pero 
en la resolución del Tribunal Federal Electoral no se ve por ninguna parte 
esta justificación. Esto es ideología y nada más.

V. Análisis del caso “Aguascalientes grande 
y para todos y Morena”

1. Antecedentes y hechos

Es el juicio de revisión constitucional electoral, expediente SUP-
JRC-328/2016 resuelto por la Sala Superior del Tribunal Federal Electoral 
del Poder Judicial de la Federación y por el que se revoca la sentencia emi-
tida por la Sala Administrativa y Electoral del Poder Judicial del Estado de 
Aguascalientes.

Contrario a lo que sucedió en los casos anteriores, el caso Aguascalien-
tes se resolvió a favor de la libertad religiosa. Lo hechos son que el nueve de 
octubre de dos mil quince dio inicio el proceso electoral 2015-2016 para la 
renovación de los cargos de gobernador, diputados y miembros del ayunta-
miento en el Estado de Aguascalientes. El cinco de junio de dos mil dieciséis 
se llevó a cabo la elección de gobernador. El doce de junio siguiente, en se-
sión extraordinaria, el Consejo General del Instituto Estatal Electoral llevó 
a cabo el computo final de la elección de gobernador resultando ganador 
Martín Orozco Sandoval, postulado por el Partido Acción Nacional, orde-
nando la expedición de la constancia de mayoría.

Inconformes con la elección, MORENA y la coalisión “Aguascalientes 
Grande y para Todos” interpusieron recursos de nulidad, mismo que origi-
naron los diversos SAE-RN-0144/2016 y SAE-RN-0146/2016. Respecto 
a la primera, la Sala Electoral determinó sobreseer el recurso de nulidad 
interpuesto por MORENA, por considerar que este partido carecía de in-
terés jurídico para interponer el medio de impugnación. Lo que decidió en 
el segundo fue desestimar los agravios expuestos por la coalición. Inconfor-
mes, la coalición y MORENA promovieron respectivos juicios de revisión 
constitucional electoral, turnándose dichos asuntos, ya acumulados, en la 
ponencia del magistrado Salvador Olimpo Nava Gomar.

Una de las violaciones determinantes fue la de no respetar la separación 
del Estado y las Iglesias. Son varias las pruebas que se ofrecen para justificar 
la violación señalada. Así, se presentó una testimonial notarial en la cual 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



141EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

aparece un video con el título «entrevista exclusiva con Hugo Valdemar, vo-
cero de la Arquidiócesis de México», publicado el cuatro de agosto de dos 
mil dieciséis y por el cual se pretende acreditar una injerencia directa de la 
Iglesia Católica en las elecciones de Aguscalientes.

Otro argumento que se pretendió utilizar fue que la Iglesia Católica 
faltó a lo dispuesto en el artículo 130 constitucional “al manifestar, días an-
tes de la jornada electoral, una posición adversa a las políticas impulsadas 
por el presidente de la República y al actual Gobernador de Aguascalientes 
—ambos pertenecientes al Partido Revolucionario Institucional— respecto 
al matrimonio entre personas del mismo sexo e invitar a la ciudadanía a 
votar por el candidato que promueve los valores católicos de la familia”.268 
Esto se llevó a cabo, entre otros medios, a través de una carta pastoral del 
Obispo de Aguascalientes.

Un argumento más fue la colocación de mantas afuera de la catedral 
de Aguascalientes, “cuyo contenido invitaba a los cristianos a votar por los 
valores precisados en la «Carta pastoral, pues se aduce que independiente-
mente de que su existencia se certificó una dia después de la jornada electo-
ral, es plausible presumir que se colocaron previamente a esa fecha, dada su 
finalidad de incidir en la decisión del voto»”.269

Uno más fue la existencia de un tríptico y un video emitido por la Co-
misión Diocesana Pastoral Social de la Diócesis de Aguascalientes “en los 
cuales se explicaba la posición de la iglesia católica en el proceso electoral, 
particularmente respecto a la vida humana y el matrimonio”.270

Otro argumento fue la celebración de dos misas en las parroquias de 
San Miguel Arcángel y Santo Niño del Salto, en donde se dio lectura a la 
carta pastoral anunciada.

Uno más de los argumentos con los que se acusó a la Iglesia Católica 
de intervenir fue la firma entre el candidato ganador y diversas asociaciones 
civiles con carácter conservador.

2. Consideraciones del Tribunal en el caso “Aguascalientes grande 
y para todos y Morena”

El magistrado ponente fue exponiendo por qué desde el punto de vista 
jurídico y de defensa de los derechos humanos, los anteriores argumentos 

268		 Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación, Sala Superior (diecinueve de 
octubre de dos mil dieciséis). Expediente SUP-JRC-328/2016, pp. 44 y 45.

269		 Ibidem, p. 47.
270		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



142 JAVIER SALDAÑA SERRANO

no eran sostenibles. Es obvio que no transcribiré todos y cada uno de estos 
argumentos, pero sí me interesa exponer al menos uno, por más extenso que 
éste sea y ocupe varios párrafos:

…del análisis integral y contextualizado de las pruebas que obran en los ex-
pedientes en que se actúa, esta Sala Superior considera que si bien se acreditó 
la existencia de una indebida intervención de diversos ministros de culto re-
ligioso en el proceso electoral local, la cual resultó contraria a los principios 
constitucionales de laicidad y de separación del Estado y de las iglesias, se 
estima que, en el caso concreto, tales irregularidades no fueron graves (a la 
luz de la validez de la elección) ni determinantes para anular la citada elección 
de gobernador, en la medida en que el mensaje transmitido por las referidas 
autoridades eclesiásticas no tuvo un carácter unívoco o una direccionalidad 
única y, por ende, estuvo dotado de ambigüedad.

A juicio de este órgano jurisdiccional, dicha circunstancia implica que no 
se puede afirmar categóricamente, como pretenden los ahora actores, que el 
comportamiento de algunos integrantes de la iglesia católica benefició clara y 
exclusivamente al candidato ganador en detrimento de la libertad de sufragio 
del electorado, pues, como se ha razonado en el caso los ministros de cul-
to religioso pretendieron posicionar una posición ideológica en el escenario 
electoral que coincidió con el posicionamiento público de una multiplicidad 
de candidaturas, el cual no colisionó con lo planteado expresamente por algu-
na de las opciones políticas contendientes, circunstancia que diluyó en buena 
medida los efectos que pudo haber tenido en la ciudadanía o el conjunto de 
electores creyentes (en la fe católica) y no creyentes, de ahí que se concluya 
que el mencionado discurso tuvo efectos difusos que neutralizaron su posible 
grado de riesgo al desarrollo del proceso electoral, o bien, al resultado del 
mismo.

Aunado a lo anterior, otro aspecto adicional a ponderar para llegar a la 
mencionada conclusión consiste en el hecho de que no hay elementos para 
suponer que el debate en torno al matrimonio igualitario haya sido un tema 
deliberadamente introducido por los ministros de culto religioso con la inten-
ción de afectar particularmente la elección de gobernador de Aguascalientes, 
sino se inscribe como parte de un debate de dimensiones mucho más ámplias, 
las cuales trascienden el ámbito interno del Estado de Aguascalientes y se 
sitúan en una perspectiva a nivel nacional, el cual se intensificó como una 
reacción a la iniciativa de reforma al artículo 4 constitucional, presentada por 
el Presidente de la República, en fechas en las que transcurrían diversos pro-
cesos electorales locales, entre ellos, el relativo al Estado de Aguascalientes, 
respecto del cual, el titular del Poder Ejecutivo Federal no hizo alusión alguna 
en todo lo relativo a la presentación de la mencionda iniciativa de reforma 
constitucional.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



143EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

…
Por las razones expuestas, en el caso se considera que las violaciones o 

irregularidades probadas no fueron graves en el ámbito electoral ni determi-
nantes para el desarrollo de la elección y/o para sus resultados, por lo tanto, 
no se dan los supuestos para decretar la nulidad de la elección, por lo que 
debe salvaguardarse el derecho al voto que ejercieron las y los cuatrocientos 
sesenta y cuatro mil docientos cincuenta y un ciudadanas y ciudadanos en las 
urnas, en atención al principio de conservación de los actos jurídicos valida-
mente celebrados.271

3. Comentarios a la resolución del caso “Aguascalientes grande 
y para todos y Morena”

Un primer comentario que conviene hacer a la sentencia del caso 
Aguascalientes grande y para todos y Morena es la estructura en la que se 
encuentra redactada. En rigor, las conclusiones a las que llega son el resulta-
do de un análisis detallado de las circunstancias que envuelven al caso, y son 
producto, además, de un estudio académico serio sobre lo que la laicidad es 
y representa en las actuales circunstancias del país. El magistrado ponente 
no se conformó, por tanto, con estudiar detenidamente el asunto en cues-
tión, sino que fue más allá, ofreciendo un análisis académico —bastante 
bien logrado—, de los aspectos más releventes a tomar en cuenta a la hora 
de decir, a saber, el tema de lo que representa la libertad religiosa como de-
recho fundamental de las personas y los distintos significados de la laicidad 
en un Estado democrático.

En rigor, este debería ser el proceder de todos aquellos que toman de-
cisiones, máxime si se trata de los jueces: primero se tiene que estudiar y 
una vez analizado el problema desde diferentes ópticas, entonces tomar una 
decisión. Es realmente significativo ver cómo un juez, no siendo eclesiasti-
cista, se preocupó por formarse en los temas más relevantes de esta materia, 
y sólo hasta que ha acudido a la investigación y se ha formado un criterio 
en la materia que involucra el caso, toma una decisión. De ahí que no sea 
de extrañar que haya resuelto afirmando que si bien se presentaron expre-
siones de carácter religioso en la contienda electoral, éstas se inscribían en 
el ámbito de la libertad religiosa, y eran amparadas por este derecho, no 
afectando ni directa ni gravemente la contienda electoral.

271		 Ibidem, pp. 261-263.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



144 JAVIER SALDAÑA SERRANO

VI. Análisis del caso Aguascalientes, 
candidato a diputado local

1. Antecedentes y hechos

El caso es el de un juicio de revisión constitucional electoral, radicado con 
el número de expediente SM-JRC-11/2016, teniendo como actor al Partido 
Revolucionario Institucional (PRI) y como autoridad responsable la Sala Ad-
ministrativa y Electoral del Poder Judicial del Estado de Aguascalientes.

Los hechos ocurrieron en 2016, específicamente el veintiséis de mayo, 
fecha en el que el PRI presentó denuncia contra Salvador Pérez Sánchez 
(candidado del PAN), quien era canditato a diputado local por el distrito 
electoral V, señalando que inobservó la prohibición de incluir expresiones 
o alusiones en sus actos de campaña de carácter religioso, atribuyéndole la 
supuesta realización de proselitismo político en una iglesia.

Lo que el PRI alegaba es que el candidato del PAN, Salvador Pérez 
Sánchez, hizo campaña electoral en una ceremonia religiosa celebrada en 
el templo “Emperatriz de América”, ya que asistió a tal lugar vistiendo una 
camisa blanca con el logotipo del PAN y su sobrenombre “Chava Pérez”, 
acompañado de tres mujeres que usaban prendas azules con las mismas re-
ferencias al partido y al candidato.

El PRI alegaba también que la simple asistencia a la Iglesia por parte de 
candidato y sus acompañantes, vistiendo prendas alusivas a su candidatura, 
implicaron la realización de un acto de propaganda y, por ende, se incurrió 
en la infracción referida. Por otra parte, lo que el candidato señalaba es que 
haber acudido a misa vestido como fue, se encontraba bajo el amparo de su 
libertad religiosa, y que en consecuencia, no violaba el Estado laico.

2. Consideraciones de la Sala Regional Electoral de Aguascalientes

La Sala Regional coincide con la determinación de la autoridad res-
ponsable en el sentido de que se debe prohibir la realización de propaganda 
electoral con alusiones de carácter religioso, pues con esto se estaría aten-
tando contra el principio de laicidad o separación Iglesia-Estado, colocando 
a los ciudadanos ante la posibilidad de que fueran coaccionados moralmen-
te en su conciencia y en sus convicciones más profundas.

Sin embargo, también agrega que el principio de neutralidad no llega 
al extremo de establecer una noción absoluta de anticlericalismo o recha-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



145EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

zo absoluto a las diferentes creencias religiosas, sino que debe armonizar-
se con el ejercicio de la libertad religiosa que protege el artículo 24 de la 
Constitución, y diferentes tratados internacionales protectores de derechos 
humanos. Y cita lo que resolvió la Sala Superior en el expediente SUP-
JRC-327/2016 al señalar que: “toda persona es libre de profesar la creencia 
religiosa que más le agrade, o de no profesar alguna, sin ser víctima de opre-
sión o discriminación, así como de practicar las ceremonias, devociones o 
actos de culto que desee, siempre que con dichos actos no se cometan delitos 
o ilícitos legales”.

Lo que estableció la Sala Regional Electoral fue confirmar la resolución 
emitida por la Sala Administrativa y Electoral del Poder Judicial del Esta-
do de Aguascalientes, al considerar que Salvador Pérez Sánchez no violó 
la legislación electoral al no actualizarse la infracción referente a realizar 
propaganda electoral con alusiones de carácter religiso, sino que las expre-
siones que le atribuían de carácter religioso y que pudieron determinar el 
voto de los ciudadanos se encontraban protegidas por el derecho de libertad 
religiosa.

3. Comentarios al caso Aguascalientes, candidato a diputado local

El caso en comento tiene la virtud de ir al fondo del asunto, al señalar 
que el simple hecho de asistir a una misa —junto con algunas mujeres— 
con una prenda cuyo logotipo demostraban su propaganda electoral, no 
era argumento suficiente para probar que el candidato en cuestión había 
inobservado la prohibición de incluir expresiones o alusiones religiosas en 
su campaña, y que por tanto no hizo proselitismo religioso.

En este sentido la autoridad entendió que un acto de campaña, en pri-
mer lugar, no se hace en el recinto de una Iglesia, y en segundo lugar, com-
prendió a cabalidad lo que los diferentes documentos internacionales pro-
tectores de derechos humanos han establecido en el ejercicio de su libertad 
religiosa. Así, por ejemplo, el artículo 3o. de la Declaración Americana de 
Derechos y Deberes del Hombre establece: “Toda persona tiene el derecho 
de profesar libremente una creencia religiosa y de manifestarla y practicarla 
en público y en privado”.

Otro documento que si bien no es americano sino europeo, pero que 
cualquier autoridad debería de conocer cuando de la defensa del derecho 
de libertad religiosa se trata es el Convenio Europeo para la Protección de 
las Libertades Públicas y los Derechos Fundamentales de 1950 y que a la 
letra señala el derecho que tienen todas las personas de asistir a cualquier 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



146 JAVIER SALDAÑA SERRANO

ceremonia religiosa pública para ejercer su libertad religiosa. El artículo 9.1 
del referido documento dice así: “Toda persona tiene derecho a la libertad de 
pensamiento de conciencia y de religión; este derecho implica la libertad 
de cambiar de religión o de convicciones, así como la libertad de manifestar 
sus convicciones individual o colectivamente, en público o en privado, por 
medio del culto, la enseñanza, las prácticas y la observancia de los ritos”.

Que el candidato a diputado local asistiera a misa con una vestimenta 
de su campaña no implicó en ningún momento que hiciera propaganda 
directa, es decir, no repartió volantes ni regaló alguna cosa alusiva a su cam-
paña ni utilizó algún altavoz para leer su programa política, sino simple-
mente asistió en su carácter de fiel católico, como cualquier otro fiel tendría 
derecho a hacer.

Por otra parte, también habría que pensar que la concurrencia a una 
misa por parte de la feligresía católica, no podría ser en grandes cantida-
des como para determinar el resultado de una elección, ¿cuántas personas 
pudieron asistir a misa?, ¿cuántas de ellas irían a votar?, ¿cuántas de estas 
personas votarían por el candidato que usó tal o cual vestimenta? Evidente-
mente que con estos actos no se ponía en riesgo la elección.

VII. Análisis del caso Terrenate en Tlaxcala

1. Antecedentes y hechos

El caso versa sobre los hechos siguientes: el cuatro de diciembre de 2015 dio 
inicio el proceso electoral ordinario de Tlaxcala. El cinco de junio de 2016 
se llevó a cabo la jornada electoral en la que se renovó a los integrantes del 
Ayuntamiento de Terrenate, Tlaxcala, teniendo como candidato ganador el 
propuesto por el Partido del Trabajo (PT).

Inconforme con lo anterior, el representante del PAN ante el Consejo 
Municipal, interpuso Juicio Electoral Local, con clave TET-JE-212/2016. 
En este caso, el Tribunal responsable resolvió en el sentido de desechar de 
plano la demanda. En contra de esto, el PAN promovió una demanda de 
juicio de revisión al cual se le asignó la clave SDF-JRC-68/2016, mismo 
que fue resuelto por la Sala Regional del Tribunal Federal Electoral en los 
siguientes términos: “Revocar la Sentencia Impugnada para los efectos pre-
cisados en la parte final de esta sentencia”.

En cumplimiento a la sentencia dictada en el expediente SDF-JRC- 
68/2016 el Tribunal responsable emitió una nueva resolución en el Juicio 
Electoral local TET-JE-212/2016, en el sentido de decretar la nulidad de la 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



147EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

elección de miembros del Ayuntamiento del Municipio de Terrenate, Tlax-
cala, celebrada el cinco junio de dos mil dieciséis, por lo que quedó sin efec-
tos la validez de la elección y las constancias de mayoría expedidas a favor 
de la planilla del Partido del Trabajo.

Ya se puede establecer que el Tribunal responsable, indebidamente con-
cluyó que el candidato ganador realizó actos proselitistas empleando sím-
bolos religiosos y recursos públicos el día tres de mayo (fecha en la que los 
trabajadores de la construcción celebran su día, imponiendo una cruz en la 
construcción donde estén trabajando). Se dijo que la nulidad de la elección 
derivaba de un supuesto acto llevado a cabo en una escuela por el candidato 
ganador, en el cual hizo uso de la voz y colocó una cruz con motivo de la fe-
cha. Lo que se afirma es que el candidato levantó la referida cruz adornada 
y la colocó en el muro de la constucción, pidiendo un aplauso para los maes-
tros, los directores de la escuela, el ingeniero Felipe Fernández y familia.

Se llegó a señalar al respecto que la cruz es el símbolo más importante 
de la Iglesia Católica, y que el candidato se persignó ante ella, acreditándose 
que junto con haber levantado la cruz adornada se acreditaba la infracción 
a la ley electoral y a los artículos 24 y 130 de la Constitución mexicana.

Al respecto, habrá que decir que el evento no puede considerarse como 
un acto de campaña o anticipado porque en ese momento aún no era can-
didato, dado que no obtuvo la candidatura hasta el día cinco de mayo. 
Tampoco se hace alusión a campaña electoral alguna, ni se menciona al que 
después sería el candidato como tal.

Incluso, en alguna parte del expediente se reproducen las palabras de 
Felipe Fernández Romero (quien —repetimos— aún no era candidato del 
Partido del Trabajo):

…de verdad yo les agradezco que estemos compartiendo ahorita el pan y 
estemos celebrando honor con mucho orgullo, orgullo de nuestro trabajo el 
cual representa con la parada, con la grata impresión que me hacen de poder 
levantar esta cruz, yo les agradezco mucho a los ciudadanos del municipio 
que de verdad a honor mío, a agradecimiento mío, hayan venido y acudiendo 
a compartir el pan y compartir la sal que en este tres de mayo, mi felicitación 
y en horabuena a todos los trabajadores, a nuestros albañiles y a todo el pú-
blico en general porque bien sabemos que todos tenemos una crucecita en 
nuestra casa y que la veneramos con respeto día con día y que es la encomien-
da que normalmente todos los días a la hora de levantarnos nos persignamos 
ante ella. Muchas gracias.272

272		 Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación, Sala Regional (uno de diciem-
bre de dos mil dieciséis). Expediente SDF-JRC-98/2016, p. 74.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



148 JAVIER SALDAÑA SERRANO

2. Consideraciones del Tribunal en el caso Terrenate en Tlaxcala

La resolución incluye un marco jurídico sobre los principios de laicidad 
y separación Iglesia-Estado, donde establece con toda claridad tanto los ar-
tículos constitucionales relativos a la libertad religiosa (24 y 130), y también 
lo que la Corte Suprema de México ha dicho sobre la libertad religiosa. Esto 
no es común en las sentencias y no lo es, desde luego en las tres primeras 
resoluciones que hemos descrito en este apartado.

Son muchos y de diversa naturaleza los argumentos que le sirvieron 
a la autoridad que resolvió en última instancia para llegar a la resolución 
que arribó. Por obvias razones no expondré todos éstos, pero algunos sí los 
transcribiré por la riqueza académica de los mismos.

El primero de los argumentos es el expreso reconocimiento que el tribu-
nal hace al señalar que la libertad religiosa se entiende tanto en su sentido 
positivo, esto es, la adhesión a una confesión religiosa, como negativo, es 
decir, como no tener ninguna religión. Al respecto señaló el tribunal:

…el Estado mexicano debe garantizar que las personas cuenten, efectiva-
mente, con el derecho de profesar alguna religión o ideología, como también 
de no profesar alguna. Se trata pues, de materializar la concepción Dworki-
niana de que la libertad religiosa no se limita a la práctica de una religión de-
terminada, sino que va más allá, permitiendo incluso, entender que el ateís-
mo o agnosticismo también representa el ejercicio del derecho fundamental 
de libertad religiosa.273

Otro argumento digno de mencionar es cuando el tribunal se refiere al 
principio de laicidad y la forma en que debe ser entendido: “…el principio 
de laicidad debe permitir y materializar la posibilidad de las personas de co-
nocer y ejercer, en la medida de sus deseos, los derechos político-electorales 
del ciudadano. Para ello, no debe olvidarse que uno de los elementos ca-
racterizadores del principio de laicidad es su respeto a la libertad religiosa, 
entendida ésta como la libertad a elegir y practicar —o no hacerlo, o dejar 
de hacerlo— el culto a una confesión religiosa”.274

Apuntando ya lo que sería después su resolución, el tribunal estable-
cerá: “…Vale destacar que la participación del aludido candidato en una 
celebración con motivo de la conmemoración de la ‘Santa Cruz’, el día tres 
de mayo de dos mil diecisés, no encuadra en una violación del principio de 

273		 Ibidem, p. 80.
274		 Ibidem, p. 81.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



149EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

laicidad, y tampoco como una forma de propaganda con símbolos religio-
sos (entendidos éstos como objetos, elementos o mensajes con connotación 
religiosa). Lo anterior por dos razones”.275

La primera razón que expuso el tribunal fue que la celebración del día 
tres de mayo “ha dejado de ser eminentemente religiosa y se ha constituido 
en la sociedad mexicana como una festividad popular, en conmemoración 
del día del trabajador de la construcción”.276

La segunda razón es que incluso para el rito católico, el día tres de 
mayo ya no es el relativo de la celebración de la Santa Cruz. Según las 
normas canónicas la “Exaltación de la Santa Cruz, festividad que tiene 
verificativo el catorce de septiembre de cada año”. A más de que muchas 
veces se celebra la fecha en la que la esposa del emperador Constancio 
Cloro buscó la Cruz donde crucificaron a Jesús, o que en diferentes países 
andinos el tres de mayo es el día en que mejor se ve la “Constelación de la 
Cruz”, etcétera.

El tribunal, en forma acertada, señaló:

En este sentido, se estima que la asistencia de Felipe Fernández Romero al 
evento denunciado por el PAN, de forma ordinaria, no sería contraria a De-
recho e incluso podría considerarse, como afirma el partido demandante, que 
se encuentra dentro de las actividades correspondientes a su vida privada, 
pues como se desprende de las constancias de autos, en especial de las mani-
festaciones hechas por el aludido candidato, es ingeniero civil y socio de una 
empresa constructora.277

Y concluye: “En vista de lo anterior, la presencia del Promovente en una 
celebración por el ‘día de la Santa Cruz’ no actualiza por sí sola una vulne-
ración de la laicidad de las contiendas electorales, que pudieran generar la 
invalidez de la elección materia de esta sentencia”.278

La consecuencia en lógica esperada fue “revocar la resolución dictada 
en el expediente TET-JE-212/2016 emitida por el Tribunal Electoral de 
Tlaxcala y confirmar la declaración de validez de la elección y la entrega 
de las constancias de mayoría expedidas a favor de los integrantes de la 
planilla registrada por el Partido del Trabajo en el municipio de Terrenate, 
Tlaxcala”.279

275		 Idem.
276		 Ibidem, p. 82.
277		 Ibidem, p. 84.
278		 Idem.
279		 Ibidem, p. 1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



150 JAVIER SALDAÑA SERRANO

3. Comentarios del caso Terrenate en Tlaxcala

Es claro que la resolución final fue correcta, no sólo porque el candi-
dato ganador en el momento de levantar la cruz no era aún candidato del 
Partido del Trabajo, sino porque ese hecho se inscribía perfectamente en el 
libre ejercicio del derecho de libertad religiosa. Incluso si tal acto se hubiera 
hecho en plena campaña política, la decisión final hubiera sido igualmente 
correcta, porque iba a resultar fuertemente cuestionable que por el solo he-
cho de levantar una cruz se hubiera roto el Estado laico.

Lo anterior demuestra que hoy los tribunales, principalmente de alza-
da, empiezan a pensar que lo verdaderamente significativo en el derecho es 
el resguardo y protección de las personas, particularmente de sus derechos 
humanos, y que la condición de candidato o precandidato, no impide el 
pleno goce de los derechos humanos.

VIII. Análisis del caso Coahuila280

1. Antecedentes y hechos

El asunto involucró las elecciones de Coahuila llevadas a efecto en octubre de 
2009 y en las que se votarían a los nuevos integrantes de los ayuntamientos de 
tal Estado. Uno de éstos fue el correspondiente al municipio de Parras de la 
Fuente. El candidato ganador fue el postulado por la planilla del Partido Ver-
de Ecologista de México. En aquella ocasión, quien impugnó los resultados 
finales fue el Partido Revolucionario Institucional, el cual presentó juicio de 
revisión constitucional electoral ante la Sala Regional Monterrey del Tribu-
nal Electoral del Poder Judicial de la Federación.

En aquella ocasión, el argumento central que ofreció el PRI fue que el 
día 13 de octubre de 2009, en un acto de campaña, el candidato ganador 
usó indebidamente un símbolo religioso durante una marcha, específica-
mente la imagen de San Judas Tadeo, y se alegaba que con esto se estaba 
violentando la legislación electoral que impedía el uso público de cualquier 
imagen religiosa, a más de también estar transgrediéndose los principios de 
laicidad y de separación entre la Iglesia y el Estado consagrados en el artícu-
lo 130 constitucional.

280		 La información relativa a este caso la recojo de: Garza Castillo, Mario Alberto, “Im-
punidad en el uso de símbolos religiosos. Hechos y pruebas en el caso Parras”, Serie Comenta-
rios a las sentencias del Tribunal Electoral, núm. 25, México, Tribunal Electoral del Poder Judicial 
de la Federación, 2015, passim.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



151EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

2. Consideraciones del Tribunal en el caso Coahuila

Tal y como había sucedido en el caso Aguascalientes, la mayoría de 
los magistrados que resolvieron el expediente establecieron que si bien se 
probó la contravención electoral consistente en el uso indebido de símbolos 
religiosos, tal uso no podía ser considerado de gran importancia o magnitud 
como para determinar la elección y poner en tela de juicio la legitimidad 
de la misma.

Existió, sin embargo, un voto disidente que sí consideró una grave vio-
lación al principio de laicidad el uso de una manta en la que se reflejaba 
la imagen religiosa de San Judas Tadeo. Para la magistrada que emitió el 
voto particular, al haberse probado la violación de la legislación electoral 
en materia de usos de imágenes religiosas era razón suficiente para que se 
anularan las elecciones del municipio de Parras de la Fuente.

Más allá de la posición de la magistrada que emitió un voto de mino-
ría, es interesante ver cómo en éste se puede observar el profundo espíritu 
anticlerical y laicista contra la Iglesia Católica que aún prevalece en alguna 
parte de los poderes judiciales de México. En una de las partes del voto de 
minoría puede leerse lo siguiente:

Luego entonces puede afirmarse que cuando un candidato a un puesto de 
elección popular utiliza símbolos religiosos durante su campaña electoral, en 
realidad está apelando a la obtención de votos con base en una legitimidad 
religiosa. Al buscar obtener votos por la vía del uso de símbolos de la religión 
católica, mayoritaria en el país, intenta manipular las razones objetivas que 
deben guiar la formación y expresión del sufragio… En consecuencia, utili-
zar símbolos religiosos en una campaña electoral representa una violación al 
principio de separación del Estado y las iglesias, tal como está configurado en 
el artículo 130 de la CPEUM.281

3. Comentarios del caso Coahuila

El voto particular de la magistrada en cuestión en completamente inco-
rrecto, no sólo jurídicamente sino tambien lógicamente. Por lo que al aspec-
to jurídico se refiere, habrá que remitirse a lo que se ha dicho hasta ahora 
en materia de derechos humanos y particularmente de lo que consignan los 
documentos internacionales que protegen estos derechos, y por lo que tiene 
que ver con un razonamiento lógico, la magistrada en cuestión tendría que 

281		 Ibidem, p. 38.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



152 JAVIER SALDAÑA SERRANO

responder a las siguientes preguntas: ¿fue el candidato ganador el que por-
taba la manta con la imagen de San Judas Tadeo? Evidentemente que no. 
¿Se supo con certeza si quien portaba esa manta era seguidor del candidato 
ganador? No. ¿Por qué no suponer que quien la portaba era un adversa-
rio del candidato, que sabiendo que le tomarían fotografías podían servir 
para una posible impugnación y evidentemente una posible anulación de 
las elecciones? Es claro que estas preguntas serían difíciles de contestar des-
de la posición de la magistrada y de quienes afirmen que este proceso es un 
ejemplo de impunidad.

IX. Caso Iglesia Nativa Americana de México

1. Antecedentes y hechos

El asunto tiene su base en el amparo en revisión 267/2016 resuelto por la 
Suprema Corte de Justicia de la Nación y ofrece como antecedentes los si-
guientes hechos: Mediante escrito presentado el uno de junio de dos mil doce 
la Iglesia Nativa Americana de México solicitó su registro constitutivo como 
Asociación Religiosa ante la Dirección General de Asociaciones Religiosas de 
la Subsecretaría de Población, Migración y Asuntos Religiosos, de la Secre-
taría de Gobernación.

La Secretaría de Gobernación por conducto de su dirección respectiva 
solicitó a diversas instancias su opinión antes de otorgar el registro, bajo el 
argumento de que dicha Iglesia usaba en sus ceremonias plantas tradiciona-
les como el peyote (mescalina) y partes de animales.

La Subdirección de Movimientos de Asociaciones Religiosas de la Se-
cretaría de Gobernacion emitió resolución definitiva en la que estimó im-
procedente la solicitud de registro constitutivo como Asociación Religiosa, 
ya que esta agrupación no acreditó en forma suficiente que se hubiese ocu-
pado preponderantemente de la observancia, práctica, propagación o ins-
trucción de una doctrina o cuerpo de creencias religiosas; hubiese realizado 
actividades religiosas de culto público de manera ininterrumpida por más 
de cinco años y que contara con notorio arraigo entre la población. Tam-
poco había exhibido la relación de los bienes inmuebles que en su caso uti-
lizarían, poseyera o administrara, así como los que pretendía aportar para 
integrar su patrimonio como asociación religiosa; asimismo, omitió exhi-
bir dos ejemplares del escrito con firmas autógrafas de los representantes 
y asociados donde se solicitara a la Secretaría de Relaciones Exteriores la 
celebración del convenio a que se refiere a la fracción I del artículo 27 de 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



153EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

la Constitución Federal; y, por último, había presentado el aviso de apertura 
al culto público sin sujetarse al plazo previsto en el artículo 24 de la Ley de 
Asociaciones Religiosas y Culto Público.

Inconformes con lo anterior, la Iglesia Nativa Americana de México 
promovió un amparo indirecto contra dicha resolución. El juzgado de dis-
trito en materia administrativa resolvió sobreseer los artículos impugnados 
y negar la protección de la justicia federal respecto a la resolución recaída. 
En consecuencia, la Iglesia referida interpuso recurso de revisión, el cual la 
Suprema Corte de Justicia de la Nación conoció y resolvió a través de su 
facultad de atracción.

2. Consideraciones de la Suprema Corte de Justicia de la Nación  
en torno al caso de la Iglesia Nativa Americana de México

En rigor, desde mi punto de vista, la resolución de la Corte fue equivo-
cada, pero quisiera destacar sólo algunos de los hechos que esta autoridad 
señaló porque creo que en éstos se refleja el desenfoque que la Corte tiene 
cuando trata sobre el tema de la libertad religiosa y muchos otros temas re-
lativos a los derechos humanos.

Primero dijo la Corte que la prevención que la Secretaría de Goberna-
ción hizo a la referida Iglesia en rigor no podría considerarse el primer acto 
de aplicación de los artículos impugnados, puesto que la emisión de dicho 
oficio no ocasionó un perjuicio que permitiera su impugnación. Cabe recor-
dar que la ley establece por única vez la prevención a la Iglesia solicitante. 
La Corte señaló que a pesar de que la ley establezca esto (prevenir una sola 
vez) lo apropiado hubiera sido que en respeto a la libertad religiosa como 
derecho fundamental, se deberían realizar más prevenciones.

La Corte siguió argumentando en el sentido de que la autoridad inter-
pretó en forma restrictiva la norma, y que si bien tal requisito puede con-
siderarse constitucional, no puede interpretarse de forma que se convierta 
en un obstáculo para el ejercicio eficaz de dicho derecho, pues a pesar de la 
complejidad de la solicitud, la autoridad interpretó de forma restrictiva la 
hipótesis normativa, entendiéndola como una restricción absoluta, lo cual 
generó un efecto inconstitucional al no garantizar un adecuado proceso, 
motivo por el cual, resulta necesario realizar un ejercicio de interpretación 
conforme, con la finalidad de evitar que se transgreda el debido proceso de 
la parte quejosa.

Cuando la Corte entra al análisis de la validez o del contenido ideoló-
gico de la creencia religiosa de la Iglesia referida señala expresamente que 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



154 JAVIER SALDAÑA SERRANO

la autoridad no está facultada para entrar a cuestionar el contenido o prác-
ticas que dan vida a una determinada ideología religiosa, pues esto sería 
intervenir en la esfera privada de los integrantes de las iglesias o agrupacio-
nes religiosas; motivo por el cual, la verificación de los requisitos y el con-
secuente requerimiento no pueden tener por objeto verificar el contenido 
ideológico de la religión que se practica, sino que debe limitarse a verificar 
los requisitos formales que impone la ley para el registro. Y dice, además, 
que esto se encuentra en congruencia y sintonía respecto a la imparciali-
dad que el Estado mexicano ha de asumir ante el fenómeno religioso. De 
modo que el Estado, al ser laico, ha de mantener dicha neutralidad ante el 
fenómeno religioso.

Cuando la Corte se refiere al tema de los bienes que ha de aportar la 
Iglesia dirá que el requerimiento relativo a los bienes necesarios para el 
cumplimiento del objeto hecho por la autoridad no fue realizado de forma 
clara y precisa.

Esto mismo se puede decir por lo que hace a los requisitos relativos a 
acreditar el desarrollo de actividases religiosas por cinco años y la existencia 
de un notorio arraigo.

Así, la Corte dirá que lo anterior evidencia que la autoridad no actuó 
conforme al principio de buena fe que permitiera un desahogo adecuado 
con la finalidad de hacer eficaz la actividad administrativa; situación que 
impacta en el respeto y garantía de la libertad religiosa.

En resumen, la Corte concedió el amparo para efectos, esto es, para que 
requiera nuevamente a la parte solicitante, con la finalidad de que pueda 
integrarse de mejor forma el expediente relativo a la solicitud, para lo cual 
debe precisar y aclarar los alcances de las prevenciones que realice; sin que 
deje de tomar en cuenta que está desarrollando un procedimiento adminis-
trativo que tiene por objeto garantizar y proteger el debido ejercicio de la 
libertad religiosa.

3. Comentarios en torno al caso de la Iglesia Nativa Americana de México

Es verdad que en este caso, la Corte no se pronunció sobre el fondo del 
asunto, pero sus razonamientos son suficientes para saber cómo hubiera re-
suelto. Seguramente el ministro ponente hubiera exigido a la Secretaría de 
Gobernación darle el registro constitutivo como Asociación Religiosa.

Aquí hay un problema de interpretación, particularmente de interpre-
tación de los derechos humanos. ¿La Corte está para saltarse la ley, para 
inobservarla? La pregunta es válida porque al señalar la obligación de la 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



155EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

autoridad administrativa de emitir otras prevenciones a la Iglesia estaría 
violentando la ley, pues en ninguna parte de ésta se dice que sean varias pre-
venciones, sino sólo una. ¿De qué parte de la ley la Corte argumentó esto?

Luego está el tema del uso de sustancias prohibidas como es el caso 
del Peyote. Aquí nuevamente la Corte se ha excedido, porque la autoridad 
administrativa tiene que cumplir con las disposiciones normativas que pro-
híben el uso de esta sustancia. Y equiparar esta Iglesia con el grupo de indí-
genas que lo usan en sus ceremonias es incorrecto. No se puede equiparar 
un grupo indígena que para preservar su cultura utiliza el peyote (excepción 
hecha por la ley) a un grupo que busca el registro como Asociación Reli-
giosa, cuya finalidad es esencialmente de tipo religioso. ¿Cómo se podría 
equiparar un grupo indígena con un grupo religioso?

El argumento que emplea la Corte de que la autoridad administrativa 
no puede intervenir en saber si es o no religioso el fin que persigue porque 
se violentaría el Estado laico de neutralidad es igualmente inconsistente. Si 
una autoridad debe decidir sobre si un grupo persigue o no un fin religioso, 
¿no sería conveniente que dicha autoridad entrara a verificar si sus prácticas 
eran parecidas o análogas a otras prácticas religiosas? Si no es así, ¿cómo 
comprobar que tales prácticas sean religiosas?

En sustancia, lo que la Corte está haciendo cuando realiza estas in-
terpretaciones es violentar el principio de legalidad, un principio que ella 
misma debería de observar. Sólo que bajo el argumento de la buena fe y de 
la mala interpretación pro persona, hoy se pretende meter todo, hasta que 
grupos seudo religiosos tengan su registro como Asociación Religiosa. La 
Corte mexicana debería de ser más prudente en sus decisiones, por el ries-
go creciente de su gran desprestigio que ha sido motivado por la ideología 
de algunos ministros que en aras de pasar como paladines de las libertades 
han puesto patas arriba el principio de legalidad y con éste a todo el sistema 
jurídico mexicano.

X. Conclusión

A la luz de lo que se acaba de exponer parece claro que los poderes judiciales 
del país, particularmente el Poder Judicial Federal, y más específicamente el 
Tribunal Federal Electoral, han transitado de un profundo espiríritu anticle-
rical basado en un laicismo decimonónico —el cual se vio expresado en casos 
como Yurécuaro, Zimapán o Malova—, a una cultura de protección de los 
derechos humanos; esta última expresada en los casos de Aguascalientes o 
Terrenate en Tlaxcala.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



156 JAVIER SALDAÑA SERRANO

No puede dejarse pasar este hecho porque según puedo intuir, con las 
recientes resoluciones judiciales, está habiendo una evolución en la cultura 
jurídica mexicana a favor de los derechos humanos, particularmente en be-
neficio de la libertad religiosa. Este derecho está trazando un arco que va 
desde el laicismo más beligerante hasta el reconocimiento y respeto de los 
derechos humanos.

Lo anterior, sin embargo, no puede hacer que echemos las campanas 
al vuelo, porque como pudimos comprobar en el caso de la Iglesia Nativa 
Americana de México, algunos de los argumentos que se discutieron en la 
Suprema Corte de Justicia de México parecen esconder todavía resabios de 
esa cultura antirreligiosa y contraria a la libertad religiosa propia de siglo 
XIX. Esperemos que también en esos niveles judiciales exista un verdadero 
respeto a la libertad religiosa.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



157

Capítulo sexto

VEINTICINCO AÑOS DE LAICISMO MEXICANO 
(1992-2017)

I. Planteamiento del problema

En 2017 se cumplieron veinticinco años de las importantes reformas que 
en materia de libertad religiosa se realizaron a la Constitución Política de 
los Estados Unidos Mexicanos. Modificaciones que habiendo sido especial-
mente polémicas generaron, a la vez, un sinfín de expectativas entre los más 
diversos círculos de reflexión, igual políticos que académicos, lo mismo laicos 
que eclesiales.

Probablemente la más importante expectativa fue albergar la posibili-
dad de que con dichas reformas constitucionales se iniciaba el camino hacia 
un verdadero estado de derecho, respetuoso de los derechos humanos, es-
pecialmente de las libertades de pensamiento, conciencia y, sobre todo, de 
la libertad religiosa. En definitiva, lo que se esperaba era que al paso de los 
años, se fueran concretado otra serie de medidas legislativas que reflejaran 
verdaderamente un mayor apego a estos derechos y un compromiso real 
con los documentos internacionales protectores de los derechos humanos 
que México ha firmado. Pasado ese tiempo hay que hacer un alto en el 
camino y preguntarse ¿se ha avanzado realmente en la protección de las 
libertades anunciadas anteriormente?, ¿las expectativas que generaron se 
cumplieron a cabalidad o simplemente quedaron frustradas?

Las respuestas a las anteriores preguntas lamentablemente no son tan 
halagüeñas como esperaríamos. Y no lo son por un argumento que sigue 
frenando el correcto ejercicio de la libertad religiosa en México, a saber, el 
acendrado «laicismo» mexicano, el cual sigue defendiéndose desde diferen-
tes posiciones y desde las más diversas trincheras, algunas de las cuales sor-
prendentemente provienen del mundo académico, ámbito del que se espe-
raría una apuesta por el respeto de la libertad religiosa y no por un laicismo 
decimonónico como el que defienden.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



158 JAVIER SALDAÑA SERRANO

Para comprobar el restrictivo ejercicio del derecho de libertad religiosa 
en México, en este trabajo trataré de mostrar cómo ese impetuoso laicismo 
beligerante ha traído como consecuencia no sólo violaciones directas al de-
recho de libertad religiosa, sino incluso el acallamiento de todas aquellas 
voces que no comulguen con dicha ideología laicista. Sin temor a equivo-
carnos podemos decir que en lugar de asistir a un verdadero compromiso 
con el respeto de los derechos humanos por parte del Estado mexicano —la 
libertad religiosa en este caso—, con lo que nos encontramos es con un triste 
y desolador retroceso en la materia.

Para justificar mis anteriores afirmaciones trataré de desarrollarlas en 
cuatro grandes apartados. En el primero de éstos señalaré cuáles limitacio-
nes se mantienen aún en los artículos constitucionales que se reformaron en 
1992 y que se esperaba fueran modificados. En segundo lugar, trataré de 
mostrar cómo las más significativas reformas constitucionales en materia 
de libertad religiosa que desde 1992 a la fecha se han dado, esto es, las rela-
tivas a los artículos 24 y 40, esconden ese espíritu anticlerical y laicista que 
ha identificado la legislación mexicana a lo largo de su historia. En tercer 
lugar, trataré de argumentar cómo tal pretensión laicista ha venido siendo 
justificada, en buena medida, por alguna parte de la doctrina mexicana que 
defiende dicho laicismo. Finalmente, mostraré como no sólo la doctrina sino 
también el ámbito judicial hoy justifica este rabioso avance del laicismo so-
bre el derecho de libertad religiosa en México que impide el pleno respeto 
de tal derecho fundamental.

II. Balance negativo de las reformas 
a los artículos 3o., 5o., 27, 130

1. Artículo 3o.

Recordemos que el artículo 3o. de la Constitución mexicana se refiere al 
derecho a la educación, cuyo titular es toda persona y que tiene como sujeto 
obligado al Estado. Comienza diciendo el referido artículo: “Toda persona 
tiene derecho a recibir educación. El Estado —Federación, Estados, Ciudad 
de México y Municipios—, impartirá educación preescolar, primaria, secun-
daria y media superior”.

Este artículo que en principio pareciera que no presenta ninguna res-
tricción, sigue siendo aún limitativo, al menos por dos razones. En primer 
lugar, es clara la toma de postura e imposición expresa que el Estado asume 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



159EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

al exigir la «laicidad» en la educación que imparte. Así, en su parte condu-
cente el artículo 3o. señala: “I. Garantizada por el artículo 24 la libertad de 
creencias, dicha educación será laica…”.

Tal intervencionismo estatal en la educación pública no debería extra-
ñarnos, pues la imposición de ideologías en la educación estatal es lo que ha 
prevalecido a lo largo de la historia nacional. Recordemos, por ejemplo, que 
bajo la presidencia de Lázaro Cárdenas se impuso como criterio de la edu-
cación el que ésta fuera «socialista» y «anti-religiosa», lo mismo en centros 
de enseñanza públicos que privados.282

Esta imposición laicista de la educación estatal choca frontalmente con 
la concepción de un Estado constitucional de derecho basado en el respeto 
de los derechos humanos. Habrá que decirlo claramente: la imposición del 
criterio laico en la educación pública viola palmariamente el derecho de 
libertad religiosa, porque como hoy se acepta casi en forma unánime, el 
Estado ha de asumir una actitud de absoluta incompetencia ante el acto de 
fe cuando éste se refleja en alguna acción pública como es la relativa a la 
enseñanza o educación pública.

Al respecto ha señalado acertadamente el profesor Viladrich: “El Esta-
do que decide ser ateo, agnóstico o indiferente —formas diversas de la laici-
dad decimonónica— está coaccionando o sustituyendo a sus ciudadanos o, 
cuando menos, concurriendo con ellos, puesto que definirse ateo, agnóstico 
o indiferente implica plantearse la competencia ante la fe y resolverla me-
diante un acto de ateísmo, agnosticismo o indiferentismo”.283 De este modo, 
cuando el Estado impone el criterio de laicidad a la educación que imparte, 
está violentando la única actitud que debería mantener frente al fenómeno 
religioso, esto es, el respeto absoluto a la libertad religiosa través de la neu-
tralidad estatal.

Al respecto, conviene recordar lo que estableció el primer documen-
to internacional protector de derechos humanos que existió en el mundo, 
como fue la Declaración Americana de los Derechos y Deberes del Hombre 
de 1948. Éste, en su artículo 3o. señala: “Toda persona tiene el derecho de 
profesar libremente una creencia religiosa y de manifestarla y practicarla en 
público y en privado”.284 Siguiendo la misma estela de la Declaración ante-
rior, el Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos de 1966 establece 
en su artículo 18, numeral 2, que: “Nadie será objeto de medidas coercitivas 

282		 García Aguirre, Cecilia Sandra, “La libertad de enseñanza”, Las libertades religiosas. 
Derecho eclesiástico mexicano, México, Universidad Pontificia de México, 1997, p. 213.

283		 Viladrich, Pedro-Juan, “Los principios informadores del derecho eclesiástico español”, 
en varios autores, Derecho eclesiástico español, Pamplona, Eunsa, 1983, p. 213.

284		 Varios autores, Derecho positivo de los derechos humanos, Madrid, Debate, 1987, p. 270.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



160 JAVIER SALDAÑA SERRANO

que puedan menoscabar su libertad de tener o de adoptar la religión o las 
creencias de su elección”.285

Es evidente que si el Estado mexicano impone un ideario como el del 
posicionamiento laico en la educación pública, no solamente está concu-
rriendo con las personas en su vivencia respecto al acto de fe, sino además 
está impidiendo que ellas —en forma libre—, profesen el ideario religioso 
que prefieran, menoscabando así la libertad anunciada en los documentos 
anteriores.

Derivado de lo anterior hay, sin embargo, una segunda y más grave li-
mitante en el artículo 3o. constitucional en materia de educación y libertad 
religiosa, y es que tal y como está redactado el precepto referido, éste prác-
ticamente instaura una estratificación social entre los mexicanos, dividién-
dolos entre mexicanos de primera y de segunda clase en el disfrute de sus 
derechos fundamentales. Veamos por qué.

Como sabemos, el actual artículo 3o. en su fracción VI, permite a los 
particulares impartir educación en todos sus tipos y modalidades,286 y aun-
que especifica que tal prerrogativa deberá hacerse en los términos que es-
tablezca la ley (se refiere a la ley, no a la Constitución), nunca señala expre-
samente que tal educación haya de someterse al criterio de laicidad como 
en el caso de la escuela pública. Así, la educación impartida en los centros 
privados no tiene la limitante que sí tienen las escuelas públicas. ¿Cuál es 
la consecuencia lógica de dicho supuesto? La respuesta es obvia: que las es-
cuelas privadas puedan libremente establecer en sus planes y programas de 
estudio la educación religiosa o moral que deseen, mientras que las públicas 
tendrán que someterse al criterio de laicismo que establece el artículo 3o. 
constitucional.

El hecho de que las escuelas privadas puedan ahora impartir educación 
de carácter religioso ha llevado a importantes eclesiasticistas a señalar que: 
“Se trata, en cierto sentido, de una libertad tolerada y no de una libertad 
proclamada. Se pasó de la prohibición a la tolerancia o, si se quiere, de la 
tolerancia extralegal a la tolerancia legal”.287

Ahora bien, nada obstaculiza para que el ideario religioso o moral per-
mitido en las escuelas privadas pueda ser, por ejemplo, el que vaya de acuer-
do con las convicciones de los padres o los tutores legales de los menores, 
como los documentos internacionales protectores de derechos humanos 

285		 Ibidem, p. 368. Las cursivas son nuestras.
286		 Artículo 3o., fracción VI: “Los particulares podrán impartir educación en todos sus 

tipos y modalidades…”.
287		 González Schmal, Raúl, Derecho eclesiástico mexicano. Un marco para la libertad religiosa, 

México, Porrúa, 1997, p. 221.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



161EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

permiten. Así, por ejemplo, el artículo 18.4 del Pacto Internacional de De-
rechos Civiles y Políticos de 1966 señala tal derecho de los padres.288 Este 
mismo derecho lo repite la Convención Americana sobre Derechos Huma-
nos o Pacto de San José de Costa Rica de 1969, el que textualmente estable-
ce en su artículo 12.4: “Los padres, y en su caso los tutores, tienen derecho 
a que sus hijos o pupilos reciban la educación religiosa y moral que esté de 
acuerdo con sus propias convicciones”.289

Lo anterior plantea una cuestión especialmente relevante porque si los 
padres de familia mexicana cuentan con los recursos económicos suficientes 
para enviar a sus hijos a la escuela privada en la que enseñen sus conviccio-
nes religiosas o morales, entonces dichos padres verán plenamente cumpli-
do su derecho de libertad religiosa establecido en los tratados internaciona-
les, pero, si por el contrario, los progenitores o tutores no cuenta con dichos 
recursos económicos y no pueden más que enviar a sus hijos o pupilos a 
escuelas públicas (como sucede en la inmensa mayoría de las familias mexi-
canas), entonces verán disminuido el disfrute de su derecho fundamental al 
tener que asumir la imposición estatal del laicismo en la enseñanza que han 
de recibir sus hijos.

El tema referido no es menor, y en una cultura jurídica como la de hoy 
donde se procura no discriminar a nadie por motivos religiosos como lo 
mandata la Constitución mexicana,290 no existe una razón jurídicamente 
válida que legitime la clara discriminación religiosa que sufren los padres o 
tutores que no cuentan con la posibilidad económica de enviar a sus hijos o 
pupilos a escuelas privadas, y tengan que conformarse con enviarlos a ins-
tituciones públicas. Aquí también, la actitud del Estado no puede ser la de 
imponer un criterio laicista, sino, como en el caso anterior, el de absoluto 
respeto a través de la neutralidad. Al respecto, dice el profesor González del 
Valle: “El titular del derecho para elegir las convicciones religiosas e ideoló-
gicas que han de comunicarse a los niños son sus padres, no los profesores. 
Esta libertad se garantiza en la enseñanza pública mediante la neutralidad: 
ausencia de imposición de una ideología determinada…”.291

288		 Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos, artículo 18.4. “Los Estados partes 
en el presente Pacto se compromenten a respetar la libertad de los padres y, en su caso, de los 
tutores legales, para garantizar que los hijos reciban la educación religiosa y moral que esté 
de acuerdo con sus propias conviciones”.

289		 Varios autores, Derecho positivo de los derechos humanos…, cit., p. 399.
290		 El artículo 1o. en su párrafo 5o. de la Constitución mexicana establece: “Queda pro-

hibida toda discriminación motivada por origen étnico o nacional, el género, la edad, las 
discapacidades, la condición social, las condiciones de salud, la religión…”.

291		 González del Valle, José María, “La enseñanza religiosa”, Tratado de derecho eclesiástico, 
Pamplona, Eunsa, 1994, pp. 1001 y 1002.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



162 JAVIER SALDAÑA SERRANO

2. Artículo 5o.

El actual artículo 5o. sigue siendo igualmente limitativo a pesar de las 
reformas de 1992. En el texto original de la Constitución, el Estado estaba 
facultado para impedir la realización de un contrato o convenio que limita-
ra la libertad de las personas si éstas decidían hacer votos religiosos.292 Hoy, 
en cambio, el actual artículo 5o. ya no señala expresamente los votos reli-
giosos como causa de intervención estatal, pero emplea otra expresión que 
podríamos decir es la sucedánea de ésta: a saber, “por cualquier causa”.293

A partir de esta nueva redacción, se pudo especular que al haber su-
primido la expresa intervención del Estado para prohibir la pérdida de la 
libertad cuando alguien decidiera hacer votos religiosos, se permitiría ya po-
der formular éstos si se quisiera, sin que el poder político interviniera, pero 
la verdad es que no es así, porque bajo la expresión “por cualquier causa”, 
se vuelve a introducir —ahora en forma implícita— dicha limitante, como 
reiteradamente lo ha afirmado Raúl González Schmal.294 Dicho en otras 
palabras, “por cualquier causa” viene a hacer las veces de “…por causa de 
trabajo, de educación o voto religioso” del texto anterior, con lo cual, el ca-
muflaje que ahora emplea la actual redacción serviría también de base para 
limitar la libertad que tiene todo hombre o mujer de querer abrazar su fe a 
través de hacer votos religiosos.

Hay, sin embargo, una reflexión de mayor calado, y es que en pleno si-
glo XXI, aún existen regímenes políticos que asumen posiciones paternalis-
tas en el goce y disfrute de los derechos humanos. Es el caso del texto consti-
tucional mexicano, el cual, claramente establece que el Estado está obligado 
a restringir el derecho que una persona tiene de poder ingresar a una orden 

292		 En rigor, el señalar que un contrato o convenio podía ser la causa de que se perdiera la 
libertad cuando se hacían votos religiosos, fue la muestra más palmaria del desconocimiento 
que el Estado tuvo a la hora de tratar el fenómeno religioso. Evidencia también cómo ese 
malentendido llevó al poder político a regular y controlar dicho fenómeno con las herra-
mientas propias del derecho civil, algo completamente incorrecto por donde se le vea.

293		 El texto del artículo 5o., párrafo 3o. anterior a 1992 decía: “El Estado no puede per-
mitir que se lleve a efecto ningún contrato, pacto o convenio que tenga por objeto el me-
noscabo, la pérdida o el irrevocable sacrificio de la libertad del hombre, ya sea por causa de 
trabajo, de educación o voto religioso. La ley, en consecuencia, no permite el establecimiento 
de órdenes monásticas, cualquiera que sea la denominación u objeto con que pretenda eri-
girse”. El actual texto del artículo 5o., párrafo quinto, dice así: “El Estado no puede permitir 
que se lleve a efecto ningún contrato, pacto o convenio que tenga por objeto el menoscabo, la 
pérdida o el irrevocable sacrificio de la libertad de la persona por cualquier causa”. Las cursivas 
son nuestras.

294		 González Schmal, Raúl, Derecho eclesiástico mexicano…, cit., p. 229.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



163EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

haciendo votos religiosos, bajo la creencia de que con tal ingreso perdería 
su libertad. ¿Qué razones ofrece el Estado para restringir el ejercicio de esta 
libertad? Prácticamente no podríamos encontrar ninguna.

Esta posición es, en sí misma, contradictoria, pues mientras que el Es-
tado se presenta como garante de la libertad, expresada en la salvaguarda 
y promoción de los derechos humanos y libertades fundamentales, termina 
limitándola bajo la suposición de que puede estar en riesgo la persona y la li-
bertad de ésta al realizar votos religiosos. Hay que decirlo con claridad, hoy 
es inaceptable cualquier actitud paternalista hacia los ciudadanos cuando 
estos ejercen libremente sus derechos fundamentales, máxime cuando dicha 
actitud proviene del Estado mismo.

Hay también en este artículo 5o. un último comentario, y es que si bien 
el actual texto ya no señala la prohibición expresa para establecer órdenes 
monásticas como lo hacía en su anterior redacción, esto no quiere decir 
que las haya permitido expresamente. Hoy podemos decir que en México 
existen las órdenes monásticas no porque se proclamen, sino porque no se 
prohíben expresamente. Sucedió algo parecido a lo que señalábamos en el 
artículo anterior, en el que claramente no estamos delante de una libertad 
proclamada, sino simplemente tolerada, como también lo ha dicho Gonzá-
lez Schmal.

3. Artículo 27

El artículo 27 constitucional también nos muestra a todas luces un pro-
fundo intervencionismo estatal en detrimento del derecho de libertad reli-
giosa.

El texto original en su fracción II negaba a las iglesias —cualquiera fue-
ra el credo que profesarán— la capacidad jurídica para adquirir, poseer o 
administrar bienes inmuebles.295 El destinatario de esta medida estaba per-
fectamente definido: la Iglesia Católica, para evitar que ésta pudiera poseer 
la gran cantidad tierras que había tenido en el pasado.

El actual texto constitucional ya reconoce la capacidad jurídica de las 
iglesias para adquirir bienes inmuebles, siempre y cuando dichas iglesias se 
constituyan antes como Asociaciones Religiosas (AR). Dice la fracción II 

295		 Decía el texto original: artículo 27, fracción II: “Las asociaciones religiosas denomi-
nadas iglesias, cualquiera que sea su credo, no podrán, en ningún caso, tener capacidad 
para adquirir, poseer o administrar bienes raíces, ni capitales impuestos sobre ellos; los que 
tuvieran actualmente, por sí o por interpósita persona, entrarán al dominio de la nación, 
concediéndose acción popular para denunciar los bienes que se hallaren en tal caso”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



164 JAVIER SALDAÑA SERRANO

del referido artículo: “Las asociaciones religiosas que se constituyan en los 
términos del artículo 130 y su ley reglamentaria tendrán capacidad para 
adquirir, poseer o administrar, exclusivamente, los bienes que sean indispen-
sables para su objeto…”.

Si se lee con detenimiento el texto anterior, se podrá dar cuenta de que 
la limitación señalada aún pervive para las iglesias, pues en tanto éstas no se 
constituyan como AR, no podrán adquirir bienes inmuebles. Con esta dis-
posición es claro que el texto constitucional mexicano vuelve a hacer una es-
tratificación entre los sujetos titulares del derecho de libertad religiosa, pues 
mientras las iglesias y otras agrupaciones religiosas están impedidas para 
adquirir bienes inmuebles, no lo están aquellas que se constituyan como 
AR. ¿No hay en este punto una discriminación por motivos religiosos? ¿No 
es verdad que a la luz del actual texto las AR gozan de un mayor número 
de derechos que aquellas iglesias y agrupaciones que no deseen constituirse 
como AR? Como ha señalado Raúl González Schmal, este derecho —el 
de propiedad que ampara el artículo 27— en principio, “les corresponde a 
todas las organizaciones religiosas, con prescindencia de que hayan adopta-
do o no dicha estructuras”,296 es decir, con independencia de que hubieran 
decidido ser AR o no.

La limitante anterior no es la única que podemos encontrar en la frac-
ción II del artículo 27. Si se lee bien, ahí se establece también que las AR 
sólo podrán adquirir exclusivamente los bienes que sean indispensables 
para cumplir con su objeto. Esta misma exigencia es después repetida en 
el artículo 16 de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público,297 y con 
mayor énfasis en el artículo 17.298

En ambos artículos se puede observar el profundo control que el Estado 
mexicano ejerce sobre las AR, al establecer justamente que será el propio 
gobierno federal el que determinará cuáles y cuántos serían los bienes que 
necesitarían las AR para cumplir con su objeto, dejando en manos del po-
der político la calificación de aquellos bienes que necesiten las AR, o las 
instituciones de beneficencia pública para cumplir con sus objetivos y fines.

296		 González Schmal, Raúl, Derecho eclesiástico mexicano…, cit., p. 130.
297		 La Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público en su artículo 16 señala: “Las 

asociaciones religiosas constituidas conforme a la presente ley, podrán tener un patrimonio 
propio que les permita cumplir con su objeto. Dicho patrimonio, constituído por todos los 
bienes que bajo cualquier título adquieran, posean o administren, será exclusivamente el 
indispensable para cumplir el fin o fines propuestos en su objeto”.

298		 Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público, artículo 17: “La Secretaría de Go-
bernación resolverá sobre el carácter indispensable de los bienes inmuebles que pretendan 
adquirir por cualquier título las asociaciones religiosas. Para tal efecto emitirá declaratoria 
de procedencia en los casos siguientes”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



165EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

A la luz de lo que se acaba de anotar las preguntas obligadas serían en-
tonces: ¿Cuáles son los criterios que el gobierno debería tomar en cuenta 
para determinar qué bienes son los indispensables para que las AR o las 
instituciones de beneficencia puedan cumplir con su fin espiritual? ¿Cuán-
tos bienes son los precisos para cumplir con dicho fin y las tareas que del 
mismo se desprendan? ¿Serán los mismos bienes los que ha de requerir la 
iglesia católica que una confesión minoritaria? A las claras se ve el riesgo 
latente de una decisión arbitraria que puede ser tomada desde el gobierno 
y la cual acarrearía, como lógica consecuencia, la violación a los derechos 
humanos de las AR.

En igual sentido, la fracción III del artículo en comento autoriza igual-
mente la posibilidad de adquirir bienes raíces a las instituciones de be-
neficencia pública y privada, siempre que éstos sean solamente los indis-
pensables para cumplir con su función y objetivo. Vuelve a presentarse el 
fantasma de la desconfianza, ahora en el caso de las instituciones de bene-
ficencia, porque dependerá de la calificación de indispensables que haga la 
autoridad, se permita o no la adquisición de esos bienes.

4. Artículo 130

El último artículo significativamente reformado en 1992 fue el 130 cons-
titucional, y como habría de suceder con los anteriores preceptos, también 
en éste se presentan fuertes limitaciones al derecho de libertad religiosa.

Así, el inciso d) del artículo 130 es muy importante porque pone en 
entredicho el ejercicio de un conjunto de derechos humanos que sostienen 
al estado de derecho y la democracia en la que éste se basa, a saber, los de-
rechos políticos de los ministros de culto. Este inciso somete a un régimen 
de excepción a dichos ministros, porque mientras les reconoce el derecho 
activo de votar, les niega la posibilidad de que sean votados. Textualmente 
afirma que los ministros de culto no podrán desempeñar cargos públicos: 
“Como ciudadanos tendrán derecho a votar, pero no a ser votados”.299 Esto 
último mientras sigan siendo ministros de culto.

Como ha señalado Raúl González Schmal, lo más llamativo de este 
inciso d) es que les llame a los ministros de culto «ciudadanos», cuando tal 
calificativo implicaría el pleno reconocimiento de sus derechos humanos y 

299		 Artículo 130, constitucional, inciso d): “En los términos de la ley reglamentaria, los 
ministros de culto no podrán desempeñar cargos públicos. Como ciudadanos tendrán dere-
cho a votar, pero no a ser votados. Quienes hubieren dejado de ser ministros de cultos con la 
anticipación y en la forma que establezca la ley, podran ser votados”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



166 JAVIER SALDAÑA SERRANO

no la restricción de alguno de éstos. Esto plantea, a las claras, al menos dos 
cosas: i) una violación al principio de igualdad, dado que los ministros de 
culto se encuentran en una posición de inferioridad respecto al resto de los 
ciudadanos y, ii) una flagrante discriminación motivada por cuestiones re-
ligiosas. En este punto acertadamente ha señalado Raúl González Schmal: 
“Basado en el principio de la igualdad, resulta discriminatorio que a los mi-
nistros de culto, por la sola circunstancia de poseer ese carácter, se les mutile 
su condición de ciudadanos”.300

¿Cuál es la razón para que a un ciudadano mexicano (como los califica 
la Constitución) se le limite un derecho fundamental de poder participar en 
la organización política del Estado simplemente por el hecho de ser minis-
tro de culto? Ninguna. En rigor, la calidad de ciudadano es una y ésta habi-
lita para que se tengan todos los derechos establecidos en la Constitución, 
lo contrario, esto es, llamarles ciudadanos sin respetarles todos sus derechos 
es propio de regímenes violadores de derechos humanos, es decir, antide-
mocráticos y totalitarios.

Dice el mismo Raúl González Schmal:

El Estado democrático no puede en su orden jurídico, sin deslegitimarse, pri-
var de sus derechos políticos, o una parte de ellos, a todos estos ciudadanos 
que no son sus servidores, ante el riesgo de que influyan ilícitamente en los 
procesos electorales. El Estado democrático sencillamente asume el riesgo de 
la libertad. Deja que cada uno de estos hipotéticos candidatos o represen-
tantes populares asuman su propia responsabilidad moral, se autolimite de 
acuerdo con su conciencia (mientras no incurra, claro está, en una conducta 
delictuosa) pero, sobre todo, deja al propio pueblo la responsabilidad de deci-
dir por quién vota, aunque se pueda equivocar…301

Se debe recordar, nos dice el mismo profesor Schmal, que ni el mismo 
Benito Juárez aprobaría restringir los derechos políticos de los ministros de 
culto. Más aún, Juárez no se opondría a que fueran, por ejemplo, diputados. 
Así lo confirmaba la Ley Electoral expedida el 14 de agosto de 1867, en ella 
se reconocía el derecho de ser electos diputados “a los ciudadanos que per-
tenezcan al estado eclesiástico”.302 Las razones que expresaba Juárez en la 
Circular complementaria de esa ley eran:

300		 González Schmal, Raúl, “Alcances de la actual legislación en relación con la autentica 
libertad religiosa”, La libertad religiosa en el México democrático, México, CEM, 2002, p. 103.

301		 Idem.
302		 González Schmal, Raúl, “Estatuto jurídico de los ministros de culto”, Derecho eclesiástico 

mexicano, México, UPM, 1998, p. 76.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



167EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Respecto de los eclesiásticos, siendo ciudadanos, no parecía justo privarlos de 
uno de los más importantes derechos de la ciudadanía. Además, no parecía 
razón suficiente para privarlos de él, la presunción de que ejercieran una in-
fluencia ilegítima para hacerse nombrar diputados; ya porque necesariamen-
te debe confiarse el acierto del nombramiento a la libertad y a la discreción 
de los electores, y ya porque no se ha juzgado comúnmente tan peligrosa, ni 
ha solido presumirse tanto una influencia ilegítima de los eclesiásticos para 
hacerse elegir a sí mismos, como más bien para hacer elegir a personas de su 
confianza.303

El inciso e) del artículo 130 constitucional plantea una de las más graves 
violaciones a los derechos humanos de los ministros de culto, particular-
mente a la libertad religiosa en su vertiente de asociación y de expresión. 
Como puede leerse en la primera parte del texto, “Los ministros no podrán 
asociarse con fines políticos ni realizar proselitismo a favor o en contra de 
candidato, partido o asociación política alguna…”.304

Respecto a lo anterior habrá que decir que en el caso de la Iglesia Ca-
tólica dicha restricción resultaba innecesaria porque ya el canon 287 del 
Código de Derecho Canónico expresamente prohíbe que sus ministros de 
culto puedan participar en política. Pero habrá que aclarar que una cosa es 
que haya una aceptación voluntaria —en sede confesional— para obligarse 
a no intervenir en política (asociándose por ejemplo) y otra completamente 
diferente es que desde el poder político se obligue a no participar en tal ac-
tividad, que prohíba asociarse con esos fines.

González Schmal lo ha señalado claramente:

una cosa es que la iglesia católica —como cualquier otra iglesia— imponga a 
sus ministros un deber de abstención y que los ministros lo acepten en ejerci-
cio de su libertad y renuncien voluntariamente a la actividad política (como 
renuncian al matrimonio, al comercio, etc.,) y otra muy distinta, es que el 
orden jurídico despoje de estos derechos a los ciudadanos que sean ministros 
de culto. Este sería —es— un caso patente de discriminación por razones de 
orden religioso, que prohíbe el derecho internacional de los derechos huma-
nos. Y constituye también, al mismo tiempo, un menoscabo a los derechos 
políticos de todos los ciudadanos por cuanto se les limita la posibilidad de 

303		 Idem.
304		 Artículo 130 constitucional, inciso e): “Los ministros no podrán asociarse con fines po-

líticos ni realizar proselitismo a favor o en contra de candidato, partido o asociación política 
alguna. Tampoco podrán en reunión pública, en actos del culto o de propaganda religiosa, 
ni en publicaciones de carácter religioso, oponerse a las leyes del país o a sus instituciones, ni 
agraviar, de cualquier forma, los símbolos patrios”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



168 JAVIER SALDAÑA SERRANO

elegir para cargos de representación popular a otros conciudadanos, que por 
ser ministros de culto, están excluidos indebidamente del voto pasivo.305

Como en los casos anteriores, aquí también valdría la pena cuestionar-
se: ¿Cuál es la razón para aceptar distintas categorías de personas, entre 
aquellas que pueden reunirse para defender un fin político lícito, o realizar 
proselitismo a favor de partido o candidato alguno, y aquellas que no pue-
den hacerlo simplemente por ser ministros de algún culto? La respuesta 
es que no existe ninguna razón objetiva o de peso que justifique tal dife-
renciación, como no sea el abuso por parte del poder político de tratar de 
controlar a la Iglesia Católica y a los ministros que la integran, violando los 
derechos humanos de quienes formando parte de ella quisieran asociarse 
para defender un ideario político.

La otra limitante al derecho de libertad religiosa se encuentra en la se-
gunda parte del mismo inciso e) del artículo 130 que venimos comentando 
y que a la letra dice: “…Tampoco podrán en reunión pública, en actos de 
culto o de propaganda religiosa, ni en publicación del carácter religioso, 
oponerse a las leyes del país o a sus instituciones, ni agraviar, de cualquier 
forma, los símbolos patrios…”.

Mientras que la primera parte del inciso se refiere a la restricción del de-
recho de asociación, esta segunda violenta la libertad de expresión religiosa 
en sus diferentes formas. Del mismo modo y como en la violación anterior, 
aquí también el principio de igualdad se rompe, porque mientras otras per-
sonas —otros ciudadanos—, poseen una plena libertad de expresión, los 
ministros de culto, por tal condición, no pueden criticar las leyes del país 
en reuniones públicas, en los actos de culto que lleven a efecto, ni en algún 
escrito de carácter religioso. Con esto, claramente volvemos al espectro an-
terior, esto es, a ser tratados como ciudadanos de segunda, pues mientras el 
resto de ellos gozan del sentido más pleno de esta libertad, en el caso de los 
ministros, éstos no la tienen.

Como ha señalado González Schmal, la palabra clave para entender 
esta restricción es «oposición» ¿qué se quiere decir cuando se establece que 
los ministros de culto no deberán «oponerse» a las leyes del país o a sus ins-
tituciones? La respuesta a esta pregunta puede venir de dos posibilidades: 
i) u oponerse significa que no podrán ni verbalmente ni por escrito criticar 
las leyes del país y sus instituciones, o ii) pudiéndolo hacer, nunca podrán 
desobedecer éstas.

305		 González Schmal, Raúl, “Estatuto jurídico de los ministros de culto”, Derecho eclesiástico 
mexicano, cit., p. 76.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



169EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

González Schmal ha visto con agudeza estos dos extremos y ha señala-
do que la palabra «oposición» hay que entenderla como «crítica», «disiden-
cia», «desacuerdo». Sin embargo, también ha señalado que en cualquiera 
de estos casos se estaría violentando el derecho de todo ciudadano —inclu-
yendo los ministros de culto— de manifestar su religión o creencia (en este 
caso la crítica, disidencia o desacuerdo a una ley que atenta gravemente 
contra esa convicción religiosa), establecido en los documentos internacio-
nales protectores de derechos humanos ratificados por México.306

Ahora bien, si fuera el caso de que la palabra «oposición» significara 
la clara inobservancia de la ley, esto podría ser constitutivo “de conductas 
ilícitas sancionables para cualquier ciudadano y no de manera específica 
para los ministros de culto”.307 Esto último entraña uno de los temas más 
peliagudos de la libertad religiosa en particular y de los derechos humanos 
en general, nos referimos al tema de la objeción de conciencia. Si una ley 
gravemente injusta atentara contra los principios más básicos del ideario de 
la religión que el ministro de culto representa, ¿deberá observarla necesa-
riamente? No es este el lugar para explicar y detallar esta figura, basta sim-
plemente enunciarla como una de las más significativas en la teoría de los 
derechos humanos, aún pendiente de tratar en el sistema jurídico mexicano.

Otra limitante más es el siguiente párrafo que continúa a los incisos del 
artículo 130 constitucional, el cual prohíbe expresamente la formación de 
agrupaciones políticas cuyo título tenga alguna palabra o indicación que la 
relacione con alguna confesión religiosa. Textualmente dice: “Queda es-
trictamente prohibida la formación de toda clase de agrupaciones políticas 
cuyo título tenga alguna palabra o indicación cualquiera que la relacione 
con alguna confesión religiosa. No podrán celebrarse en los templos reunio-
nes de carácter político”.

En esta parte del artículo el derecho que está en juego es el de asocia-
ción, porque prohíbe que los ministros de culto puedan formar asociaciones 
de carácter político que tengan en sus elementos distintivos alguna referen-
cia a confesión religiosa alguna.

Tres podrían ser las figuras objeto de esta limitante. La que se presenta 
como la más obvia es la que los ministros de culto pudieran formar un par-
tido político cuya indicación lo relacionara con alguna confesión religiosa. 
Una segunda sería que, sin constituir un partido político, los ministros for-
maran una agrupación con fines políticos que igualmente tuviera una refe-
rencia a algún signo religioso. Y una tercera sería que un ministro de culto, 

306		 Ibidem, p. 80.
307		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



170 JAVIER SALDAÑA SERRANO

o varios de ellos, entraran a una agrupación ya constituida e incluyeran en 
ésta algún distintivo que la identificara con alguna confesión religiosa.

Como en los casos anteriores, hay aquí también una clara violación a 
los derechos humanos, porque mientras para el resto de los ciudadanos que-
da garantizado cabalmente el derecho de asociación con fines políticos, en 
el caso de los ministros de culto —por su condición— se les está vedado tal 
derecho. Del mismo modo, se les prohíbe constituir un partido político que 
tenga alguna referencia religiosa como distintivo. Ni qué pensar y permitir 
que pudieran dirigirlos o afiliarse a ellos, esto también estaría vedado para 
dichos ministros de culto.

En este punto González Schmal, citando ahora al profesor español Mo-
lina Meliá, señala cuál es la posición que debería imperar: “Los clérigos, 
sean seculares o regulares, gozan de los mismos derechos que el resto de los 
ciudadanos… En este sentido se les respetan sus derechos civiles, es decir, 
pueden ejercer cualquier profesión u oficio privado o público. Lo mismo 
hay que decir de sus derechos políticos: no hay restricción alguna. Pue-
den crear partidos, dirigirlos, afiliarse a ellos, ocupar cargos públicos…”.308 
¿Cuál es la razón de que los ministros de culto, por el solo hecho de ser tal, 
sean personas de segunda clase al ser tratados desigualmente en la titulari-
dad de sus derechos más fundamentales? Parece que no hay otro motivo que 
el del simple prejuicio y la sospecha estatal,309 es decir, ningún argumento.

Los prejuicios y las sospechas que el estado mexicano tiene contra los 
ministros de culto se muestran más evidentes en el antepenúltimo párrafo 
del artículo 130, el cual prohíbe expresamente a los “ministros de culto, a 
sus ascendientes, descendientes, hermanos y cónyuges, así como las asocia-
ciones religiosas a que ellos pertenezcan” a heredar por testamento de las 
personas a quienes hayan dirigido o auxiliado espiritualmente y no tengan 
con ellos parentesco alguno hasta el cuarto grado.

Es perjuicio y sospecha porque sin comprobar fehacientemente la exis-
tencia de alguna relación íntima entre asesor y asesorando, ni atender a las 
particularidades del caso, se tiene la firme convicción de que el ministro 
puede ejercer tal influencia en quien va a heredar sus bienes como para que 
éste pueda dejárselos al sacerdote. Esta figura, como en los casos anteriores, 
limita gravemente el derecho que tienen los ministros de culto de heredar de 
cualquier persona, esto, por la simple condición de ser ministro de culto. De 
modo que ellos no sólo ven limitados sus derechos políticos, sino también 
tal condición alcanza ahora otros ámbitos del derecho como es el caso del 
derecho hereditario.

308		 Ibidem, p. 72.
309		 Ibidem, p. 78.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



171EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Sin embargo, la gravedad de la restricción anterior va más allá, pues no 
solamente el ministro de culto ve limitado su derecho a heredar, sino que 
tal limitante alcanza igualmente a sus ascendientes, descendientes, herma-
nos y cónyuges, considerándose el lazo consanguíneo o civil con el ministro 
de culto una desgracia para estas personas pues tal relación llevaría a que 
vieran limitados sus más elementales derechos civiles como es el caso de ser 
titular de una herencia.

La figura anterior acarrea algunas otras reflexiones. Una de éstas sería 
el excesivo paternalismo que el estado se arroga, al considerar como me-
nores de edad a las personas que están siendo asistidas espiritualmente por 
un ministro de culto. Esto porque no solamente se les considera incapaces 
de rechazar la eventual influencia alienante que puede ejercer sobre ellos el 
ministro que los asiste, sino porque también no estarían en condiciones de 
disponer libremente de su patrimonio y heredar éste a quien deseen, inclu-
yendo, por supuesto, los ministros de culto que los asistieron en los últimos 
momentos de su vida.

Se podría llegar a pensar que el objetivo del supuesto anterior es la 
protección del patrimonio familiar, el cual pudiera verse mermado al de-
jar sus bienes a una persona extraña al núcleo familiar. Pero esta hipótesis 
sería igualmente objetable y absurda, porque el Estado no sólo está impe-
dido para limitar la libertad de disponer de los bienes de una persona, sino 
porque también no se encuentra capacitado para saber por qué no dejó sus 
bienes a los miembros de su familia, esto es algo que al estado no le incum-
be. Pero es inconcebible también la actitud paternalista del Estado, porque 
cabe la posibilidad de que la persona no tenga familiar alguno y tampoco 
desee que sus bienes pasen a la hacienda pública ¿a quién entonces se los 
podría heredar?

Otro conjunto de reflexiones también las ha aportado el profesor Gon-
zález Schmal al establecer:

Esta prohibición es injusta por excesiva, toda vez que la expresión “hayan 
dirigido o auxiliado espiritualmente” es, en primer lugar, difusa y ambigua, 
y, en segundo, no se establece el tiempo en que debió de ocurrir dicha acción 
de dirección o auxilio espiritual: ¿tendría que ocurrir inmediatamente antes de 
que se otorgara el testamento? o ¿aún cuando la acción se haya dado nada 
más una vez, por ejemplo, en la niñez del testador?310

Finalmente, es importante señalar que la Constitución mexicana y la 
legislación nacional, no reconocen efecto legal alguno al matrimonio cele-

310		 Ibidem, p. 82.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



172 JAVIER SALDAÑA SERRANO

brado religiosamente, estableciendo en este sentido que los actos del estado 
civil de las personas son competencia exclusiva de las autoridades adminis-
trativas. Así lo señala el último párrafo del artículo 130 que venimos comen-
tando.311

El resumen general de todo esto es que en comparación con la legisla-
ción anterior a 1992, las modificaciones constitucionales de ese año hicieron 
avanzar algo el derecho de libertad religiosa, pero lo que se esperaba es que 
la siguiente vez que se tocara el tema religioso en la Constitución se pudie-
ran subsanar las limitaciones que aún se mantenían y de las que acabamos 
de dar cuenta. Lamentablemente esto no fue así por lo que a continuación 
se expone.

III. Recientes demostraciones del laicismo 
mexicano. Los artículos 24 y 40

1. Artículo 24

La siguiente vez que se tocó el aspecto religioso en la Constitución 
mexicana fue el 28 de marzo de 2012, fecha en que se modificó el artículo 
24 quedando como sigue:

Toda persona tiene derecho a la libertad de convicciones éticas, de conciencia 
y de religión, y a tener o adoptar en su caso, la de su agrado. Esta libertad 
incluye el derecho de participar, individual o colectivamente, tanto en público 
como en privado, en las ceremonias, devociones o actos de culto respectivo, 
siempre que no constituyan un delito o falta penados por la ley. Nadie podrá 
utilizar los actos públicos de expresión de esta libertad con fines políticos, de 
proselitismo o de propaganda política.

Los otros dos párrafos del artículo 24 no fueron modificados.
Son varios los comentarios que se podrían formular a la actual redac-

ción del artículo 24. Centraremos nuestra atención en algunas de las que 
consideramos más significativas tratando de responder a las siguientes pre-
guntas ¿Es verdad que las modificaciones al artículo 24 ampliaron la protec-
ción del derecho de libertad religiosa en México, tal y como se señaló por 
parte de los parlamentarios que la aprobaron?, ¿realmente se obtuvieron 
importantes avances en la protección de los derechos humanos?

311		 Artículo 130: “Los actos del estado civil de las personas son de la exclusiva competen-
cia de las autoridades administrativas en los términos que establezcan las leyes, y tendrán la 
fuerza y validez que las mismas les atribuyan”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



173EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Un primer comentario tiene que ver con el abanico que se abrió al 
incluir en el artículo 24 dos nuevos derechos que antes no existían. Ahora 
ya no es uno sino tres los derechos que quedan contenidos, pues al lado de 
la libertad religiosa se incluyen la libertad de convicciones éticas y la de 
conciencia. Y aquí ya nos encontramos con una primera dificultad, pues si 
se pensaba incluir en un solo derecho tres libertades ¿no hubiera sido más 
conveniente hacerlo en tres párrafos distintos y no en uno sólo como final-
mente quedó redactado? Esto porque podría suceder que al invocar ante tri-
bunales la violación del artículo 24, no se sabrá con certeza cuál de las tres 
libertades es la que tendría que protegerse. Una buena técnica legislativa es 
aquella que especifica claramente qué tipo de libertad y derecho es el que 
queda amparado por el artículo constitucional respectivo y no, como lo hizo 
el constituyente mexicano, de incluir en un mismo precepto constitucional 
tres derechos diferentes. Es, en definitiva un problema de especificación y 
de tipificación de libertades.

Tal como quedó la redacción podría ser legítimo preguntarse: ¿Es la 
misma libertad o son tres libertades distintas las que ampara el artículo 24 
de la Constitución mexicana? Las respuestas parecen obvias. Si es una sola 
libertad ¿qué objeto tuvo haberlas enunciado de diferente manera? Ahora, 
si son tres libertades ¿por qué mencionarlas a través de una sola frase como 
es la de: “Esta libertad incluye…”? Ésta también vuelve a ser una muestra 
más de una deficiente técnica legislativa.

Los problemas, sin embargo, no se quedan en ser sólo de carácter técni-
co, alcanzan también cuestiones de fondo. Así, por ejemplo, no se sabe con 
exactitud qué quiso decir el legislador mexicano cuando incluyó la libertad 
de convicciones éticas en el artículo 24, ¿de dónde aparece esta libertad? 
¿en qué fuente se basó el legislador mexicano para considerarla como de-
recho humano?

Podrían ser dos las fuentes de información que nos ayudarán a respon-
der la pregunta anterior. En primer lugar, la propia historia constitucional 
mexicana en materia de derechos del hombre y garantías constitucionales. 
Y si aquí no encontráramos respuesta, entonces tendríamos que indagar en 
la larga historia del derecho internacional de los derechos humanos.

Si echamos un vistazo por la historia constitucional mexicana no en-
contraremos un solo documento que se refiera a la libertad de convicciones 
éticas, dicho de otra forma, este seudo-derecho simplemente nunca ha exis-
tido en la historia constitucional mexicana. Lo mismo podemos decir del 
ámbito internacional. En éste último tampoco hay registro de que este dere-
cho haya sido reconocido como un derecho fundamental en ninguno de los 
documentos internacionales más importantes. ¿Cuál es entonces el origen 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



174 JAVIER SALDAÑA SERRANO

de este derecho? ¿dónde encontramos su significado para entenderlo y así 
considerarlo realmente como un derecho humano? Hay que decirlo con cla-
ridad: este seudoderecho se lo inventó el legislador mexicano para legitimar 
movimientos laicistas que no buscan sino restringir y violentar derechos de 
la iglesia católica y el ideario religioso que ésta representa.

Es obvio que si se supiera el origen de la expresión «convicciones éti-
cas», podríamos tener algún tipo de referencia que nos indicara su signifi-
cado preciso, pero no es así, y ante el déficit planteado por los anteriores ar-
gumentos tendríamos que acudir entonces al referente semántico de dicha 
expresión para saber que significaría.

En primer lugar, habrá que señalar que cuando hablamos de conviccio-
nes éticas hemos de decir que no existe una sola corriente ética, sino que 
hay una enorme variedad de éstas, todas ellas de muy diversa naturaleza y 
cuyas consecuencias son igualmente diferentes. Se puede afirmar que a lo 
largo de la historia de la filosofía moral han existido tantas concepciones 
éticas como pensadores que se han referido a éstas ha habido.312 De este 
vasto universo de concepciones éticas ¿cuál es el objeto del nuevo derecho 
constitucional aparecido en el artículo 24? Lo mismo es una concepción éti-
ca el hedonismo que el utilitarismo, igual el pragmatismo que el feminismo, 
etcétera, ¿a cuál se quiso referir el legislador mexicano?

Hay que desenmascarar este falso pluralismo y decir que lo que subyace 
en el fondo de esta iniciativa no es otra cosa sino una apuesta a favor del 
igualitarismo, tratando de equiparar el objeto de las libertades de religión 
y de conciencia con el de convicciones éticas, considerando, de este modo, 
en igual forma a cualquier convicción ética con la creencia en Dios, o con 
la consideración de lo bueno o malo de la acción humana. Sin embargo, 
aceptar este igualitarismo nos conduce irremediablemente a negar que haya 
una verdad, religiosa o moral, y nos coloca entonces frente a un relativis-
mo religioso y moral que el legislador mexicano quiso defender. Si es igual 
el hedonismo que la relación con Dios, el concepto de verdad se difumina. 
Ésta es la nueva forma en la que aparece el espíritu anticlerical en la Cons-
titución mexicana.

Hay alguna parte de la doctrina mexicana que afirma que las conviccio-
nes éticas tienen que ver con la libertad de pensamiento. Quienes así pien-

312		 Uno de los más importantes trabajos que en lengua castallana se han escrito explican-
do detalladamente las diferentes concepciones éticas a lo largo de la historia es la edición 
que tuvo a cargo la profesora Camps, Victoria, Historia de la ética, I, II, III, Barcelona, Crítica, 
1999, passim. Más recientemente el magnífico trabajo editado por Gómez, Carlos y Muguer-
za, Javier, La aventura de la moralidad (paradigmas, fronteras y problemas de la ética), Madrid, Alianza, 
2007.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



175EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

san señalan: “La libertad de manifestar las ideas, supone necesariamente la 
libertad interior de concebir y asentir a esas ideas, de modo que la libertad 
de tener convicciones éticas y manifestarlas públicamente ya está reconoci-
da por la Constitución y no hace falta incluirla en el artículo 24”.313 El artí-
culo constitucional en el que ya estaría incluida la libertad de convicciones 
éticas sería el 6o., que se refiere a la expresión de las ideas.

La propuesta anterior nada dice sobre la expresión de tales conviccio-
nes éticas. Sin duda, se aceptaría la tesis de que las convicciones éticas, 
como cualquier convicción, se origina en el pensamiento del hombre, en el 
acto racional que las concibe, aquí no hay ningún problema, el problema 
se presenta cuando tales convicciones éticas se exteriorizan, porque es aquí 
donde se podría presentar el igualitarismo al que nos referíamos es párrafos 
precedentes.

Otro tema observable en la reforma al 24 constitucional es el reduc-
cionismo que se tiene de la libertad religiosa, pues se considera a través de 
una sola de sus expresiones como es la libertad de culto. Esto se puede ob-
servar cuando el artículo referido señala que “toda persona tiene derecho 
a participar, individual o colectivamente, pública o privadamente, en las 
ceremonias, devociones o actos de culto respectivo”. Es obvio que la liber-
tad religiosa incluye a la de culto, pero la primera va mucho más allá que 
la segunda.

El último comentario que haríamos a la reforma del artículo 24 tiene 
que ver con la libertad de conciencia ahí anunciada. Contrario a lo que 
pasa con la libertad de convicciones éticas, la libertad de conciencia sí nos es 
familiar. Esta libertad sí se encuentra reconocida en diferentes documentos 
internacionales protectores de derechos humanos,314 de modo que hay una 
larga tradición en el conocimiento de tal libertad.

Los problemas, sin embargo, son otros. Uno de estos sería el hecho de 
cuestionarse sobre ¿qué fue lo que entendió el legislador mexicano por li-
bertad de conciencia?, y derivado de esto preguntarse si con esta inclusión 

313		 Adame Goddard, Jorge, “El proyecto de reformas del artículo 24 constitucional sobre 
libertad religiosa”, Reformas al 24 constitucional. Cuatro enfoques, México, Imdosoc, 2012, p. 15. 
Cfr., también, Cruz González, Gerardo, “La libertad religiosa en la Constitución de México 
a debate”, ibidem, p. 36.

314		 Así, por ejemplo, el artículo 18.1 del Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políti-
cos de 1966 señala: “Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia y 
de religión; este derecho incluye la libertad de tener o de adoptar la religión o las crencias de 
su elección, así como la libertad de manifestar su religión o sus creencias, individual o colec-
tivamente, tanto en público como en privado, mediante el culto, la celebración de los ritos, 
las prácticas y la enseñanza”. Hervada, Javier y Zumaquero M., José, Textos internacionales de 
derechos humanos I, 1776-1976, 2a. ed., Pamplona, Eunsa, 1992, pp. 567 y 568.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



176 JAVIER SALDAÑA SERRANO

ya se reconoce el tan discutido derecho de objeción de conciencia. Respecto 
a lo primero hay que decir que ni en la legislación ni en la doctrina hay una-
nimidad para responder a qué es la libertad de conciencia. Parte de la teoría 
más autorizada ha señalado que la libertad de conciencia hace referencia 
a los juicios de la razón práctica sobre la bondad o maldad de los actos hu-
manos, a través de los cuales se va formando tal conciencia personal.315 Así, 
la razón humana, en el orden práctico, establecería la calificación de las 
acciones humanas en buenas y malas, formándose de esta manera la con-
ciencia personal del individuo. Si este derecho se entiende así, lo amparado 
entonces por la libertad de conciencia es la actuación en conciencia, esto es, 
consistiría en la doble libertad de obrar según los dictados de la conciencia 
y en no verse obligado o compelido a obrar contra conciencia.316

Ahora, si se entiende de esta manera la libertad de conciencia, es decir, 
si se acepta que la libertad de conciencia ampara la actuación en concien-
cia de las personas, podemos deducir con bastante autoridad que lo ampa-
rado por esta libertad es —entre otras cosas— el derecho de objeción de 
conciencia, mediante el cual se tienen razones para incumplir una ley que 
atente gravemente contra la conciencia (moral, filosófica o religiosa) de las 
personas.

Este es el sentido en el que hay que entender el derecho de objeción de 
conciencia, como “una concreción de la libertad de conciencia que dentro 
de los justos límites, lleva a un individuo a incumplir una determinada dis-
posición legal que le obliga —bajo sanción o privación de un beneficio— a 
obrar en contra de su conciencia o le impide obrar conforme a ella”.317 En 
conclusión, la libertad de conciencia establecida en el actual texto constitu-
cional ampara el derecho de objeción de conciencia, y por tanto este último 
derecho ya se encuentra establecido en el sistema constitucional mexicano 
en el artículo 24.318

315		 Harvada, Javier, “Libertad de conciencia y error sobre la moralidad de una terapéuti-
ca”, Persona y Derecho 11, Pamplona, 1984, pp. 13-53.

316		 Hervada, Javier, Los eclesiasticistas ante un espectador, Pamplona, Eunsa, 1993, p. 222.
317		 Sierra Madero, Dora María, La objeción de conciencia en México, Bases para un adecuado 

marco jurídico, México, UNAM, 2012, p. 17.
318		 Al estar redactando este trabajo apareció en el Diario Oficial de la Federación del 11 de 

mayo de 2018, la adición al artículo 10 bis de la Ley General de Salud que a la letra estra-
blece: “El personal médico y de enfermería que forme parte del Sistema Nacional de Salud, 
podrán ejercer la objeción de conciencia y excusarse de participar en la prestación de servi-
cios que establezca esta Ley.

Cuando se ponga en riesgo la vida del paciente o se trate de una urgencia médica, no 
podrá invocarse la objeción de conciencia, en caso contrario se incurrirá en la causal de 
responsabilidad profesional.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



177EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

2. Artículo 40

El texto del artículo 40 anterior a 2012 se encontraba redactado del 
siguiente modo: “Es voluntad del pueblo mexicano constituirse en una Re-
pública representativa, democrática, federal, compuesta de Estados libres y 
soberanos en todo lo concerniente a su régimen interior; pero unidos en una 
federación establecida según los principios de esta ley fundamental”.

Hoy el texto establece lo siguiente: “Es voluntad del pueblo mexicano 
constituirse en una República representativa, democrática, laica, federal, 
compuesta de Estados libres y soberanos en todo lo concerniente a su régi-
men interior; pero unidos en una federación establecida según los principios 
de esta ley fundamental”.

Como se puede ver, la diferencia entre ambas redacciones fue haber 
incluido la característica de «laica» de la República. En rigor, que la Re-
pública sea laica significa —lisa y llanamente—, que haya una separación 
entre el ámbito religioso y el ámbito público. Ahora, si esto es así, entonces 
habría que señalar que esto ya se encontraba de hecho bajo el principio de 
separación que planteaba el artículo 130.319 Del mismo modo, el criterio de 
laicidad ya estaba a nivel constitucional en el artículo 3o., en cuya fracción 
I, expresamente establece que la educación que imparta el Estado “será lai-
ca y, por tanto, se mantendrá por completo ajena a cualquier doctrina reli-
giosa”. Más aún, el artículo 3o. de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto 
Público también ya la reconocía,320 y es igualmente anunciada como sepa-
ración en el artículo 32 del Reglamento de la Ley.321 ¿Qué objeto tuvo po-
nerlo nuevamente en el artículo 40 de la Constitución? ¿Para qué entonces 
se introdujo cuando era públicamente conocido que ya éramos laicos? La 
respuesta no puede ser otra que la de refrendar una ideología persecutoria 
e inquisitorial de la religión, y más específicamente de la religión católica.

Pero quienes defienden la postura anterior, no conformes con haber 
modificado innecesariamente el artículo 40, fueron más allá, y desde una 

El ejercicio de la objeción de conciencia no derivará en ningún tipo de discriminación 
laboral”.

319		 Artículo 130: “El principio histórico de la separación del Estado y las iglesias orienta 
las normas contenidas en el presente artículo…”.

320		 Dice textualmente el artículo 3o. de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público: 
“El estado mexicano es laico. El mismo ejercerá su autoridad sobre toda manifestación reli-
giosa, individual o colectiva…”.

321		 Artículo 32: “En sus relaciones con las asociaciones religiosas, las autoridades observa-
rán el principio de separación del Estado y las iglesias, el carácter laico del Estado mexicano 
y la igualdad ante la ley”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



178 JAVIER SALDAÑA SERRANO

posición neocolonialista impusieron (a través del gobierno federal) su ideo-
logía laicista al resto de las entidades federativas del país, al establecer en 
el artículo 115 de la Constitución que: “Los estados adoptarán, para su ré-
gimen interno, la forma de gobierno, representativo, democrático, laico y 
popular, teniendo como base de su división territorial, y de su organización 
política y administrativa el municipio libre, conforme a las bases siguientes”. 
¿Con qué objeto se hizo esto? ¿Cuál fue el propósito que persiguieron? Creo 
que fue con el mismo fin con el que concretó la reforma al artículo 40, esto 
es, difundir un posicionamiento ideológico como el del laicismo, no impor-
tándoles que con dicha imposición se estuvieran violando derechos huma-
nos en los más diversos niveles y en los más distintos espacios públicos y aún 
privados. Uno de éstos es el ámbito judicial, lugar donde desde hace tiempo 
se va notando claramente esta fuerte ideología laicista expresada en buena 
cantidad de sus resoluciones. Veamos algunos ejemplos.

IV. Justicia mexicana y laicismo. 
Los tribunales al servicio de una ideología

Uno de estos casos fue el de Yurécuaro en Michoacán. Asunto electoral en 
el que se anuló la elección del candidato ganador por el simple hecho de 
haber iniciado su campaña asistiendo a una misa en la parroquia de «La 
Purísima» junto con familiares y amigos. Para su descalificación, se argumen-
taron también dos acciones más: la guardia de honor que hizo ante un féretro 
(como cualquier persona lo haría rindiendo honores a un cadáver) y haber 
saludado, a distancia, algunas imágenes religiosas en el cierre de su campaña 
electoral. Estas acciones fueron calificadas por sus adversarios como actos de 
proselitismo político con tintes religiosos, y fueron esgrimidas como motivos 
suficientes para anular la elección.

Resulta especialmente llamativo observar cómo a partir de estos argu-
mentos —que en cualquier estado de derecho representarían una manifes-
tación clara del goce y ejercicio de los derechos humanos (en este caso de 
libertad religiosa)— el tribunal que resolvió en última instancia, es decir, la 
Sala Superior del Tribunal Electoral de la Federación, consideró que dichos 
episodios violentaban el artículo 130 constitucional, señalando a la vez que 
los institutos políticos deben abstenerse de utilizar cualquier signo religioso 
“a efecto de conservar la independencia de criterio y racionalidad en cual-
quier aspecto de la vida política del Estado y su gobierno”.322

322		 JRC-604/2007. Caso Yurécuaro, p. 77.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



179EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

No es el lugar para detallar cada uno de los argumentos de la senten-
cia, la idea central de la misma es que con las acciones antes descritas se 
violentaba el principio de separación del artículo 130 constitucional, y por 
tanto se debía anular la elección, como finalmente sucedió. Sin embargo, si 
bien se alcanzó el objetivo de los impugnadores, lo que resulta significativo 
para los efectos de este trabajo es saber si la argumentación del tribunal fue 
consistente en términos jurídicos, es decir, si esa argumentación respetaba 
los derechos humanos.

Uno de los más importantes teóricos de la argumentación jurídica de 
nuestro tiempo como es el profesor español Manuel Atienza, hará notar el 
déficit argumentativo de la referida sentencia al establecer:

Pasemos a las razones de tipo jurídico. La sentencia interpreta el artículo 
130 de la Constitución mexicana en el sentido de que lo que ahí se defiende 
es una separación “absoluta” entre la Iglesia y el Estado. Pues bien, si “ab-
soluta” se entiende en el sentido de que el Estado debe ser neutral y que las 
iglesias no deben gozar de privilegios (deben sujetarse a la ley), no hay, en 
mi opinión, nada que objetar. Pero lo que no parece aceptable es que por 
“absoluta” se entienda que las iglesias (y, en particular, la Iglesia Católica) no 
puedan defender (como el resto de la gente, organizada en agrupaciones o 
individualmente) las doctrinas que tengan a bien en relación con cuestiones 
como el divorcio, el aborto, la homosexualidad, la eutanasia, etc., estrecha-
mente ligadas a su credo religioso y que tienen con claro significado político, 
de manera que poseen la capacidad de influir en las preferencias electorales 
de los ciudadanos. Por supuesto, nadie tiene por qué seguir esas doctrinas y, 
en mi opinión, está bastante justificado combatir las opiniones que al respecto 
mantiene la Iglesia Católica. Pero lo que no se ve es que haya que prohibirles 
difundirlas o, por así decirlo, “hacer política”. ¿Está prohibido, de acuerdo 
con la Constitución mexicana, un partido cristiano-demócrata (de los que 
ha habido —y sigue habiendo— unos cuantos en Europa)? Si así fuera, ¿no 
habría que pensar que la Constitución contradice la normativa internacional 
en materia de derechos humanos?323

Otro caso en el que se observa la imposición de la ideología laicista en 
México es el de Zimapán en Hidalgo. En este caso, como en el anterior, se 
anularon las elecciones por las que se elegió a un miembro del ayuntamien-
to. El argumento utilizado para la anulación fue la referencia que el día de 
la elección hicieron los párrocos del lugar en sus respectivas misas matuti-

323		 Atienza Rodríguez, Manuel, “Reflexiones sobre tres sentencias del tribunal electoral. 
Casos Tanetze, Garcia Flores y Yurécuaro”, Serie Comentarios a las sentencias del Tribunal Electo-
ral, 19, México, Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación, 2009, pp. 54 y 55.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



180 JAVIER SALDAÑA SERRANO

nas y en las que —según los opositores del candidato ganador— se habían 
realizado actos de proselitismo a favor de los candidatos que ganaron las 
elecciones.

Lo que se señaló es que los actos de proselitismo que favorecieron al 
candidato ganador consistieron en expresiones tales como «votar por la 
vida» o «votar a favor de la vida», las cuales fueron el lema de su candidatu-
ra. De modo que estas manifestaciones (como se sabe forman parte esencial 
del ideario religioso de la religión católica y que todos los días se mencionan 
en cualquier celebración religiosa de esta iglesia) fueron identificadas como 
propaganda política del candidato ganador, y fueron consideradas como ra-
zón suficiente para nulificar la elección.

La sentencia del tribunal electoral, en su parte conducente, es digna 
de mención por lo grotesco que es argumentativamente, porque si bien los 
ministros de culto religioso no les indicaron a la feligresía —en forma ex-
presa— que votara por los candidatos del partido que resultó victorioso, 
“lo cierto es que se invitó a las personas presentes a votar en las elecciones a 
presidentes municipales que se celebrarían ese mismo día (nueve de noviem-
bre de dos mil ocho), ejerciendo responsablemente su derecho ciudadano, 
para lo cual se les propuso optar por el que más respete la vida, por el que 
más promueve la vida”.324

Evidentemente que tal argumentación es a todas luces deficiente, por-
que como sucedió en el caso Yurécuaro y confirmó Atienza, no se puede 
prohibir que las personas (sean o no ministros de culto) expresen de manera 
libre sus ideas, máxime cuando las mismas forman parte de su ideario reli-
gioso. Por eso los razonamientos del tribunal son erróneos y representan una 
ideología, porque en aras de defender una presunta laicidad, terminan de-
fendiendo un laicismo y, en consecuencia, violentando derechos humanos.

Otro caso también emblemático del laicismo mexicano fue el de quien 
fue gobernador del Estado de Sinaloa y a quien la autoridad administrativa 
multó económicamente. La razón fue muy sencilla: el que en ese momento 
era candidato mantuvo una reunión con integrantes de la Iglesia Cristiana 
Evangélica. La autoridad interpretó posteriormente que algunas de sus de-
claraciones públicas como: “Ganaré con el apoyo de la voluntad popular y 
la de Dios”,325 o, “esto no lo paramos, cuando la voluntad del pueblo, los 
astros y la de Dios estén alineados”,326 eran suficientes para inferir el apelo 
a Dios y la consecuente violación al principio de laicidad establecido en la 

324		 ST-JRC-15/2008. Caso Zimapán, p. 15.
325		 SUP-JDC-165/2010, pp. 4 y 5.
326		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



181EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Constitución y en la legislación electoral respectiva. Las consecuencias eran 
bastante previsibles.

Vale la pena recordar también lo que pasó con el obispo de Aguasca-
lientes, José María de la Torre Martín, quien al expresar su rechazo al ma-
trimonio entre personas del mismo sexo, y afirmar la colusión que existía 
entre el gobierno federal, los gobiernos locales y los movimientos lésbico 
gay, fue obligado después a pedir perdón por considerar sus declaraciones 
homofóbicas. Esta declaración —oponerse al matrimonio igualitario— que 
en cualquier Estado de derecho no sería otra cosa sino una manifestación 
clara del derecho de libertad de expresión que todo ser humano tiene, inde-
pendientemente de su condición, fue motivo para que organismos públicos, 
es decir, organismos del gobierno federal, financiados con dinero de todos 
los mexicanos, obligaran a retractarse al obispo exigiendo una disculpa pú-
blica.

Un caso diferente a los señalados más arriba fue el de las elecciones en 
Coahuila realizadas en octubre de 2009 para votar por quienes integrarían 
los ayuntamientos de dicha entidad, y entre los que se encontraba el corres-
pondiente al municipio de Parras de la Fuente. En aquella ocasión, resultó 
victoriosa la planilla postulada por el Partido Verde Ecologista de México. 
Ante tal situación, y después de impugnar las elecciones ante el tribunal 
electoral local, el Partido Revolucionario Institucional presentó juicio de re-
visión constitucional electoral ante la Sala Regional Monterrey del Tribunal 
Electoral del Poder Judicial de la Federación. Se alegaba que el 13 de octu-
bre de 2009, en un acto de campaña, el candidato ganador usó indebida-
mente un símbolo religioso durante una marcha, concretamente la imagen 
de San Judas Tadeo, violentando con esto la legislación electoral en la ma-
teria y, obviamente, el principio constitucional de separación Iglesia-Estado.

La mayoría de los magistrados que resolvieron el asunto determinaron 
que si bien estuvo probada la contravención electoral consistente en el uso 
de los símbolos religiosos, no fue de tal magnitud que la legitimación de 
la elección se encontrara en tela de juicio. En mi opinión, la decisión ma-
yoritaria fue correcta, primero porque no fue el candidato el que mostró 
la manta con la imagen religiosa, sino una persona que asistía al evento 
(probablemente un seguidor o un detractor, no se sabe), fue además en una 
marcha, es decir, en un hecho aislado y no en una acción permanente de su 
campaña ni de la marcha y, finalmente, no se sabe cuántas personas vieron 
esa manta y si creían o no en esa imagen religiosa, etcétera.

Ahora bien, ante tal razonamiento hubo un voto disidente que consi-
deró una grave violación al principio de laicidad tutelado por la Consti-
tución mexicana, y según este voto de minoría, se debieron haber anula-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



182 JAVIER SALDAÑA SERRANO

do las elecciones. Este voto sostenido por la magistrada disidente ameritó 
que algún comentarista de la sentencia llegara a titular uno de sus artículos 
del siguiente modo: “Impunidad en el uso de símbolos religiosos. Hechos y 
pruebas en el caso Parras”.327

Este escrito puede ser una buena muestra del profundo espíritu anticle-
rical y laicista que se vive contra la iglesia católica y sus derechos. En una de 
sus partes puede leerse lo siguiente:

Luego entonces puede afirmarse que cuando un candidato a un puesto de 
elección popular utiliza símbolos religiosos durante su campaña electoral, en 
realidad está apelando a la obtención de votos con base en una legitimidad 
religiosa. Al buscar obtener votos por la vía del uso de símbolos de la religión 
católica, mayoritaria en el país, intenta manipular las razones objetivas que 
deben guiar la formación y expresión del sufragio... En consecuencia, utili-
zar símbolos religiosos en una campaña electoral representa una violación al 
principio de separación del Estado y las iglesias, tal como está configurado en 
el artículo 130 de la CPEUM.328

Un caso más que se puede citar es el que sucedió en Tlaxcala, espe-
cíficamente en el ayuntamiento de Terrenate, en donde la autoridad local 
electoral anuló la elección del candidato que había resultado victorioso en 
las elecciones, argumentando que había utilizado símbolos religiosos como 
haber asistido a una escuela pública un 3 de mayo, día de la Santa Cruz y 
festividad de los albañiles, y haber colocado una cruz adornada con flores 
en ese lugar. Lo más curioso es que quien resultó victorioso, en aquel mo-
mento, no era aún candidato ni habían iniciado las campañas electorales. 
La Sala Regional del Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación 
con sede en Ciudad de México, revocó, en mi opinión de manera acertada y 
correcta, la resolución dictada por el Tribunal Electoral Tlaxcalteca y con-
firmó la declaración de validez de la elección.329

Dos casos más conviene citar; éstos tienen lugar en Aguascalientes. Uno 
de ellos se refiere a la denuncia que presentó un partido político (PRI) con-
tra el candidato de otro partido (PAN) que competía por una diputación 
local por la supuesta realización de proselitismo en una Iglesia católica. Se 
argumentaba que el candidato, al ir a misa acompañado por dos mujeres y 

327		 Garza Castillo, Mario Alberto, “Impunidad en el uso de símbolos religiosos. Hechos 
y pruebas en el caso Parras”, Serie Comentarios a las sentencias del Tribunal Electoral, 25, México, 
Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación, 2015.

328		 Ibidem, p. 38.
329		 SDF-JRC-98/2016.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



183EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

todos vistiendo ropa con logotipos de su partido y campaña, violentaban el 
principio de separación Iglesia-Estado. En concreto, se le acusaba de hacer 
actos de campaña en la propia Iglesia a la hora de misa.

En este caso y por unanimidad los integrantes de la Sala Regional del 
Tribunal Electoral del Poder Judicial de la Federación correspondiente a la 
Segunda Circunscripción Electoral Plurinominal, determinaron correcta-
mente confirmar la resolución emitida por la Sala Administrativa y Electo-
ral del Poder Judicial del Estado de Aguascalientes, al considerar que el can-
didato no actualizó la infracción referente a realizar propaganda electoral 
con alusiones de carácter religioso.330

Finalmente, vale la pena reseñar otro caso también sucedido en Aguas-
calientes y en donde la Sala Superior del Tribunal Electoral del Poder Ju-
dicial de la Federación, revocó la sentencia emitida por la Sala Administra-
tiva y Electoral del Poder Judicial del Estado de Aguascalientes que había 
anulado las elecciones por el uso indebido de símbolos religiosos y una clara 
intromisión de la Iglesia católica en las mismas. Después de un análisis pro-
fundo y sin unanimidad, la Sala Superior señaló que dichos argumentos no 
constituían una influencia determinante y decidió confirmar la validez de 
la elección de Gobernador, ordenando la entrega de la constancia de can-
didato electo.331

Estos casos nos muestran a las claras cómo utilizando el pretexto de la 
insana separación entre el Estado y las Iglesias, se siguen violado derechos 
humanos de todo tipo; desde la misma libertad religiosa, de conciencia y 
de pensamiento, hasta la libertad de expresión de las ideas, pasando, por 
supuesto, por la transgresión a derechos de carácter político, etcétera, dere-
chos estos que se encuentran en prácticamente todos los documentos inter-
nacionales protectores de derechos humanos que México ha firmado.

V. Laicismo y laicidad mexicana. 
Una asignatura pendiente

Lo anterior es, en sí mismo, ya un grave retroceso en el reconocimiento y 
protección de los derechos humanos en México, pero demuestra algo aún 
más delicado y pernicioso, esto es, que a casi dos décadas de haber iniciado 
el siglo XXI, en México no se han superado ancestrales rencillas y malos 
entendidos. Uno de los más importantes es no saber, o no querer entender, 

330		 SM-JRC-111/2016.
331		 SUP-JRC-327/2016 y SUP-JRC-328/2016.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



184 JAVIER SALDAÑA SERRANO

la importante distinción entre laicismo y laicidad. El primero mantiene una 
connotación negativa respecto del fenómeno religioso, lo ve como algo hos-
til, competitivo. Éste se funda bajo la idea de que el Estado no sólo ha de 
desconocer, sino además rechazar y perseguir cualquier expresión religiosa 
presente en la sociedad. La laicidad, en cambio, es distinta. Ésta hace refe-
rencia a la independencia que el Estado tiene respecto de cualquier religión 
o confesión religiosa.332

La falta de precisión anunciada alcanza también expresiones que consi-
deramos tan comunes y corrientes como la de «estado laico». ¿Qué significa 
esta expresión en voz de sus más fervientes defensores? ¿tiene quizá esta 
expresión alguna connotación o contenido que la identifique entre quienes 
pretenden expulsar de la vida pública cualquier convicción religiosa?

Cuando uno observa las características que los defensores de la expre-
sión y de lo que significa el Estado laico pretenden identificar con éste, uno 
no puede más que manifestar desconcierto, porque son tan diversos los cri-
terios que asumen para calificarlo que difícilmente se puede saber con pre-
cisión cuál es su significado real.333 Esto, en el fondo, beneficia a quienes de-
fienden el laicismo mexicano, porque distorsionan a tal grado su propuesta 
que éste se hace prácticamente irreconocible y con esto, evidentemente, se 
inmunizan a toda crítica, manteniendo así su carácter ideológico, esto es, 
el de ser considerados o considerarse a sí mismos laicistas simplemente por 
seguir siendo laicistas.

De las muy variadas características que se proponen para darle conte-
nido a la expresión «laicismo», hay dos que resultan especialmente signifi-
cativas y de las que damos cuenta en forma breve. La primera se refiere a la 
neutralidad. La neutralidad estatal en materia religiosa tiene que ver con 
la pretensión de que el Derecho y sus leyes sean «neutras» respecto a las 
normas morales religiosas. Se pretendería con esto excluir de la normativa 
estatal algún contenido de carácter moral-religioso. Pero tal pretensión sim-
plemente resulta absurda, y lo es porque si observamos los ámbitos donde la 
iglesia católica ha presentado sus reflexiones públicas con la pretensión de 
ser escuchada y tomada en cuenta a la hora de legislar es el de la defensa 
de los derechos humanos, y esta defensa no puede ser neutral. En esta ma-
teria la iglesia no puede asumir una actitud aséptica, exige necesariamente 

332		 Saldaña Serrano, Javier y Orrego Sánchez, Cristóbal, Poder estatal y libertad religiosa, Mé-
xico, UNAM, 2009, pp. 41-45. Cfr., también, Ollero Tassara, Andrés, Laicidad y laicismo, Méxi-
co, UNAM, 2010, pp. 241-247.

333		 Una buena muestra de la gran variedad de concepciones que se ofrecen sobre lo que es 
el Estado laico en: Salazar Ugarte, Pedro y Capdeville, Pauline (coords.), Para entender y pensar 
la laicidad, I-II-III, UNAM-Miguel Ángel Porrúa, 2013.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



185EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

inmiscuirse de lleno en el activismo a favor de los derechos humanos, y no 
asumir una postura de encogimiento de hombros ante una realidad moral 
tan significativa como pretenden los defensores del estado laico.

Autores tan renombrados en el ámbito de la filosofía y nada sospecho-
sos de algún tipo de clericalismo como Jürgen Habermas opinan en forma 
completamente distinto a como lo hacen los defensores del laicismo y de la 
neutralidad estatal. Siguiendo a Rawls el profesor alemán dirá:

El primer aspecto [de lo que llamo la visión amplia de la cultura política pú-
blica] es que las doctrinas comprehensivas razonables, sean religiosas o no 
religiosas, puedan introducirse en la discusión política pública en cualquier 
momento, a condición de que [provided that] se ofrezcan a su debido tiempo razones polí-
ticas apropiadas —y no razones derivadas tan sólo de las doctrinas comprehensivas— que 
basten para apoyar lo que las doctrinas comprehensivas dicen apoyar.334

Y continúa Habermas por su cuenta: “Esto significa que las razones 
políticas que se aporten en cada caso no pueden ser propuestas meramente 
como un pretexto, sino que tienen que «contar» también con independen-
cia del contexto religioso en el que están incorporadas”.335

La otra característica con que se identifica al laicismo es la no discri-
minación. El argumento central es que el trato positivo que puede tener el 
factor religioso en una sociedad, atenta contra la igualdad de aquellas per-
sonas que no creen, o de aquellas colectividades que profesan una religión 
distinta a la que profesa la mayoría. Desde este punto de vista se sostendría 
que un trato positivo hacia lo religioso implicaría una discriminación arbi-
traria, violando el principio de igualdad consideración y respeto de parte 
de la ley.

Este argumento, como el anterior, es insostenible. La razón es que si la 
no discriminación está basada en el principio de igualdad, por el que todos 
(individuos y colectividades) han de ser tratados en forma igual, habrá que 
recordar que igualdad no es igual a igualitarismo, y como nos enseñó Aris-
tóteles, existe una igualdad geométrica que es la base de la justicia distributi-
va. Esto es, trato igual a los iguales y desigual a los desiguales. De este modo, 
el trato que la autoridad debe a los grupos religiosos y las personas que pro-
fesan una religión debe ser igual. Pero precisamente este principio admite 
las adecuadas diferenciaciones, “excluyendo la tesis de que la libertad y el 
pluralismo religioso, en combinación con el principio de igualdad, exigirían 

334		 Habermas, Jürgen, Entre naturalismo y religión, Barcelona, Paidós, 2006, p. 130.
335		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



186 JAVIER SALDAÑA SERRANO

un igualitarismo de trato matemático por el solo hecho de que el legislador 
o la autoridad estén frente a una situación con factores religiosos”.336

VI. La exclusión de la religión 
en una sociedad democrática

Una última reflexión sobre lo que se ha venido exponiendo al respecto, y 
es que lo señalado hasta aquí confirmar la tesis de que en el debate actual 
sobre la laicidad en México, lo que menos importa es la real separación en-
tre la Iglesia y el Estado, y el respeto incondicionado de la libertad religiosa 
como derecho fundamental. En rigor, lo que defienden los exponentes del 
laicismo en México es excluir del debate público a la Iglesia católica, por ser 
la única instancia que se opone a su ideología y su afán de poder. La profesora 
de la Universidad de Harvard, Mary Ann Glendon lo confirma al señalar: 
“...El debate actual no versa sobre una revisión de los viejos argumentos so-
bre la separación de la Iglesia y el Estado, sino sobre el papel de la religión 
en la vida pública de las sociedades que aspiran a ser libres, democráticas y 
compasivas”.337

¿Cuáles son esos aspectos en los que se prohíbe la incidencia de la Igle-
sia católica y que impone nuevos desafíos a los Estados democráticos? Pedro 
Salazar subraya algunos de los problemas más emblemáticos recientemente 
acaecidos en México, en los que se observa la intromisión —según él— de 
la Iglesia Católica y que pueden resultar muy «problemáticos». El prime-
ro de ellos es el relativo a la «interrupción del embarazo» durante las doce 
primeras semanas de gestación y que la Asamblea de Representantes del 
Distrito Federal aprobó en el Código Penal Local en 2007. Otro más es el 
matrimonio entre personas del mismo sexo, con el eventual reconocimiento 
del derecho de adoptar. La eutanasia es otro tema, la maternidad subrogada 
y con éestos el resto de asuntos que impone su ideología progresista.

Lo anterior me permite afirmar con bastantes argumentos sólidos que 
lo que subyace en el fondo de la presunta laicidad estatal defendida por al-
gunos académicos y políticos mexicanos no es otra cosa que el acallamiento 
de los creyentes, especialmente católicos, del debate público.

Pero hay varios autores de renombrado prestigio internacional que 
piensan completamente distinto. Uno de ellos —lo volvemos a citar— es 

336		 Saldaña Serrano, Javier y Orrego Sánchez, Cristóbal, Poder estatal y libertad religiosa..., 
cit., p. 78.

337		 Glendon, Mary Ann, “Estado laico y libertad religiosa”, en Trasloheros, J. E. (coord.), 
Libertad religiosa y Estado laico. Voces, fundamentos y realidades, México, Porrúa, 2012, p. 205.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



187EL DERECHO FUNDAMENTAL DE LIBERTAD RELIGIOSA...

Habermas quien señala con toda precisión, para que no quede ninguna 
duda, que:

El Estado liberal tiene interés en que se permita el libre acceso de las voces 
religiosas tanto en la esfera público-política como en la participación política 
de las organizaciones religiosas. El Estado no puede desalentar a los creyentes 
y a las comunidades religiosas para que se abstengan de manifestarse como 
tales también de una manera política, pues no puede saber si, en caso contra-
rio, la sociedad secular no se estaría desconectando y privando de importan-
tes reservas para la creación de sentido.338

Las diferencias entre ambos planteamientos y entre ambos pensadores 
es muy significativa, ¿a quién habrá de creérsele?

VII. Conclusiones

Primera. Es claro que la expectativa que se tuvo después de las modifica-
ciones constitucionales de 1992 en materia de libertad religiosa quedaron 
frustradas. Es verdad que existió un avance pero éste no fue significativo. Se 
esperaba que con el transcurso del tiempo realmente se protegiera el derecho 
de libertad religiosa, sobre todo porque México parecía que había entrado en 
una época de madurez política y social que dejaba atrás visiones decimonóni-
cas, pero no fue así. Ni siquiera la firma de importantes documentos interna-
cionales protectores de derechos humanos hizo que las cosas cambiaran. Aún 
se sigue manteniendo un fuerte espíritu anticlerical y, lo más grave, violador 
del derecho de libertad religiosa en nuestra Constitución.

Segunda. Las modificaciones a los artículos 24 y 40 de la Constitución 
acarrearon únicamente el reforzamiento de ese espíritu anticlerical. En el 
caso del primero, se introdujo una libertad desconocida en el ámbito de 
los derechos humanos; ésta es, la libertad de convicciones éticas. Con este 
nuevo seudo-derecho lo que se persigue es la posibilidad de introducir cual-
quier tipo de ideología, la que sea, equiparando en un plano de igualdad 
cualquier convicción ética con alguna práctica religiosa. Ahora da lo mismo 
el feminismo progresista o radical que el catolicismo.

En el caso del artículo 40 la situación es aún más grave. La modificación 
constitucional era innecesaria pues ya se encontraba en la legislación mexi-
cana, lo mismo federal que local. Pero los defensores del laicismo tenían 
que meterla en la Constitución para que con su visión colonialista pudieran 

338		 Habermas, Jürgen, Entre naturalismo y religión…, cit., p. 138.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



188 JAVIER SALDAÑA SERRANO

imponer su ideología, como lo hicieron, a todo el resto de los estados de la 
república, según lo establece el artículo 115 de la Constitución.

Tercera. La ideología del laicismo se encuentra hoy prácticamente en 
todas las instancias de autoridad del país. Los poderes judiciales mexicanos 
no podrían ser la excepción, pues en muchas de sus resoluciones se obser-
va claramente esa ideología que ha llevado a revocar elecciones, sancionar 
candidatos u obligando a ofrecer disculpas a grupos que se sienten ofendi-
dos ante la libertad de expresión de autoridades eclesiásticas, como sucedió 
en el caso de Aguascalientes. Hay que decirlo con claridad, México se en-
cuentra secuestrado por la ideología del laicismo.

Cuarta. Dos grandes problemas son a los que se enfrenta hoy la defensa 
de la libertad religiosa en México. El primero es la ambigüedad que subyace 
en la expresión Estado laico. Tal ambigüedad inmuniza contra toda crítica 
a quienes defienden esta postura, precisamente porque no tienen un núcleo 
esencial que la identifique. El segundo es que con la ideología a favor del Es-
tado laico lo que se pretende es excluir la participación de la Iglesia católica 
en la defensa de los derechos humanos.

Los defensores de la postura laicista en México (lo mismo académicos 
que políticos) son, en el fondo, unos falsarios, porque amparados bajo un 
aurea pluralista y democrática, están imponiendo su ideología, sin importar 
la violación a los derechos humanos que están haciendo. ¿Realmente están 
comprometidos con estos derechos?

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



189

BIBLIOHEMEROGRAFÍA

Adame Goddard, Jorge, Las reformas constitucionales en materia de libertad religio-
sa, México, Imdosoc, 1992.

Adame Goddard, Jorge, Análisis de la Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Pú-
blico, México, Imdosoc, 1992.

Adame Goddard, Jorge, “Estado laico y libertad religiosa”, en I, M. More-
no Bonett y R. M. Álvarez (coord.), El Estado laico y los derechos humanos 
en México, 1810-2010, México, UNAM, 2012.

Adame Goddard, Jorge, “El proyecto de reformas del artículo 24 constitu-
cional sobre libertad religiosa”, Reformas al 24 constitucional. Cuatro enfoques, 
México, Imdosoc, 2012.

Arrieta, Juan Ignacio, Diritto dell’organizzazione ecclesiastica, Milán, Giuffrè, 
1997.

Arrieta, Juan Ignacio, “El pueblo de Dios”, Manual de derecho canónico, Pam-
plona, Eunsa, 1988.

Atienza Rodríguez, Manuel, “Reflexiones sobre tres sentencias del Tri-
bunal Electoral. Casos Tanetze, Garcia Flores y Yurécuaro”, Comentarios a 
las sentencias del Tribunal Electoral, 19, México, Tribunal Electoral del Poder 
Judicial de la Federación, 2009.

Ayala, René Ángel, “Los ministros de culto”, en Molina Meliá, A. (coord.), 
Las libertades religiosas. Derecho eclesiástico mexicano, México, Universidad Pon-
tificia de México, 1997.

Blancarte, Roberto, Historia de la Iglesia católica en México, 1929-1982, Mé-
xico, FCE, 1993.

Blancarte, Roberto, Para entender el Estado laico, México, Nostra, 2008.
Bobbio, Norberto, Dalla struttura alla funzione. Nuovi Studio di teoria del diritto, 

Milán, Communità, 1977.
Bovero, Michelangelo, “El concepto de laicidad”, Cuadernos Jorge Carpizo para 

entender y pensar la laicidad, 2, México, UNAM, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas-Cátedra Extraordinaria Benito Juárez-Instituto Iberoamericano 
de Derecho Constitucional, 2013.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



190 BIBLIOHEMEROGRAFÍA

Bogarín Díaz, Jesús, “Contribución a la construcción de un concepto au-
tónomo de libertad de conciencia”, El derecho eclesiástico a las puertas del siglo 
XXI. Libro homenaje al profesor Juan Goti Ordeñana, Madrid, Fundación Uni-
versitaria Española, 2006.

Calvo Álvarez, Joaquín, “La presencia de los principios informadores del 
derecho eclesiástico español en las sentencias del Tribunal Constitucio-
nal”, Tratado de Derecho Eclesiástico, Pamplona, Eunsa, 1994.

Camps, Victoria, Historia de la ética I, II, III, Barcelona, Crítica, 1999.
Carbonell, Miguel, Los derechos fundamentales en México, 2a. ed., México, 

UNAM-CNDH-Porrúa, 2006.
Carpio Marcos, Edgar, “La interpretación de los derechos fundamentales”, 

en varios autores, Interpretación constitucional I, México, Porrúa, 2005.
Casillas Gutiérrez, José, Historia de la Iglesia en México, México, Porrúa, 

1984.
Capseta Castellà, Joan, “Personalidad jurídica y cuestiones patrimonia-

les de las asociaciones religiosas”, Lecturas Jurídicas 3, México, Universidad 
Autónoma de Chihuahua, 1997.

Cruz González, Gerardo, “La libertad religiosa en la Constitución de Mé-
xico a debate”, Reformas al 24 constitucional. Cuatro enfoques, México, Imdo-
soc, 2012.

Cuadernos Jorge Carpizo para entender y pensar la laicidad, México, UNAM, Ins-
tituto de Investigaciones Jurídicas-Cátedra Extraordinaria Benito Juárez-
Instituto Iberoamericano de Derecho Constitucional, 2013.

Cuevas, Mariano, Historia de la Iglesia en México T. I, II, III, IV, México, Im-
prenta del Asilo Patricio Sanz, 1991.

Cuevas, Mariano, Historia de la Iglesia en México, 5a. ed., México, Patria, 1946.
D’Avack, Pietro Agostino, Trattato di diritto ecclesiastico italiano. Parte generale, 2a. 

ed., Milán, 1978.
Díaz Romero, Juan, “Comentarios a las reformas constitucionales de 2011 

sobre derecho humanos y juicio de amparo”, Ensayos y conferencias de los for-
jadores de la Suprema Corte de Justicia de la Nación, México, SCJN, 2012.

Diez Hidalgo, Eugenia del Carmen, “Desafíos actuales de la libertad re-
ligiosa en México a la luz de los derechos humanos”, Una puerta abierta a 
la libertad religiosa. (México a quince años de las reformas constitucionales en materia 
religiosa 1992-2007), México, Segob, 2007.

Durham, W. Cole Jr. y Scharffs, G. Brett, Law and Religion. National, Inter-
national, and Comparative Perspectives, Wolters Kluwer, 2010.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



191BIBLIOHEMEROGRAFÍA

Errázuriz Mackena, Carlos José, “Riflessioni circa il diritto canonico 
dell’ottica del dualismo cristiano”, Ius Ecclesiae. Rivista Internazionale di Diritto 
Canonico, 1, Milán, 1997.

Finocchiaro, Francesco, Diritto eclesiástico, 3a. ed., Bologna, Zanichelli, 
1990.

Ferrer Ortiz, Javier, “Los derechos educativos de los padres en una so-
ciedad plural”, El derecho eclesiástico a las puertas del siglo XXI. Libro homenaje 
al profesor Juan Goti Ordeñana, Madrid, Fundación Universitaria Española, 
2006.

Flores D’Árcais, Paolo, Por una democracia sin Dios, Madrid, Trotta, 2013.
Galeana, Patricia (coord.), Relaciones Estado-Iglesia. Encuentros y desencuentros, 

México, Secretaría de Gobernación, 2001.
Galeana, Patricia, Las relaciones Iglesia-Estado durante el segundo imperio, México, 

UNAM, 1991.
García Aguirre, Sandra Cecilia, “La libertad de enseñanza”, Las libertades 

religiosas. Derecho eclesiástico mexicano, México, Universidad Pontificia de Mé-
xico, 1997.

Garza Castillo, Mario Alberto, “Impunidad en el uso de símbolos reli-
giosos. Hechos y pruebas en el caso Parras”, Comentarios a las sentencias del 
Tribunal Electoral, núm. 25, México, Tribunal Electoral del Poder Judicial 
de la Federación, 2015.

Gómez Álvarez, Cristina, Relaciones Estado-Iglesia. Encuentros y desencuentros, 
en Galeana, P. (coord.), México, Secretaría de Gobernación, 2001.

Gómez, Carlos y Muguerza, Javier, La aventura de la moralidad (paradigmas, 
fronteras y problemas de la ética), Madrid, Alianza, 2007.

González, María del Refugio, Las relaciones entre el Estado y la Iglesia en México, 
México, Cámara de Diputados, s/f.

González Calzada, Manuel (coord.) Los debates sobre la libertad de creencias, 
México, UNAM-Cámara de Diputados XLVIII, 1994.

González del Valle, José María, Derecho eclesiástico español, 2a. ed., Madrid, 
Universidad Complutense, 1991.

González del Valle, José María, “La enseñanza religiosa”, Tratado de dere-
cho eclesiástico, Pamplona, Eunsa, 1994.

González Fernández, José Antonio, Derecho eclesiástico mexicano, México, 
Porrúa, 1992.

González Fernández, José et al., Derecho eclesiástico del Estado mexicano, Mé-
xico, Porrúa, 1993.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



192 BIBLIOHEMEROGRAFÍA

González Schmal, Raúl, “Alcances de la actual legislación en relación con 
la autentica libertad religiosa”, La libertad religiosa en el México democrático, 
México, CEM, 2002.

González Schmal, Raúl, Derecho eclesiástico mexicano. Un marco para la libertad 
religiosa, México, Porrúa,1997.

González Schmal, Raúl, “Los principios informadores del derecho ecle-
siástico mexicano”, en varios autores, Las libertades religiosas. Derecho ecle-
siástico mexicano, México, Universidad Pontificia de México, 1997.

González Schmal, Raúl, “El nuevo marco jurídico en materia religiosa”, 
Umbral XXI 11, México, 1993.

González Schmal, Raúl, “Comentarios sobre la reforma al artículo 24 
constitucional”, Reformas al 24 constitucional. Cuatro enfoques, México, Imdo-
soc, 2012.

González Schmal, Raúl, “Estatuto jurídico de los ministros de culto”, De-
recho eclesiástico mexicano, México, UPM, 1998.

Gómez, Carlos y Muguerza, Javier, La aventura de la moralidad (paradigmas, 
fronteras y problemas de la ética), Madrid, Alianza, 2007.

Glendon, Mary Ann, “Estado laico y libertad religiosa”, en Traslohe-
ros, J. E. (coord.), Libertad religiosa y Estado laico. Voces, fundamentos y realidades, 
México, Porrúa, 2012.

Guerra, Manuel, Historia de las religiones I. Constantes religiosas, 2a. ed., Pam-
plona, Eunsa, 1985.

Habermas, Jürgen, Entre naturalismo y religión, Barcelona, Paidós, 2006.
Hera, Antonio de la, “El patronato indiano”, Memorias del II Congreso de His-

toria del Derecho Mexicano, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Ju-
rídicas, 1981.

Hervada, Javier, Los eclesiasticistas ante un espectador, Pamplona, Eunsa, 1993.
Hevada, Javier y Zumaquero, José Manuel, Textos internacionales de derechos 

humanos I, 2a. ed., 1992.
Hevada, Javier y Zumaquero, José Manuel, “Libertad de conciencia 

y error moral sobre una terapéutica”, Persona y Derecho 11, Pamplona, 
1984.

Ibán, Iván Carlos y Prieto Sanchís, Luis, Lecciones de derecho eclesiástico, 2a. 
ed. Madrid, Tecnos, 1990.

Ibán, Iván Carlos, Derecho canónico y ciencia jurídica, Madrid, Universidad Com-
plutense, 1984.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



193BIBLIOHEMEROGRAFÍA

Ibarra, Ana Carolina, “Iglesia y religiosidad: grandes preocupaciones del 
movimiento insurgente”, en Galeana, P. (coord.), Relaciones Estado-Iglesia. 
Encuentros y desencuentros, México, Secretaría de Gobernación, 2001.

Jaramillo Escutia, Roberto, “El Regio Vicariato y las reformas del siglo 
XVIII”, en Galeana, P. (coord.), Relaciones Estado-Iglesia. Encuentros y desen-
cuentros, México, Secretaría de Gobernación, 2001.

Jaurès, Jean, Seamos laicos. Educación y laicidad, Madrid, Trama, 2011.
Jemolo, Arturo, Lezioni di diritto ecclesiastico, 4a. ed., Milán, 1975.
Kelsen, Hans, Religión secular. Una polémica contra la malinterpretación de la filosofía 

social, la ciencia y la política modernas como nuevas religiones, Madrid, Totta, 2015.
Laporta, Francisco, “Sobre el concepto de derechos humanos”, Doxa, 4, 

Alicante, 1987.
Legislación eclesiástica, 5a. ed., Madrid, Civitas, 1993.
Llamazares Fernández, Dionisio, Derecho eclesiástico del Estado. Derecho de la 

libertad de conciencia, Madrid, Universidad Complutense, 1991.
Lee Galindo, Jorge, “Situación jurídica de los ministros de culto en Mé-

xico”, en Saldaña, J. (coord.), Diez años de vigencia de la Ley de Asociaciones 
Religiosas y Culto Público en México (1992-2002), México, UNAM, 2001.

López Alarcón, Mariano, “Relevancia específica del factor social religio-
so”, Las relaciones entre la Iglesia y el Estado. Estudios en memoria del profesor Pedro 
Lombardía, Madrid, Universidad Complutense de Madrid-Universidad de 
Navarra-Editoriales de Derecho Reunidas, 1989.

Maclure, Jocelyn y Taylor, Charles, Laicidad y libertad de conciencia, Madrid, 
Alianza, 2011.

Mantecón, Joaquín, “La libertad religiosa como derecho humano”, Tratado 
de derecho eclesiástico, Pamplona, Eunsa, 1994.

Margadant, Guillermo Floris, La Iglesia ante el derecho mexicano. Esbozo históri-
co-jurídico, México, Miguel Ángel Porrúa, 1991.

Martínez Blanco, Antonio, Derecho eclesiástico del Estado I, Madrid, Tecnos, 
1994.

Martín Sánchez, Isidoro, “La laicidad positiva y su reflejo en los Estados 
miembros de la Unión Europea”, El derecho eclesiástico a las puertas del siglo 
XXI. Libro homenaje al profesor Juan Goti Ordeñana, Madrid, Fundación Uni-
versitaria Española, 2006.

Medina González, María Concepción, “Las asociaciones religiosas en el 
derecho mexicano”, en Molina Melía, A. (coord.), Las libertades religiosas. 
Derecho eclesiástico mexicano, México, Universidad Pontificia de México, 1997.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



194 BIBLIOHEMEROGRAFÍA

Méndez Gutiérrez, Armando (coord.), Una ley para la libertad religiosa, Mé-
xico, Diana y Cambio XXI, 1992.

Mendoza Delgado, Enrique, “Diálogo entre legisladores y sociedad civil”, 
Reformas al 24 constitucional. Cuatro enfoques, México, Imdosoc, 2012.

Moreno-Bonett, Margarita y Álvarez de Lara, Rosa María, El Estado 
laico y los derechos humanos en México, 1810-2010, 2 tomos, México, UNAM, 
2012.

Mutolo, Andrea, “El laicismo y la idea de Estado confesional durante el 
conflicto religioso en México”, El Estado laico y los derechos humanos en México, 
1810-2010, 2 tomos, México, UNAM, 2012.

Navarro-Valls, Rafael y Palomino, Rafael, Estado y religión, Barcelona, 
Ariel, 2000.

Olmedo, Daniel, Historia de la iglesia católica, México, Porrúa, 1978.
Ollero Tassara, Andrés, Laicidad y laicismo, México, UNAM, 2010.
Ollero Tassara, Andrés, España: ¿un Estado laico? La libertad religiosa en pers-

pectiva constitucional, Navarra, Thomson-Civitas, 2005.
Pacheco, Alberto, Temas de derecho eclesiástico mexicano, México, Centenario, 

1993.
Patiño, Alberto, Libertad religiosa y principio de cooperación en Hispanoamérica, Mé-

xico, UNAM, 2011.
Patiño, Alberto, “La República laica y la libertad religiosa en México”, en 

Martínez-Torrón, V. I. J. (coord.), Religión, matrimonio y derecho ante el 
siglo XXI. Estudios en homenaje al profesor Rafael Navarro Valls, Madrid, Iustel, 
2013.

Porras Muñoz, Guillermo, Iglesia y Estado en Nueva Vizcaya (1562-1821), 2a. 
ed., México, UNAM, 1980.

Ruiz Miguel, Alfonso, “Laicidad, laicismo, relativismo y democracia”, en 
Vázquez, R. (coord.), Laicidad. Una asignatura pendiente, México, Ediciones 
Coyoacán, 2007.

Salazar Ugarte, Pedro, “Los dilemas de la laicidad”, Cuadernos Jorge Carpizo 
para entender y pensar la laicidad, México, UNAM, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas-Cátedra Extraordinaria Benito Juárez-Instituto Iberoamericano 
de Derecho Constitucional, 2013.

Saldaña Serrano, Javier y Orrego Sánchez, Cristóbal, Poder estatal y 
libertad religiosa, México, UNAM, 2001.

Saldaña Serrano, Javier (coord.), Diez años de vigencia de la Ley de Asociaciones 
Religiosas y Culto Público, México, UNAM, 2003.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



195BIBLIOHEMEROGRAFÍA

Saldaña Serrano, Javier, “Breve análisis de las relaciones Iglesia-Estado 
en México a partir del principio informador de libertad religiosa”, Crónica 
Legislativa, Cámara de Diputados, febrero-marzo de 1997.

Saldaña Serrano, Javier, “Derecho y religión. Un breve análisis retropros-
pectivo de las relaciones Iglesia-Estado en México”, Boletín Mexicano de De-
recho Comparado, México, núm. 92, 1998.

Saldaña Serrano, Javier, El Reglamento de la Ley de Asociaciones Religiosas y 
Culto Público, México UNAM-Secretaría de Gobernación, 2005.

Saldaña Serrano, Javier, “Estudio monográfico de derecho eclesiástico 
mexicano”, Enciclopedia Jurídica Mexicana, Anuario 2005, México, UNAM-
Porrúa, 2005.

Saldaña Serrano, Javier, “Derecho natural”, Enciclopedia Jurídica Mexicana 
III, México, Porrúa-UNAM, 2002.

Saldaña Serrano, Javier, “Estándares internacionales en materia de liber-
tad religiosa y resoluciones del Poder Judicial de la Federación (México)”, 
Sentencias de la Suprema Corte de Justicia de la Nación desde el análisis de los derechos 
humanos, México, SCJN-ONU, 2011.

Sánchez Domínguez, Francisco Daniel, “Personalidad jurídica de las aso-
ciaciones religiosas”, en Saldaña, J. (coord.), Diez años de vigencia de la Ley de 
Asociaciones Religiosas y Culto Público en México (1992-2002), México, UNAM, 
2003.

Sánchez Medal, Ramón, La Ley de Asociaciones Religiosas y Culto Público, Mé-
xico, Imdosoc, 1992

Sánchez Medal, Ramón, La nueva legislación sobre libertad religiosa, 2a. ed., 
México, Porrúa, 1997.

Sánchez Medal, Ramón, Los grandes cambios en el derecho de familia de México, 
2a. ed., México, Porrúa, 1991.

Sierra Madero, Dora María, La objeción de conciencia en México. Bases para un 
adecuado marco jurídico, México, UNAM, 2012.

Sota García, Eduardo, “La opinión de los párrocos. Voces y tendencias 
frente a las relaciones Iglesia-Estado”, Umbral 11, México, 1993.

Tena Ramírez, Felipe (dir.), Leyes fundamentales de México 1808-1997, 20a. ed., 
México, Porrúa, 1997.

Tomás de Aquino, Summa contra gentiles, V. III, cap. CXIX.
Toro, Alfonso, La Iglesia y el Estado en México, México,Talleres Gráficos de la 

Nación, 1992.
Torre Villar, Ernesto de la, La Constitución de Apatzingán y los creadores del 

Estado mexicano, México, UNAM, 1978.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



196 BIBLIOHEMEROGRAFÍA

Traslosheros, Jorge Eugenio, “Fundamentos de la libertad religiosa”, en 
Trasloheros, J. E. (coord.), Libertad religiosa y Estado laico. Voces, fundamen-
tos y realidades, México, Porrúa, 2012.

Varios autores, Derecho eclesiástico del Estado español, 2a. ed., Pamplona, 
Eunsa, 1983.

Varios autores, Derecho fundamental de libertad religiosa, México, UNAM, 
1994.

Varios autores, Derecho positivo de los derechos humanos, Madrid, Debate, 
1987.

Varios autores, Diccionario de términos éticos, Verbo Divino, Estella, 1999.
Varios autores, El derecho eclesiástico a las puertas del siglo XXI. Libro homenaje 

al profesor Juan Goti Ordeñana, en García García, R. (coord.), Madrid, Fun-
dación Universitaria Española, 2006.

Varios autores, Estudios jurídicos en torno a la Ley de Asociaciones Religiosas y 
Culto Público, México, UNAM-Secretaría de Gobernación, 1994.

Viladrich, Pedro-Juan, “Los principios informadores del derecho eclesiás-
tico español”, Derecho eclesiástico del Estado español, 2a. ed., Pamplona, Eunsa, 
1983.

Zumaquero, José Manuel y Bazán, José Luis, Textos internacionales de derechos 
humanos, II, 1978-1998, Pamplona, Eunsa.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
www.juridicas.unam.mx Libro completo en:  https://tinyurl.com/ydm973g7 

DR © 2020. 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Jurídicas



El derecho fundamental de libertad religiosa en el México de hoy (una visión 
crítica), editado por el Instituto de Investigaciones Jurídicas de la 
UNAM, se terminó de imprimir el 30 de octubre de 2020 en los 
talleres de Gráfica Premier, S. A. de C. V., 5 de febrero 2309, San 
Jerónimo Chicahualco, Metepec, 52170 Estado de México, tel. 72 
2199 1345. Se utilizó tipo Baskerville en 9, 10 y 11 puntos. En esta 
edición se empleó papel book cream de 70 x 95 de 60 gramos para 
los interiores y cartulina couché de 250 gramos para los forros. 

Consta de 300 ejemplares (impresión offset).






