


UN ACUERDO EN LAS RAÍCES. 
LOS FUNDAMENTOS EN LA DECLARACIÓN 

UNIVERSAL DE DERECHOS HUMANOS 
De Jacques Maritain a Charles Malik



INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS 
Serie Doctrina Jurídica, núm. 906

COORDINACIÓN EDITORIAL

Lic. Raúl Márquez Romero 
Secretario Técnico

Mtra. Wendy Vanesa Rocha Cacho 
Jefa del Departamento de Publicaciones

Jaime García Díaz 
Cuidado de la edición y formación en computadora

Mauricio Ortega Garduño 
Elaboración de portada



UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO 
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS 

México, 2020

UN ACUERDO EN LAS RAÍCES.
LOS FUNDAMENTOS 
EN LA DECLARACIÓN 

UNIVERSAL DE DERECHOS 
HUMANOS

De Jacques Maritain a Charles Malik

PEDRO DE JESÚS PALLARES YABUR



Esta edición y sus características son propiedad de la Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Prohibida la reproducción total o parcial por cualquier medio 
sin la autorización escrita del titular de los derechos patrimoniales.

Primera edición: 14 de octubre de 2020

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México

INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS

Circuito Maestro Mario de la Cueva s/n 
Ciudad de la Investigación en Humanidades 

Ciudad Universitaria, Coyoacán, 04510 Ciudad de México

Impreso y hecho en México

ISBN en trámite 



Dedico este libro a la profesora Stein



Después de todo, ¿dónde inician los dere-
chos humanos universales? En lugares pe-
queños, cercanos a casa, tan cercanos y tan 
pequeños que no se pueden ver en ningún 
mapamundi. Pero ahí está el mundo de la 
persona individual; el barrio en el que vive; 
la escuela o universidad a la que asiste; la 
fábrica, la granja o la oficina donde trabaja.

Roosevelt, Eleanor, Remarks at the United Nations, 
27 de marzo de 1953, citado en Lash, Joseph, 
Eleanor: The Years Alone, Nueva York, W. W. 
Norton, 1972, p. 81.



XI

CONTENIDO

Justificación y agradecimientos. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	XVII

Nota acerca de las referencias a los informes y sesiones de los organis- 
   mos de la Organización de las Naciones Unidas. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	XXI

Introducción

I. Contexto general .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 1

II. Repensar la Declaración Universal de 1948 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 3

1. La controversia original  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 4

2. Un conflicto inevitable  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 6

III. El problema .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 8

1. Trabajos similares .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 10

2. La pregunta por resolver y el método .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 11

3. La hoja de ruta .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 14

4. El puerto de llegada: la pregunta por resolver  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 16

Capítulo primero

En búsqueda de un camino para la fundamentación 
de los derechos humanos de la declaración

I. Renacer de las cenizas con la redacción de la Declaración Uni- 
versal .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 19

1. La fundación de las Naciones Unidas . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 19

2. Una Declaración que vaya más allá de la fuerza y el poder .  .  .  . 	 25

3. Los países latinoamericanos avanzan una propuesta .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 26

4. El primer borrador oficial: ¿tratado o declaración? .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 28

5. La primera síntesis para un catálogo no vinculatorio .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 33



XII CONTENIDO

6. Los filósofos respaldan —parece— la viabilidad del proyecto de 
derechos morales universales  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 36

7. La declaración no vinculatoria, único documento viable .  .  .  .  .  . 	 41

8. Se afianza el carácter no vinculatorio del catálogo . .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 43

9. La declaración se aprueba como documento no vinculatorio  .  . 	 45

II. El proceso de redacción y su vínculo con la idea de fundamenta- 
ción de los derechos humanos incorporados a ella .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 48

III. Abierta la vía filosófica, ¿existe en la Declaración Universal de De- 
 rechos Humanos un argumento de justificación racional de los dere- 
 chos que enuncia? .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 50

1. Argumentos a favor de Chang  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 50

2. Dos escuelas distintas, dos modelos de justificación a través de 
redactores específicos .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 52

3. Las credenciales a favor de Malik .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 55

4. Objeciones contra Malik: sus ideas impedirían la universalidad . 	 57

IV. Recapitulación . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 59

Capítulo segundo

Jacques Maritain: teoría y acuerdos 
sobre derechos humanos

I. Introducción .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 61

II. Maritain amplía su audiencia: de círculos católicos al resto de tra- 
diciones filosóficas .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 62

III. Crítica a las ideas ilustradas sobre la persona, la sociedad y los de- 
 rechos naturales . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 65

1. Tres reformadores para comprender al individuo de los derechos 
naturales ilustrados .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 67

2. Su crítica a la comprensión utilitaria de la política . .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 70

3. Repensar los fundamentos y el humanismo integral  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 74

IV. La conversión de Maritain en filósofo de los derechos humanos  .  . 	 77

1. El argumento mariteniano sobre los derechos humanos  .  .  .  .  .  . 	 79

2. Atando cabos . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 91

3. Acuerdos prácticos desde conflictos teóricos . . . . . . . . . . . . . . . 	 93



XIIICONTENIDO

V. La participación de Maritain en la redacción de la Declaración 
Universal de Derechos Humanos .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 100

1. El contexto del problema  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 100

2. La importancia de su aportación intelectual . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 106

3. La relación personal de Maritain con algunos redactores nu- 
cleares .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 107

Capítulo tercero

Charles malik y el dinamismo de la dignidad

I. Introducción .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 121

II. Jacques Maritain y Charles Malik .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 124

III. Los orígenes intelectuales de Charles Malik .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 129

1. Formación académica .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 129

2. Malik y su apuesta universitaria por la interculturalidad .  .  .  .  .  . 	 133

3. La unión de la vida intelectual con la acción pública .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 136

IV. El dinamismo moral de la persona .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 138

1. “Conciencia”, manifestación de la persona  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 138

2. El dinamismo malikeano de “razón y conciencia” .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 143

3. Razón y conciencia como defensa contra la alienación de la per- 
sona y su absorción por el Estado . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 144

4. La experiencia básica del actuar humano —no un argumento 
teórico— como base de la Declaración .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 148

5. La defensa de Malik del artículo 1 contra su minusvaloración 
como protección de la dignidad, de la razón y de la conciencia 	 151

V. Actuar en conciencia y existencia auténtica. El artículo 18 sobre 
libertad religiosa  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 155

1. Nuevas raíces para el artículo sobre libertad religiosa  .  .  .  .  .  .  .  . 	 156

2. Derecho a cambiar de religión .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 157

3. La novedad del artículo 18: “conciencia” como “convertirse en” 	 161

VI. Sociabilidad humana y sociedades intermedias  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 166

1. Dignidad y vida social .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 166

2. La familia como comunidad elemental . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 167



XIV CONTENIDO

3. Educación y organismos sociales intermedios  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 172

VII. Recapitulación. La huella de Malik y el vínculo mariteniano . .  .  .  . 	 173

Capítulo cuarto

El sentido de los principios generales de la Declaración, 
a partir de los debates de su redacción

I. Introducción .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 177

II. El significado de los términos acordados . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 178

III. La eliminación de “por naturaleza” a cambio de la exclusión de 
 “Dios” .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 183

1. El origen de la controversia . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 183

2. El debate y la desaparición de “por naturaleza” . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 185

3. Chang propone una solución viable .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 190

4. ¿Un “vacío metafísico” como condición de universalidad?  .  .  .  . 	 191

5. Los países latinoamericanos mantuvieron la fórmula “por natu- 
raleza” . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 194

IV. Palabras para mostrar una realidad subsistente: “intrínseca”, “na- 
 cen”, “dignidad” .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 195

1. “Intrínseca”: de la Ilustración a la segunda posguerra del siglo 
XX .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 196

2. Cualquier miembro de la especie humana: “nacen”  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 202

3. No sólo “algo” sino “alguien” con valor incondicional por sí mis- 
mo: “dignidad” .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 204

V. El componente gnoseológico de la Declaración: “razón y conciencia” 	 210

1. La razón como elemento ontológico . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 210

2. La razón como instrumento para reconocer la empatía: Ren .  .  . 	 214

3. El acto de conocer en el Preámbulo .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 219

VI. La inclusión de los “deberes” en la Declaración .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 223

1. Deberes en el contexto de la empatía solidaria . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 223

2. Del borrador de Humphrey a la segunda sesión del Comité Re- 
dactor .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 225

3. Un nuevo párrafo sobre deberes: sintético y en un nuevo sitio . . 	 228

4. Deberes como límites legítimos a los derechos .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 231



XVCONTENIDO

5. Alone: únicamente junto a otros y nunca en solitario . .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 232

6. El vínculo entre derechos y deberes  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 235

VII. La fundamentación iusfilosófica de los derechos humanos en la 
 Declaración .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 238

1. Presupuestos ontológicos . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 239

2. Presupuestos gnoseológicos .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 243

3. La conclusión deóntica .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 247

Capítulo quinto

Reflexiones en torno a la justificación racional 
de los derechos humanos de la Declaración

I. ¿Consenso entrecruzado o presupuestos naturalistas?  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 254

1. Contractualismo: derechos humanos como estrategia discursiva 	 254

2. Intuicionismo iusnaturalista  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 258

3. El consenso entrecruzado como interpretación del proceso de 
redacción de la Declaración  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 261

II. Sostenidos en arenas movedizas  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 263

1. Sólo son razonables los convenios prácticos si se comparte cierta 
base teórica .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 263

2. El naufragio justificativo de las posturas precedentes .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 265

III. El argumento de justificación y la explicación de Tomás de Aquino 	 274

1. Una pregunta que se plantea con cautela .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 274

2. Tres características de la fundamentación de la Declaración .  .  . 	 275

3. La filosofía del sentido común . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 	 280

4. La experiencia personal y vital de la propia naturaleza .  .  .  .  .  .  . 	 283

5. Un saber existencial progresivo que requiere de maestros .  .  .  .  . 	 295

6. La correspondencia entre la fundamentación de la Declaración 
y la doctrina de la ley natural de Tomás de Aquino .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 299

Anexo. Declaración Universal de Derechos Humanos. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 303

Bibliografía . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 	 309



XVII

JUSTIFICACIÓN Y AGRADECIMIENTOS

En el verano de 2002 comencé a traducir al castellano el libro de Glendon, 
A World Made New, un proyecto que se extendió hasta 2011. Ese mismo año 
publiqué un libro de texto universitario sobre derechos humanos en Oxford 
University Press que escribí en coautoría con el profesor Hugo Ramírez. Es-
tos proyectos académicos me exigieron estudiar los fundamentos filosóficos 
de los derechos humanos, el proceso de redacción de la Declaración, y conec-
tarlos, tanto con los procedimientos prácticos de defensa de estos derechos, 
como con las tensiones respecto a su universalidad. Tales problemas debían, 
además, ser expuestos de forma sintética y lo más clara posible, como para 
servir de un texto pedagógico. Además, ese mismo año comencé mis estudios 
doctorales.

Así que mientras me familiarizaba con el debate contemporáneo sobre 
la filosofía del derecho y la Declaración Universal, me encontré con que se 
solía afirmar que los redactores habían logrado su objetivo, al haber renun-
ciado a sostener afirmaciones con contenido iusfilosófico. De esa manera, al 
limitarse a un acuerdo procedimental y éticamente neutral, la Declaración 
Universal de Derechos Humanos (DUDH) era utilizada como una historia 
de éxito para mostrar la eficacia del modelo liberal de justificar los funda-
mentos de las sociedades pluriculturales. Pero, lo que yo había conocido del 
proceso de redacción de la Declaración por la traducción del libro de Glen-
don, me hacían intuir que esa inferencia no era consistente.

Esta casualidad temporal, la convergencia intelectual en la que me en-
contraba y la asesoría de la profesora Aparisi, me inclinaron a enfrentar este 
problema en la investigación doctoral. Hacía falta estudiar el argumento 
mariteniano en su conjunto y su vinculación con el proceso de redacción 
de la DUDH. Al mismo tiempo, los estudios publicados en la materia se 
referían a Malik, más como un diplomático con ideas tomistas —como lo 
sería, por ejemplo, el delegado filipino Carlos Rómulo— y no tanto como 
un filósofo con identidad propia: profesor universitario que representaba a un 
país recién independizado, y en cierta medida, irrelevante en la arena inter-
nacional. De modo que el proceso de elaboración de la Declaración no se 
había estudiado tomando en cuenta las inquietudes filosóficas de Malik, su 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



XVIII JUSTIFICACIÓN Y AGRADECIMIENTOS

relación con las de Maritain, a la luz de la evidencia histórica y documental 
de los últimos cinco años. Este trabajo se propone incorporar esas nuevas 
aproximaciones al debate sobre el contenido intercultural de los derechos 
humanos que quedó incorporado a este importante documento.

Este libro es la publicación de una tesis doctoral. Como tal, no pertenece 
exclusivamente a este autor, ni nace sólo de sus elucubraciones personales. 
Es el resultado de múltiples influencias intelectuales que, consciente o no, 
configuraron las ideas que aquí se exponen. Además, es fruto de la con-
fianza de muchas personas en quien se plantea un grado académico como el 
doctorado y la publicación de esos esfuerzos en forma de libro. Lo primero 
que le ofrecen es su esperanza en que podrá llevar a cabo su tarea de forma 
satisfactoria. No sólo aguardan a que se titule, sino que les ilusiona que se 
incorpore adecuadamente a la comunidad de personas que buscan el saber 
y el mejor modo de transmitirlo a otros. Todas ellas merecen mi agradeci-
miento.

Mis familiares, a los que he trastocado sus planes para vivir en otro país 
y realizar los traslados necesarios para completar este trabajo. Han respon-
dido con generosidad y sin echar en cara ese esfuerzo: Alfredo, Nora, el otro 
Alfredo, Amalín, la otra Nora, María Luisa, María Elena, Roberto, Teresa, 
Zelma, Miguel, Luis, Miguel Ángel y Margarita.

A mis colegas de la Universidad Panamericana que trabajan para que 
fuera posible la obtención de este grado. Gracias a ellos yo pude plantearme 
e intentar este doctorado. Aunque en justicia debería mencionar a todos los 
que laboran en el campus y en la Facultad, destaco el papel que han jugado 
el doctor Juan de la Borbolla, el doctor Isaías Rivera, el doctor Rodrigo 
Soto-Morales, el maestro Gustavo Gómez Domínguez y la doctora Yurixhi 
Gallardo. Mención especial merece la doctora Isabel Álvarez Peña, quien 
siempre ha sido capaz de compaginar las demandas académicas y admi-
nistrativas de un proyecto como éste: sabe exigir cuando hace falta y esperar 
con paciencia lo necesario.

A los profesores y amigos de la Universidad de Navarra que me aco-
gieron como uno más: Carlos Soria, Gabriel Gastaminza, Diego Martínez 
Caro, Josemaría Argemí, Jordi Puig, Enrique Aubá, Juan Ramón García 
Morato, Jesús Colomo, Pablo Casas, Javier Álvarez Cienfuegos, Miguel 
García Valdecasas, Miguel Ángel Monje, José Morales, Juan Miguel Otxo-
torena, Santiago Aurell, César Bustos, Rafael García Pérez, José Ramón 
Ayllón, Martha Miranda, Raquel Peixioto, Aitor Rodríguez, Baroska Bravo, 
Cristina Montes, Eduardo Rostro, Francisco Padilla, David Thunder, Cari-
dad Velarde, Eduardo Valpuesta. A María Cruz Díaz de Terán y Eugenia 
López-Jacoiste les agradezco, además, los comentarios y sugerencias recibi-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



XIXJUSTIFICACIÓN Y AGRADECIMIENTOS

dos en la defensa del trabajo de investigación de maestría, en la que toma-
ron parte como miembros del Tribunal.

A Guillermo Gatt, Montserrat Ontiveros, Jorge Ibarra, Blanca de la 
Torre, Hugo Saúl Ramírez, Juan Cianciardo, Pilar Zambrano, María Car-
melina Londoño, Ignacio de Casas, Maris Köpcke Tinturé, Carlos Massi-
ni, Karla Gudiño, Carlos González Arruti, Diego Robles, Edgardo Mu-
ñoz, Gabriela Martín, Ernesto López Acosta, Sergio Salcido, María Elena 
Becerra, Alejandra Plaschinski, David Peña, Elvira Villalobos, Manuel 
Tovar, Francisco Rodríguez Nepote, Marcos del Rosario, Juan Alberto 
Amézquita, Carlos López, Aaron Castillo, Rodrigo Guerra, Antonio Flores 
Saldaña, Gerardo Castillo, Maddalena Giungi, Armando Romero, Tracy 
Llanera, Marija C. Todorovska, Jonathan Ray Villacorta, Keren He, Nathan 
Philips, Tobias Holischka, Guillermo Dionisio, Hannah-Kristin Elenschnei-
der, Tony Gross, Walter Schweidler y muchos más. Algunos que ya no vi-
ven, como Efraín González Luna Morfín y Josemaría Báscones.

También debo mucho a Manuel J. Clouthier, Lourdes Villanueva, Cár-
los Cáceres Sarubi, Milagros Antonietti, Christel Sonnekalb, Kateri Salas, 
Andrea Guadarrama, los hermanos Halpine —Mary, Anna y Peter—, Pe-
dro A. González, Luz María Álvarez, las hermanas González —Luzma, 
María José, Inés, Fer, Natalia—, María José García Manzano, Gabriela 
García Escobar, Gabriela García Zerecero, Juan Pablo Andrade, Florina 
Aguilar, Natalia Baeza, Fernanda Chacón, Diego Emilio Montaño, Juan 
Jesús Contreras, Penélope Lara, Isabella Figueroa, Atenas Figueroa; a 
Windmoor y sus residentes —Mike, Joe, Peter, Julio, Derrick, entre otros—. 
A mis auxiliares de investigación: Irineo Pallares, Blanca X. Ibarra de la 
Torre, Cecilia Palomo Caudillo, Zelma Castro, y muy especialmente a Su-
san Ávila, María Cristina Pérez Venegaz y Sofía Llamas Beltrán. Le agra-
dezco a Isolino Doval el apoyo en la última etapa de este proyecto. Tam-
bién a quienes echaron una mano en los trámites administrativos, como Eva 
Ochoa y Blanca Carranza.

Al mismo tiempo, debo reconocimiento a la paciencia de Regina An-
cira, Karla Azcona, Walberto Carranco, Andrea Espinosa, Issac Espinosa, 
Iván González, Irán Juárez, Ingrid Magaña, Diana Laura Martínez, José 
Abraham Mendívil, Regina Pérez, Daniela Rizo, Mauricio Rizo, Mariana 
Rodríguez, Sofía Rojas, José Joaquín Ruíz, Paloma Ruvalcaba, Sebastián 
Trujillo y Marco Antonio Zúñiga.

Traducir al castellano el trabajo de la profesora Mary Ann Glendon 
sembró la inquietud para elaborar este texto. Le agradezco que me haya 
dejado ser el impulsor de ese proyecto. Fueron muy útiles las conversaciones 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



XX JUSTIFICACIÓN Y AGRADECIMIENTOS

que tuve con Tony E. Nasrallah sobre Malik y las estancias de investigación 
en la Universidad de Notre Dame donde fui acogido por Paolo Carozza.

Por supuesto, a la profesora Ángela Aparisi, directora de la tesis docto-
ral que ahora se transforma en libro. Ha sabido dirigir este trabajo a pesar 
de la distancia física; ha hecho las preguntas adecuadas, ha motivado, su-
gerido, orientado, acompañado y educado.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



XXI

NOTA ACERCA DE LAS REFERENCIAS 
A LOS INFORMES Y SESIONES DE LOS ORGANISMOS 

DE LA ORGANIZACIÓN DE LAS NACIONES UNIDAS

En la elaboración de este trabajo, se acudió a las fuentes originales que con-
tienen los debates, propuestas y borradores de la DUDH. Los documentos, 
sumarios e informes oficiales de los organismos de la Organización de las 
Naciones Unidas (ONU) utilizan sus propios códigos de referencia que se 
identifican con una combinación de letras y números. Los informes, propues-
tas y resúmenes oficiales de los debates fueron consultados en dos fuentes. 
Primero, en la biblioteca Dag Hammarskjöld, de la ONU, en su página web 
dedicada al proceso histórico de redacción de la DUDH.* Segundo, durante 
la elaboración de este libro se publicó un compendio donde se presentan to-
dos los registros, propuestas, borradores y comunicaciones utilizados durante 
el proceso de redacción de la Declaración.**

Como era usual en la nomenclatura oficial de la ONU durante la re-
dacción de la Declaración de 1948, las referencias a los documentos de la 
Asamblea General de Naciones Unidas comenzaban con “A”, los del Conse-
jo Económico y Social (Ecosoc), con una “E”. Cuando a esa letra se le agre-
ga un “HR”, se alude a la Comisión Nuclear establecida antes de la crea-
ción de la Comisión de Derechos Humanos. A esta última le corresponde 
“CN.4”. La expresión “SR.” significa Sumary Record, es decir, los resúmenes 
de las sesiones de discusión. El “#” señalaba el número de reunión de dicho 
organismo. Cuando se establecieron subcomités, sus resúmenes se identifi-
caban agregando un “AC.1”, para el Comité Redactor, y un “AC.2”, para el 
grupo de trabajo encargado de preparar el documento no vinculatorio, es-
tablecido durante la segunda sesión de la Comisión de Derechos Humanos. 
Con “W” se indican los documentos de trabajo distribuidos para el organis-
mo mencionado. Si la referencia incluía “Rev.”, se trataba de una revisión 
de la propuesta original. Si añadía “Add.”, significaba que se presentaba 

*		 Biblioteca Dag Hammarskjöld, “Drafting of  the Universal Declaration of  Human 
Rights”, Organización de las Naciones Unidas, 2011; disponible en http://research.un.org/en/undhr.

**		 Schabas, William A. (ed.), The Universal Declaration of  Human Rights. The Travaux Prépa-
ratories, Cambridge, Cambridge University Press, 2013.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



XXII NOTA ACERCA DE LAS REFERENCIAS A LOS INFORMES Y SESIONES...

una adición a una propuesta previa. De acuerdo con todo lo señalado, por 
ejemplo, la cita “E/CN.4/SR.11, p. 8” se refiere a la página 8, del informe 
oficial de la reunión número once (/SR.11), de la Comisión de Derechos 
Humanos (/CN.4/), como organismo subsidiario del Ecosoc (E/).

Entre el 21 de septiembre y el 8 de diciembre de 1948, durante su tercera 
sesión, la Tercera Comisión sobre Asuntos Sociales, Humanitarios y Cultu-
rales de la Asamblea General discutió el borrador de Declaración. Los do-
cumentos de trabajo utilizados en esta sesión llevaban como identificación 
un “A/C.3”. Las referencias a las discusiones del Pleno de la Asamblea Ge-
neral de aquella sesión, y de la tercera sesión de la Tercera Comisión sobre 
Asuntos Sociales, Humanitarios y Culturales de la Asamblea General, se 
citarán mencionando el número de reunión dentro de la tercera sesión de 
la Asamblea General y la página en que aparecen en las Actas de las Sesio-
nes Plenarias. Los números de referencias oficiales de la Tercera Comisión 
a las que se hará referencia van desde la sesión 88a. (A/C.3/SR.88) hasta 
la 180a. (A/C.3/SR.180). Por ejemplo, con la referencia “A/C.3/SR.88, 
30 de septiembre de 1948, p. 23”, se significa: “A/C.3”, la tercera sesión 
de la Tercera Comisión sobre Asuntos Sociales, Humanitarios y Culturales de 
la Asamblea General; “88”, la reunión de trabajo octogésima octava; se 
agrega la fecha en la que se llevó a cabo; y, por último, la página en la que 
aparece en las Actas oficiales. En el caso de las trascripciones de las sesiones 
incorporadas en las Actas de la tercera sesión del Pleno de la Asamblea Ge-
neral, los documentos se citarán con una “AG/PV”, seguida por el número 
de reunión específica, su fecha y la página en que se encuentra en las Actas. 
Por ejemplo, “AG/PV.181, 9 de diciembre de 1948, p. 853” significa: “AG/PV”, 
sesión del Pleno de la Asamblea General; “181”, la centésima octogésima 
primera reunión; y por último, la página en la que aparecen en las Actas.

En el caso de los documentos de la Organización de las Naciones Uni-
das para la Educación, la Ciencia y la Cultura (UNESCO), se sigue la mis-
ma lógica. La referencia a “PHS” se refiere a la sección de “Estudios Filo-
sóficos y Humanísticos”.

Cuando aparecen las iniciales de un organismo, pero no se incluye un 
resumen de las participaciones en las sesiones (“SR.”), sino que sólo se se-
ñala un número, dicho número se remite al documento de trabajo a dispo-
sición de ese organismo. Por ejemplo, la referencia E/CN.4/95 significa el 
documento de trabajo 95, de la CDH (“CN.4”), organismo dependiente del 
Ecosoc (“E”). Si fuere A/C.3/407: se indica el documento de trabajo 407, 
de la Tercera Comisión (“C.3”) de la Asamblea General (“A”).

En las siete etapas de redacción de la DUDH, los documentos citados se 
distribuyen, según la tabla 1 en la siguiente página, de esta manera:

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



XXIIINOTA ACERCA DE LAS REFERENCIAS A LOS INFORMES Y SESIONES...

Tabla 1. Las etapas de redacción de la Declaración Universal

Organismo Fecha Documentos

  1 Comisión Nuclear 1946
abril-mayo

-Reuniones: E/HR/6, E/HR/31
-Informe final: E/38/Rev.1

  2 Consejo Económico y Social 
(Ecosoc), 2a. sesión

mayo-junio -Reuniones: E/PV.5, E/PV6
-Resoluciones: E/RES/9(II)

  3 Comisión de Derechos Humanos, 
1a. sesión

1947
enero-
febrero

-Reuniones: de la E/CN.4/SR.1 
 hasta la E/CN.4/SR.22
-Informe final: E/CN.4/19

  4 Ecosoc, 4a. sesión febrero-
marzo

-Reuniones: E/PV.68, E/PV.64, 
 E/PV.84
-Resoluciones: E/RES/46(IV)

  5 Comité Redactor, 1a. sesión junio-julio -Reuniones: de la E/CN.4/AC.1/ 
 SR.1 a la E/CN.4/AC.1/SR.22
-Informe final: E/CN.4/21

  6 Comisión de Derechos Humanos, 
2a. sesión

diciembre -Reuniones: de la E/CN.4/SR.23 
 hasta la E/CN.4/SR.45
-Informe final: E/600

  7 Grupo de Trabajo Especial 
sobre el Documento 
no Vinculatorio

diciembre -Reuniones: de la E/CN.4/AC.2/ 
 SR.1 a la E/CN.4/AC.2/SR.9
-Informe final: E/CN.4/57

  8 Ecosoc, 6a. sesión 1948
febrero- 
marzo

-Reunión: E/AC.7/SR.39
-Resolución: E/RES/116(VI)

  9 Comité Redactor, 2a. sesión mayo -Reuniones: de la E/CN.4/AC.1/ 
 SR.16 a la E/CN.4/AC.2/SR.42
-Informe final: E/CN.4/95

10 Comisión de Derechos Humanos, 
3a. sesión

mayo-junio -Reuniones: de la E/CN.4/SR.46 
 hasta la E/CN.4/SR.81
-Informe final: E/800

11 Ecosoc, 7a. sesión julio-agosto -Reuniones: E/SR.180, E/SR.201, 
 E/SR.215, E/SR.218
-Informe final: E/1046

12 Asamblea General, 3a. sesión; 
Tercera Comisión de Asuntos 
Sociales, Humanitarios 
y Culturales

septiembre-
diciembre

-Documentos de trabajo: A/C.3/ 
 213 a
-Sesiones: de A/C.3/SR.88 a A/ 
 C.3/SR.180
-Informe final: A/777

13 Asamblea General, 3a. sesión, 
Pleno

diciembre -Sesiones: de la A/PV.180 
 hasta la A/PV.183

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



1

INTRODUCCIÓN

I. Contexto general

La dignidad, y su vinculación con los derechos humanos, se ha convertido en 
moneda corriente en la argumentación jurídica contemporánea.1 Como es 
bien conocido, en el siglo XX esta categoría se incorporó a los documentos 
que se firmaron al final de la Segunda Guerra Mundial como justificación 
del nuevo orden jurídico y político que se buscaba construir. En efecto, tanto 
la Carta de la ONU de 1945,2 como la DUDH aprobada en 1948,3 relacio-

1		 Cfr., por ejemplo, McCrudden, Christopher, “Human Dignity and Judicial Interpreta-
tion of  Human Rights”, The European Journal of  International Law, vol. 19, núm. 4, 2008, pp. 
655-724; Carozza, Paolo, “Human Dignity in Constitutional Adjudication”, en Ginsburg, 
Tom y Dixon, Rosalind (eds.), Research Handbook in Comparative Constitutional Law, Northamp-
ton, Edward Elgar, 2011, pp. 459-472; Barroso, Luis Roberto, “Here, There and Every-
where: Human Dignity in Contemporary Law and in the Transnational Discourse”, Boston 
College International and Comparative Law Review, vol. 35, núm. 2, 2012, pp. 311-393; Waldron, 
Jeremy, “How Law Protects Dignity”, Cambridge Law Journal, vol. 71, núm. 1, 2012, pp. 200-
222; Violini, Lorenza y Giungi, Maria Maddalena, “Human Dignity an Undefined Idea? 
In Search of  the Concept’s Many Facets Through the Path of  History and Philosophy”, en 
Schweidler, Walter (ed.), Human Rights and Natural Law. An Intercultural Philosophical Perspective, 
Renania del Norte-Westfalia, Academia Verlag, 2013, pp. 159-194; Waldron, Jeremy, “Is 
Dignity the Foundation of  Human Rights?”, New York University Public Law and Legal Theory 
Working Papers, Paper 374; disponible en http://lsr.nellco.org/nyu_plltwp/374.

2		 2o. Preámbulo: “Nosotros los pueblos de las Naciones Unidas resueltos […] a reafir-
mar la fe en los derechos fundamentales del hombre, en la dignidad y el valor de la persona 
humana, en la igualdad de derechos de hombres y mujeres y de las naciones grandes y pe-
queñas”.

3		 1er. Preámbulo: “Considerando que la libertad, la justicia y la paz en el mundo tienen 
por base el reconocimiento de la dignidad intrínseca y de los derechos iguales e inalienables 
de todos los miembros de la familia humana…”. Artículo 1: “Todos los seres humanos na-
cen libres e iguales en dignidad y derechos y, dotados como están de razón y conciencia, 
deben comportarse fraternalmente los unos con los otros”. En los artículos 22 (derechos 
económicos, sociales y culturales) y 23 (remuneración equitativa del trabajo) de la DUDH, 
la dignidad aparece como medida del contenido normativo del derecho. Por otro lado, en 
el Preámbulo del Pacto Internacional de los Derechos Económicos, Sociales y Culturales, la 
dignidad aparece en relación a los derechos humanos como su fundamento: “Reconociendo 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



2 INTRODUCCIÓN

nan estos conceptos de dos maneras: como vinculados de forma coordina-
da —ambas categorías a un mismo nivel— o colocando la dignidad como 
fundamento de los derechos humanos. Dicho lazo ha favorecido para que en 
el discurso iusfilosófico sobre la fundamentación de éstos, aquélla ocupe un 
lugar eminente.4

Además, la relevancia que ha logrado el binomio dignidad-derechos 
humanos en el ámbito jurídico y político, en las últimas décadas, se ha tra-
ducido también en el interés académico por la utilidad, y por fundamentar 
este tipo de discurso.5 En ese sentido, la DUDH como instrumento básico 
de la ONU ha sido objeto de análisis con la intención de evidenciar en ella 
el significado y los alcances asignados a esos derechos.

que estos derechos se desprenden de la dignidad inherente a la persona humana” (Preám-
bulo, 2o. párrafo).

4		 Cfr., por ejemplo, Kretzmer, David y Klein, Eckart (eds.), The Concept of  Human Dignity 
in Human Rights Discourse, La Haya, Kluwer Law International, 2002.

5		 Cfr. Moyn, Samuel, The Last Utopia. Human Rights in History, Massachusetts, The 
Belknap Press of  Harvard University Press, 2010. Moyn se refiere, no tanto a si existían 
o no documentos de derechos humanos, sino más bien a si eran invocados en el discurso 
político-jurídico como una categoría eficaz de argumentación: “Una historia alternativa de 
los derechos humanos, más evidente en las últimas décadas, parece muy distinta a las explica-
ciones convencionales. No atribuye sus orígenes a la filosofía griega, a la religión monoteísta, 
al derecho natural racionalista europeo, a las revoluciones del siglo XVIII, al horror de la 
esclavitud estadounidense o a los asesinatos de judíos de Hitler. Por el contrario, la historia de 
los derechos humanos como una poderosa idea internacional y un eficaz movimiento global, 
es más bien muy reciente. Es verdad, nos hemos referido a los derechos humanos desde hace 
mucho, pero en sus orígenes formaban parte más bien del ejercicio de la autoridad estatal, y 
no se pretendía que la trascendieran. En la historia de la modernidad, los derechos humanos 
fueron vistos como parte del nacionalismo revolucionario, y dejaron de conceptuarse así sólo 
hasta que desplazaron a ese nacionalismo revolucionario. Para esta transición, los últimos 
años de la década de 1940 fueron cruciales. Sin embargo, es menos importante el hecho de 
que los actores políticos y jurídicos hayan abandonado la DUDH. Es fundamental pregun-
tarse por qué en aquella época el discurso de los derechos humanos fracasó y durante varias 
décadas no generó interés en muchas personas —juristas internacionalistas incluidos—. En 
la historia real, los derechos humanos fueron periféricos en el lenguaje y la retórica de la gue-
rra y durante la reconstrucción de la posguerra. Tampoco fueron esenciales en el mundo que 
nació de esa época… Más importante aún, por entonces no surgió un movimiento interna-
cional de derechos. Esta visión alternativa de la historia nos obliga, por tanto, a asumir el reto 
de entender por qué no fue a finales de 1940, sino a mediados de los 70s, que los derechos 
humanos se convirtieron en el concepto que definía la esperanza de los pueblos por el futuro, 
el fundamento de un movimiento internacional y una utopía del derecho internacional” 
(p. 7). Si no se indica otra cosa, las traducciones son del autor.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



3INTRODUCCIÓN

II. Repensar la Declaración Universal de 1948

Uno de los primeros estudios sobre el proceso de redacción lo publicó el pro-
fesor escandinavo Åshild Samnøy.6 Su trabajo se centra en las fases de redac-
ción del documento, en las estrategias de negociación que lo hicieron posible, 
en la selección de los delegados y la relación de estos tres elementos en el 
diseño final del texto. Más adelante, Johannes Morsink describió con detalle 
el proceso de composición de cada artículo de la DUDH. Con ello evidencia 
los argumentos, la justificación y la trascendencia que los redactores del do-
cumento pretendían imprimir al texto que elaboraban.7 Dos años después, la 
profesora Mary Ann Glendon también editó un libro sobre el mismo tema.8 
A diferencia de Morsink, que articula su descripción a partir de la lógica 
interna que él encuentra en la Declaración misma,9 Glendon lo construye de 
modo biográfico a partir de la historia personal de los redactores, en especial 
de Eleanor Roosevelt.

Tras la aparición de esos primeros y fundamentales trabajos, se han 
publicado nuevos estudios que permiten entender con más claridad —a 
través de una mejor comprensión del contexto histórico, biográfico, cultural 
y filosófico— el sentido e importancia de las ideas que estuvieron presentes 
durante los debates de elaboración de la Declaración. De esta manera, el 
texto se puede comprender con más claridad si las discusiones sobre la re-
dacción se comprenden no sólo como si estuvieran sucediendo en un “tubo 
de ensayo”, sino que al tomar en cuenta las condiciones históricas, políticas 
y culturales, la biografía e ideas de los redactores, se logra reconstruir los 
argumentos y conceptos que los redactores intentaron incorporar al docu-
mento.

Una de las discusiones que en la actualidad ha recibido nuevas luces se 
refiere a la concepción iusfilosófica incorporada a la Declaración por parte 
de los redactores. Se trata de la cuestión relativa a si la DUDH presupone 
realmente alguna fundamentación que justifique racionalmente los dere-

6		 Samnøy, Åshild, “Human Rights as International Consensus. The Making of  the Uni-
versal Declaration of  Human Rights, 1945-1948”, CMI Report Series, vol. 4, Bergen, Norway, 
1993; disponible en http://www.cmi.no/publications/publication/?1365=human-rights-asinterna 
tional-consensus.

7		 Cfr. Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights: Origins, Drafting, and 
Intent, Philadelphia, University of  Pennsylvania Press, 1999.

8		 Cfr. Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo: Eleanor Roosevelt y la Declaración Universal de De-
rechos Humanos, trad. de Pedro Pallares Yabur, México, Fondo de Cultura Económica, 2011.

9		 Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit., pp. XIII y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



4 INTRODUCCIÓN

chos humanos enunciados. Si los redactores intentaron algo así, o no; y si es 
posible adscribirla a un tipo de concepción específica de los mismos… o no.

Como se verá, a finales de junio de 1947, aunque todavía quedaba más 
de un año para la aprobación de la DUDH, ya se habían incorporado al 
texto muchos de los contenidos y rasgos que pasarían al documento defini-
tivo. Pero al hilo de los trabajos de redacción, surgieron diversas cuestiones: 
¿se trataba de un texto de carácter universal? ¿Sería aceptado a nivel mun-
dial? ¿Tenía la capacidad de generar la vinculación voluntaria de personas 
pertenecientes a culturas diversas? ¿Cómo alcanzar ese alto objetivo?

1. La controversia original

En ese mes, la American Anthropological Association publicó “Sta-
tement on Human Rights”,10 en donde se recomendaba a los redactores 
tomar en cuenta tres afirmaciones sobre estos derechos. Primero, que el 
individuo sólo desarrolla su personalidad a través de su propia cultura, lo 
cual implica el respeto a las distintas tradiciones existentes en el mundo. 
Segundo, la ausencia de criterios universales y cuantitativos para evaluar 
una cultura como el modelo a seguir. Y, tercero, la relatividad de los valores 
de cada civilización, pues sólo dentro de la misma, sus valoraciones tienen 
sentido. De acuerdo con “Statement…”:

[l]o que se sostiene como un derecho humano en una sociedad, puede ser 
considerado por otro pueblo como contrario a su comunidad, o incluso, pue-
de verse distinto por un mismo pueblo, en una época distinta de su historia 
[…] Los derechos del hombre en el siglo XX, no pueden circunscribirse a los 
estándares de alguna cultura en particular, o ser dictados por las aspiraciones 
de un pueblo concreto. Un documento así, llevará a la frustración, a la no 
realización de la personalidad de un vasto número de seres humanos.11

De modo que, conforme a los presupuestos presentados por la Ameri-
can Anthropological Association, los redactores se encontraban ante una 
dificultad: debían redactar un documento que tuviera carácter universal, 
pero que, al mismo tiempo, reconociese la validez de los distintos modos de 
entender las exigencias de la vida humana.

10		 American Anthropological Association, “Statement on Human Rights”, American An-
thropologist, vol. 49, núm. 4, 1947, pp. 539-543.

11		 Ibidem, pp. 542 y 543.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



5INTRODUCCIÓN

La opinión de la American Anthropological Association no fue la única 
recomendación con la que contaban los redactores de la Declaración sobre 
las bases antropológicas o filosóficas de los derechos humanos. Unos me-
ses antes, en marzo de 1947, la UNESCO había enviado un cuestionario 
a filósofos e intelectuales de todas las culturas, en el que les preguntaba si 
era posible lograr un consenso global acerca de la existencia, fundamento 
y contenido de los derechos humanos.12 En julio ya había recopilado las 
respuestas y preparado un resumen sobre ellas, que pusieron a disposición 
de los redactores de la DUDH a través de un informe. Estaba previsto que 
éstos se reunieran en diciembre, en la segunda sesión de la Comisión de De-
rechos Humanos. Un mes antes, la UNESCO auspició su Segunda Confe-
rencia Internacional en la Ciudad de México. Jacques Maritain dictó el dis-
curso inaugural el 6 de noviembre de 1947. Ahí explicó que la organización 
debía aspirar sólo a conseguir convenios prácticos, pero eficaces, en lugar de 
pretender lograr primero acuerdos teóricos antes de iniciar sus trabajos.13

Cuando se publicó el informe UNESCO, en julio de 1948, se incluyó 
una introducción escrita por este filósofo francés, en la que se sugería a los 
redactores de la DUDH hacer lo mismo: trabajar por un acuerdo práctico, 
sin preocuparse mucho por partir de un consenso teórico.14 De hecho, en 
este texto se recoge esta anécdota:

Cuéntase que en una de las reuniones de una Comisión nacional de la 
UNESCO, en que se discutía acerca de los derechos del hombre, alguien se 
admiraba que se mostraran de acuerdo, sobre la formulación de una lista de 

12		 Auger, Pierre et al. (eds.), Los derechos del hombre: Estudios y comentarios en torno a la nueva 
Declaración Universal, trad. de Eugenio Ímaz et al., México, Fondo de Cultura Económica, 
1949; el original puede verse como UNESCO/PHS/3(rev.), Human Rights. Comments and In-
terpretations, París, 1948; disponible en http://unesdoc.unesco.org/ images/0015/001550/155042 
eb.pdf.

13		 “[E]l acuerdo entre sus miembros sólo podrá alcanzarse espontáneamente, no sobre 
nociones especulativas comunes, sino sobre nociones prácticas comunes; no sobre la afirma-
ción de una concepción semejante del mundo, del hombre y del conocimiento, sino sobre 
la afirmación de igual serie de convicciones concernientes a la acción. Desde luego que esto 
es muy poco; pero es en verdad el último refugio de la concordancia intelectual entre los 
hombres” (Maritain, Jacques, “Posibilidades de cooperación en un mundo dividido”, en id., 
El alcance de la razón, trad. de Luis Alberto Bixio, Buenos Aires, Emecé, 1959, p. 285).

14		 Cfr. Maritain, Jacques, “Introducción”, en UNESCO (comp.), Los derechos del hombre. 
Estudios y comentarios en torno a la nueva Declaración Universal, trad. de Margarita Nelken, Mé-
xico, Fondo de Cultura Económica, 1949, pp. 15 y 16; el mismo problema también puede 
encontrarse planteado por otro autor de la época, en McKeon, Richard, “The Philosophic 
Bases and Material Circumstances of  the Rights of  Man”, Ethics, vol. 58, núm. 3, 1948, pp. 
180-187.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



6 INTRODUCCIÓN

derechos, tales y cuales paladines de ideologías frenéticamente contrarias. En 
efecto, dijeron ellos, estamos de acuerdo tocante a estos derechos, pero con la 
condición de no preguntarnos el porqué. En el porqué es donde empieza la disputa.15

2. Un conflicto inevitable

Los redactores mismos experimentaron esta tensión desde los primeros 
pasos de su trabajo. Así, por ejemplo, en enero de 1947, el delegado libanés 
Charles Malik expuso una serie de principios que debían incorporarse, en 
su opinión, al documento; sin los cuales, los acuerdos prácticos sobre dere-
chos humanos carecerían de sentido: dignidad de la persona, su vocación 
social, los límites al poder del Estado y la ley. El entonces delegado soviéti-
co, Valentín Tepliakov, se opuso a los fundamentos teóricos implícitos en las 
afirmaciones de Malik. Por su parte, Hansa Metha, de la India, reclamó a 
sus colegas por el uso excesivo de argumentos filosóficos, en una discusión 
que se presumía que sería sólo sobre acuerdos prácticos. Ella pensaba que 
no era necesario enfrascarse en disputas ideológicas para lograr convenios 
sobre derechos humanos: “Este problema no debe discutirse en este mo-
mento. La Carta de la ONU ya dice que afirmamos la dignidad y el valor 
de la persona humana […] Pienso que a estas alturas, no debemos entrar a 
este laberinto ideológico”.16 Malik le respondió:

Desafortunadamente, cualquier cosa que diga, Madam, se fundamenta sobre 
unos presupuestos ideológicos que se afirman implícitamente. Aunque inten-
te ocultarlos, siempre están presentes. Por lo que, o los esconde o es lo sufi-
cientemente valiente como para expresarlos en público, señalarlos y criticar-
los. Más aún, precisamente es mi intención dotar de significado a una frase 
tan vaga que utiliza la Carta [de la ONU], como “la dignidad y el valor de 
la persona humana”. Quiero asignarle un contenido y, por tanto, salvarla del 
vacío y del sinsentido.17

Unos días después, la delegada estadounidense Eleanor Roosevelt, pre-
sidenta de la Comisión de Derechos Humanos, invitó a tomar el té en su 
departamento a los delegados de China y Líbano —el diplomático Peng 
Chun Chang y el filósofo Charles Malik— y al secretario de la Comisión, 

15		 Maritain, Jacques, “Introducción”, cit., p. 15. Énfasis en el original.
16		 En Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights: Charles Malik and the Universal 

Declaration, ed. Charles Habib Malik, Oxford, Charles Malik Foundation, 2000, p. 31.
17		 Ibidem, p. 37.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



7INTRODUCCIÓN

el canadiense John Humphrey. En ese encuentro se decidió que este último 
recopilaría un listado de los derechos que podrían incorporarse al futuro Bill 
of  Rights. Algo así, tampoco estaría exento de la tensión que provocaría la 
colisión entre las distintas concepciones que subyacen tras las afirmaciones 
prácticas, y entre las distintas filosofías que justifican ese tipo de sentencias. 
Así lo describió Roosevelt:

Llegaron a mitad de la tarde del domingo, así tendríamos mucho tiempo 
para trabajar. Decidimos que el doctor Humphrey prepararía un borrador 
preliminar, y nos olvidamos del té cuando uno de ellos hizo una afirmación 
de implicaciones filosóficas que generó una acalorada discusión. El doctor 
Chang apoyaba la pluralidad y estimuló el debate de manera encantadora 
al decir que existía más de un camino en lo referente a los fundamentos. La 
Declaración, siguió diciendo, debe reflejar algo más que ideas occidentales, 
y el doctor Humphrey debía ser conciliador en el tratamiento del tema. Sus 
palabras, aunque dirigidas verbalmente al doctor Humphrey, iban destinadas 
al doctor Malik, quien formuló una réplica inmediata basada en la filosofía de 
Tomás de Aquino. El doctor Humphrey se unió entusiasmado a la discusión, 
y recuerdo que en ese momento el doctor Chang sugirió que el secretario 
[Humphrey] ¡debía pasar unos meses estudiando los fundamentos de la filo-
sofía de Confucio! Para entonces, yo no podía seguirlos; tan elevada se había 
vuelto la conversación, que solamente llené de nuevo las tazas de té y me sen-
té para entretenerme con la plática de caballeros tan sabios.18

Por su parte, Humphrey lo recordó así:

Pronto fue evidente que este Comité [Redactor] no elaboraría un documen-
to: Chang y Malik estaban tan distanciados en sus presupuestos filosóficos 
como para que pudieran trabajar en un texto unificado. Hubo una discusión 
muy intensa, y no llegábamos a ningún sitio. Entonces, después de servirnos 
otra ronda de té, Chang sugirió abandonara mis otros deberes y durante 
seis meses estudiara la filosofía china. Sólo entonces estaría en condiciones 
de preparar para el Comité [Redactor] un texto apropiado. Era su forma de 
decir que me dejaría llevar por mi influencia occidental. Mientras me decía 
esto, veía más bien a Malik. […] A lo largo del día se discutieron muchos 
más temas filosóficos. La señora Roosevelt hablaba poco y rellenaba las tazas 
de té. Sin embargo, antes de que terminara la reunión, habían decidido que 
yo prepararía el borrador preliminar. ¡Lo hice sin ir a China, ni estudiar los 
textos de Confucio!19

18		 Roosevelt, Eleanor, On my Own, Nueva York, Harper & Brothers, 1958, p. 77.
19		 Humphrey, John P., Human Rights and the United Nations: A Great Adventure, Nueva York, 

Transnational, 1984, p. 29.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



8 INTRODUCCIÓN

En definitiva, los redactores se enfrentaron una y otra vez a esta cues-
tión: por una parte debían lograr unos acuerdos prácticos sobre la dignidad 
de la persona humana y formularlos en términos compartidos sobre el sig-
nificado de derechos que se incorporarían a la DUDH. Pero, por otro lado, 
ni podían partir de una justificación teórica común y consensuada que los 
fundamentara; ni las fórmulas debían reducirse a un significado monolíti-
co en un mundo intercultural. Esto ha llevado a algunos autores a concluir 
que, para justificar los derechos humanos incorporados en un documento 
como la DUDH, sólo es posible ofrecer luz sobre los mecanismos y procesos 
a través de los cuales llegaron a ciertos acuerdos lingüísticos. De modo que 
los artículos del texto sólo evocan o sugieren un amplio espectro de concep-
ciones iusfilosóficas. Otros, han entendido que el problema de la fundamen-
tación quedó ya resuelto ante la evidencia del compromiso práctico que la 
Declaración ha logrado generar.20

III. El problema

Este trabajo no pretende evidenciar si los redactores consideraron que los 
destinatarios del documento —por sentirse en la práctica obligados a respe-
tarlo— ya asumían unos fundamentos de los derechos incluidos en la DUDH. 
Más bien, intenta dilucidar si los redactores de la Declaración partieron de 
ciertas premisas racionales que incorporaron implícitamente a la misma.21

20		 El primero es el tipo de justificación al que llega la escuela positivista; el segundo, 
llamado realista por Pérez Luño, fue propuesto por Norberto Bobbio. Como es sabido, este 
profesor italiano pensaba que la falta de acuerdos en los fundamentos, a la que se une un 
acuerdo como la Declaración, tendría que significar el abandono de la búsqueda de esas 
razones últimas de los derechos humanos: “Por primera vez en estos decenios la mayor parte 
de los gobiernos existentes han proclamado de común acuerdo una Declaración Univer-
sal de los Derechos del Hombre. Por consiguiente, después de esta Declaración el problema 
de los fundamentos ha perdido gran parte de su interés. Si la mayor parte de los gobiernos 
existentes están de acuerdo en común, es signo de que han encontrado buenas razones para 
hacerlo… Cuando se trata de enunciarlos, el acuerdo es obtenido con relativa facilidad, 
independientemente de la mayor o menor convicción de su fundamento absoluto: cuando se 
trata de pasar a la acción, aunque fuese el fundamento indiscutible, comienzan las reservas 
y las oposiciones. El problema de fondo relativo a los derechos humanos no es hoy tanto el 
de justificarlos como el de protegerlos. Es un problema no filosófico, sino político” (Bobbio, 
Norberto, “Sobre el fundamento de los derechos del hombre”, en id., El tiempo de los derechos, 
trad. de Rafael de Asís Roig, Madrid, Sistema, 1991, p. 61). Sobre éstas y otras escuelas de 
fundamentación, puede verse Pérez Luño, Antonio, Derechos humanos, Estado de derecho y Cons-
titución, Madrid, Tecnos, 1995, pp. 131-134.

21		 Sobre las distintas teorías sobre la fundamentación, puede verse una breve explicación 
en ibidem, pp. 131-184.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



9INTRODUCCIÓN

Es claro que un ejercicio como éste facilita la explicación sobre “cómo se 
ha llegado a un acuerdo sobre los derechos y libertades básicas [pero] deja 
en la penumbra otro de los problemas centrales de la fundamentación de 
tales derechos: su porqué, es decir, su razón de ser”.22 Pero también es verdad 
que, para convenir en una serie de compromisos prácticos, se necesita que 
los interlocutores entiendan más o menos lo mismo sobre aquellas acciones 
a las que se comprometen: el sentido básico de los conceptos utilizados, sus 
alcances esenciales, sus implicaciones mínimas.23 En el caso de los derechos 
humanos, habría que compartir teóricamente —aunque fuera un acuerdo 
mínimo— lo que significa derecho, dignidad, deberes, persona, ser huma-
no, etcétera. Se trata pues —hasta donde lo permitan las fuentes— de ar-
ticular las ideas comunes elementales que quizá se encuentren en los deba-
tes de redacción. Aquéllas sobre las que se articulen los argumentos tácitos 
acerca del contenido fundamental de los derechos humanos. En otras pala-
bras, podría intentarse reconstruir una concepción iusfilosófica subyacente 
a la Declaración, la que incorporaron a ella implícitamente, sus redactores.

Quizá sea posible reconocer algunas ideas compartidas de los redacto-
res a través del análisis de las palabras que se acordaron; de los debates que 
los llevaron a la aprobación del texto definitivo; de las explicaciones con las 

22		 Ibidem, p. 133. Énfasis en el original.
23		 El profesor Massini explica: “para que el derecho esté fundamentado en algo más que 

la lógica del poder, es necesario ofrecer (1) un criterio que haga razonable el convencimiento 
ético de los destinatarios, y no sólo justificado en la fuerza o la amenaza; (2) una instancia de 
apelación valorativa de los dictámenes jurídicos, más allá de los datos, de la frecuencia empí-
rica, o del poder para calificarlos de justos o injustos; y (3) un subjectum en el que inhieran au-
tónomamente esos criterios, es decir, un ente sustantivo que sostenga su existencia” (Massini 
Correas, Carlos Ignacio, La ley natural y su interpretación contemporánea, Pamplona, Eunsa, 2006, 
vol. 74, pp. 111 y 112). Por su parte, De Lucas explica que el proyecto intelectual de funda-
mentar los derechos humanos significa “ofrecer las razones para justificar la exigencia de un 
reconocimiento normativo determinado” (p. 19); es decir, evidenciar los motivos racionales 
por los que su conducta debe ajustarse a ciertos estándares que son tanto coherentes con la 
dignidad del ser humano, como condición para su realización” (Lucas, Javier de, “Algunos 
equívocos sobre el concepto y fundamentación de los derechos humanos”, en Ballesteros, 
Jesús (ed.), Derechos humanos, Madrid, Tecnos, 1992, pp. 13-22). Como introducción al proble-
ma de la fundamentación, también puede verse Kaufmann, Arthur, “La universalidad de los 
derechos humanos. Un ensayo de fundamentación”, trad. de José Antonio Seoane, Persona 
y Derecho, vol. 38, 1998, pp. 11-34. Sobre los distintos modelos de comprender y, en conse-
cuencia, ofrecer un contenido y justificación iusfilosófica esencial, puede consultarse, entre 
otros, a Megías Quirós, José Justo, “Diversas teorías justificadoras”, en id. (coord.), Manual de 
derechos humanos. Los derechos humanos en el siglo XXI, Cizur Menor, Thomson Aranzadi, 2006, 
pp. 184-205; Pérez Luño, Antonio, “La fundamentación de los derechos humanos”, Revista 
de Estudios Políticos, nueva época, núm. 35, 1983, pp. 7-71; y Ramírez García, Hugo Saúl y 
Pallares Yabur, Pedro, Derechos humanos, México, Oxford University Press, 2011, pp. 35-56.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



10 INTRODUCCIÓN

que acompañaron sus propuestas durante el proceso de elaboración de la 
Declaración; de la conformación de los artículos y de las discusiones sosteni-
das, etcétera; de lo que pretendían proteger cuando hablaban de dignidad, 
de sociedad, de derechos y deberes de las personas. Así pues, al reconstruir 
esos debates o comprender sus ideas sobre lo que valía la pena proteger, se 
evidenciaría si los delegados que construyeron el documento partieron de 
una cierta noción común de los derechos ahí recogidos.

1. Trabajos similares

La realidad es que entre los diplomáticos comprendían de forma simi-
lar, al menos, algunas certezas sobre los derechos humanos y su significa-
do. Samnøy, en su estudio sobre el proceso de redacción, identifica cuatro 
presupuestos, compartidos y explícitos, que permitieron la elaboración de 
la DUDH: primero, el convencimiento de que existen unas exigencias que 
nacen del valor de la persona y demandan ser realizadas. Son requerimien-
tos de carácter ético-político, que podrían llamarse derechos humanos, cuya 
connotación es positiva y su puesta en práctica, deseable.24 Segundo, veían 
en el lenguaje y en el proyecto de los derechos humanos la respuesta para 
prevenir, en general, regímenes totalitarios y tiranías; y el antídoto al na-
zismo y al fascismo, en particular. Tercero, una confianza en la recién fun-
dada organización internacional —la ONU— entendida como el ámbito 
que legítimamente los representaba. Al mismo tiempo, se referían como 
marco conceptual del documento a las cuatro libertades proclamadas por 
el presidente Roosevelt: libertad de expresión, libertad religiosa, libertad de 
vivir sin penuria y libertad de vivir sin miedo.25 Y, cuarto, para Samnøy, se 
comprometieron a publicar un catálogo de derechos humanos que fuera 
universal, que incluyera el principio de no discriminación, que incorpo-
rara los ya conocidos derechos civiles y políticos, y que añadiera derechos 
económicos, sociales y culturales. La universalidad a la que se apuntaban 
aludía, al menos, a tres ámbitos: amplitud en el origen de quienes la es-

24		 Tanto Samnøy como Sluga muestran el esfuerzo generalizado de los delegados por 
mostrar que sus países eran representantes y protagonistas legítimos de la defensa de los 
derechos humanos. Cfr. Samnøy, Åshild, op. cit., pp. 78 y ss.; Sluga, Glenda, “René Cassin. 
‘Les Droits de l’Homme’ and the Universality of  Human Rights, 1945-1966”, en Hoffmann, 
Stefan-Ludwig (ed.), Human Rights in the Twentieth Century, Nueva York, Cambridge University 
Press, 2010, pp. 107-124.

25		 Cfr. Roosevelt, Franklin D., “Four Freedoms Speech”, Franklin D. Roosevelt Presidential 
Library and Museum, 1941; disponible en http://www.fdrlibrary.marist.edu/ pdfs/fftext.pdf.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



11INTRODUCCIÓN

cribirían —universal en cuanto a las culturas representadas—; aprobación 
global —aval universal—, y referencia a toda persona, de cualquier cultura, 
independientemente del régimen jurídico en el que viviera —universalidad 
de los destinatarios—.26

Hay que mencionar, además, que de acuerdo con el profesor escandi-
navo, utilizaron unas estrategias que les ayudaron a superar los desacuer-
dos que surgían, tanto de sus convicciones teóricas divergentes sobre los 
derechos, como del modo en que los habían experimentado. Una de esas 
tácticas —afianzada por la experiencia del debate cotidiano— consistió en 
presuponer que sus interlocutores comprendían el sentido de sus afirma-
ciones; y, a la vez, que eran capaces de vincularse por las exigencias de las 
sentencias ético-políticas que defendían la dignidad de la persona. Es decir, 
a pesar de saber que sus colegas sostenían diferentes teorías sobre la funda-
mentación de los derechos, todos se comportaron asumiendo que el resto 
sería capaz de obligarse a cumplir los derechos humanos, porque existía, 
de hecho, una comprensión común mínima de lo que éstos significaban.27

2. La pregunta por resolver y el método

Llegados a este punto, y considerando la pluralidad ideológica que re-
presentaban los redactores, esta investigación se propone responder a la 
siguiente cuestión: ¿es posible, a pesar de dicha diversidad, encontrar en la De-
claración un tipo de fundamentación, una concepción iusfilosófica común 
de los derechos humanos? Esta es la pregunta que se plantea y la que se in-
tenta responder. Para ello, se rastrearán las huellas que fueron dejando sus 
redactores durante el proceso de elaboración del documento.28

Esta pregunta se traduce en otras tres íntimamente relacionadas entre 
sí. Primera, ¿porque tengo derechos, puedo exigir su respeto y esperar que mi 
interlocutor entienda lo que se le dice y actúe convencido de su obligación? O 

26		 Cfr. Samnøy, Åshild, op. cit., pp. 78-85.
27		 En sus estudios, Samnøy identifica otras cuatro estrategias seguidas por los redactores 

para lograr acuerdos: excluyeron de la Declaración afirmaciones con las que no se lograra 
algún consenso mínimo; utilizaron fórmulas más amplias, más generales, que permitiera 
incorporar varias posturas distintas; incluyeron cláusulas que fijaban límites o excepciones 
para matizar alguna afirmación; y, por último, forjaron alianzas flexibles, de forma tal que 
los delegados podrían votar junto a otros en algunos temas, pero después, en otros asuntos, 
se asociaban en bloques diferentes (cfr. ibidem, pp. 89 y ss.).

28		 Los principales trabajos académicos sobre el proceso de redacción son Morsink, Jo-
hannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit.; Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., 
cit.; y Samnøy, Åshild, op. cit.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



12 INTRODUCCIÓN

bien —si pensamos en los redactores—, cómo articularon la cuestión re-
lativa, si es que lo hicieron, a la fundamentación de los derechos humanos 
en cuanto tales. Segunda, ¿cómo explicar que, aun careciendo de una base 
filosófica compartida, los redactores consiguieron —y debieron alcanzar— 
acuerdos para la acción común? En otras palabras, ¿cómo justificar la inter-
pelación ética universal de las fórmulas si cada uno partía de presupuestos 
teóricos distintos? Y tercero, a pesar de haber logrado un convenio ope-
rativo, ¿cuál es el dinamismo ético que se desata cuando los que perciben 
las exigencias prácticas se empeñan en fundamentarlas filosóficamente? En 
sentido contrario, ¿qué sucede con esos derechos cuando se abandona el 
esfuerzo de su justificación teórica definitiva?

Ha de tomarse en cuenta que como la Declaración no es un trabajo 
académico en sí mismo, ni partió de una concepción iusfilosófica explícita-
mente consensuada, quizá sus presupuestos básicos se pusieron de manifies-
to indirectamente durante la elaboración de los artículos de la DUDH. Ese 
proceso puede seguirse de dos maneras. La primera: se sigue la composición 
de un artículo, cuando los delegados justificaban y clarificaban a qué se re-
ferían con un derecho determinado, ahí explicitaban el contenido esencial 
de los derechos que articulaban. Esos acuerdos se encuentran, en parte, en 
los registros de los debates, borradores y propuestas que ofrecían el signifi-
cado que asignaban a las fórmulas que manifestaban las nociones básicas 
subyacentes de la Declaración. La segunda forma de resolver la pregunta, 
es articular una explicación a partir de las ideas que los redactores traían 
consigo en su biografía intelectual. Especialmente en los artículos donde su 
huella es más evidente, si es que su participación fue tan definitiva como 
para reconocer su influencia directa.

Respecto al primer camino, tómese en cuenta lo demostrado por Skinner: 
el estudio histórico del uso de conceptos políticos y jurídicos puede consti-
tuir un punto de partida para su comprensión teórica.29 De modo que la 

29		 Sobre el método, cfr. Skinner, Quentin, Visions of  Politics. Regarding Method, Cambridge, 
Cambridge University Press, 2002, vol. 1; también puede verse Pocock, John G. A., Pensa-
miento político e historia. Ensayos sobre teoría y método, trad. de Sandra Chaparro Martínez, Ma-
drid, Akal, 2011, pp. 19-47. Algunos estudios historiográficos específicos sobre el proceso de 
redacción de la DUDH que pueden consultarse son, entre otros, Pendas, David O., “Toward 
a New Politics? On Recent Historiography of  Human Rights”, Contemporary European History, 
vol. 21, núm. 1, 2012, pp. 95-111; Hoffmann, Stefan-Ludwig, “Introduction: Genealogies 
of  Human Rights”, en id. (ed.), op. cit., pp. 1-26; Cmiel, Kenneth J., “The Recent History of  
Human Rights”, The American Historical Review, vol. 109, núm. 1, 2004, pp. 117-135; Moyn, 
Samuel, The Last Utopia..., cit.; Mazower, Mark, “The Strange Triumph of  Human Rights 
1933-1950”, The Historical Journal, vol. 47, núm. 2, 2004, pp. 379-398; Mitoma, Glenn, Hu-
man Rights and the Negotiation of  American Power, Filadelfia, University of  Pennsylvania Press, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



13INTRODUCCIÓN

reconstrucción histórica no sólo sirve para contextualizar unas ideas, como 
si las discusiones de los delegados fueran sólo un dato accesorio a la com-
prensión de los términos. Por el contrario, a partir de las conversaciones que 
quedaron registradas sobre ciertos derechos —de su lugar en el conjunto de 
la Declaración, de sus conexiones internas, etcétera— es posible reconocer 
el significado básico de los mismos. Desde esa perspectiva se delinean dichos 
conceptos, y a partir de ellos es viable reconstruir el argumento iusfilosófico 
del que formaba parte ese discurso.30 Se trata de extraer y evidenciar la con-
cepción inferida en los artículos y párrafos a partir de la coherencia racional 
que requiere el discurso político y jurídico del que forman parte.31 Skinner 
señala que, del estudio de alguna sugerencia presentada y de las adhesiones 
que lograba, es posible reconocer el significado a partir del cual pretendían 
concluir sus convenios con éxito.32

2013. Sobre la redacción de un tipo de derechos y su estudio a través de esta metodología, 
puede verse Lindkvist, Linde, Shrines and Souls. The Reinvention of  Religious Liberty and the Genesis 
of  the Universal Declaration of  Human Rights, Malmö, Bokbox, 2014.

30		 Skinner explicaba que el contenido y la función de los conceptos políticos —y en gran 
medida, los derechos humanos descritos en la DUDH se expresaron desde esta perspecti-
va— se determinan o moldean a partir de su uso en una situación concreta. En este trabajo 
interesa investigar cómo los conceptos y los términos que los manifestaban eran referidos con 
un significado lo suficientemente específico como para que fueran relevantes para sus con-
trapartes, y lograran así su adhesión y su acuerdo. Puede verse, además de lo ya sugerido, a 
Skinner, Quentin, “Meaning and Understanding in the History of  Ideas”, History and Theory, 
vol. 8, núm. 1, 1969, pp. 3-53.

31		 “Al historiador le interesan los hombres que pensaban sobre política en tanto que 
individuos que actúan en el seno de una comunidad (como los agricultores o los guerreros) 
cuya conducta está registrada y puede estudiar con ayuda de la reconstrucción histórica para 
mostrar en qué mundo vivían y cómo actuaban en él… Si definimos al pensamiento político 
como una serie de abstracciones a partir de la experiencia o de una tradición, estamos dando 
por supuesto que pensar no es más que la actividad que genera y utiliza esas abstracciones. Y 
así, el historiador que se comporta como si fuera un filósofo, no está analizando el problema 
como debiera. O, dicho de otra forma, no puede entender la relación que existe entre el pen-
sar y la experiencia… Por lo general, los historiadores de las ideas políticas analizan el uso 
regular de conceptos relativamente estables. A menudo parece que eligen arbitrariamente el 
nivel de abstracción de la teoría y la experiencia con el que quieren trabajar. Pero, debido a 
que lo que se estudia es el proceso de abstracción en sí, hay que averiguar a qué nivel tiene 
lugar relacionarlo con el contexto social y tradicional del que se parte; no podemos elegirlo 
arbitrariamente” (Pocock, John G. A., op. cit., pp. 25, 28).

32		 Skinner no se refería a que los conceptos ya estuvieran de antemano definidos y deli-
neados, sino que, por el contrario, los agentes políticos hacían suya la comprensión de este 
término dentro de una tradición cultural sobre el sentido de dicho concepto, y al mismo 
tiempo, lo adaptaban y moldeaban para que fuera significativo en el debate concreto. Cfr. 
Skinner, Quentin, Visions of  Politics..., cit., pp. 59-67.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



14 INTRODUCCIÓN

3. La hoja de ruta

De acuerdo con lo ya señalado, las preguntas planteadas permiten dos 
formas de responderse: primero, desde el significado compartido manifesta-
do en las discusiones, cuando los artículos fueron compuestos principalmen-
te desde el consenso a partir de un debate robusto, con múltiples propuestas 
de reformas y adiciones. Segundo, desde la biografía intelectual de perso-
najes concretos, especialmente cuando su propuesta resultó tan definitiva 
como para delinear el artículo concreto.

Así pues, este libro intentará transitar entre ambas formas argumenta-
tivas. El lector notará esta diferencia, y el autor asume que se percibirá esta 
tensión. Si éste logró avanzar adecuadamente por la misma, quedará a jui-
cio de la benevolencia de quien lee.

El primer capítulo se dedicará a introducir al lector en la historia de com-
posición del texto, pero no como se presenta en otros trabajos.33 Aquí sólo 
interesa ese recuento en la medida que ponga en evidencia el tipo de pro-
yecto en el que se embarcaron los redactores. De este modo se contextualiza 
el modelo de argumento de fundamentación, propio de ese marco. Como 
se verá, si el International Bill of  Rights que debían escribir los miembros de 
la Comisión de Derechos Humanos implicaba un documento no vincula-
torio, las fórmulas, su significado y alcance se colocaría más en el terreno 
ético-político. Si significaba un tratado obligatorio, entonces, al mencionar 
derechos u obligaciones, el contexto colocaría a los artículos en el terreno de la 
vinculatoriedad jurídica. Si debían preparar un texto sobre medidas de im-
plementación, seguimiento y rendición de cuentas, entonces los significados 
han de buscarse en el terreno político-jurídico.

Una vez descritos esos condicionamientos —donde la narración se cir-
cunscribe más al primer camino de contestar la pregunta—, se justificará 
cuál de todos los redactores fungirá como una guía argumentativa para se-
guir la segunda forma de responder las preguntas que orientan este trabajo. 
Es decir, por qué es razonable seguir la biografía intelectual de uno de los 
redactores, y en qué artículos su influencia resultó tan determinante que 
puede encontrarse un significado específico en su relación con ese delegado.

El inconveniente de este segundo camino es que la descripción quede 
opacada por esas convicciones personales, reflejo de una escuela filosófica 
concreta propia del autor. Pero esta restricción también la padecería cualquie-
ra de los redactores. La universalidad y pluralidad intelectual de la Decla-

33		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit.; Morsink, Johannes, The Universal Declaration 
of  Human Rights..., cit.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



15INTRODUCCIÓN

ración, por ser fruto del consenso, nunca parte de la neutralidad. El trabajo 
asume esta dificultad e intenta presentar los argumentos de forma clara, 
pero en la perspectiva más pluricultural posible.

Tomando en cuenta lo anterior, se puede adelantar que por su forma-
ción filosófica y su activa participación, tanto Charles Malik (Líbano) como 
Peng Chun Chang (China) parecen ser una apuesta razonable. En el mismo 
primer capítulo se explicará la preferencia por el libanés, sin descartar que 
quizá la hipótesis pueda ser resuelta si se sigue al delegado chino.

En el segundo capítulo de este trabajo se intenta clarificar la concepción de 
los derechos humanos de la que partía el filósofo francés Jacques Maritain 
como introducción a lo que pudo argumentar Charles Malik. Esto es así por-
que si la Declaración incorpora una cierta concepción iusfilosófica de fon-
do, parece razonable presentar la explicación que de estos derechos ofreció 
el filósofo francés y estaba disponible para los redactores. Los indicios que 
hacen razonable mandar llamar a Maritain en este espacio, son los siguientes: 
en aquel momento histórico ya era una figura de prestigio mundial en el 
ámbito de la fundamentación iusfilosófica de los derechos humanos. Ya era 
un filósofo al que pudieron acudir varios de los redactores de la Declaración 
en búsqueda de argumentos prácticos desde teorías irreconciliables. En se-
gundo lugar, era un crítico del modelo racionalista de los derechos naturales 
y del modelo ilustrado de individuo y sociedad. Como se verá, los redactores 
buscaron alejarse de estas categorías en búsqueda de una explicación más 
universal. Por lo que es probable que las ideas maritenianas fueran atracti-
vas para algunos delegados. Su primer libro sobre el tema —publicado en 
1942— revitalizó el lenguaje de derechos humanos y construyó un puente 
entre países de tradición católica con los de otras concepciones. En tercer 
lugar, sus argumentos resolvían también el problema de la falta de acuerdos 
teóricos que, sin embargo, permitían los convenios prácticos. Y por últi-
mo, su esfuerzo por clarificar especulativamente la concepción iusfilosófica 
subyacente, no se reducía a un ejercicio académico, sino que alimentaba el 
empeño ético por respetar los derechos que justificaba.

Así pues, si en el primer capítulo se describirán las precondiciones inte-
lectuales propias del tipo de documento elaborado; en el segundo, se resu-
mirán las ideas de un filósofo cuyo bagaje intelectual podría haber ofreci-
do una explicación atractiva para muchos delegados. Al mismo tiempo, es 
muy posible que Maritain, quien es conocido como católico y seguidor de 
la doctrina de la ley natural de Tomás de Aquino, pudo influir en Charles 
Malik; por eso se intentará mostrar hasta qué punto las ideas maritenianas 
iluminaron las malikeanas.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



16 INTRODUCCIÓN

De modo que en el tercer capítulo se seguirá a un personaje concreto: el 
libanés Charles Malik. Por su perfil académico, intelectual, cosmopolita y 
aprendiz de diplomático, resulta comprensible que sería un actor que mez-
claría en sus argumentos los motivos para elegir unas fórmulas en lugar de 
otras, intentaría colocar un argumento de fundamentación, ofrecería expli-
caciones para clarificar su postura. Para lograr este objetivo será de utilidad 
estudiar especialmente aquellos artículos y párrafos de la DUDH en los 
que el libanés fue el impulsor más relevante: ya sea porque fue su primer 
redactor, su defensor más aguerrido, o porque hubiera liderado su configu-
ración. Estamos hablando de la fórmula “dotados como están de razón” del 
artículo 1, el primer párrafo del Preámbulo —donde se refiere al carácter 
inherente de los derechos—, el artículo 18 sobre libertad religiosa, y los re-
ferentes a la familia y a las sociedades intermedias.

En resumen, el objetivo del primer capítulo consiste en presentar un 
contexto intelectual —qué tipo de documento se redactaría— para enmar-
car y señalar los desarrollos intelectuales de personas concretas —los capí-
tulos segundo y tercero sobre Jacques Maritain y Charles Malik, respectiva-
mente— que se comprenden sólo a la luz del apartado inicial.

Como ya se mencionó, es posible que el lector note el cambio de estilo 
entre estos capítulos. Sin embargo, la respuesta a la pregunta que se preten-
de resolver exige que se utilicen ambos modos de presentar el proceso de 
redacción. Por eso, en el capítulo cuarto se vuelve al estilo narrativo del primer 
capítulo; es decir, aquel que identifica una idea a partir del debate recogido 
en las discusiones y propuestas de composición de un artículo concreto. En 
este caso, para exponer las ideas implícitas en los artículos de la Declaración 
con unas implicaciones filosóficas más claras que el resto.

Con las herramientas intelectuales desarrolladas en estos cuatro capítu-
los, en el quinto se intentará ofrecer tanto una respuesta a la interrogante que 
orienta el argumento del libro, como unas reflexiones que surgen a partir 
de ella.

4. El puerto de llegada: la pregunta por resolver

De modo que, para no dejar lugar a dudas, la pregunta central que se 
busca resolver es la siguiente: ¿existía un argumento implícito de fundamen-
tación de los derechos humanos en los redactores de la Declaración Univer-
sal, a pesar de no partir de unos acuerdos teóricos compartidos y de negarse 
explícitamente a iniciar con un convenio de ese tipo?

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



17INTRODUCCIÓN

La idea misma de los derechos humanos y de la necesidad de un proyec-
to como la DUDH, dependen de que éstos no estén a disposición absoluta 
del Estado, o que no sólo se reduzcan a palabras sin contenido, o se conci-
ban como términos maleables al gusto del promovente; ni dependan sólo 
de su manifestación cultural o sólo emanen de la decisión de una mayoría, 
pero de que no existan sin una expresión cultural concreta. Así pues, en este 
trabajo se entiende que si los redactores incorporaron un tipo de fundamen-
tación, ésta será, como hemos mencionado, la que resuelva tres preguntas 
implícitas en la primera:

Primera, ¿por qué son inherentes unos derechos humanos que vinculan 
a los seres humanos en cuanto personas? Segunda, ¿por qué, a pesar de ser 
exigencias tan básicas, es imposible lograr expresamente un acuerdo teóri-
co sobre ellos; y por qué, a pesar de ese disenso, es imperativo convenir en 
su puesta en práctica? Y, por último, ¿por qué, para que sean eficaces en la 
vida cotidiana, tarde o temprano se requiere cierta justificación racional de 
dichas exigencias?

Lo más probable es que las respuestas se encuentren tanto en los artícu-
los y párrafos que sean equiparables a los principios generales, como en 
aquellas fórmulas de derechos que sean innovadoras respecto a sus prede-
cesoras. Por esto, especialmente, se estudiarán las discusiones que, respecto 
a su redacción, generaron los primeros dos párrafos del Preámbulo,34 el 
artículo 135 y el artículo 29 (1) y (2),36 para el desarrollo del primer estilo ar-

34		 “Preámbulo: 1o. Considerando que la libertad, la justicia y la paz en el mundo tienen 
por base el reconocimiento de la dignidad intrínseca y de los derechos iguales e inalienables 
de todos los miembros de la familia humana; 2o. Considerando que el desconocimiento y el 
menosprecio de los derechos humanos han originado actos de barbarie ultrajantes para la 
conciencia de la humanidad, y que se ha proclamado, como la aspiración más elevada del 
hombre, el advenimiento de un mundo en que los seres humanos, liberados del temor y de la 
miseria, disfruten de la libertad de palabra y de la libertad de creencias”.

35		 “Todos los seres humanos nacen libres e iguales en dignidad y derechos y, dotados 
como están de razón y conciencia, deben comportarse fraternalmente los unos con los 
otros”.

36		 “(1) Toda persona tiene deberes respecto a la comunidad, puesto que sólo en ella 
puede desarrollar libre y plenamente su personalidad. (2) En el ejercicio de sus derechos y en 
el disfrute de sus libertades, toda persona estará solamente sujeta a las limitaciones estable-
cidas por la ley con el único fin de asegurar el reconocimiento y el respeto de los derechos y 
libertades de los demás, y de satisfacer las justas exigencias de la moral, del orden público 
y del bienestar general en una sociedad democrática”. El artículo 2 también fue considerado 
como parte de los principios generales, pero no ofrece ninguna novedad conceptual respecto 
a los antes mencionados. Dice así: “Toda persona tiene todos los derechos y libertades pro-
clamados en esta Declaración, sin distinción alguna de raza, color, sexo, idioma, religión, 
opinión política o de cualquier otra índole, origen nacional o social, posición económica, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



18 INTRODUCCIÓN

gumentativo. Y del primer párrafo del Preámbulo, del artículo 16 sobre el 
matrimonio y la familia, el 18 sobre libertad religiosa, el artículo 26 sobre 
la educación, y el 22 y 29 (1) sobre sociedades intermedias y deberes para 
con la comunidad, para el uso del segundo modelo argumentativo, bajo la 
sombra de Charles Malik y Jacques Maritain.

nacimiento o cualquier otra condición. Además, no se hará distinción alguna fundada en la 
condición política, jurídica o internacional del país o territorio de cuya jurisdicción dependa 
una persona, tanto si se trata de un país independiente, como de un territorio bajo admi-
nistración fiduciaria, no autónomo o sometido a cualquier otra limitación de soberanía”. El 
proceso de redacción del artículo 2 puede verse en Morsink, Johannes, The Universal Declara-
tion of  Human Rights…, cit., pp. 92-129.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



19

Capítulo primero

EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN 
DE LOS DERECHOS HUMANOS DE LA DECLARACIÓN

Este primer capítulo pretende abrir un camino que logre resolver las tres 
preguntas en las que se plantea el problema de la fundamentación de los 
derechos humanos. Consta de dos partes claramente definidas. La primera, a 
partir de las discusiones sobre el tipo de documento que se redactaría y las ca-
racterísticas de los borradores: evidenciar los presupuestos iusfilosóficos que 
sostendría tal texto. ¿Por qué los redactores prefirieron una “Declaración” no 
vinculatoria a un “Tratado” internacional? El Ecosoc había ordenado a la 
Comisión de Derechos Humanos redactar un Bill of  Rights. ¿Qué tipo de con-
tenido esperaban que contuviera? ¿Qué cargas pesarían sobre los Estados?

La segunda parte de éste explica cuál de todos los redactores ofrece 
buenos argumentos para encontrar, con mayor probabilidad, respuesta a la 
hipótesis planteada.

I. Renacer de las cenizas con la redacción 
de la Declaración Universal

1. La fundación de las Naciones Unidas

Tras el fracaso de la Liga de las Naciones, y la catástrofe humanitaria que 
supuso la Segunda Guerra Mundial, la conciencia de la civilización despertó 
sobresaltada. El tipo y la medida de los crímenes cometidos exigían no sólo 
una respuesta jurídica de tipo penal para los culpables, sino también el esta-
blecimiento de una nueva manera de organizar a la comunidad interna-
cional, para en el futuro evitar que volvieran a suceder ese tipo de atroci-
dades.

Los crímenes nazis se habían cometido, tanto dentro de las fronteras 
alemanas, como fuera de ellas. El régimen de Hitler atentó contra sus na-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



20 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

cionales, contra alemanes declarados legalmente apátridas por ese régimen 
totalitario, y contra extranjeros. El tipo de ofensas atentaban contra el de-
recho de guerra: se trataba de delitos que ahora se denominan de lesa hu-
manidad. La guerra mundial había mostrado que la cultura occidental, en 
general, y el derecho internacional, en particular, carecían de instrumentos 
para prevenir, o detener, violaciones organizadas y promovidas por un po-
der estatal y soberano, elegido democráticamente y con un sistema jurídico 
aplicable.

La Carta del Atlántico (agosto, 1941) y la Declaración de la ONU (ene-
ro, 1942) propusieron, para garantizar la paz mundial, una especie de orga-
nización, a cargo de la paz mundial, que sustituyera a la Liga de las Nacio-
nes. A principios de 1941, Franklin D. Roosevelt había sugerido —durante 
un discurso al Congreso de su país— que dicha organización tuviera como 
finalidad la protección de cuatro libertades que serían las guías del nuevo 
orden mundial: libertad de expresión, libertad de culto y conciencia, liber-
tad para querer, libertad del temor.37

En octubre de 1944, se aprobó la fundación de una nueva organización 
internacional en la Cumbre de Dumbarton Oaks, en la que sólo partici-
paron Estados Unidos, Inglaterra y la URSS. En esos acuerdos, en el ca-
pítulo IX, aparece una sola referencia a los derechos humanos como guía 
ética de la nueva organización internacional: “deberá proponer soluciones 
a los problemas internacionales económicos, sociales o cualquier otro pro-
blema humanitario y promover el respeto por los derechos humanos y las 
libertades fundamentales”.38

Los acuerdos de Dumbarton Oaks preveían, para asegurar la partici-
pación americana y de la Unión Soviética, que la soberanía de estos tres 
países se protegería a través del poder de veto del órgano ejecutivo del que 
se compondría la nueva organización.

Aunque la protección de los derechos humanos fue uno de los motivos 
invocados para justificar la existencia de una nueva organización interna-

37		 Cfr. Roosevelt, Franklin D., op. cit. A este discurso, y a las cuatro libertades procla-
madas, harán referencia los delegados de varios países durante el proceso de redacción de 
la DUDH. Para muchos de ellos resumía las aspiraciones y la hoja de ruta para la nueva 
organización internacional. Por ejemplo, Guy Pérez Cisneros (Panamá) en A/C.3/SR104, 
16 de octubre de 1948, p. 164; y durante el debate de aprobación en el pleno de la Asamblea 
General, el 9 de diciembre de 1948, Charles Malik (Líbano) y los representantes de Haití y 
Paraguay, cfr. AG/PV.181, 9 de diciembre de 1948, pp. 853, 857, 863, y AG/PV.182, 9 de 
diciembre de 1948, p. 901.

38		 Army Information School, Proposals for the Establishment of  a General International Organi-
zation, s. l., Book Department, 1946, p. 45.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



21UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

cional, en la práctica su rol era muy secundario. Las tres potencias supedi-
taban sus compromisos con estos derechos a la protección de sus intereses y 
a prevenir cualquier interferencia extranjera en los asuntos internos de los 
países vencedores de la contienda apenas terminada.

Entre octubre de 1944 y la Conferencia de San Francisco (abril-junio 
de 1945), las potencias aliadas invitaron a los países que hubieran firmado 
la Carta del Atlántico a contribuir con sugerencias para la nueva fundación 
de una organización internacional basada en los acuerdos de Dumbarton 
Oaks. Los países latinoamericanos se reunieron, a principios de 1945, en 
México, en la Conferencia sobre los Problemas de la Guerra y la Paz. Ahí 
prepararon su posición común respecto a la nueva organización internacio-
nal que se fundaría en San Francisco. En esa ocasión acordaron la elabora-
ción de un catálogo de derechos y deberes de la persona, que relacionara las 
obligaciones de los Estados con los fines de la nueva organización respecto 
a los derechos humanos.39 La idea de un catálogo de derechos recibió un 
amplio apoyo gubernamental en los países latinoamericanos. Por ello, se 
decidió condicionar la participación en la creación de la ONU al cumpli-
miento de estos fines.40

Además, en sus conclusiones solicitaron al Comité Jurídico Interameri-
cano —un grupo de expertos asesores de los países de la región— la elabo-
ración de un anteproyecto de Carta Americana de Derechos Humanos. Ese 
borrador sería enviado a los países latinoamericanos para que éstos presen-
taran, a su vez, sus observaciones. De esta forma, para la futura reunión de 
países latinoamericanos de 1948 de Bogotá, se podría discutir y aprobar el 
documento como un catálogo de derechos humanos de la región.

Los países latinoamericanos —a través de la delegación mexicana— in-
tentaron conseguir el apoyo de su contraparte estadounidense, para incluir 
esas propuestas en el borrador del documento que se discutiría y aprobaría 
durante la Conferencia fundacional de la ONU en San Francisco. El dele-
gado estadounidense respondió que lo veía muy difícil. El profesor Samnøy 
calificó la postura estadounidense a favor los derechos humanos como “rea-
lista” —de Realpolitik— mientras que la latinoamericana representaba una 
visión “idealista” .41

Durante la Conferencia fundacional de la ONU, que se celebró en 1945 
en San Francisco, Latinoamérica presionó, de nuevo, para dar mayor relie-

39		 Cfr. Conferencias Internacionales Americanas, Conferencia internacional americana sobre 
los problemas de la guerra y la paz (México, 1945), México, Secretaría de Relaciones Exteriores, 
1956, vol. 2, pp. 52 y 53.

40		 Cfr. Acuerdo XXX; ibidem, pp. 47 y ss.
41		 Cfr. Samnøy, Åshild, op. cit., pp. 15 y 16.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



22 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

ve a los derechos humanos. Algunos países ya tenían experiencia constitu-
cional de incorporar derechos humanos en sus documentos fundamentales. 
Asimismo, ya preveían —como en la Constitución mexicana de 1917— la 
protección de derechos sociales. En otras palabras, en Latinoamérica ya 
existía la experiencia de traducir este compromiso político y ético por los 
derechos humanos en textos legales vinculatorios.

Las propuestas más audaces sobre la incorporación de los derechos hu-
manos a la Carta de San Francisco fueron las de Panamá, Chile, México, 
Cuba y Uruguay. Los tres primeros países propusieron incluir un catálogo 
específico en la Carta de la ONU. Por su parte, Cuba y Uruguay solicitaron 
que la Asamblea General elaborara una Carta de derechos fundamentales 
lo antes posible.42

Panamá presentó, durante la 55a. sesión plenaria de la Conferencia de 
San Francisco, la Declaración de Derechos Humanos Esenciales,43 para que 
se incorporara a la Carta de la ONU. Este documento fue preparado por 
juristas de 24 países entre 1942 y 1944, y fue promovido por el American 
Law Institute.44 Uno de esos juristas era el panameño Ricardo J. Alfaro, 
quien en 1945 era delegado de su país en la citada Conferencia. Él propuso 
la incorporación de una “Declaración Internacional de Derechos y Debe-
res del Hombre”, como anexo a la futura Carta de la ONU. Por su parte, 
la propuesta chilena consistió en agregar un párrafo a la Carta que dijera: 
“Todo Estado debe garantizar al individuo la plena y completa protección 
de su libertad, y el derecho de vivir y trabajar; también el libre ejercicio de 
su religión, profesión, ciencia y arte, [… y] a que los gobiernos se obliguen 
a garantizar a su pueblo la libertad de prensa y de información”.

Unos meses después, ya en el seno de la ONU recién fundada, Chile 
propuso a la Asamblea General, durante su segunda sesión, que se utilizara 
como catálogo de derechos humanos de la organización, el texto prepara-
torio de Declaración Americana de Derechos y Deberes del Hombre, que 
elaboró el Comité Jurídico Interamericano.45 La Asamblea General resolvió 

42		 Cfr. ibidem, p. 17; E/HR/1.
43		 E/HR/3.
44		 American Law Institute, “Statement of  Essential Human Rights”, en Frank, John 

(ed.), The American Law Institute: 1993-1998, Philadelphia, American Law Institute, 1998, 
p. 269. Un estudio sobre el origen de este documento, puede verse en Vik, Hanne Hagtvedt, 
“Taming the States: The American Law Institute and the ‘Statement of  Essential Human 
Rights’”, Journal of  Global History, vol. 7, núm. 3, 2012, pp. 461-482. En la edición original del 
libro de Maritain (titulado Los derechos del hombre y la ley natural, trad. de Alfredo Weiss y Héctor 
Miri, Buenos Aires, Biblioteca Nueva, 1943), el francés incluyó este breve catálogo.

45		 A/C.1/38. También se encuentra en E/CN.4/2.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



23UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

que la sugerencia se transmitiera a los países que la integraban, y solicitó que 
se presentaran observaciones para antes de junio de 1947.

Mary Ann Glendon sostiene que cuando se discutía en San Francisco 
la creación de una organización internacional destinada a evitar la repeti-
ción de las atrocidades de la Segunda Guerra Mundial, las grandes poten-
cias —Inglaterra, Rusia y Estados Unidos— orientaban sus esfuerzos a una 
nueva distribución de las fuerzas políticas y militares, donde ellos tuvieran 
una posición prevalente. No estaban interesados en fundar su organización 
en categorías éticas que limitaran las prácticas de la Realpolitik.46 En efec-
to, Alexander Cadogan —representante de Inglaterra en la Conferencia 
de San Francisco— escribía a su esposa respecto a las negociaciones del 
Consejo de Seguridad: “Tendremos a todos los chiquillos gritándonos en 
el cuello y no será fácil. Por supuesto que podemos hacer sonar el látigo y 
decirles que si no les gusta nuestra propuesta, entonces no habrá ninguna 
Organización Mundial. Pero no creo que lo hagamos, hemos de actuar con 
mucho tacto”.47

Un delegado británico describió las propuestas latinoamericanas como 
unos “piadosos lugares comunes que les parecen ubicarlos en la vanguardia 
del progreso y al mismo tiempo, no implican obligarlos a estándares incon-
venientes en sus propios países”.48 Los países con peso político recibieron 
con frialdad las sugerencias latinoamericanas.49

A pesar de ello, el Comité I/1 que tenía a su cargo la redacción del 
Preámbulo y los artículos relativos a los propósitos y fines de la ONU, inclu-
yó algunas referencias a la dignidad de la persona y los derechos humanos 
en su Preámbulo y en el artículo primero. Respecto a la Carta Internacional 
de Derechos Humanos sólo pudo concluir:

Durante la presente Conferencia, sólo por falta de tiempo, no se pudo elabo-
rar dicho borrador sobre un tratado internacional de este tipo. La organiza-
ción, una vez formada, atenderá dicha sugerencia de mejor manera posible, 
y a través de una comisión o cualquier otro método, buscará los acuerdos 

46		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., pp. 3-10. Sobre la historia de la redacción 
de la Declaración también puede verse el estudio de Morsink, Johannes, The Universal Decla-
ration of  Human Rights..., cit.

47		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 12.
48		 Comunicación de Hadow a la Oficina de Exteriores, 17 de mayo de 1945, citado en 

Samnøy, Åshild, op. cit., p. 19.
49		 Distintas respuestas pueden verse en ibidem, pp. 15 y 16.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



24 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

necesarios. El Comité recomienda a la Asamblea General considerar esta 
propuesta y darle seguimiento.50

En definitiva, durante la Conferencia fundacional de la ONU, no se 
aprobaron las propuestas de elaboración de un catálogo de derechos huma-
nos. Pero, a pesar de este rechazo, estos derechos ganaron presencia en la 
Carta de la ONU. John Humphrey, quien más tarde pertenecería al Comité 
Redactor, recuerda:

El hecho es que, entre los acuerdos de Dumbarton Oaks y la Conferencia de 
San Francisco, los países de todo el mundo tuvieron la oportunidad de revisar 
y criticar el contenido de los primeros. A San Francisco llegaron también un 
gran número de representantes de varias organizaciones no gubernamenta-
les. Aunque no contaban con facultades reconocidas por el derecho interna-
cional para presentar propuestas oficiales, convencieron a los delegados de 
los gobiernos, sobre la necesidad de ampliar las disposiciones originales de los 
acuerdos de Dumbarton Oaks que se referían a los derechos humanos. Es 
verdad que no lograron que la Carta [de la ONU] incluyera sus propuestas, 
pero el contenido [aprobado] en esta materia, se debe en gran medida a esos 
esfuerzos.51

De esta forma, la Carta hace referencia explícita a los derechos hu-
manos sólo en siete ocasiones: en uno de los párrafos del Preámbulo y en 
seis de sus artículos.52 En ninguna de ellas describe cuáles son, ni por qué 
han de respetarse. En realidad, la Carta de 1945 se centra en la eficacia de 
las acciones de la ONU para mantener la paz y la seguridad mundial, en 
la distribución equilibrada del poder económico, político y militar. Al res-
pecto, Glendon afirma: “La reacción de las principales potencias hacia las 
iniciativas de derechos humanos iba desde la frialdad por parte de los Es-
tados Unidos, hasta la abierta hostilidad de la Unión Soviética y de países 
colonialistas como Francia y Gran Bretaña”.53

Sin embargo, la revelación de los crímenes de guerra llevó a los asisten-
tes a la Conferencia de San Francisco a reconsiderar su postura frente a los 
derechos humanos. La fuerza militar y política necesitaba orientarse hacia 
algo más. De esta forma, las siete menciones en la Carta y la creación de una 

50		 United Nations, “Social, Humanitarian and Cultural Questions”, en United Nations, 
Yearbook of  the United Nations 1946-1947, Nueva York, United Nations, 1947, p. 524.

51		 Humphrey, John P., “The Universal Declaration of  Human Rights”, International Jour-
nal, vol. 4, 1949, p. 354.

52		 2o. Preámbulo, artículos 1(3), 13(1), 55, 62(2), 68, 76.
53		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 342.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



25UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Comisión de Derechos Humanos dependiente del Ecosoc, significaba una 
orientación de esa nueva organización con relación a sus recursos políticos 
y militares. Pero, como ya se ha señalado, la Carta de la ONU no describía 
cuáles eran esos derechos fundamentales. Formularlos y clarificarlos fue una 
de las primeras tareas de la Comisión de Derechos Humanos.

2. Una declaración que vaya más allá de la fuerza y el poder

Tal y como establecía el artículo 68 de la Carta de la ONU,54 el Ecosoc 
estableció una Comisión subsidiaria que promoviera los derechos humanos. 
El 16 de febrero de 1946, el Ecosoc aprobó la creación de una Comisión 
Nuclear que tendría a su cargo el diseño de la futura Comisión de Derechos 
Humanos.55 Del 29 de abril al 21 de mayo de 1946, tuvo lugar, en Nueva 
York, la primera sesión de esta Comisión Nuclear. Inició con un discurso 
de Henri Laugier, por entonces asistente del secretario general a cargo de 
Asuntos Sociales:

[E]s algo nuevo y grandioso en la historia de la humanidad que la comunidad 
internacional, organizada tras una guerra que destruyó gran parte de la ri-
queza material y espiritual acumulada por el esfuerzo humano durante siglos, 
haya constituido un mecanismo internacional para defender mundialmente 
los derechos humanos.56

Desde el primer discurso aparece la noción de que al ser humano se le 
debe cierto respeto y consideración en función de su “dignidad como per-
sona”; se habla de “reconstruir el mundo desde unos principios mínimos 
comunes”. La Comisión Nuclear recomendó que la futura Comisión de 
Derechos Humanos estableciera un Subcomité Redactor que elaborara el 
primer borrador de la Carta Internacional de Derechos Humanos, pero ca-
recía de facultades para determinar las características y funciones de dicho 
Subcomité. De esta forma, decidieron solicitar a la Secretaría General que 
preparara una colección, “lo más completa posible”, sobre los catálogos de 
derechos humanos y la experiencia constitucional, que pudieran encontrar 
en todo el mundo.

54		 “El Consejo Económico y Social establecerá comisiones de orden económico y social y 
para la promoción de los derechos humanos, así como las demás comisiones necesarias para 
el desempeño de sus funciones”.

55		 Resolución 1/5,16 de febrero de 1946.
56		 E/HR/6, p. 1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



26 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

Por entonces, la Comisión Nuclear ya disponía de cuatro documentos 
de trabajo sobre derechos humanos: un borrador enviado por Cuba,57 un 
documento presentado por la delegación americana sobre la libertad de ex-
presión y de prensa,58 un borrador de declaración propuesto por Panamá,59 
y la convocatoria de una Conferencia Internacional sobre Prensa y Libertad 
de Expresión.60

Héctor Gros Espiell explica que la tradición latinoamericana de com-
prender los derechos humanos los concibe “como derechos de libertad 
—que hacían del hombre, de todos los hombres, titulares de derechos y 
deberes— [a los que] se sumaron más tarde, en especial a partir de la Cons-
titución de México de 1917, el reconocimiento de los derechos económicos, 
sociales y culturales”.61 De esta forma, con el paso del tiempo, esta interac-
ción entre derechos y deberes, entre derechos de libertad y derechos sociales 
condicionados entre sí, ya se había traducido, para 1946, en documentos 
jurídicos constitucionales de varios países latinoamericanos.

Esa tradición jurídica se hizo presente, como ya se ha descrito, en la 
fundación de la ONU a través de los borradores de catálogos de derechos 
enviados y presentados en la Conferencia de San Francisco. Tres borradores 
procedían de países latinoamericanos: el borrador panameño62 —elabora-
do por el American Law Institute—; el borrador chileno63 —desarrollado 
por el Comité Jurídico Interamericano—; y el borrador cubano,64 presenta-
do oficialmente al Ecosoc en 1946.

3. Los países latinoamericanos avanzan una propuesta

En la elaboración del borrador panameño, el American Law Institute 
había consultado a expertos de países y de distintas culturas, “árabes, bri-
tánicos, canadienses, chinos, franceses, alemanes prenazis, italianos, indí-
genas, latinoamericanos, polacos, rusos soviéticos y españoles” con el fin 

57		 E/HR/1.
58		 E/HR/2.
59		 E/HR/3.
60		 E/HR/4.
61		 Gros Espinell, Héctor, “The Evolving Concept of  Human Rights: Western, Socialist 

and Third World Approaches”, en Ramcharan, Bertrand (ed.), Human Rights Thirty Years after 
the Universal Declaration, La Haya, Martinus Nijhoff, 1979, pp. 41-66.

62		 E/HR/3.
63		 A/C.1/38; E/CN.4/2.
64		 E/HR/1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



27UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

de “constatar hasta qué punto podía existir un consenso a nivel mundial, 
respecto a ciertos derechos”.65

El documento recogía dieciocho artículos, un Preámbulo y un comen-
tario explicativo —una glosa— para cada derecho. De forma similar al bo-
rrador cubano, los derechos humanos se entienden como una exigencia de 
la dignidad humana de la que nacen unos derechos, y orientan la vida de los 
seres humanos a la construcción de comunidades. Así lo dice el Preámbulo: 
“En una sociedad no puede alcanzarse una completa libertad; las liberta-
des de uno están limitadas por las libertades de otros, y la preservación de 
la libertad requiere el cumplimiento de los deberes de los individuos como 
miembros de la sociedad”.66

La propuesta chilena contenía veintiún artículos que reconocían el de-
recho a la vida —protegida desde la concepción— el derecho a la libertad 
personal, de expresión, de religión y culto, de reunión, de asociación, de 
petición, de propiedad, de nacionalidad, el derecho a fundar y vivir en una 
familia, la prohibición de detención arbitraria, el derecho a un juicio justo, 
el derecho a la participación política a través elecciones y el derecho a la 
igualdad ante la ley. El documento también incluía dos artículos que hacían 
referencia a normas de implementación de derecho doméstico (artículo 20) 
y a su aplicación a extranjeros y/o apátridas (artículo 21).

El Estado aparece como destinatario de las obligaciones específicas de 
no interferencia en los derechos —por ejemplo, abstenerse de intervenir 
en la correspondencia—. Pero, en ocasiones, las obligaciones se describen 
como acciones positivas, por ejemplo, la de ofrecer apoyo a la “vida” de 
quienes no se pudieran valer por sí mismos, como los desahuciados o quie-
nes han perdido la razón. También, se reconocía al Estado la facultad para 
establecer límites a los derechos, con la condición de que los mismos estu-
vieran orientados por un fin público legítimo.

El borrador no distingue entre derechos civiles y políticos, y derechos 
económicos, sociales y culturales, haciendo un tratamiento indistinto entre 
unos y otros derechos. Por ejemplo, el artículo 1 reconoce que el derecho a 
la vida de “incurables, imbéciles o locos” abarca también la protección de 
sus derechos sociales.

Por último, el documento cubano —presentado en San Francisco en 
1945 y enviado al Ecosoc en febrero de 1946— recogía en 22 artículos los 
derechos que consideraban que debían incluirse en la futura Declaración. 
Junto a los derechos civiles y políticos, incluía algunos derechos sociales, 

65		 American Law Institute, op. cit., p. 269.
66		 E/HR/3, p. 1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



28 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

insistiendo en la orientación social de la existencia humana (artículos 7-14). 
Su punto de partida era la dignidad humana como exigencia del ser hu-
mano (artículo 1). También recogía los límites de estas libertades cuando el 
derecho a desarrollar la propia vida humana se describía en función de una 
vocación o llamada y se incluían los límites a los derechos en beneficio de la 
comunidad y tomaba en cuenta la responsabilidad por las propias acciones 
(artículo 2) (véase tabla 2 en la siguiente página).

4. El primer borrador oficial: ¿tratado o declaración?

La Comisión Nuclear se reunió entre abril y mayo de 1946, y envió sus 
recomendaciones al Ecosoc sobre la composición y funciones de la Comisión 
de Derechos Humanos; pero, respecto a la propuesta de catálogo de de-
rechos humanos, señaló que, aunque no se encontraba en condiciones de 
presentar un boceto, “iniciaría los trabajos preparatorios”67 para redactarlo.

Para el futuro de la DUDH, la Comisión Nuclear tomó tres decisiones 
relevantes: primero, que los miembros de la Comisión serían representantes 
de países, y no expertos independientes. Con esto, se garantizaba el apoyo de 
los Estados y se otorgaba cierto grado de solemnidad al documento, pero se 
condicionaba la participación de los delegados a lo que les ordenaran sus 
respectivos países. Segundo, se le asignaba cierta universalidad al proyecto, 
pues eligieron como miembros de la Comisión de Derechos Humanos a re-
presentantes de todas las regiones del mundo. Y tercero, cuando remitieron 
dichas sugerencias al Ecosoc, al mismo tiempo solicitaron a la Secretaría 
General que elaborara un documento que recogiera la experiencia de todos 
los países respecto a los derechos humanos.

De esta forma, durante la segunda sesión plenaria del Ecosoc, reunida 
entre el 25 de mayo y el 21 de junio de 1946, se estudió y aprobó la propues-
ta que le hiciera la Comisión Nuclear, respecto de la composición y tareas 
de la Comisión de Derechos Humanos, entendida como uno de sus orga-
nismos subsidiarios. Entre otras iniciativas, se acordó la elaboración de una 
Carta Internacional de Derechos Humanos.68

Para entender la composición de la Comisión de Derechos Humanos 
en cuanto a la distribución de países, hay que tener en cuenta que cuando 
se fundó la ONU, a mediados de 1945, la organización se componía por 
51 países. Latinoamérica era el grupo más numeroso: 20 miembros (39%).

67		 E/38/Rev.1/3.
68		 E/56/Rev.2 y Resolución 9 (II).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



29UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Tabla 2. Las etapas de redacción y los borradores de la Declaración

Organismo Borrador Fecha

  1 Comisión Nuclear 1946
abril-mayo

  2 Consejo Económico y Social 
(Ecosoc), 2a. sesión 

 
mayo-junio

  3 Comisión de Derechos 
Humanos, 1a. sesión 

1947
enero-
febrero

  4 Ecosoc, 4a. sesión febrero-
marzo

 
 
 
  5

 
 
 
Comité Redactor, 1a. sesión

1. De John Humphrey 
   (E/CN.4/21, Anexo A), 
   abril
2. De René Cassin 
   (E/CN.4/21, Anexo D), 
   junio
3. Del Comité Redactor 
   (E/CN.4/21, Anexo F) 

 
 
 
 

junio-julio

  6 Comisión de Derechos 
Humanos, 2a. sesión 

4. De Ginebra 
   (E/600, Anexo A)

 
diciembre

  7 Ecosoc, 6a. sesión 1948
febrero-
marzo

  8 Comité Redactor, 2a. sesión mayo

  9 Comisión de Derechos 
Humanos, 3a. sesión 

5. De Lake Success 
   (E/800, Anexo A)

 
mayo-junio

10 Ecosoc, 7a. sesión julio-agosto

11 Asamblea General, 3a. sesión; 
Tercera Comisión

6. Borrador de la Tercera 
   Comisión 
   (A/777, A)

septiembre-
diciembre

12 Asamblea General, 3a. sesión; 
Pleno

7. Texto definitivo diciembre

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



30 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

Además, había cinco países que contaban con derecho a veto en el Con-
sejo de Seguridad (10%); 5 países europeos alineados con la URSS (10%); 
4 colonias británicas, otros 5 miembros de países europeos sin especial 
afiliación. Por último, se encontraban 10 naciones africanas y 2 asiáticas. 
Compárese esa proporción con la composición de la Comisión de Derechos 
Humanos, que distribuyó sus 18 miembros del siguiente modo: 3 represen-
tantes de países latinoamericanos —Chile, Panamá y Uruguay— (16%), 
3 posiciones para países europeos alineados con la URSS —Bielorrusia, 
Yugoslavia y Ucrania— (16%), 5 asientos para las potencias con derecho a 
veto en el Consejo de Seguridad —China, Francia, Estados Unidos, URSS, 
Inglaterra— (27%). El resto de miembros fueron un país africano (Egipto, 
5%) y cuatro asiáticos (Líbano, India, Irán y Filipinas (22%). Los dos últi-
mos miembros fueron Australia y Bélgica (11%).

El Ecosoc dispuso también que se estudiara la posibilidad de que el 
proyecto de Carta Internacional de Derechos Humanos consistiera en tres 
documentos distintos: una declaración no vinculatoria, un tratado inter-
nacional vinculatorio y unos mecanismos de implementación y monitoreo 
de esos derechos. Con la aprobación del Ecosoc, la Comisión de Derechos 
Humanos se reunió en sesión plenaria, por primera vez, del 27 de enero al 
10 de febrero de 1947. Ahora bien, como se ha indicado, la resolución del 
Ecosoc pedía a la Comisión de Derechos Humanos la elaboración de una 
Carta Internacional de Derechos Humanos y había sugerido impulsar la 
redacción de tres tipos de documentos jurídicos. Pero una resolución así 
¿significaba que los tres documentos debían aprobarse al mismo tiempo? 
¿Era posible adoptar una declaración no vinculatoria sin un tratado inter-
nacional? En definitiva, ¿qué era lo más adecuado conforme al momento 
histórico que estaban viviendo?

Las primeras discusiones de la primera sesión de la Comisión de Dere-
chos Humanos, en Lakes Succes (Nueva York), se centraron en la naturaleza 
jurídica del documento y el contenido mínimo que debía incluir. Esta cues-
tión era esencial para el modo de comprender los futuros derechos, pues si 
se trataba de una declaración no vinculatoria, el debate sobre los mismos 
sería principalmente ético. Por el contrario, si se pretendía redactar un tra-
tado internacional, la discusión se regiría por categorías propias del derecho 
internacional público.

A los miembros que participaron en esta sesión les parecía claro que el 
documento incorporaría alguna afirmación de tipo ético. Partían de la idea 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



31UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

de que “en el momento presente era necesario afirmar y marcar más la di-
ferencia que existía entre el hombre y los animales”.69

Sin embargo, pronto percibieron que era necesario establecer un Sub-
comité Redactor, compuesto por un pequeño grupo de personas, que ela-
borara un documento preliminar sobre el que se basara la discusión. Apro-
baron una propuesta francesa, libanesa y yugoslava que establecía que “la 
Presidenta [Eleanor Roosevelt], junto con el Vicepresidente [Peng Chun 
Chang] y el Relator [Charles Malik], se encargaran, con la asistencia de la 
Secretaría [John Humphrey], de formular un borrador preliminar de una 
Carta Internacional de Derechos Humanos”.70

El Ecosoc aprobó la creación de un Comité Redactor ampliado,71 enco-
mendándole la preparación del documento y estableciendo una agenda de 
trabajo con el fin de tenerlo terminado a finales de 1948.

A mediados de febrero de 1947, Roosevelt había encargado a Hum-
phrey la redacción de un documento que recogiera la experiencia que ha-
bían tenido los distintos países en relación al reconocimiento positivo de 
los derechos humanos. El objetivo era encontrar sugerencias relativas a las 
posibles fórmulas para afrontar la redacción del catálogo de derechos. El 
canadiense pudo mostrar a Roosevelt, el 28 de febrero, un documento preli-
minar. Para el 15 de marzo, ya había terminado la versión que se distribui-
ría durante el verano.72

El texto de Humphrey —que redactó con la ayuda de Emile Giraud—73 
incluía, además, una revisión de esos derechos a la luz de las Constituciones 
vigentes en los Estados pertenecientes a la ONU —cincuenta y cinco en 
ese momento—. También incorporó los tres borradores presentados hasta 
entonces —el chileno, el cubano y el panameño—. Además, añadió los as-
pectos que se trataron en las sesiones previas de la Comisión de Derechos 
Humanos.74 En palabras de Malik:

Fue […] la Secretaría de la ONU, en particular el doctor John Humphrey, 
quien preparó el primer borrador, un Esquema Documentado de una Carta 

69		 E/CN.4/SR.7, p. 4.
70		 E/CN.4/SR.12, p. 5.
71		 Cfr. Ecosoc, Resolución 46(IV).
72		 Cfr. E/CN.4/AC.1, p. 3; cfr. Hobbins, Alan John, “René Cassin and the Daughter 

of  Time: The First Draft of  the Universal Declaration of  Human Rights”, Fontanus, vol. II, 
1989, p. 22.

73		 Cfr. Cassin, René, “How the Charter on Human Rights was Born”, The UNESCO 
Courier, vol. 21, núm. 1, 1968, p. 4.

74		 E/CN.4/AC.1/3/Add.1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



32 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

Internacional de Derechos Humanos. Fue un gran trabajo de recopilación, 
que ocupa más de 400 páginas. Cualquier investigación que quiera descubrir 
los antecedentes de los artículos definitivos, debe partir de dicha compilación. 
Puede decirse, por tanto, que la presente Declaración se construyó desde una 
firme base internacional que no se sustenta en ninguna filosofía particular ni 
en un estilo de vida que deba prevalecer sobre otro.75

En la ONU estaban entusiasmados, pues “[e]l secretario ha reunido 
todo el material. Ha incluido cualquier derecho en el que podamos pensar 
y se quisiera debatir en el Comité”.76

El documento de Humphrey incluía libertades y derechos civiles de pri-
mera generación; derechos económicos, sociales y culturales de segunda ge-
neración; obligaciones de las personas respecto al Estado; unas previsiones 
genéricas sobre implementación; y el reconocimiento de que el documento 
sería sólo una “Declaración Internacional de Derechos Humanos”, no un 
tratado internacional. Sintetizaba “casi doscientos años de esfuerzos por ar-
ticular los valores humanos más básicos en lenguaje jurídico”,77 y apuntaba 
hacia la universalidad de los derechos.

Humphrey reconoció haberse inspirado en varios documentos, entre 
otros el borrador presentado por Gustavo Gutiérrez —la propuesta cuba-
na— en San Francisco.78 Pero “el mejor de los textos con los que trabajé 
fue el preparado por el American Law Institute [borrador panameño] y me 
tomé la libertad de incluir aspectos recogidos allí”.79 De esa fuente, el cana-
diense utilizó las fórmulas de los artículos 2, 3, 6, 7, 11, 15, 20, 22, 26, 30, 
36, 41 y 42. También encontró en el borrador del Comité Jurídico Intera-
mericano (borrador chileno) varias frases que utilizó para sus artículos 3, 5, 
17, 28, 32, 33, 35 y 37.80

Morsink, en su reconstrucción del proceso de redacción de la DUDH, 
ha puesto de manifiesto el origen latinoamericano de casi todas las disposi-
ciones relativas a derechos económicos, sociales y culturales. Concluye que 
“Humphrey tomó muchas de las palabras y casi todas las ideas […] para 
su primer borrador, de la tradición social latinoamericana a través de los 

75		 AG/PV.180, 9 de diciembre de 1948, p. 48.
76		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., pp. 104 y 105. El Comité Redactor tomó 

como punto de partida este esquema de Humphrey. Cfr. E/CN.4/SR.2, p. 8.
77		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 105.
78		 Cfr. E/CN.4/W.16, pp. 9-11.
79		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 32.
80		 La comparación aparece en Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human 

Rights..., cit., p. 6.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



33UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

documentos enviados por Panamá y por Chile”.81 En la siguiente página 
se puede observar la tabla 3 —tomada del trabajo de Morsink— en donde 
puede advertirse dicha influencia.

Como puede verse, Humphrey encontró en los documentos latinoame-
ricanos —las Constituciones vigentes por entonces y las propuestas de de-
claración—:

una mezcla de los principales elementos contenidos en las tradiciones jurídi-
cas continentales europeas y angloamericanas. Además de una lista de debe-
res que acompañaba a su enumeración de derechos, que era supranacional, 
que proclamaba que los derechos esenciales del hombre no se fundamenta-
ban en el hecho de ser miembro de determinado Estado, sino que se basan en 
atributos de su personalidad humana.82

Durante esta etapa, las delegaciones británica83 y americana84 también 
presentaron borradores, pero para un catálogo de derechos de tipo vincu-
latorio. Es notorio que, al comparar el documento británico con los textos 
latinoamericanos, no se encuentren derechos sociales, aunque sí referencias 
a los deberes de las personas respecto a los demás particulares, como un 
atributo intrínseco de los derechos humanos. La propuesta americana con-
sistía, más bien, en sugerencias y comentarios a la propuesta de Humphrey.

5. La primera síntesis para un catálogo no vinculatorio

El Comité Redactor comenzó a trabajar la propuesta de Humphrey 
en su primera sesión del 9 de junio de 1947. Muy pronto se dieron cuenta 
de que, además de las correcciones de fondo, era necesario reorganizar y 
sintetizar la propuesta del canadiense. Para ello, se aprobó la formación de 
un grupo de trabajo compuesto por Cassin, Malik, Wilson y Roosevelt.85 
Los cuatro, tras unos días de trabajo, decidieron que sería el francés quien 
reestructuraría el documento de Humphrey y prepararía una propuesta de 
declaración, pues “un documento así, si lo elaboraba una sola persona, ten-
dría más unidad”.86

81		 Ibidem, p. 131.
82		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 104.
83		 Cfr. E/CN.4/21/Anexo B.
84		 Cfr. E/CN.4/21/Anexo C.
85		 Cfr. E/CN.4/AC.1/SR.6.
86		 E/CN.4/21 parr. 14, p. 4.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



34 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

Tabla 3. Comparación del Esquema Documentado de Humphrey 
con los borradores latinoamericanos

Artículo Derecho Fuente

H35 Salud CJI 16, exacta

H36 Educación ALI 11, exacta

H37 Deber de trabajo CJI 14, ALI 12

H38 Condiciones dignas de trabajo ALI 13, exacta

H39 Participar en el desarrollo nacional 
en la medida de las necesidades 
de su trabajo, de forma que aporte 
eficazmente al bien común 

Nuevo, Cuba 9, AFL 3

H40 Ayudas públicas necesarias para sacar 
adelante a la familia 

CJI 10, 16; Cuba 10

H41 Seguridad social, la protección 
del riesgo de desempleo, accidentes, 
discapacidad, enfermedad, vejez, 
y otras involuntarias o injustas pérdidas 
de los medios de subsistencia 

ALI 41, exacta, CJI 16, 
AFL 3, Cuba 10

H42 Alimentación, hogar, ambiente sano ALI 14, exacto, Cuba 11 
y 12, exacto

H43 Salario justo y descanso Nuevo, pero ya incorporado 
en muchas Constituciones 
latinoamericanas

H44 Participar en la vida cultural 
de la comunidad, gozar de las artes y 
participar de los beneficios 
de la ciencia

Nuevo, CJI 15, exacto

Fuente: E/CN.4/AC.1/3 y E/CN.4/AC.1/W.8. “H” hace referencia al borrador de Hum-
phrey; “Cuba” al borrador cubano; “CJI” al del Comité Jurídico Interamericano o bo-
rrador chileno; “ALI” al del American Law Institute, o borrador panameño; “AFL” al de 
la Federación Americana del Trabajo. “Exacta” implica que Humphrey utiliza todo o la 
mayor parte de la fórmula del documento referido y “Nuevo” si se trata de una adición 
del canadiense.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



35UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Dicho texto partiría del Esquema Documentado presentado por John 
Humphrey. Cassin estuvo de acuerdo y sugirió que se considerara “como 
modelo, la Declaración de Cuba y la del American Law Institute”.87 El 
documento que Cassin presentó a este pequeño grupo de trabajo el 16 de 
junio,88 era más jurídico en su estructura, más consistente en su orden in-
terno y más breve.89

El grupo de trabajo se reunió dos días más, durante los cuales discutie-
ron el Preámbulo y los primeros seis artículos.90 Decidieron pedirle a Cassin 
que volviera a presentar un borrador con las nuevas anotaciones para la 
reunión plenaria del Comité Redactor.91 Ya en la sesión, los delegados de-
cidieron dividirse el trabajo entre los que elaborarían una Convención (vin-
culatoria), y los que trabajarían en una declaración (no vinculatoria). Los 
miembros del Comité Redactor pensaban que, aunque el instrumento no 
vinculatorio debía de ser breve, conciso y sencillo, no debía serlo tanto como 
para omitir una definición, o una descripción, de la naturaleza de los dere-
chos humanos. Hernán Santa Cruz era de la opinión que, incluso, a partir 
de un texto sencillo, debía expresarse tanto el modo en que las personas 
se relacionan entre sí en una comunidad, como el vínculo existente entre 
derechos civiles y derechos sociales. Por eso la declaración: “debía abarcar 
todos los puntos que la humanidad espera que se tomen en cuenta en esta 
etapa histórica. Es especialmente importante que se aseguren los derechos 
económicos y sociales. Precisamente el reconocimiento de estos derechos es 
lo que haría imposible el retorno del fascismo”.92

El texto final aprobado en esta primera sesión del Comité Redactor re-
comendó a la Comisión de Derechos Humanos —de la que dependía— se-
guir trabajando en dos documentos diferentes: uno de carácter no vincula-
torio y otro que sí lo fuera. Ambos trabajos serían parte de un proyecto que 
integrara a otros documentos más, la Carta Internacional de Derechos Hu-

87		 E/CN.4/AC.1/SR.7, p. 2.
88		 E/CN.4/21/Anexo D, pp. 48 y ss.
89		 Johannes Morsink comenta: “comparando los textos de Humphrey y Cassin encontré 

sólo tres artículos nuevos: 28, 30 y 44. El resto fueron utilizados por Cassin en todo o en parte 
del así llamado Esquema Documentado de Humphrey. [Cassin] hizo lo que se supone debía 
hacer [una reelaboración a partir de un documento] y —a través de anotaciones al margen 
[hechas en el borrador del canadiense]— reconoce a Humphrey el crédito que merecía 
[como primer redactor]. Haciendo un cálculo aproximado, tres cuartas partes del borrador 
de Cassin fueron tomadas del primer borrador de Humphrey” (Morsink, Johannes, The Uni-
versal Declaration of  Human Rights..., cit., p. 8).

90		 Esa versión se encuentra en E/CN.4/AC.1/W.1.
91		 El documento presentado al Comité Redactor es E/CN.4/AC.1/W.2.
92		 E/CN.4/AC.1/SR.12, p. 3.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



36 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

manos: “La Declaración de derechos humanos y libertades fundamentales 
[aprobada] como una resolución de la Asamblea General, tendría un con-
siderable peso moral; pero el método más eficaz para llevarlo a cabo sería 
elaborar una Convención que los incorporaría al derecho internacional”.93

Al terminar la sesión, se aprobó un documento de 97 páginas que se 
envió a la Comisión de Derechos Humanos para que ésta presentara sus 
alegaciones durante su segunda sesión plenaria. Contenía el borrador de 
Humphrey, el borrador de Cassin enmendado, junto con comentarios y su-
gerencias provisionales. También se añadieron propuestas presentadas por 
la Comisión de las Naciones Unidas sobre la Situación de la Mujer y la 
Subcomisión para la Prevención de la Discriminación y Protección de las 
Minorías, en espera de comentarios. Por último, se anexionó una propuesta 
de documento vinculatorio, elaborada por Inglaterra, sin haberla realmente 
discutido.94

6. Los filósofos respaldan —parece— la viabilidad del proyecto 
de derechos morales universales

Como se ha señalado, en 1947 la UNESCO tenía previsto enviar a la 
segunda sesión de trabajo de la Comisión de Derechos Humanos, que se 
reuniría del 2 al 17 de diciembre de 1947, el resultado de la consulta que 
llevarían a cabo entre filósofos y personajes relevantes provenientes de dis-
tintas culturas. Este trabajo se elaboró a partir de un documento preparado 
por un Comité de la UNESCO especializado sobre los principios filosóficos 
en los que se apoyaban los derechos humanos. En el texto se preguntaban 
si existían o no ciertas exigencias derivadas de la dignidad de la persona, 
reconocidas en todas las culturas. En marzo enviaron el cuestionario, y en 
julio un grupo de expertos sintetizó las respuestas. La UNESCO recibió 
alrededor de setenta comunicaciones provenientes de todo tipo de tradicio-
nes culturales: del common law, chinas, islámicas, hindúes, latinoamericanas, 
tomistas, marxistas, etcétera. También participaron juristas, filósofos, escri-
tores, activistas sociales, etcétera.95

Aparecen nombres como Mahatma Gandhi, Pierre Teilhard de Char-
din, Benedetto Croce, Aldous Huxley, Salvador de Madariaga, Chun-Shu, 
P. V. Puntambekar, entre otros. Después de que el trabajo fue rechazado por 

93		 E/CN.4/AC.1/SR.18, p. 2.
94		 Cfr. E/CN.4/21.
95		 Cfr. UNESCO, PHS/3 (Rev).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



37UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

la Comisión de Derechos Humanos —más adelante se hablará de ello—, 
el grupo de expertos de la UNESCO decidió publicarlo antecedido de una 
introducción, preparada por Jacques Maritain. En el informe, se incluyeron 
las preguntas enviadas a los filósofos, la síntesis hecha por la UNESCO y las 
respuestas recibidas de los distintos pensadores.96

El cuestionario colocaba el punto de partida sobre los derechos huma-
nos en el siglo XVIII y, más en concreto, en el movimiento ilustrado. En el 
texto de la UNESCO se afirmaba que:

[l]a formulación clásica de los derechos humanos que ha tenido influencia 
en la cultura occidental se estableció en el siglo XVIII. Se diseñaron sobre 
el concepto de derechos humanos individuales absolutos e intrínsecos. Estos 
derechos surgían en el individuo siguiendo la misma estructura conceptual 
que inspiraba el concepto del derecho divino de los reyes, y —a pesar de que 
se oponían a la noción de un derecho originado en la divinidad— de los 
derechos imprescriptibles conferidos a la Iglesia. Se concibieron igualmente 
absolutos, pero no en términos teológicos, sino como derechos naturales e 
intrínsecos.97

A partir de ese movimiento cultural, los derechos humanos acompañan 
la cultura europea occidental que se desarrolla a partir de la Reforma: 
“[E]n primer lugar, con su apelación a la autoridad absoluta de la concien-
cia individual. En segundo lugar, con el crecimiento de un capitalismo pri-
mitivo y su énfasis en la libertad individual”.98 Pero esa concepción, dice la 
UNESCO, se encontraba inmersa en una profunda crisis. La teoría sobre 
la evolución de Darwin y el marxismo, desencadenaron una dinámica que, 
poco a poco, arrinconó los derechos humanos, entendiéndolos como un 
asunto propio de individuos o grupos de individuos privilegiados, excluyen-
do su carácter universal.99

Además, tras la Segunda Guerra Mundial, en Occidente se enfrentaban 
dos concepciones del hombre, de la sociedad, de la economía y de la cultu-
ra, que generaban una grave tensión entre dos tradiciones contradictorias: 
el marxismo y el capitalismo. En esta “etapa crítica de la evolución política 

96		 Idem.
97		 UNESCO/PHS/3 (rev), Anexo I, p. 1.
98		 Idem.
99		 Sobre las dificultades que ofrecía dicha filosofía, y los problemas de su aplicación prác-

tica, puede verse Waldron, Jeremy (ed.), Nonsense upon Stilts. Bentham, Burke and Marx on the 
Rights of  Man, Londres-Nueva York, Methuen, 1987. Ahí se incluyen los ensayos “Reflection 
on the Revolution in France”, de Edmund Burke, “Anarchical Fallacies” de Jeremy Bentham, 
y “On the Jewish Question” de Karl Marx.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



38 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

social y económica” de la humanidad, la UNESCO se preguntaba —e inte-
rrogaba a intelectuales, filósofos y personas relevantes de todas culturas— si 
podía establecerse un conjunto común de ideas y principios que permitie-
ran fundamentar ciertas exigencias prácticas, como lo son los derechos del 
hombre. Se buscaba una “formulación común” que pudiese:

reconciliar las enunciaciones divergentes y opuestas que existen hoy en día. 
Más aún, que sean suficientemente definitivas y significativas para conver-
tirse tanto en inspiración como en guía práctica. Que sean al mismo tiempo 
generales y adecuadamente flexibles como para aplicarse a todos los hom-
bres. Que sean capaces de referirse a toda persona, independientemente de 
su nivel de desarrollo social y político. Y al mismo tiempo, sean tan claras que 
abarquen y signifiquen todas sus aspiraciones.100

Las preguntas planteadas por la UNESCO se referían a la relación en-
tre derechos políticos y derechos económicos, sociales y culturales; derechos 
de individuos y derechos de grupos; a la conexión entre derechos y deberes; 
y, en definitiva, a las posibles bases teóricas que permitieran fundamentar la 
idea de unos derechos humanos universales.

Al resumir las respuestas recibidas, el informe de la UNESCO conclu-
yó que no era posible alcanzar un acuerdo sobre la fundamentación racio-
nal de los derechos y libertades, pero sí sobre ciertas consecuencias prácticas 
de esas exigencias. Pero los filósofos no consideraban esa falta de consenso 
como un obstáculo insalvable. Para ellos, la única aspiración factible para 
una DUDH sería lograr ese acuerdo práctico común, basados en la convic-
ción generalizada de que:

los hombres y las mujeres de todo el mundo tienen el derecho a vivir una exis-
tencia libre del tormentoso miedo a la pobreza y a la inseguridad. Creen que 
deben tener un mayor y pleno acceso, en todos sus aspectos y dimensiones, a 
la herencia de la civilización, dolorosamente construida por el esfuerzo hu-
mano. Creen que la ciencia y las artes deben colaborar en servicio de la paz 
y el bienestar, tanto espiritual como material, de todos los hombres y mujeres 
sin discriminación de ningún tipo.101

Existen pues —a pesar de las diferencias culturales y de desarrollo de los 
pueblos, a pesar de existir distintas formas de justificarlas— unas exigencias 
de la dignidad que pueden considerarse como “intrínsecas a la naturaleza 

100		 UNESCO/PHS/3 (rev), Anexo I, p. 1.
101		 UNESCO, PHS/3 (Rev), Anexo II, pp. 2 y 3.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



39UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

humana, tanto en cuanto individuos como en cuanto miembros de la socie-
dad, que son como consecuencia del derecho fundamental a la vida”.102 En 
este contexto, los filósofos consultados por la UNESCO entienden que un 
derecho es:

una condición de vida, sin la cual, en cualquier etapa histórica de la sociedad, 
el hombre no puede dar lo mejor de sí como miembro de una comunidad 
porque ha sido privado de los medios para perfeccionarse como ser huma-
no. Por libertad, [los pensadores consultados] quieren decir mucho más que 
ausencia de restricciones. También entienden la organización positiva de las 
condiciones sociales y económicas en las que el hombre puede participar al 
máximo como miembro activo de la comunidad y contribuir al bienestar de 
la comunidad en el mayor nivel posible que le permita el desarrollo de esa so-
ciedad. Esta libertad sólo puede tener sentido bajo condiciones democráticas, 
pues sólo en democracia, la libertad se sitúa en un contexto de equidad que se 
convierte en oportunidades para todos. La libertad democrática es la libertad 
que no distingue edad o sexo, raza, lengua o credo, entre los derechos de un 
hombre y los de otro.103

102		 Ibidem, p. 11.
103		 Ibidem, p. 6. El debate sobre el significado del derecho como ius o como facultas, es decir, 

como equilibrio objetivo, justo y debido a una relación ajustada entre personas mediante las 
cosas y situaciones que son motivo de esa interacción, o como facultad a favor de un bene-
ficiario, se formuló unos veinte años después de la proclamación de la DUDH. En realidad, 
en el momento de la elaboración de la declaración, los redactores no estaban en condiciones 
de iniciar una discusión sobre si debía prevalecer un concepto de derecho premoderno o 
moderno. En este sentido, puede verse el debate entre Michel Villey, Brian Tierney y Ri-
chard Tuck (por ejemplo, Villey, Michel, Estudios en torno al derecho subjetivo, colección de artículos 
entresacados de Leçons d’Histoire de la Philosophie du Droit y Seize Essais de Philosophie du 
Droit, trad. de Alejandro Guzmán, Valparaíso, Ediciones Universitarias de Valparaíso, 1976; 
Tierney, Brian, The Idea of  Natural Rights: Studies on Natural Rights, Natural Law and Church Law 
(1150-1625), Míchigan, William B. Eerdmans Publishing Company, 1997; Tuck, Richard, 
Natural Rights Theories. Their Origin and Development, Nueva York, Cambridge University Press, 
1979). Tuck y Tierney pretenden mostrar, de manera contraria a lo que sostiene Villey, que 
en el mundo premoderno sí se le asignaba un sentido de derecho subjetivo a la palabra ius 
en especial en el derecho canónico. Por su parte, Álvaro D’Ors puntualiza que al no ser 
“un derecho patrimonial, sino, sobre todo, un ordenamiento organizativo de competencias 
personales”, la referencia a las cosas “sobre las cuales pueden surgir las controversias” como 
ámbito relevante de la comprensión jurídica, no tenga el mismo peso, pues en la mentalidad 
canonista “es claro que lo personal debía primar” (D’Ors, Álvaro, “Personas-cosas-acciones, 
en la experiencia jurídica romana”, Historia. Instituciones. Documentos, núm. 20, 1993, pp. 287-
291). Pero, como señala Megías Quirós, para D’Ors “los romanos de la época arcaica y 
clásica no distinguían la acepción objetiva y subjetiva con el rigor que se distinguen hoy, 
y que más bien empleaban el término ius con un valor dinámico, que abarcaba estos dos 
aspectos y otros intermedios, difíciles de clasificar para una mentalidad moderna”. Megías 
es de la opinión que los juristas romanos postclásicos fueron quienes vislumbraron “los ma-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



40 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

Este acuerdo práctico básico, concluían los expertos consultados por 
la UNESCO, sería suficiente para justificar la aplicación del calificativo de 
“Universal” al texto que declarara una serie de derechos esenciales de la 
persona.

El informe de la UNESCO puso de manifiesto que en todas las tra-
diciones culturales representadas, existían unas mismas convicciones com-
partidas: la correlación derechos-deberes, la vinculación de la persona a la 
comunidad, la igualdad de la condición humana, la dignidad de ésta, y en 
consecuencia el deber de tratarla de determinada manera, precisamente 
porque es valiosa y comparte naturaleza. También aparece la necesidad de 
interacción entre derechos civiles y políticos con los derechos económicos, 
sociales y culturales; y la importancia de la existencia de un tejido social or-
ganizado y fuerte. Al mismo tiempo, se percibía un acuerdo básico sobre los 
principios bajo los cuales se puede definir si la actuación de un Estado era 

tices subjetivos del ius”, y que a partir de este periodo, “la idea del derecho subjetivo irá 
introduciéndose cada vez más en el pensamiento jurídico, y muchos serán los juristas que al 
comentar los textos romanos se fijen en mayor medida en esta faceta del derecho” (Megías 
Quirós, José Justo, “El derecho subjetivo en el derecho romano (Un estado de la cuestión)”, 
Revista de Estudios Histórico-Jurídicos, vol. 25, 2003, pp. 35-54; disponible en https://ezproxy.
si.unav.es:4037/10.4067/S0716-5455200300250002). Asimismo, Finnis se detiene a explicar 
este debate en su libro Ley natural y derechos naturales (cfr. Finnis, John Mitchel, Ley natural y 
derechos naturales, trad. de Cristóbal Orrego Sánchez, Buenos Aires, Abeledo-Perrot, 2000, 
pp. 234-239); tiempo después matizó su posición original, y piensa que “debería haberle 
dado menos relevancia a ésta (la historia de la idea de derechos subjetivos) de un giro con-
ceptual significativo entre Aquino y, por ejemplo, Grocio o a las teorías contemporáneas de 
derechos” (cfr. Finnis, John Mitchel, “‘Ley natural y derechos naturales’, 30 años después”, 
en Etcheverry, Juan B. (ed.), Ley, moral y razón. Estudios sobre el pensamiento de John M. Finnis a 
propósito de la segunda edición de Ley natural y derechos naturales, trad. de Pilar Zambrano, México, 
UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2013, p. 9). Cristóbal Orrego ha publicado 
un análisis sobre el tratamiento de este tema en Finnis que podría servir de síntesis de la 
cuestión en general (cfr. Orrego Sánchez, Cristóbal, “La ‘gramática de los derechos’ y el 
concepto de derechos humanos en John Finnis”, Persona y Derecho, núm. 59, 2008, pp. 135-
157). Como introducción a la idea clásico-realista del derecho, pueden verse los trabajos de 
Carlyle, Alexander James, “The Political Theory of  the Roman Lawyers and the Canonists 
from the Ninth to the Thirteenth Century”, en id., A History of  Medieval Political Theory in the 
West, Edinburgh, William Blackwood and Sons, 1909, vol. II, pp. 5-33; Carpintero Benítez, 
Francisco, “En torno al método de los juristas medievales”, Anuario de Historia del Derecho Es-
pañol, 1982, pp. 617-647; Hervada Xiberta, Javier, “Apuntes para una exposición del realis-
mo jurídico clásico”, Persona y Derecho, núm. 18, 1988, pp. 281-300; Rabbi-Baldi Cabanillas, 
Renato, “El concepto de derecho en el realismo clásico a partir de las opiniones de Michel 
Villey y George Kalinowski”, Persona y Derecho, vol. 25, 1991, pp. 73-114; Grossi, Paolo, El 
orden jurídico medieval, trad. de Francisco Tomás y Valiente y Clara Álvarez, Madrid, Marcial 
Pons, 1996; Carpintero Benítez, Francisco, La ley natural. Una realidad aún por explicar, México, 
UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2013, pp. 12-95.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



41UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

coherente con los derechos humanos; y un consenso sobre el riesgo de que 
al establecer deberes, se otorgaran armas a los gobiernos totalitarios para 
dominar a sus ciudadanos.

Pero en la segunda sesión de la Comisión de Derechos Humanos, las 
conclusiones de la UNESCO se recibieron con frialdad y recelo, y prefi-
rieron rechazarlo como punto de partida.104 Por otro lado, como ellos no 
habían solicitado la elaboración de un documento así, la Comisión no po-
día hacer suyas esas ideas, ni entenderlas como los principios filosóficos que 
debían fundar la declaración.

7. La declaración no vinculatoria, único documento viable

Una de las principales discusiones de esta sesión consistió en debatir so-
bre la naturaleza jurídica de la Carta Internacional de Derechos y del pro-
yecto que tenían encomendado. La cuestión que se planteaban era si debían 
redactar tres documentos distintos —uno que contuviera sólo expresiones 
morales, otro que fuera una convención de tipo vinculatorio, y por último, 
unos mecanismos de implementación— o si, por el contrario, su mandato 
implicaba un solo documento que incluyera estas tres propuestas. Para mu-
chos delegados, aprobar un texto vinculatorio implicaría la interferencia de 
un organismo internacional en los asuntos internos de sus países, lo cual 
atentaría contra el principio supremo de soberanía de los Estados.105

Los países con poderío económico y militar —en especial los cinco con 
derecho a veto en el Consejo de Seguridad— no admitían ese tipo de inter-
vención, y algunos representantes de los países no tan relevantes, defendían 
posiciones parecidas. Cassin y Santa Cruz plantearon la posibilidad de que 
su texto tuviera capacidad para acotar, aunque fuera de forma limitada, la 
soberanía estatal. El francés opinaba que “la experiencia muestra los trági-
cos resultados de una soberanía ilimitada”,106 en especial con lo sucedido en 
la guerra recién terminada. Por su parte, el chileno Santa Cruz recordó a 
sus compañeros que “en San Francisco se había reconocido, con los horro-

104		 E/CN.4/SR.26, p. 17. Åshild Samnøy justifica que el rechazo de la CDH al Informe 
UNESCO se debe, tanto a una “rivalidad territorial entre dos órganos [de la ONU]”, como 
a lo apretado de la agenda que habrían de seguir para aprobar un documento a finales de 
1948 (cfr. Samnøy, Åshild, op. cit., p. 99, nota al pie 49, y pp. 107-117).

105		 Cfr. E/CN.4/AC.1/SR.3, p. 2; E/CN.4/AC.2/SR.5, p. 12; E/CN.4/AC.2/SR.9, p. 
13; E/CN.4/AC.4/SR.7, p. 1; E/CN.4/SR.38, pp. 8, 10; E/CN.4/AC.1/SR.21, p. 3; E/
CN.4/SR.49, pp. 6 y 7; E/CN.4/SR.55, p. 7; E/CN.4/SR.59, p. 10; E/CN.4/SR.61, p. 5; 
E/CN.4/SR.81, p. 14.

106		 E/CN.4/SR.73, pp. 2 y 3.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



42 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

res de la guerra y el totalitarismo presentes en la memoria de la humanidad, 
que si intentábamos eliminar las causas de la guerra, debíamos limitar la 
soberanía de los Estados en favor de la cooperación internacional”.107

Malik comprendía el recelo de las grandes potencias contra un docu-
mento vinculatorio, pues era patente que su soberanía se vería limitada, si-
tuándolos en una “posición difícil […] Pero creo que si los países pequeños 
y medianos unimos esfuerzos, podríamos invitar a las grandes potencias a 
seguir nuestro liderazgo. Y de igual modo, los países no tan poderosos y me-
dianos respaldaríamos a las grandes potencias en sus esfuerzos por asegurar 
la paz”.108

El libanés pensaba que las dificultades existentes en la Comisión sobre 
el “problema de una declaración o una convención conllevaba, en reali-
dad, el desafío de los países pequeños contra los grandes”.109 Decidieron 
entonces trabajar simultáneamente en tres documentos: una descripción no 
vinculatoria de derechos, a partir de la reelaboración de la propuesta de 
Humphrey que hizo Cassin; una guía para la redacción de un tratado inter-
nacional de derechos humanos; y el borrador de un acuerdo sobre medidas 
de implementación y de los organismos y procedimientos que supervisarían 
la puesta en práctica de estos compromisos.110

El documento no vinculatorio, en palabras del filipino Carlos Rómu-
lo, se proclamaría como una recomendación de la Asamblea General a los 
Estados miembros de la ONU, sin carácter vinculatorio alguno.111 El grupo 
de trabajo dedicado a elaborarlo, sería presidido por Eleanor Roosevelt y 
lo compondrían Cassin —como relator—, Rómulo, Bogomolov (URSS), 
y los representantes de Bielorrusia (Stepankenko) y Panamá (Amado). Se 
reunieron a partir del 6 de diciembre y retomaron el estudio del documento 
preparado en Lake Success por el Comité Redactor.112 Sus conclusiones se 
presentaron al pleno el 12 de diciembre de 1947. Este borrador contaba con 
33 artículos, 9 menos que el borrador de Cassin.113

Después acordaron que, si bien es cierto, la misión de la Comisión era 
preparar una “Carta de derechos”, seguirían trabajando en tres documen-
tos distintos, de tal manera que pudieran aprobarse de manera indepen-
diente, y que, por tanto, su denominación técnica sería diferente. Por ello, 

107		 E/CN.4/SR.50, p. 6.
108		 E/CN.4/SR.28, pp. 11 y 12.
109		 Ibidem, p. 12.
110		 Cfr. E/CN.4/SR.29.
111		 Cfr. ibidem, p. 3.
112		 Cfr. E/CN.4/21, Anexo F.
113		 E/600, Anexo A, pp. 15-19.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



43UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

los tres distintos instrumentos ya no serían agrupados bajo el nombre ge-
nérico de “Carta Internacional”. La “Declaración” sería el nombre técnico 
para el documento no vinculatorio; “Convención”, el que sí lo era; y al ter-
cero, lo llamarían “Medidas de Implementación”.

Al votar el borrador, Cassin ofreció su visión del papel que la declara-
ción jugaría en el conjunto del derecho internacional público. Refiriéndose 
a los derechos de libertad de circulación, de asilo y de nacionalidad, dijo:

Al votar a favor del borrador de la Declaración, quiero enfatizar que […] sus 
defectos no impiden que aporte algo nuevo: la conversión del individuo en 
sujeto de derecho internacional, respecto a su vida y libertad. Estos principios 
se unen a aquéllos ya reconocidos por la mayoría de las leyes de los países, 
pero hasta ahora no existía una autoridad nacional o internacional que los 
proclamara como propios, dejándolos sin fuerza vinculatoria.114

8. Se afianza el carácter no vinculatorio del catálogo

Después, la Comisión de Derechos Humanos impulsará el envío del 
borrador de declaración a los Estados miembros de la ONU y solicitará sus 
comentarios para principios de abril de 1948. De esta manera, los miem-
bros del Comité Redactor podrían incorporar las observaciones recibidas 
cuando se reunieran en su segunda sesión, que se llevaría a cabo del 3 al 21 
de mayo de 1948.

Los países respondieron animando a la Comisión de Derechos Huma-
nos a aprobar los tres tipos de documentos por separado, y enviaron al-
gunas sugerencias sobre el contenido de los derechos, para incorporar al 
documento.115 También llegaron al Comité algunas propuestas por parte 
de algunos organismos subsidiarios de la ONU, como la Comisión sobre el 
Estado de la Mujer. Asimismo, recibieron la Declaración Americana de De-
rechos y Deberes del Hombre que había sido adoptada por la Conferencia 
de Estados Americanos, la cual tuvo lugar en Bogotá, en abril de ese año.116

Después, en la tercera sesión de la Comisión de Derechos Humanos, 
Cassin explicó que la declaración debería tener un carácter pedagógico y 
sencillo. Habría de ser una “guía” que describiera “los atributos más esen-
ciales de todo ser humano, sin hacer distinciones de ningún tipo contra 

114		 E/600, p. 20.
115		 Cfr. E/CN.4/82.
116		 El resumen de ese trabajo se encuentra en E/CN.4/95.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



44 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

alguien”.117 Al describir los derechos humanos fundamentales, el francés 
sugirió que los artículos de la declaración siguieran una estructura básica: 
(1) enunciar el derecho en cuestión, por ejemplo, formulándolo de forma 
concisa; (2) señalar quiénes eran los obligados por esos derechos; (3) asegu-
rar los medios de apremio, y (4) seguir con los límites legítimos a esas pre-
rrogativas.118

Cassin pensaba que la declaración, como documento interpretativo de 
la Carta de la ONU, gozaba de una fuerza vinculatoria per se.119 Violar un 
derecho de la DUDH implicaría atentar contra uno de los principios de 
la ONU, declarados formalmente por la Asamblea General, cuya Carta sí 
era un tratado vinculatorio. Malik utilizaría el mismo argumento unos días 
después;120 y Santa Cruz lo haría más adelante, en la etapa final de redac-
ción del texto.121

De cualquier modo, el documento describiría las exigencias de lo que 
“en nuestros días, es razonable considerar como inseparable de la concep-
ción de la persona humana”122 y de su dignidad. Estos requerimientos ha-
brían de acotar, aunque sea de forma limitada, la soberanía de los Estados 
a través de la solidaridad internacional. Roosevelt se opuso a esta interpre-
tación y dejó clara la postura de su país:

La Declaración debe servir para dos propósitos: (1) establecer unos estánda-
res que guíen a la ONU para realizarlos, con los medios establecidos en la 
Carta, como lo son la cooperación internacional, la promoción y el fomento 
del respeto por los derechos humanos y las libertades fundamentales de to-
dos; (2) servir como guía e inspiración para los individuos y grupos de todo 
el mundo, en sus esfuerzos por promover los derechos humanos. La Decla-
ración no debe, en ningún sentido, considerarse un documento con fuerza 
vinculatoria legal. La Asamblea General no es un órgano legislativo […] La 
Declaración debe tener fuerza moral, no vinculatoria.123

Tras aprobar el cuerpo de artículos, en esta sesión se comenzó a dis-
cutir el Preámbulo. Se trataba de un texto encargado a Malik, para el que 
utilizó como modelo la propuesta presentada por Cassin en su borrador.124 

117		 E/CN.4/SR.48, p. 6.
118		 Cfr. E/CN.4/SR.48, p. 7.
119		 Cfr. E/CN.4/SR.48, pp. 7 y 8.
120		 Cfr. E/CN.4/SR.50, p. 5.
121		 Cfr. A/C.3/SR.156, 25 de noviembre de 1948, p. 171.
122		 E/CN.4/SR.48, p. 9.
123		 E/CN.4/SR.48, pp. 5 y 6.
124		 Cfr. E/CN.4/132.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



45UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Además, oficialmente se cambió el nombre del documento. Ya no sería “In-
ternacional” sino “Universal”. Con este cambio, ampliaban el alcance del 
texto, más allá del ámbito estrictamente jurídico; más allá de lo que podrían 
generar los Estados con acuerdo, conforme a los parámetros propios del 
derecho internacional público. El término traducía mejor el carácter abso-
luto de los derechos, independientemente del tipo de gobierno del país de 
origen; e incluso, podría aplicarse a las personas apátridas.125 La palabra 
“Universal” —a diferencia de “Internacional”— apuntaba más a la con-
dición de persona y menos a su carácter de gobernado o a su cualidad de 
ciudadano. Al respecto, Cassin señaló que: “el título “Universal” significaba 
que la declaración obligaba moralmente a todos, y no sólo a los gobiernos 
que votaron a su favor. En otras palabras, no es un documento internacional 
o intergubernamental; se dirige a toda la humanidad y se fundamenta en 
una concepción universal común de los seres humanos”.126

Al final de esta tercera sesión de la Comisión de Derechos Humanos, 
el borrador de declaración pasó de 33 a 28 artículos y estaba listo para ser 
enviado a la Asamblea General como documento no vinculatorio. Glendon 
recoge los sentimientos de la presidenta de la Comisión de Derechos Huma-
nos —Eleanor Roosevelt— al término de esta sesión:

En esas circunstancias, [ella] debía de estar conmovida, pues al menos el blo-
que soviético no votó en contra. A Howard Schomer, el asistente americano 
de Malik, le pareció que el rostro de la Presidenta [de la Comisión de Dere-
chos Humanos], después de la votación, mostraba a la vez tanto fatiga como 
alivio. “Ha sido un día muy largo” le comentó Schomer mientras se dirigían 
al elevador. “Sí”, admitió Roosevelt, “fue un poco cansado. ¡Pero valió la 
pena!”.127

9. La declaración se aprueba como documento no vinculatorio

El borrador de la declaración fue enviado al Ecosoc para su aprobación 
durante su sesión del 19 de julio al 29 de agosto. Aquel verano de 1948, 
dicho organismo tenía programada una apretada agenda. Pasaban los días 
resolviendo otros asuntos, y en el pleno del Ecosoc no se discutía la DUDH. 
Hacia el final de la sesión, el 17 de agosto, su presidente, el libanés Charles 

125		 Cfr. E/CN.4/SR.77, pp. 12 y 13.
126		 Cassin, René, La Pensée et l’Action, París, Éditions F. Lalou, 1972, p. 14.
127		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 187.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



46 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

Malik, propuso pasar por alto los puntos pendientes en la agenda y apro-
bar la declaración. Se discutió a toda prisa el 25 de agosto —más bien fue 
explicada por Malik a sus colegas que sometida a un debate formal— y 
se aprobó al día siguiente.128 El documento se envió a la Asamblea Gene-
ral para que fuera discutido en la Tercera Comisión de Asuntos Sociales, 
Humanitarios y Culturales —a la que se llamará Tercera Comisión de la 
Asamblea General—.129

De este modo, el relator de la Comisión de Derechos Humanos —el li-
banés Charles Malik— había enviado el borrador de la DUDH al presidente 
del Ecosoc, que por entonces era Malik. Una vez aprobado, fue enviado a 
la Tercera Comisión, presidida por Malik. Una coincidencia que daría cier-
ta celeridad y unidad a la discusión y que ayudaría a la declaración a salir 
adelante durante sus últimas y críticas etapas. Mary Ann Glendon escribe:

John Humphrey recuerda la atmósfera política de aquel otoño, como “carga-
da hasta el punto de explotar por la Guerra Fría, con irrelevantes recrimina-
ciones lanzadas por ambas partes”. Roosevelt, Chang, Malik y Cassin (ahora 
el segundo vicepresidente de la Tercera Comisión), que habían trabajado en 
la Comisión de Derechos Humanos, se reunieron previamente en París [don-
de se llevarían a cabo las reuniones de la Asamblea General]. Acordaron que, 
dado el estado de las relaciones entre el Este y Occidente, en sesión se juga-
ban la aprobación y el futuro de la Declaración.130

La tercera sesión de la Tercera Comisión se desarrolló en ochenta y 
un sesiones entre septiembre y diciembre de 1948. Se discutieron todos los 
artículos de la declaración, se presentaron 168 propuestas formales de mo-
dificación, ya fueran sugerencias a un precepto, o solicitudes de reforma de 
varios artículos. Su primera decisión fue ratificar la declaración como do-
cumento no vinculatorio. Aclararon también que, a pesar de este modo de 
proceder, los tres documentos del proyecto no se desvincularían entre sí.131 
Se comprometían a que al documento no vinculatorio, le seguiría el tratado 
internacional y las medidas de implementación.

128		 Glendon sugiere que el retraso en la deliberación y su aprobación sin discusión, fue 
una estrategia política pensada y ejecutada por Malik. En efecto, sus colegas en el Ecosoc 
sabían que el libanés formaba parte del núcleo de redactores del documento (cfr. ibidem, pp. 
197 y 198).

129	 	Cfr. ibidem, p. 198.
130	 	Ibidem, p. 201.
131		 Cfr. A/C.3/SR.94, 5 de octubre de 1948.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



47UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Una vez aprobado el borrador, se envió al Pleno de la Asamblea Gene-
ral para su proclamación oficial. Hernán Santa Cruz recuerda que el am-
biente era de una “gran solemnidad, y lleno de emoción”, durante los tres 
días que duró la discusión sobre la declaración, en el pleno de la Asamblea 
General, del 8 al 10 de diciembre de 1948. Uno tras otro, los delegados 
enaltecían el valor del documento:

Percibía claramente que participaba en un importante y verdadero momento 
histórico, en el que se había conseguido un consenso sobre el supremo valor 
de la persona humana. Un valor que no nacía de la decisión de los poderosos, 
sino que era más bien la existencia la que nos daba el inalienable derecho a 
vivir libres para querer y libres de la opresión y para desarrollar la propia 
personalidad. En el Aula Magna… hay una atmósfera de genuina solidaridad 
y fraternidad entre los hombres y mujeres de todas las latitudes, algo que no 
he vuelto a ver otra vez en otras reuniones internacionales. La sinceridad y 
una sobria elocuencia libre de estridencias caracterizaron la mayoría de las 
intervenciones.132

Malik recordó en su discurso ante la Asamblea General, que de los 29 
artículos de los que se componía la declaración en ese momento, 18 habían 
sido aprobados unánimemente. De los 1,233 votos individuales que se emi-
tieron, el 88,08% fueron favorables, el 3.73% en contra y el 8.19% habían 
sido abstenciones.133

El documento, como un todo, recibió 48 votos a favor, 8 abstenciones, 
sin votos en contra. Glendon recoge la reacción, lógicamente festiva, de los 
principales redactores de la DUDH:

Eleanor Roosevelt meditaba apesadumbrada, algo raro en su temperamento. 
“Después de medianoche, dejé el Palais de Chaillot. Estaba cansada. Tengo 
curiosidad por saber si una mera descripción de derechos, de carácter no vin-
culatorio, moverá a los gobiernos a revisar si estos derechos se cumplen”. […] 
Charles Malik se veía triunfante. En su diario, después de unas notas sobre su 
propio discurso, sólo tiene una críptica cita de Heidegger: “Wir sind zu spät 
für die Götter, zu früh für das Sein [Demasiado tarde venimos para los dioses 
y demasiado pronto para el Ser]”.134 René Cassin fue más optimista. Salió a 

132		 Santa Cruz, Hernán, Cooperar o perecer. El dilema de la comunidad mundial, Buenos Aires, 
Grupo Editor Latinoamericano, 1984, p. 184.

133		 Cfr. A/C.3/SR.180, 9 de diciembre de 1948, p. 860.
134		 El original compuesto por Heidegger es: “Für die Götter kommen wir zu spät und zu 

früh das Seyn”. La cita completa es esta: “El oscurecimiento del mundo no alcanza jamás la 
luz del ser. / Demasiado tarde venimos para los dioses y demasiado pronto para el ser, / cuyo 
poema iniciado es el hombre. / Encaminarse a una estrella, solamente esto. / Pensar es la 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



48 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

celebrar con algunos reporteros ingleses y americanos. “Esa noche —medi-
taba tiempo después—, recordando muchas penalidades, fui afortunado de 
sentarme junto a una gran bailarina, Katherine Dunham, cuya compañía 
de danza moderna, por entonces era aclamada en París”.135

II. El proceso de redacción y su vínculo 
con la idea de fundamentación de los derechos 

humanos incorporados a ella

Durante el proceso de redacción se tomó una decisión que permitió —más 
bien facilitó— que los redactores se preguntaran por los fundamentos teóri-
cos que justificaban los derechos con los que trabajaban. El mandato recibido 
por el Ecosoc sostenía que debían redactar una Carta Internacional de De-
rechos. Según el tipo de documento de que se tratara, se decidiría sobre el 
proceso de aprobación interna en los Estados, pero también la obligación que 
éstos adquirían, e indirectamente, el tipo de fundamentación sobre el que se 
apoyara: filosófico-jurídica, o meramente legal.

Si se trataba de un tratado internacional vinculatorio, se podrían seña-
lar una serie de deberes respecto a los derechos humanos que adquirían los 
Estados. Pero este tipo de texto requeriría de la aprobación conforme a los pro-
cedimientos internos de los propios países. Pasarían casi veinte años tras la 
proclamación de la Declaración, hasta que se aprobaran esos documentos 
vinculatorios,136 y diez años más, en 1976, para que estos textos entraran en 
vigor. En la práctica, la única opción posible de documento internacional de 
derechos humanos, era la aprobación de un texto no vinculatorio.

concentración sobre un pensamiento, / que permanece fijo como una estrella en el cielo del 
mundo” (Heidegger, Martin, “Desde la experiencia del pensamiento”, trad. de Pablo Mora, 
Espéculo, Madrid, vol. 18, 2001; disponible en https://pendientedemigracion.ucm.es/info/especulo/
numero18/heidegg.html). Charles Malik “en su diario personal, el día de la aprobación de la 
Declaración […] aparece después de las notas que preparó para su discurso, una frase que 
era más bien una sentencia sombría inspirada en Heidegger […] Sin duda, Malik pensaba 
que era muy pronto para declarar una nueva era o incluso un nuevo comienzo” (Bernasco-
ni, Robert, “Toward a Phenomenology of  Human Rights”, en Jung, Hwa Yol y Embree, 
Lester (eds.), Political Phenomenology. Essays in Memory of  Petee Jung, Switzerland, Springer, 2016, 
p. 229).

135		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., pp. 250 y 251.
136		 En 1966, tanto el Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos como el Pacto 

Internacional de Derechos Económicos, Sociales y Culturales.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



49UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Como se ha señalado, a lo largo del proceso de redacción, fueron recu-
rrentes las discusiones sobre la naturaleza del documento, y sobre los efectos 
vinculatorios de la DUDH —ya fuera como texto independiente o como 
interpretación del contenido de la Carta—.137 Una vez que los redactores 
cayeron en la cuenta de que sólo era posible, por motivos políticos y jurídi-
cos, aprobar la declaración, centraron sus empeños en conseguirlo.

Pero, junto a este debate procedimental, había un problema con im-
plicaciones más allá de la mera viabilidad político-jurídica. En un tratado 
internacional, el documento se orienta hacia el Estado como el sujeto de 
derecho internacional que lo genera. Eso quiere decir que la persona, en 
cuanto tal, es secundaria para la vida y obligaciones del tratado. En cambio, 
un documento no vinculatorio, como la DUDH, aspiraba a “ejercer una 
potente influencia doctrinal, moral y educativa en el ánimo y estilo de vida 
de los hombres”.138

La decisión de trabajar sólo en un texto no vinculatorio, permitió que la 
persona y su dignidad se convirtieran en el núcleo esencial del documento 
por aprobar. Gracias a esta centralidad y al carácter ético de las sentencias 
contenidas en la DUDH, se generó un espacio para justificar por qué exis-
ten unos derechos que expresan las consecuencias prácticas de dicho valor 
absoluto e incondicional de la persona. Esto hizo posible que se señalaran 
los motivos por los que se exige la adecuación de la conducta de los demás, 
incluso de los Estados, para honrar dicha dignidad.

De este modo, la decisión práctica, política y jurídica sobre el tipo de 
documento, permitió que fuera posible incorporar las inquietudes éticas 
sobre los derechos humanos que parecían ineludibles a los redactores, en 
especial a Malik. De este modo, se abrió un espacio en el que era posible 
incorporar una eventual concepción iusfilosófica sobre los fundamentos de 
los derechos humanos, pues ahora se encontraban ante un texto declarati-
vo de unas exigencias éticas. Algo así, hubiera sido difícil de conseguir en 
un entorno intelectual propio de un tratado internacional, cuya función es 
acordar obligaciones de los Estados, sus contenidos normativos, las garan-
tías de protección y los mecanismos de restitución.

137		 El recuento de este debate a lo largo de las etapas de redacción puede verse en Samnøy, 
Åshild, op. cit., pp. 57-77.

138		 Malik, Charles Habib, “International Bill of  Rights”, United Nations Bulletin, 1948; 
disponible en http://archive-org.com/page/1671613/2013-03-19/http://www.udhr.org/history/
ibrmalik.html.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



50 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

III. Abierta la vía filosófica, ¿existe en la Declaración 
Universal de Derechos Humanos un argumento de justificación 

racional de los derechos que enuncia?

Como se ha dicho, la Declaración se aprobó como documento no vinculato-
rio, y gracias a ello se abrió a una reflexión sobre las obligaciones éticas y mo-
rales que surgen de la dignidad. Ahora corresponde justificar quién de todos 
los redactores es el más idóneo para utilizarlo como guía en la búsqueda de 
un fundamento filosófico en los redactores de la Declaración. Alguien quien 
preste sus ojos para indagar, a través de su experiencia, lo que sus compañe-
ros pensaban sobre la justificación de los derechos humanos, su existencia, 
su obligatoriedad, el modo en que son conocidos, su vinculación a todas las 
personas y la fuerza que les permite limitar la acción del Estado. Parece opor-
tuno repetir que el Virgilio, para guiar esta tarea, verá el problema desde una 
perspectiva filosófica particular. Ser conscientes de ello evitará confusiones, 
tanto para adjudicarle afirmaciones, como para desestimar sus aportaciones.

Se ha de tomar en cuenta que prácticamente, a partir de los trabajos de 
la segunda sesión de la Comisión de Derechos Humanos, puede decirse en 
palabras de Humphrey, que la Declaración:

no fue labor de un solo hombre o dos o tres hombres que trabajan retirados 
y tranquilos en sus estudios, [sino que fue] obra de cientos, más bien de miles 
de individuos, y [que] representa una síntesis de ideas y convicciones de mi-
llones de personas de todas las razas y nacionalidades que hablan a través de 
[la Declaración].139

1. Argumentos a favor de Chang

Aun así, de todos los que tomaron parte en el proceso de redacción, 
nueve personas se consideran nucleares, pues trabajaron en los organismos 
cuyo mandato explícito ordenaba la redacción directa de la Declaración: 
John Humphrey (Canadá) como miembro oficial de la ONU, Eleanor Roose-
velt —representante de Estados Unidos—, Charles Malik —del Líbano—, 
René Cassin (Francia), Peng Chun Chang (China), Hernán Santa Cruz 
(Chile), Alexandre Bogomolov y Alexei P. Pavlov (URSS), lord Dukeston y 
Geoffrey Wilson (Reino Unido) y William Hodgson (Australia). Aunque to-

139		 Humphrey, John P., “The Universal Declaration of  Human Rights”, cit., p. 356.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



51UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

dos ellos contribuyeron de forma particular en la elaboración del documen-
to y a su configuración final,140 los que realmente aportaron los argumentos 
de lo que podrían ser las nociones subyacentes, de forma más explícita y 
fundamental, fueron P. C. Chang y Charles Malik. John Humphrey descri-
bió así a estos dos colegas suyos:

[Chang] era el maestro del acuerdo y, bajo el cobijo de una cita de Con-
fucio, con frecuencia ofrecía la fórmula que liberaba a la Comisión de un 
callejón sin salida. El relator, Charles Malik, vino de Líbano. […] Mi rela-
ción personal con él fue buena, pero no tan espontánea y sencilla como con 
Chang; nuestras convicciones filosóficas eran muy diferentes. Una vez que 
desayunaba con Malik en el Hotel Edén en Ginebra, mencioné el nombre 
Hans Kelsen, el gran profesor de derecho de nuestros días, que es positivista. 
Malik, tomista hasta la médula, creía en la ley natural, por lo que reaccionó 
con vehemencia. Intelectualmente, Chang y Malik dominaban la Comisión, 
aunque con frecuencia estuvieran en desacuerdo. Ambos eran académicos, 
Chang era pragmático —se calificaba a sí mismo como pluralista—; Malik 
creía que su filosofía ofrecía la respuesta de la mayoría, si no es que de todas, 
las preguntas. Su forma de pensar lo conducía a conclusiones rígidas. Sin 
embargo, fue una de las personas más independientes para manifestar sus 
opiniones, de todas las que formaron parte de la Comisión. Era un hombre 
comprometido con los derechos humanos.141

Chang se doctoró en filosofía de la educación, dirigido por John Dewey, 
en la Universidad de Columbia.142 Malik, por su parte, se doctoró en filoso-
fía en Harvard —asesorado por Alfred North Whitehead—; además, reali-
zó una estancia de investigación en Alemania, junto a Martín Heidegger. Su 
tesis doctoral la escribió sobre ambos autores.143

140		 Un recuento de lo que aportó cada uno puede verse, por ejemplo, en Samnøy, Åshild, 
op. cit., pp. 41 y ss.

141		 Humphrey, John P., Human Rights and the United Nations..., cit., p. 23. Como ya se ha indi-
cado, los miembros de la Comisión representaban a sus países, por lo que no todos ellos eran 
libres de expresar sus opiniones personales. No obstante, ha de matizar que Malik, aunque 
representaba a Líbano, gozaba de una gran autonomía para manifestar lo que pensaba.

142		 Chang, Peng Chun, “Education for Modernization in China: A Search for Criteria of  
Curriculum Construction in View of  the Transition in National Life, with Special Reference 
to Secondary Education”, Columbia University, tesis doctoral, 1924. Cfr. Glendon, Mary 
Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 202.

143		 Malik, Charles Habib, “The Metaphysics of  Time in the Philosophies of  A. N. White-
head and M. Heidegger”, Harvard University, tesis doctoral, 1937. El aprecio humano e in-
telectual de Malik hacia Heidegger —incluso a pesar de sus desacuerdos filosóficos— puede 
verse en Malik, Charles Habib, “A Christian Reflection on Martin Heidegger”, The Thomist, 
vol. 41, núm. 1, 1977, pp. 1-61; hacia Whitehead también guardaba especial afecto: cfr. Ma-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



52 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

2. Dos escuelas distintas, dos modelos de justificación 
a través de redactores específicos

Si los dos polos filosóficos presentes en el núcleo de la redacción de la 
Declaración los representaban Chang y Malik, el tipo de fundamentación 
de los derechos humanos en la DUDH, si es que se encuentra en ella, se 
acercaría a alguna de estas dos posiciones. Esto es así, no sólo porque ellos 
estarían capacitados para proponerlo, sino que estarían a su vez en disposi-
ción de percibir su presencia y explicarla a sus colegas.

La filosofía de Chang es calificada por el profesor Tony Evans como un 
positivismo pluralista, es decir “una aproximación que reconoce las diferen-
cias culturales en la comprensión de los derechos humanos y busca solucio-
nes en la ley positiva”. En cambio, la postura de Malik es descrita por este 
académico como representativa de un iusnaturalismo universalista. Para él, 
“esta aproximación parte del reconocimiento de una naturaleza universal 
de los seres humanos, e intenta definir derechos comunes a toda la humani-
dad como especie”.144

Chang dejó la vida académica después de casi un cuarto de siglo, cuan-
do comenzó su carrera diplomática en 1937.145 Ese mismo año, Malik se 
doctoró e inició su trabajo universitario en la American University of  Bei-
rut.146 Así que, mientras Chang ganaba experiencia en las habilidades re-
queridas para lograr acuerdos diplomáticos —en Turquía, Chile, Londres y 
Estados Unidos— Malik apenas se forjaba un nombre en el mundo univer-
sitario de su país natal.

lik, Charles Habib, “An Appreciation of  Professor Whitehead with Special Reference to his 
Metaphysics and to his Ethical and Educational Significance”, The Journal of  Philosophy, vol. 
45, núm. 21, 1948, pp. 572-582; Malik, Charles Habib, “Introduction”, en id. (ed.), Readings 
in Philosophy: Selection from the Great Masters, Beirut, American University of  Beirut, 1939, vol. 1, 
pp. XII y ss.

144		 Evans, Tony, “Human Rights: A Reply to Geoffrey Best”, Review of  International Studies, 
vol. 17, núm. 1, 1991, pp. 88 y 89.

145		 “Durante la década de 1920-1930, Chang trabajó como docente universitario y como 
director de teatro en China. También fue profesor invitado en la Universidad de Chicago y 
Honolulu” (Roth, Hans Ingvar, “Peng Chun Chang, Intercultural Ethics and the Universal 
Declaration of  Human Rights”, en Collste, Göran (ed.), Ethics and Communication. Global Per-
spectives, Londres, Rowman & Littlefield International, 2016, pp. 95-125, p. 100).

146		 Cfr. Twiss, Summer, “Confucian Contributions to the Universal Declaration of  Hu-
man Rights: A Historical and Philosophical Perspective”, en Sharma, Arvind (ed.), The 
World’s Religions after September 11, Connecticut, Praeger Perspectives, 2009, vol. 2, pp. 154 y 
155; cfr. Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., pp. 191-193.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



53UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Cuando ambos se encontraron en la Comisión de Derechos Huma-
nos en 1946, no sólo se diferenciaban en sus concepciones filosóficas, sino 
también en su experiencia para negociar, encontrar puntos comunes y lo-
grar acuerdos.147 Chang era estimado por todos —a decir de Roosevelt— 
“por su sentido del humor, sus observaciones filosóficas y su habilidad para 
citar proverbios chinos que aplicaba adecuadamente ante casi cualquier 
situación”.148 En este sentido, Humphrey anotó en su diario, a una semana 
de la aprobación de la Declaración, que Chang “en estatura intelectual, está 
por encima de cualquier otro miembro del Comité. También me gusta su 
filosofía”. Dos meses antes había escrito:

Esta mañana,149 el debate en la Tercera Comisión [de la Asamblea General] 
fue apasionadamente interesante. P. C. Chang ofreció un discurso particu-
larmente brillante en el que defendió el concepto de empatía. Llamó la aten-
ción, como sólo él podía hacerlo, a esos países que trataban de incorporar una 
filosofía específica a la fórmula [del artículo 1], tales como la ley de la natu-
raleza. Les recordó que la Declaración se dirige a toda persona de cualquier 
lugar. Para millones de hombres y mujeres, esa filosofía es extraña a su forma 
de pensar, y tienen el mismo derecho de exigir que se incorpore la filosofía 
que ellos consideran valiosa, como por ejemplo, el concepto chino de decoro 
y buenos modales.150

Dos factores, por tanto, separan a Malik de su colega chino: la experien-
cia diplomática y sus posiciones filosóficas. A Chang le interesaba integrar 
el pragmatismo de Dewey con la filosofía de Confucio y su tradición ética 
o, al menos, encontrar algún punto en común entre ambos. Las referencias 
y citas de proverbios de la sabiduría de Confucio, que Chang utilizaba para 
facilitar acuerdos o explicar un punto, se dirigían a la humanización prác-
tica y concreta de las personas, no a elaborar una teoría que explicara por 
qué eso era así. A Chang no le interesaban los debates teóricos, porque su 
filosofía ética no buscaba justificar esas sentencias de sabiduría tradicional.

De acuerdo con Twiss, para Chang era suficiente describir la inquietud 
espontánea del ser humano, sus aforismos apuntaban directamente a la ac-

147		 Cfr. Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., pp. 23, 26.
148		 Roosevelt, Eleanor, On my Own..., cit., p. 77.
149		 El 7 de octubre se debatió si la fórmula “por naturaleza” y la palabra “Dios” debían 

mantenerse en el artículo 1, como fundamentación metafísica de los derechos humanos (Cfr. 
A/C.3/SR.96, 7 de octubre de 1948, pp. 98 y 99).

150		 Humphrey, John P., On the Edge of  Greatness: The Diaries of  John Humphrey, first Director of  
the United Nations Division of  Human Rights, ed. Alan John Hobbins, Montreal, McGill Univer-
sity Libraries, 1994, vol. 1, pp. 55 y 56.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



54 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

ción concreta, o a suscitar una respuesta operativa.151 En cambio, conside-
raba que no le hacía falta elaborar una estructura filosófica para conseguir 
que muchas personas sencillas lograran su maduración moral. Por ello, para 
el profesor chino, la incorporación de referencias filosóficas, se reducía a 
delinear al tipo de ser humano que él consideraba verdadero, es decir, aquel 
que por haber vivido la humanidad en plenitud, la hacía patente o, más 
bien, visible, reconocible.

Dicho de otra manera, para conocer una flor auténtica, se suele elegir 
como modelo aquella que ha logrado desarrollarse en su totalidad, y, por 
tanto, la que es capaz de evidenciar, genuinamente, lo que es esa flor, con 
toda su belleza, fuerza y esplendor. De forma análoga, para Chang, la com-
prensión de la persona, partía de la experiencia de la humanidad en pleni-
tud. A esto se refería el diplomático chino, cuando calificaba a un ser huma-
no de auténtico: es el único que es y existe de verdad como persona digna.

Para él, la pregunta “¿qué es el hombre?” no era tan importante como 
esta otra: “¿cómo conseguimos que se manifieste la plenitud del ser huma-
no?”. Dado que esta segunda es la que provee de contenido a la primera, 
la preocupación conceptual de Chang —si es que tenía alguna inquietud 
filosófica— se supeditaba a la realización, en el hombre, de la sabiduría 
condensada en el adagio que la anuncia. Se interesaba por mostrar al ser 
humano dignificado, forjado mediante la acción moral incoada por el afo-
rismo. Porque, bajo esta lógica, ese es el único ser humano verdadero y real. 
Su principal atención se circunscribía al arte de vivir.

Con el horizonte de estas preocupaciones filosóficas, Chang se empeña-
ba por lograr acuerdos con sus colegas sobre el arte de vivir bien, y conse-
guir así, la incorporación de esas intuiciones a la DUDH. No le interesaba 
fundamentar filosóficamente sus sentencias éticas, ni clarificar el sustento 
metafísico, ni la relación entre ambos tipos de argumentos. Como ya se 
ha indicado, para él, era suficiente enunciar adagios con intuiciones sen-
cillas sobre la conducta, que lograría desarrollar un ser humano de verdad 
y que, además, fueran comprensibles para la persona común. La filosofía 
de Chang era más bien una sabiduría práctica: la descripción de compor-
tamientos que, con el tiempo, habían mostrado ser eficaces, y no tanto una 
justificación filosófica de esas conclusiones.152

151		 Cfr. Twiss, Summer, op. cit., pp. 162, 168. También pueden verse el trabajo de Roth, 
Hans Ingvar, op. cit., y Will, Pierre-Étienne, “The Chinese Contribution to the Universal 
Declaration of  Human Rights”, en Delmas-Marty, Mireille y Will, Pierre-Étienne (eds.), 
China, Democracy and Law. A Historical and Contemporary Approach, Leiden, Brill, 2012, pp. 299-
374, pp. 299-374.

152		 Ibidem, pp. 163 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



55UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Chang, por tanto, no estaba inclinado a ofrecer, a sus colegas redacto-
res, argumentos que los alejaran o distrajeran de esa sabiduría moral intui-
tiva, comprensible fácilmente por todos. La justificación filosófica de esas 
sentencias, en el conjunto de la realidad, escapaba a sus intenciones. De 
ahí que sea más preciso calificar su postura, no tanto de un positivismo plu-
ralista, como lo hace Twiss, sino más bien, como un existencialismo moral 
pluralista —o adagianismo, si se permite la expresión—. Sus intereses no gi-
raban en torno al debate entre la fundamentación filosófica a partir de lo 
empíricamente demostrable, como sugeriría la palabra “positivismo”.

3. Las credenciales a favor de Malik

El libanés, por su parte, desde el principio se esforzó para que las fórmu-
las prácticas que se incorporaran a la Declaración no escondieran sus impli-
caciones fundamentales. En efecto, en una amplia intervención durante la 
primera sesión de la Comisión de Derechos Humanos, en febrero de 1947, 
explicó a sus colegas que si su tarea consistía en redactar un catálogo de 
derechos humanos, éstos sólo podían ser tales si nacían de lo que el ser hu-
mano es en realidad. Únicamente a partir de una comprensión específica de 
lo que significa el ser humano, los derechos se podrían poner por escrito en 
un documento. De este modo, las diferencias que pudieran surgir entre los 
redactores, al intentar clarificar cualquier exigencia práctica, manifestarían, 
en el fondo, las distintas maneras en que teóricamente “nos interpretamos 
a nosotros mismos”.153

Para Malik, no era posible sostener, o referirse, a los derechos humanos 
sin presuponer una visión del hombre y unas convicciones ideológicas de lo 
que es él y el modo en que este ser se manifiesta. Lo contrario sería sostener 
un vacío, un nominalismo de los derechos humanos: “No es suficiente que 
nosotros [en la Comisión] repitamos frases sólo formales. Lo que es decisivo 
es determinar el contenido concreto de estas fórmulas”.154

Al mismo tiempo, a Malik tampoco le interesaba que la Declaración 
fuera un tratado filosófico, ni un documento sólo reservado a juristas, ni 
mucho menos un listado que expresara sólo compromisos políticos o con-
tubernios diplomáticos. Compartía con Chang la urgencia de diseñar un 
texto que apelara al ser humano común y lo liberara de la tiranía tanto del 
individuo masificado, como del Estado totalitario. En sus palabras:

153		 Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights..., cit., p. 22.
154		 Ibidem, p. 24.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



56 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

Es necesario desarrollar, lo sostengo con firmeza, la sensibilidad intuitiva del 
poeta, del profeta y del filósofo. Espero que podamos introducirnos en estos 
modos de pensar y nos ayuden así en esta tarea tan importante. Si sólo los 
juristas, políticos y diplomáticos elaboran este catálogo, me temo que el do-
cumento quedará distorsionado. Le faltará visión y unidad, le faltará la sim-
plicidad de lo que se ha destilado. Una visión y sensibilidad que pertenece 
preeminentemente al profeta, una unidad que es propia del filósofo y una 
simplicidad característica del poeta.155

Como se ha venido señalando, para Malik, redactar una Declaración 
de Derechos Humanos implicaba acordar sentencias prácticas a partir de 
lo que el ser humano es. Fórmulas sencillas que se sostuvieran, al menos 
implícitamente, sobre unos principios teóricos comunes, que describieran 
una realidad impregnada de exigencias ético-jurídicas. De modo que, si el 
objetivo de este trabajo es aproximarse al tipo de fundamentación iusfi-
losófica implícita en la DUDH, atendiendo principalmente a la impronta 
que le transmitieron sus redactores, Malik se convierte en un referente de 
la mayor importancia. El libanés reúne seis rasgos que ayudarán a alcanzar 
el objetivo de estas páginas, y que no concurren en ningún otro delegado, 
incluido Chang.

Primero, Malik fue testigo y actor privilegiado de la elaboración y con-
figuración de la Declaración. En efecto, no sólo formó parte del núcleo re-
dactor —como ya se ha dicho— sino que fue el único diplomático que per-
sonalmente era miembro eminente de los distintos organismos de Naciones 
Unidas que intervinieron en el proceso de elaboración y aprobación de la 
Declaración.156 Segundo, era filósofo de profesión, preparado por su oficio 
y predispuesto intelectualmente para reconocer las ideas implícitas en los 
argumentos que se presentaban. Tercero, era docente; por ello, en sus ex-
posiciones se descubre un hilo argumentativo conductor propio del maestro 
que intenta conseguir la adhesión de quien lo escucha.

Cuarto, era capaz de combinar muchas posturas, en apariencia contra-
dictorias entre sí. En efecto, sus convicciones filosóficas se alimentaban de 
distintas fuentes: era neo-tomista, cristiano comprometido con su fe, predis-
puesto a buscar una fundamentación trascendente de los acuerdos prácticos 
para la edificación de una cultura que elevara al hombre y lo preparara 

155		 Ibidem, p. 25. La misma idea también puede verse en E/CN.4/SR.9, p. 9.
156		 Como se expondrá en su momento, Malik era al mismo tiempo, presidente del Ecosoc, 

relator de la Comisión de Derechos Humanos, miembro del CR, presidente de la Terce-
ra Comisión de Asuntos Sociales, Humanitarios y Culturales de la Asamblea General. La 
DUDH debía ser aprobada por todos estos organismos.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



57UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

para su encuentro con la verdad. Y no sólo eso, también compartía una 
intuición, cercana a la filosofía de Heidegger, que le llevaba a preocuparse 
por la vida humana, entendiéndola como un existir en acción. Además, 
su origen cultural —el Líbano recién independizado— lo situaba en una 
encrucijada entre Occidente, Medio Oriente y el islam. Al mismo tiempo, 
conocía a los principales autores ilustrados y existencialistas.157

Quinto, la Sección de Manuscritos de la Library of  Congress de Esta-
dos Unidos de América cuenta con un archivo con más de 250 documentos 
de los años en los que Malik enseñó filosofía en la Universidad Americana de 
Beirut entre 1939 y 1946. Gracias al acceso a estos documentos, es posible 
delinear una biografía intelectual suficientemente clara de cómo pensaba 
el libanés antes de sus años como diplomático. Ahí se descubre sus esfuer-
zos por comprender e integrar distintas culturas, la necesidad de empatía 
para comprender los argumentos diferentes, el contraste entre los grandes 
filósofos de la historia, reflexiones sobre la crisis moral detrás de la Segunda 
Guerra Mundial y de los caminos para construir una sociedad digna de la 
sociedad humana.158

Por último, sexto, si Malik puede considerarse un guía fiable, ha de revi-
sarse la influencia —o, al menos, una posible fuente de inspiración— de los 
argumentos de Jacques Maritain en las posturas de Malik y del resto de de-
legados. En efecto, Lindkvist apunta que, entre los estudiosos del proceso de 
redacción, existe un consenso en ubicar al libanés en el ámbito intelectual 
católico, defensor de las ideas de la ley natural —propias del discurso cris-
tiano de la década de los años cuarenta—, de la cual el filósofo francés es un 
exponente esencial.159

4. Objeciones contra Malik: sus ideas impedirían la universalidad

Sin embargo, para un gran número de estudiosos de la Declaración, 
Malik no parecería un candidato adecuado para un proyecto como el que 

157		 Cfr. Malik, Charles Habib, “Introduction”, en id. (ed.), Readings in Philosophy…, cit.; Ma-
lik, Charles Habib, “The Arab World: The Reception of  Kierkegaard in the Arab World”, 
en Stewart, Jon (ed.), Kierkegaard’s International Reception, t. III: The Near East, Asia, Australia 
and the Americas, Copenhagen, Ashgate, 2009, pp. 41-49; Woessner, Martin, “Provincializing 
Human Rights? The Heideggerian Legacy from Charles Malik to Dipesh Chakrabarty”, en 
Barreto, José-Manuel (ed.), Human Rights from a Third World Perspective: Critique, History and Ac-
count, Cambridge, Cambridge Scholars Publishing, 2013, pp. 70-79. Un breve repaso por sus 
Syllabus académicos dan muestra de ello.

158		 Cfr. Charles Habib Malik’s Papers, Washington, Library of  Congress, Manuscript Division.
159		 Cfr. Lindkvist, Linde, op. cit., pp. 20 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



58 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

se pretende, pues según ellos, el libanés pertenece a una escuela filosófica 
concreta —el tomismo—. Para ellos, eso lo descalificaría contra la exigen-
cia de que el documento fuera un texto con vocación universal y neutro en 
cuestiones religiosas. Al mismo tiempo, su tendencia hacia los argumentos 
filosóficos lo excluiría de la pretensión práctica, no metafísica, de la DUDH. 
Para resolver esta objeción, habría que justificar que el libanés no pretendía 
imponer una filosofía específica; por el contrario, con las categorías intelec-
tuales a su disposición —y de las que estaba convencido— explicaba lo que 
eran exigencias prácticas comprensibles universalmente. Descalificar a Ma-
lik por ese motivo, implicaría hacer lo mismo con cualquier otro redactor, 
Chang incluido. Como se verá más adelante, el diplomático chino citaba 
ideas ilustradas, proverbios de Confucio o valores desde universales preten-
didamente neutros —si son valores, no pueden ser imparciales—. En una 
conversación con Roth, Mary Ann Glendon sostiene que:

Los hilos argumentativos de Charles Malik son muy amplios y variados —lo 
mismo que los de Chang—. Ambos diplomáticos trabajaban en un proyecto 
altamente complejo, que debía permitir compromisos políticos y la improvi-
sación. No era un proyecto al que se le podría aplicar una teoría definitiva. 
Los problemas iban apareciendo poco a poco por sí mismos. Se necesitaba un 
acercamiento gradual a los mismos.160

No se trata pues, de pedir a un redactor que abandone su modo de 
entender, pero sobre todo de explicar los derechos humanos y un proyecto 
como la redacción de la Declaración. Simplemente se asume que a través de 
un redactor en concreto, es posible describir cómo —en conjunto— tanto 
él como el resto de redactores pretendían que cualquier persona compren-
diera las afirmaciones acordadas, y al mismo tiempo se supiera vinculado 
en conciencia a las exigencias de la dignidad que describirían en su texto.

Como se ha mencionado, los redactores de la Declaración se encontra-
ban ante el reto de lograr acuerdos prácticos, para los que se requería un 
mínimo de consenso teórico sobre el significado de las palabras que utiliza-
ban. Para ello, tuvieron a su disposición las explicaciones que les ofrecieron 
algunos intelectuales y filósofos convocados por la UNESCO, y cuyas ideas 
fueron recopiladas y publicadas en el informe al que se ha referido.161 De 
todos esos pensadores, fue Maritain quien formuló un argumento específico 

160		 Roth, Hans Ingvar, op. cit., p. 119.
161		 Cfr. supra nota 14. Se envió un cuestionario a “diversos pensadores y escritores de 

naciones miembros de la UNESCO” con la intención de poder ofrecer una “muestra re-
presentativa de toda la gama de opiniones” sobre el problema de la fundamentación de los 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



59UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

que ofrece respuesta a las tres preguntas que delimitan el problema de la 
fundamentación iusfilosófica de la DUDH. Por eso, para reconocer si existe 
una justificación racional para los derechos humanos en esa Declaración, 
podría ayudar el recapitular el tipo de fundamentación diseñada por Ma-
ritain.

En efecto, en la medida en que la aportación del profesor de Notre 
Dame fue trascendental, tanto para revitalizar el argumento clásico iusna-
turalista, como para traducirlo al lenguaje de los derechos humanos en los 
ámbitos católicos, remover prejuicios contra los argumentos racionalistas y 
señalar en ellos puntos de encuentro, es posible que su influencia se hubiera 
extendido a varios delegados, entre otros, a Malik.

IV. Recapitulación

De esta manera, se cuenta con un camino razonablemente viable para res-
ponder a la pregunta sobre si es posible reconocer un argumento de fun-
damentación filosófica en la Declaración Universal a partir de los trabajos 
de redacción. Por un lado, el carácter no vinculatorio del texto —aunque 
pertenece a una discusión de naturaleza jurídica formal— colocó el centro 
de gravedad del texto en afirmaciones éticas. Por el otro, una persona, un 
redactor entre muchos, cuyas cualidades personales facilitan que se descubra 
argumentos, descripciones, posiciones filosóficas, explicaciones que generan 
consenso entre sus colegas, etcétera. Quizá exista otra forma de responder la 
pregunta que pretende dilucidar este libro.

Pero desde este punto de partida, tal vez sea viable responder los tres 
tipos de preguntas que implican un ejercicio de fundamentación o de jus-
tificación racional de los derechos humanos para quien lee la Declaración 
y comprende que su actuar está vinculado deónticamente a lo ahí escrito.

Las primeras son del tipo: ¿sobre qué pretensión asumo que puedo exi-
gir a otro el respeto de mi dignidad y los derechos humanos? ¿Cómo sé que 
el otro se obliga a respetar mi dignidad? ¿Cómo el otro se da cuenta de ese 
deber, a pesar de que en ocasiones le resulte costoso?

Las segundas gravitan sobre ¿cómo es posible acordar algo tan básico y 
esencial en la práctica si venimos de tradiciones culturales diferentes? ¿Por 
qué es posible el acuerdo práctico en asuntos tan importantes, desde expli-

derechos humanos presentes entre los países de la ONU (cfr. Auger, Pierre et al., op. cit., p. 7). 
Más adelante, se abundará sobre este informe.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



60 EN BÚSQUEDA DE UN CAMINO PARA LA FUNDAMENTACIÓN...

caciones teóricas divergentes? ¿Por qué es imposible el acuerdo en esos por 
qué y sí convenimos en los cómo?

Y por último, ¿qué pasa si abandono el esfuerzo por justificar las obli-
gaciones que pesan sobre mí en nombre de los derechos humanos; o cómo 
explico qué tipo de pretensiones puedo exigir a otros en nombre de mi auto-
nomía, de modo que el otro pueda comprenderlas y saberse obligado? ¿En 
nombre de qué espero que otro, o yo mismo, esté obligado por los derechos 
humanos si abandono los esfuerzos por explícame por qué?

Así pues, ahora se cambiará de estilo para seguir la biografía y las apor-
taciones intelectuales de personas concretas. Primero se expondrá el pen-
samiento de Jacques Maritain, sobre todo, la manera en que resolvió estos 
tres tipos de preguntas. A partir de ahí, se comprenderá mejor el ambiente 
intelectual en el que se movía Charles Malik. Y siguiendo a uno solo de los 
redactores, será posible, al reconstruir el resto del argumento de los redacto-
res en su conjunto, comprender mejor la idea de derechos humanos, los mo-
tivos para justificar su presencia, su cognoscibilidad y su carácter deóntico.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



61

Capítulo segundo

JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS 
SOBRE DERECHOS HUMANOS

I. Introducción

Como se recordará, “Statement…” —publicada por la American Anthropo-
logical Association— señalaba una dificultad que parecía imposible superar. 
Si los derechos humanos sólo podían entenderse a través de una cultura es-
pecífica, parcial y relativa, ¿cómo pretendían lograr un acuerdo universal 
que no implicara la supresión de la legítima disparidad filosófica? Por el con-
trario, en 1946, el entonces director general de la UNESCO, Julian Huxley, 
ofreció una respuesta que no parecía resolver el problema y se encontraba en 
el extremo opuesto de tal “Statement…”. En efecto —aunque se refería es-
pecíficamente a las bases intelectuales de su organización, no a la DUDH en 
sí misma— él pensaba que “la filosofía general de la UNESCO debería ser, 
así parece, un cierto humanismo científico mundial, global en su extensión y 
con base en la teoría de la evolución”.162

De modo que el trabajo de los organismos de cooperación internacional, 
surgidos tras la Segunda Guerra Mundial —en este caso tanto la UNESCO 
como la Comisión de Derechos Humanos que redactaría la Declaración—, 
dependía de la respuesta que encontraran a esta pregunta: ¿cómo sería po-
sible lograr acuerdos prácticos comunes, sin renunciar a las particularidades 
de toda cultura, y sin imponer una concepción iusfilosófica concreta?

Como se ha mencionado, Jacques Maritain ofrecería un argumento en 
el que animaba a sus colegas a empeñarse en conseguir el convenio prác-
tico —a diferencia de tal “Statement…”— sin partir de un tipo de funda-
mentación específica —contrario a Huxley—. ¿Cuál es la base conceptual 
sobre los derechos humanos que permitía sugerir una conclusión como la 
de Maritain? Este capítulo tiene como objetivo acercarnos a la concepción 

162		 Huxley, Julian, UNESCO its Purpose, and its Philosophy, París, Preparatory Commission of  
the United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization, 1946, p. 8.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



62 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

que tenía el filósofo francés sobre los derechos humanos. De esta manera, 
se podrá evaluar hasta qué punto pudo influir en el sustento filosófico de la 
DUDH.

Para hacerlo, en primera instancia, se recorrerá el camino que llevó al 
filósofo francés a criticar las ideas ilustradas y racionalistas, pues es en este 
contexto donde se inserta su filosofía sobre este tipo de derechos. Así, se está 
en condiciones de conocer con mayor precisión la concepción mariteniana 
de los derechos humanos, algo que se afrontará en la segunda sección de 
este capítulo. En tercer lugar, se abordará el problema, en el profesor de No-
tre Dame, sobre cómo alcanzar convenios prácticos a partir de conflictos 
teóricos: por qué es posible y se deben lograr y, al mismo tiempo, cuál es el 
motivo por el cual es imposible partir de una concepción teórica común de 
unas exigencias que se reconocen tan fundamentales.163 Por último, en la 
cuarta sección se describirá cuál fue la influencia de Maritain en el proceso 
de redacción: si se trató de una participación, de un ascendiente intelectual 
reconocido, de una autoridad indirecta; o si, más bien, sus ideas fueron des-
cartadas por los delegados.

II. Maritain amplía su audiencia: de círculos católicos 
al resto de tradiciones filosóficas

Más adelante se verá cómo en 1942 Maritain publicó su primer libro sobre 
derechos humanos. En el ámbito católico, constituía una novedad importan-
te, pues un filósofo de la talla del francés, acogía un lenguaje y unos funda-
mentos que hasta entonces se percibían no sólo como ajenos al cristianismo 
sino en contradicción directa entre sí. Pero ese texto impactó más a filósofos y 
políticos cristianos, y no detonó directamente un diálogo intercultural.

Ahora bien, según se ha referido, en noviembre de 1947 tuvo lugar el 
Segundo Congreso Internacional de la UNESCO en la Ciudad de México. 
La conferencia inaugural, dictada por Jacques Maritain, se tituló The Possi-

163		 MacIntyre escribe: “Ninguna teoría de la ley natural puede ser ya considerada como 
justificable si no cumple con dos condiciones, más allá de la prestación de una explicación del 
contenido de la ley natural y de la clase de autoridad que posean sus preceptos. Esas dos con-
diciones son, en primer lugar, que debe proporcionar una explicación adecuada del fracaso 
de la ley natural para asegurar la plena aprobación en algunas culturas […] y, en segundo 
lugar, debe identificar los motivos de la aprobación de los preceptos de la ley natural que 
se encuentran de hecho en todas las personas racionales, incluso en nuestra propia cultura 
e incluso si sus fundamentos son en gran parte ya desobedecidos o ignorados” (MacIntyre, 
Alasdair, “Teorías del derecho natural en la cultura de la modernidad avanzada”, trad. de 
Rafael Ramis Barceló, Doxa. Cuadernos de Filosofía del Derecho, vol. 35, 2012, p. 521).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



63UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

bilities for Co-Operation in a Divided World.164 En ella, el filósofo francés ofreció 
un diagnóstico sobre la urgencia, ámbitos y dificultades en las se encontraba 
el mundo de la posguerra, y las condiciones culturales y espirituales necesa-
rias para lograr un acuerdo práctico en la construcción de la paz.

Para conseguir ese fin, el profesor de Notre Dame reconocía el carácter 
paradójico de la misión de la UNESCO. Por una parte, buscaba como pre-
rrequisito lograr un acuerdo intelectual y cultural entre personas de todo 
el mundo. Pero, por la otra, quienes intentaban lograr un convenio pade-
cían de babelismo, es decir, hablaban idiomas culturales y filosóficos dife-
rentes, e incluso opuestos: “La voz de cada ser humano no es sino ruido 
para sus semejantes. Y por más que profundicemos, ya no encontramos un 
fundamento común del pensamiento especulativo. No existe un lenguaje co-
mún del pensamiento”.165 Maritain opinaba que una organización como la 
UNESCO debía centrarse en sólo lograr un acuerdo práctico sobre lo que 
debía realizase en común. En efecto:

[E]l acuerdo entre sus miembros sólo podrá alcanzarse espontáneamente, no 
sobre nociones especulativas comunes, sino sobre nociones prácticas comunes; 
no sobre la afirmación de una concepción semejante del mundo, del hombre 
y del conocimiento, sino sobre la afirmación de una misma serie de convic-
ciones en relación a la acción. Desde luego que esto es muy poco; pero es en 
verdad el último refugio del acuerdo intelectual sincero entre los hombres.166

Algunos párrafos de esa conferencia se incluyeron en la introducción al 
informe que la UNESCO ofreció en 1947 a la Comisión de Derechos Hu-
manos, cuya respuesta ya se ha referido. Aquí se ha de señalar que Maritain 
reconocía que, a pesar de que un acuerdo común sobre los fundamentos era 
imposible de alcanzar, resultaba esencial tanto hacer realidad los derechos 
humanos acordados, como evidenciar el conjunto teórico subyacente a esas 
exigencias. Ese esfuerzo especulativo por fundamentarlos —no a partir de 
una concepción común, sino desde la comprensión de sus raíces iusfilosófi-
cas— debía acompañar la lucha por llevarlos a la práctica, pues sin él, se per-
dería el fuelle moral que requiere un proyecto como el de la Declaración.167

164		 En español, cfr. Maritain, Jacques, “Posibilidades de cooperación...”, cit., pp. 272-291.
165		 Ibidem, p. 284.
166		 Ibidem, p. 285.
167		 “Lo que importa ante todo al progreso moral de la humanidad es la toma de concien-

cia experimental, que se produce fuera de los sistemas y sobre distinta base lógica, que los 
sistemas facilitan unas veces, cuando despiertan la conciencia, y contrarían otras, cuando 
oscurecen las percepciones de la razón espontánea o cuando hacen sospechosa una adquisi-
ción auténtica de la experiencia moral, al vincularla a algún error teórico o a alguna filosofía 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



64 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

Esto es así, pensaba el filósofo francés, porque las declaraciones de de-
rechos exigían una escala de valores a partir de la cual se interpretarían, y 
se determinarían unos alcances y unos límites de éstos. Para lograrlo, era 
imposible renunciar a unos fundamentos filosóficos.168 Por ello, el acuerdo 
práctico se construiría sobre un mínimo y compartido “concepto práctico 
del hombre y de la vida”, que incluiría al menos “los valores-claves que de-
terminan la forma de ejercer esos derechos, y sobre los criterios concretos 
necesarios para hacerlos respetar”.169

En primera instancia, Maritain reconocía que las escuelas rivales de 
fundamentación de los derechos humanos pueden clasificarse en dos tipos. 
Las que aceptan, más o menos, el fundamento en la llamada ley natural, y 
las que lo rechazan en mayor o menor medida. Ese contraste, irreconcilia-
ble e irremediable:

podría, empero, atenuarse algo, siempre y cuando (1) que por los partidarios 
de la ley natural se subrayara que, si bien ciertos derechos fundamentales res-
ponden a una exigencia inicial de esta ley [natural], y otros derechos a una 
exigencia posterior o incluso a un simple anhelo de esta última, nuestro cono-
cimiento de unos y otros queda en todo caso sometido a un desarrollo lento 
y azaroso, por lo cual sólo emergen como reglas de conducta reconocidas a 
medida y en virtud del progreso de la conciencia moral y del desarrollo histó-
rico de las sociedades; siempre y cuando (2) que por los adversarios de la ley 
natural se recalcara que, si bien hay derechos que aparecen en función de la 
evolución de la sociedad, en cambio otros derechos más primitivos aparecen 
en función de la misma existencia de la sociedad. No es seguro, por lo demás, 
que los derechos fundamentales de unos deban siempre coincidir con los de-
rechos primitivos de otros.170

engañosa […] Sea cual fuere la escuela de pensamiento a la pertenezcamos, el hecho de con-
frontar nuestras ideas con las de tantas mentes señeras ha de perfeccionar y ampliar nuestra 
opinión particular sobre la naturaleza y el fundamento de los derechos del ser humano, sobre 
la enumeración que de ella cumple intentar en el punto del desarrollo histórico en que nos 
encontramos, y sobre el alcance, y hasta sobre las fallas, de la nueva Declaración que se está 
elaborando en los Consejos de las Naciones Unidas” (Maritain, Jacques, “Introducción”, 
cit., p. 18).

168		 “Ya estamos prevenidos: no hemos de esperar demasiado de una Declaración Interna-
cional de los Derechos del Hombre […] Tocante a esto, yo no sabría exteriorizar un optimis-
mo sumamente moderado. Y es que, para entenderse, no ya sólo sobre la formulación de los 
derechos, sino sobre la organización del ejercicio de estos derechos en la existencia concreta, 
convendría primero, cual ya queda apuntado, entenderse sobre determinada jerarquía de 
valores” (ibidem, p. 22).

169		 Idem.
170		 Ibidem, p. 19.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



65UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Pero del acuerdo teórico mínimo, o reconocimiento mutuo que se re-
quiere para el acuerdo en las acciones compartidas que permiten la madu-
ración de la dignidad y de la sociedad, no se había de esperar mucho. Em-
peñarse en justificaciones teóricas comunes, “supondría correr el riesgo, ya 
de pretender imponer un dogmatismo arbitrario, ya de verse de inmediato 
detenido por divisiones irremediables”.171 Es en este contexto donde vale la 
pena volver a plantear las tres preguntas a las que se intenta dar respuesta, y 
las que se asumirán como el argumento de justificación racional de la exis-
tencia de los derechos humanos, su valor deóntico y la exigencia para cada 
cultura, de explicarse los motivos para obligarse por los derechos humanos.

Primero, ¿qué son los derechos humanos para lograr un convenio prác-
tico sobre ellos, a pesar de partir de premisas teóricas divergentes en algo 
tan fundamental? Segundo, ¿si se supone que los derechos humanos expre-
san el camino para la maduración de la dignidad humana compartida, y 
por tanto son reconocidos universalmente, por qué no podemos ponernos 
de acuerdo en sus raíces teóricas? Y tercero, ¿por qué es imposible encon-
trar una explicación filosófica común, y a pesar de ello, hemos de investigar 
la justificación racional última de aquellos acuerdos sobre la acción? En la 
respuesta a estas cuestiones, Maritain ofrece una visión sobre el fundamento 
de los derechos humanos que, si resuelve estas tres cuestiones, podría ser 
paralela a la que incorporaron los redactores de la DUDH a su documento.

Su colaboración con el texto de la UNESCO amplificó la resonancia de 
su argumento y lo obligó a no dirigirse sólo a quienes compartían su escuela 
filosófica, sino que posibilitó que su filosofía se abriera a una audiencia mul-
ticultural. Pero esa explicación madurada por Maritain, sería incompren-
sible sin recuperar, aunque sea en algunas páginas, su itinerario intelectual 
respecto a los derechos humanos.

III. Crítica a las ideas ilustradas sobre la persona, 
la sociedad y los derechos naturales

La búsqueda de los fundamentos iniciada por la UNESCO para un docu-
mento como la DUDH, había partido de un memorándum y un cuestionario 
que afirmaba que los derechos humanos habían sido formulados en el siglo 
XVIII. En ese texto se repetía el esquema consistente en reconocer facultades 
absolutas e imprescriptibles a sus beneficiarios comprendidos como emana-

171		 Maritain, Jacques, “Acerca de la filosofía de los derechos del hombre”, en UNESCO 
(comp.), Los derechos del hombre…, cit., p. 69.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



66 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

ciones de autonomía.172 Dichas categorías defendían exigencias o requeri-
mientos que se conceptualizaban como intrínsecos, absolutos, terminados e 
inderogables a favor de su titular.173 Maritain no estaba de acuerdo con ese 
punto de partida, sino que se remite a una tradición anterior:

No me parece exacto decir que el concepto que el siglo XVIII tenía de los de-
rechos del hombre era una aplicación al individuo de la idea del derecho di-
vino de los reyes, o de la de los derechos imprescriptibles conferidos por Dios 
a la Iglesia. Diría más bien que ese concepto implica, en sus fuentes remotas, 
la larga historia de las ideas del derecho natural y del derecho de gentes, ela-
boradas por la Antigüedad y la Edad Media, y que, en sus fuentes inmediatas, 
depende de la deformación unívoca y del endurecimiento racionalista sufri-
dos por dichas ideas, y con gran perjuicio para las mismas, a partir de Grocio 
y del advenimiento de una razón totalmente geométrica.174

En otras palabras, cuando la tradición clásica realista de la ley natural se 
leyó desde la visión racionalista, aquélla perdió su nitidez y razonabilidad. 
Las ideas sobre lex, ius, ratio, intellectus, virtus, communitas, sobre las que se sos-
tenía la explicación tomista de lex naturale y del ius naturale habían cambiado 
tanto a partir de Ockham y principalmente desde Grocio, que el argumento 
planteado por el dominico en el siglo XII se había ya embotado —incluso 
por los que se autodenominaban tomistas—; y los pensadores ilustrados 
del siglo XVIII, aunque utilizaban un lenguaje parecido, el argumento de 
Tomás les resultaba tan ininteligible, que buscaron un significado más apro-

172		 Cfr. Auger, Pierre, op. cit., p. 227.
173		 Para la filosofía ilustrada, “[e]n el plano ontológico el derecho se concibe, no ya como 

el conjunto de relaciones jurídicas descubiertas en la realidad social o como su ordenación, 
sino más bien como un haz de derechos subjetivos, individuales, marcados por el aludido 
sello de la libre disposición” (Carpintero Benítez, Francisco, Una introducción a la ciencia jurídica, 
Madrid, Civitas, 1988, p. 44).

174		 Cfr. Maritain, Jacques, “Acerca de la filosofía…”, cit., p. 69. En Los derechos del hombre 
y la ley natural. Cristianismo y democracia, escribió: “La Declaración Francesa de los Derechos 
del Hombre se ha presentado (y por ello con una cierta dosis de equívoco) en la perspectiva 
completamente racionalista de la filosofía de las luces y de la Enciclopedia. La Declaración 
Americana, por muy marcada que sea en ella la influencia de Locke y de la ‘religión natural’, 
ha permanecido más cercana al carácter originariamente cristiano de los derechos humanos. 
Al hacer de la ley natural, no ya una derivación de la sabiduría creadora, sino una revelación 
de la razón a sí misma, el racionalismo de los Enciclopedistas transforma la ley natural en 
un código de justicia absoluta y universal inscrito en la naturaleza y descifrado por la razón 
como un conjunto de teoremas geométricos o de evidencias especulativas. En este código de 
la naturaleza queda absorbida toda ley, convirtiéndose, por ello, en tan necesario y universal 
como la naturaleza misma” (Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianis-
mo y democracia, trad. de Antonio Esquivias, Madrid, Palabra, 2001, pp. 68 y 69).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



67UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

piado para la cultura y el desarrollo científico desarrollado desde el Rena-
cimiento.

Lo que antes se comprendía como un elemento más del argumento 
práctico de una persona concreta, la lex naturale, sobre las exigencias propias 
de la condición humana, el ius naturale; durante la ilustración se compren-
día más como una especie de código terminado, que contenía en sí mismo, 
todo lo que se habría de derivar deductivamente para la conducta humana. 
Según esto, la ley positiva, sería sólo una copia o transcripción de los conte-
nidos fundamentales de los derechos naturales; además, asumían que podía 
comprenderse de forma detallada y clara, tanto por la nitidez de la natura-
leza conocida, como por la potencia de la razón cognoscente. Se trata por 
otro lado, un derecho natural que partía de la idea de persona entendida 
como un individuo aislado, ya terminado y autónomo.

1. Tres reformadores para comprender al individuo 
de los derechos naturales ilustrados

Maritain, a lo largo de los años, criticó el modo racionalista de entender 
la persona, su operación y su destino. De modo que su explicación sobre 
los fundamentos de los derechos humanos se debe contextualizar dentro de 
ese proyecto intelectual más amplio, que en 1925 vio aparecer la obra Tres 
reformadores.

En este trabajo, el filósofo francés explicó que la idea de “individuo”, 
propia de la Ilustración, debía a Lutero mucho de su concepción de sujeto: 
un individuo humano que era capaz de conocer con certeza absoluta el es-
tado de su alma y la cualidad de su decisión a favor de su salvación.175 Esta 
centralidad del sujeto aislado, esa confianza excesiva en que comprendería 
por sí mismo todos los datos del problema ante sí, inclinaba su idea de ser 
humano hacia un yo individual autónomo que se bastaría a sí mismo.176 A 
partir de este concepto, para Maritain, el individualismo ilustrado y su vi-

175		 Cfr. Maritain, Jacques, Tres reformadores: Lutero, Descartes, Rousseau, trad. de Rafael Pivi-
dal, Buenos Aires, Librería Santa Catalina, 1945, pp. 25 y ss.

176		 La aplicación al ámbito jurídico de esta idea es explicada por Arthur Kaufmann de 
la siguiente manera: “Según Lutero, la naturaleza humana está totalmente perdida por el 
pecado original, de forma que para los humanos los mandamientos de Dios son ‘oscuros y 
completamente confusos’. No existe ningún puente jurídico entre la lex aeterna y la lex humana, 
entre el imperio de Dios y el de los hombres; sólo se cuenta con la ayuda de Dios a través 
de su gracia misericorde. El lumen naturale se ha apagado; la época del derecho natural cris-
tiano ha llegado a su fin” (Kaufmann, Arthur, “¿Qué es y cómo ‘hacer justicia’? Un ensayo 
histórico-problemático”, Persona y Derecho, vol. 15, 1986, p. 18).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



68 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

sión de los derechos naturales encontraba su principio espiritual: “El mun-
do moderno confunde la individualidad y la personalidad”.177

De aquí nacía, en parte, la comprensión racionalista del iusnaturalismo:178 
un ente del que fluían exigencias, una mónada “aislada, desnuda, sin nin-
gún armazón social que la sostenga y la proteja […] Y le dice a cada hom-
bre, perdido en este torbellino: ‘Eres un individuo libre; defiéndete, sálvate 
solo’”.179 Para Maritain, el término “individuo” se aplicaba, con más preci-
sión, al ejemplar de la especie, a una partícula que se distinguía de otra, a un 
fragmento de materia diferente del resto. En cambio, la palabra “persona” 
hacía referencia a alguien capaz de determinarse por sí mismo e introducir 
nuevos sucesos en el mundo que lo rodea y en su propia existencia. Por ello, 
lo calificaba como incomunicable e insustituible, pero al mismo tiempo al-
guien que existe relacionalmente; un alguien irremplazable, al que definía 
como un subsistente racional de valor absoluto.180

Si Lutero encerró a la persona en la soledad del individuo, desvincu-
lándola de cualquier no-yo —sigue la explicación de Maritain—,181 Des-
cartes le ofreció a ese sujeto, un modo de conocer certero, nítido, ajeno a 
los matices, libre de esfuerzos y de inseguridades. La comprensión sería una 
forma de intuición que fijaría en la inteligencia un objeto puro y sin gra-

177		 Maritain, Jacques, Tres reformadores..., cit., p. 29.
178		 Una descripción del proceso de evolución intelectual que desembocó en la idea de 

derecho subjetivo previa a Lutero, puede verse en Megías Quirós, José Justo, “De la facultad 
moral a la cualidad moral: El derecho subjetivo en la segunda escolástica tardía”, Anuario de 
Filosofía del Derecho, vol. IX, 1992, pp. 325-349. También puede verse Álvarez Caperochipi, 
José Antonio, “Lutero y el derecho”, Persona y Derecho, vol. 13, 1985, pp. 13-59.

179		 Maritain, Jacques, Tres reformadores..., cit., p. 31. A este respecto, María Cruz Díaz de 
Terán comenta: “El hombre moderno es contemplado como un ser aislado; el individua-
lismo se convierte en el eje religioso, filosófico, político y social del mundo moderno. Esta 
exaltación exclusiva del individuo, acompañada de la razón como regla última y suprema del 
conocimiento y de la verdad, le ha obligado a reflexionar sobre su identidad, cuestión que 
hasta entonces tenía resuelta: en la Edad Media la identidad venía determinada por el grupo 
social al que uno pertenecía, el cual venía dado y era reconocido por todos. Sin embargo, en 
la sociedad moderna con ‘la democratización del yo (self), éste ya no tiene ningún contenido 
social necesario y queda desprovisto de una identidad social necesaria’” (Díaz de Terán Ve-
lasco, María Cruz, “¿Es posible el universalismo en una sociedad multicultural?”, Persona y 
Derecho, vol. 56, 2007, pp. 195 y 196).

180		 Cfr. Maritain, Jacques, Tres reformadores..., cit., pp. 27 y ss.
181		 “La importancia de Lutero estriba en que dio un nombre y una dirección al proceso 

histórico de la crisis del mundo medieval, otorgando al hombre el protagonismo del devenir 
de la historia. El proceso culmina en el liberalismo donde queda roto todo vestigio de la 
sociedad estamental, y quedan solos, mirándose, el hombre, cada hombre en concreto, y el 
Estado. Se cumple con ello el designio último de la teología luterana donde cada hombre se 
encuentra solo ante Dios” (Álvarez Caperochipi, José Antonio, op. cit., p. 59).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



69UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

dos, captado en su totalidad, de forma original y primera. El entendimiento 
haría suyos unos objetos iniciales en un acto singular; después, uniría esos 
paquetes de información en argumentos. Se movería de actos perfectos en 
actos perfectos.182

Por último, Maritain señala a Rousseau como el tercer reformador que 
configuró al individuo y a la idea de derechos de la que partiría más ade-
lante el informe UNESCO. Maritain apunta que para el autor de El contrato 
social, de alguna manera el individuo, no se sabe realmente cómo, captaría 
intelectualmente cómo habría sido su existencia en un estado puro y aisla-
do, que en algún momento habría abandonado. Es decir, el hombre histó-
rico que ya vive en sociedad, sería capaz de conocer cómo era el mundo en 
el que existía aislado, sólo con su libertad, esencialmente bueno. El resto de 
sujetos existirían como él: serían átomos con la misma magnitud absoluta y 
aritmética de libertad. Serían únicamente núcleos de autonomía.

Rousseau explicaba que, en algún momento, esas partículas calcularon 
que si se unían conseguirían más ventajas que inconvenientes. Entonces, 
hacía falta “encontrar una forma de asociación […] por la cual cada uno, 
reuniéndose a todos, no obedezca sin embargo más que a sí mismo y quede 
tan libre como antes”.183 Ese problema se resolvía con el contrato social, que 
justificaría la producción de la sociedad, sin eliminar el estado de naturaleza 
originario.

En otras palabras, para Maritain, en el modelo racionalista, este sujeto 
atomizado y aislado, pretendía ser capaz de calcular —a través de un cómpu-
to de cargas y beneficios utilitario y hedonista— todos los bienes en juego 
y todos los resultados posibles de la interacción de los individuos entre sí. 
De ese razonamiento ilusorio184 —en teoría potentísimo, certero y libre de 
error—, el hombre aislado concluiría que lo mejor para él sería asociarse 
con otros. En este sentido, el Estado se concebiría como un conglomerado 
de átomos yuxtapuestos para su beneficio particular, y el bien común se re-
duciría a la mayor suma posible de satisfactores para los contratantes.185 En 

182		 Cfr. Maritan Jacques, Tres reformadores..., cit., pp. 75 y ss.
183		 Ibidem, p. 148.
184		 En un trabajo posterior, escribió: “No somos, es verdad, espíritus matemáticos consti-

tuidos por la luz natural de la razón en un estado científico virtual, en el que no tendríamos 
más trabajo que hacer deducciones mediante el raciocinio; somos por el contrario, hijos de 
hombres que aprendemos para saber y que sabiendo nos resta aún mucho por aprender” 
(Maritain, Jacques, El doctor angélico, trad. de Manuel Guirao y Eduardo Pironio, Buenos 
Aires, Club de Lectores, 1942, p. 109).

185		 “En efecto, la afirmación de que la naturaleza no brinda ningún criterio al momento 
de examinar la justicia de los actos humanos presupone una idea de naturaleza condicionada 
por las exigencias del cientificismo, es decir, por una reducción de la naturaleza como objeto 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



70 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

este contexto, los derechos del sujeto en el iusnaturalismo racionalista son, 
para Maritain, una falsa promesa de libertad:

Si ha de construirse un Estado con este polvo de individuos, como el indivi-
duo no es más que una parte, será anexado al todo social, existirá sólo para 
la sociedad, y se verá, como cosa natural, que el individualismo termina en 
el despotismo monárquico de un Hobbes, o en el despotismo democrático de 
un Rousseau, o en el despotismo del Estado-Providencia y del Estado-Dios 
de Hegel y sus discípulos.186

2. Su crítica a la comprensión utilitaria de la política

Más adelante, en 1942, Maritain publicó un ensayo donde criticó el 
carácter utilitarista de la teoría política ilustrada. El francés reconoció en 
Maquiavelo el origen de la comprensión racionalista moderna frente a la 
que articuló una respuesta.187 Para el autor florentino, explicó el profesor de 
Notre Dame, la política se reducía a una acción técnica de administración 
del poder que operaba en un mundo imperfecto de sujetos corrompidos, en 
el que se produjo cierto orden. Si bien es cierto que en los asuntos humanos 
en general, y en la política en particular, siempre existieron imperfecciones y 
defectos; para el mundo occidental, a partir de Maquiavelo: “lo que era una 
simple cuestión de hecho con todas las debilidades e inconsistencias corre-
spondientes, aun en el mal, a las cosas accidentales y contingentes, hubo de 

de conocimiento a sus perfiles empíricos. Por otro lado, a partir de entonces será el método 
matemático el único método científico. Cada objeto deberá ser constreñido a lo cuantifica-
ble. En el ámbito jurídico, esto transforma al concepto del Derecho en un presupuesto, en 
un punto de partida del discurso jurídico. La norma es el único ‘dato’ jurídico con relevancia 
científica. Como consecuencia inevitable, en el campo de la ética se afirma la inexisten-
cia de la razón práctica, y ello deriva, en el ámbito de la filosofía jurídica, en la imposibilidad 
de juzgar acerca de la justicia del derecho, o, si se prefiere, en la separación absoluta entre 
derecho y moral. Como elemento no despreciable, cabe achacar al argumento de la falacia 
la construcción de un iusnaturalismo ‘a la medida’; es decir, de una teoría que distorsiona 
y comprende mal las tesis iusnaturalistas (por ejemplo, no se hace debidamente cargo de la 
existencia de los primeros principios de la vida práctica)” (Cianciardo, Juan, “Modernidad 
jurídica y ‘falacia naturalista’”, Díkaion, vol. 18, núm. 13, 2004, pp. 41 y 42).

186		 Maritain, Jacques, Tres reformadores..., cit., p. 31.
187		 Maritain, Jacques, “The End of  Machiavellianism”, The Review of  Politics, vol. 4, núm. 1, 

1942, pp. 1-33; en español se publicó primero como “El fin del maquiavelismo”, en Ma-
ritain, Jacques, Principios de una política humanista, trad. de María de las Nieves Echeverría, 
Buenos Aires, Excelsa, 1946, pp. 109-145; una versión revisada se publicó como Maritain, 
Jacques, “El fin del maquiavelismo”, en id., El alcance de la razón, cit., pp. 212-262.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



71UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

convertirse […] en una cuestión de derecho, con toda la firmeza y toda la 
permanencia propias de las cosas necesarias”.188

Además, a partir de la popularización de las ideas de El príncipe, el telos 
de la política se comprendió como un asunto técnico; es decir, ésta se in-
terpretaba más como una producción —propia del poietikon— y no tanto 
como una forma de decidir cómo llevar a la práctica un bien compartido 
—en el ámbito del praktikon—. De esta forma Maquiavelo popularizó, en la 
cultura jurídica occidental racionalista, la desvinculación entre el ejercicio 
del poder y las exigencias éticas.189 El gobernante, bajo esta concepción, era 
un artista que conocía los elementos físicos de la materia que se disponía a 
transformar; calculaba sus resistencias y fuerzas, imaginaba el resultado fi-
nal y aplicaba los instrumentos necesarios para lograr sus objetivos.

En el caso de politólogo florentino, esas herramientas se conducían por 
la lógica de la avidez y el miedo; y se orientaban a la consecución y admi-
nistración del poder del príncipe. En consecuencia, concluyó Maritain, el 
gobernante tendría justificada cualquier acción técnica, incluso algo injusto 
o malo, con tal de conseguir sus fines políticos.190

El filósofo francés distinguió dos tipos de maquiavelismo.191 El mode-
rado, “una clase más o menos atenuada, dignificada y conservadora”, que 
justificaba la injusticia, pero exigía articularla y presentarla de forma razo-
nable. Era la Realpolitik de quien en nombre de la paz y la cohesión social, 
justificaba alguna acción injusta en vistas a ese bien común. Esta forma de 
maquiavelismo equivalía a la posición de Polemarco en La República de Pla-
tón: una acción sería justa, no por su valoración en sí misma, sino por su 
finalidad, es decir, por el beneficio que recibirían los del propio grupo. El 
provecho del propio gremio era motivo suficiente para justificar cualquier 
acción política.192

188		 Ibidem, p. 214.
189		 Cfr. ibidem, pp. 221 y 222. Una explicación más detallada sobre esta separación, puede 

verse en Ballesteros, Jesús, Sobre el sentido del derecho, Madrid, Tecnos, 2002, pp. 19 y ss.
190		 En este punto, Maritain se mantiene dentro de la tradición del iusnaturalismo clásico 

realista sobre el fin ético de las decisiones de la autoridad política. Así, por ejemplo, cuando 
Francisco de Vitoria (1492-1546) expone las causas justas para declarar una guerra, excluye 
como válida cualquier justificación que se reduzca a motivos exclusivamente técnicos, utili-
taristas, u orientados principalmente a la satisfacción de ambiciones e intereses particulares 
de los gobernantes; tal y como argumentaría Maquiavelo. Sobre este contraste, puede verse 
Aparisi Millares, Ángela, Derecho a la paz y derecho a la guerra en Francisco de Vitoria, Granada, 
Colmenares, 2007, pp. 95-127.

191		 Maritain, Jacques, “El fin del maquiavelismo”, en id., El alcance de la razón, cit., pp. 228 
y ss.

192		 Cfr. Platón, La República, trad. de Conrado Eggers Lan, Madrid, Gredos, 1988, 332d.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



72 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

Una decisión así estaba ya fundamentada, si en la suma de males y bie-
nes que se derivaban de ella, el resultado final representaba alguna ganan-
cia para el clan. Bajo esta lógica, no existían acciones injustas en sí mismas; 
la única exigencia racional y ética era la de ofrecer los motivos por los que 
alguna acción era rentable para el grupo. Decisiones que, en otras circuns-
tancias, se consideraban, a lo mucho, incómodas o reprobables, pero nunca 
injustas en sí mismas.

La segunda forma de maquiavelismo señalada por el filósofo francés, 
era el absoluto. En La República de Platón, equivalía al argumento de Trasí-
maco.193 Maritain lo ejemplifica con Hitler y con el Estado hegeliano: “Aquí 
el ciclo quedó completado. La propia ética sucumbió a la negación políti-
ca de la ética; el poder y el éxito se convirtieron en los supremos criterios 
morales”.194 Bajo este supuesto, ya no hacía falta envolver la acción repro-
bable en un razonamiento que la presentara justificada de forma agradable. 
La única justificación válida en el ejercicio del poder era el logro y la mani-
festación misma de la acción del gobernante, si es que tuviera que ofrecer 
alguna explicación de su proceder.

Pero el éxito que podía conseguir el maquiavelismo, dice el filósofo fran-
cés, siembra su propia destrucción. En efecto, en primer lugar, porque ante 
la imposición de una injusticia padecida o forzada con la que se carga la 
conciencia de la persona, ésta respondía revelándose contra ella. Incluso, 
cabría preguntarse si el tirano podría perder cuando eliminaba a quienes 
eran mártires en nombre de la verdad y de la fidelidad a su conciencia. En 
esos casos de aparente triunfo del déspota, Maritain se preguntaba tanto si 
habría valido la pena ese sacrificio, como si el maquiavelista seguiría minan-
do la base de su aparente éxito. El autor de Tres reformadores respondió con 
seguridad, que el maquiavelismo fracasaría, al menos, en dos niveles.

El primero tiene que ver con el destino final de la persona. Su alma es la 
única que permanecerá aún después de la muerte. Por el contrario, el Esta-
do no tiene un principio espiritual personal que subsista o supere la muerte 
de la persona. Si murieran todos los miembros de una comunidad, ese cuer-
po político dejaría de existir, porque no está constituido por un principio 
formal inmortal, aunque el alma de sus miembros prevalezca.195 Por ello, 

193		 Cfr. ibidem, 338c.
194		 Maritain, Jacques, “El fin del maquavelismo”, en id., El alcance de la razón, cit., p. 229.
195		 El único modo en que se puede decir que una nación tiene alma es en sentido figu-

rado: “[A] menos que entendamos por alma de una nación la pura supervivencia espiritual 
de su herencia común moral en la memoria de los hombres o en las virtudes de las almas 
inmortales que animaron a sus miembros en la tierra cuando esa nación existía” (ibidem, p. 233). 
Sobre la desaparición de los Estados, puede verse Davies, Norman, Reinos desaparecidos. La 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



73UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

dado que “lo eterno es la verdadera meta de la persona, no la del cuerpo 
político”,196 y como el Estado en sí mismo es incapaz de cruzar el umbral de 
la muerte, el maquiavelismo está destinado a fracasar, concluye el profesor 
de Notre Dame.

Si en algún momento morirá el labrador, el súbdito y también el prín-
cipe, y si el fin del maquiavelismo es la conservación del poder en cuanto 
tal, ¿cómo sería posible que el gobernante mantuviera su fuerza después de 
fallecido? Por todo ello y, además, como ni el Estado ni la política pueden en 
sí mismos edificar una comunidad que haga realidad de forma definitiva las 
aspiraciones del hombre, entonces, piensa Maritain, el maquiavelista estaba 
condenado al fracaso.

El maquiavelismo se hundiría también por un segundo motivo: como su 
dinamismo interno se orientaba hacia el éxito, esto reducía sus resultados 
a logros efímeros, ya que destruía el bien que es su presupuesto. El mal es 
incapaz de causar el ser y, por lo tanto, de edificar proyectos duraderos. El 
eventual éxito alcanzado a través de la injusticia acaba con las personas a 
las que se supone debía servir, y agota en sí mismo las fuentes de solidaridad 
en las que se sostiene. Mina los frutos de la justicia, a saber, el aprovecha-
miento equilibrado del bienestar, y es incapaz de generar las condiciones de 
confianza para congregar a otras personas en la edificación del bien común 
a largo plazo.197

El único éxito que el maquiavelismo ofrecía, seguía argumentando Ma-
ritain, era la ilusión de logros y resultados que se conseguían con relativa 
facilidad. Logros que eran reconocibles sin mucho esfuerzo por las masas; 
aquéllos se obtenían en poco tiempo, y eran aprovechables principalmen-
te sólo por quien detentaba el poder. Si la acción común se orientaba a la 
consecución y permanencia del príncipe en el poder, el horizonte de acción 
necesariamente se veía limitado a lo que durara la vida productiva de un ser 
humano. Como el tiempo para mantener el vigor necesario de la actividad 
política era finito, entonces el triunfo que aspiraba conseguir tenía que al-
canzarlo a corto plazo. Sólo así podía ser apreciado y gozado por el príncipe 
concreto que lo buscaba. Por eso:

Únicamente en relación con el éxito inmediato, gozan el mal y la injusticia 
de un poder aparentemente infinito […] Pero, en cuanto más violentamente 
intenso se manifieste el poder del mal, tanto más débiles en duración histó-

historia olvidada de Europa, trad. de Joan Fontcuberta y Joan Ferrarons, Barcelona, Galaxia 
Gutemberg, 2013.

196		 Idem.
197		 Ibidem, p. 236.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



74 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

rica serán sus mejoras internas y el vigor vital conseguido por un Estado al 
emplear semejante poder.198

3. Repensar los fundamentos y el humanismo integral

Esta crítica le servía al filósofo francés para delinear algunas caracterís-
ticas del bien común que, en su momento, formarían parte de las condicio-
nes y del contexto en el que describió los derechos humanos. Para él, dicho 
contexto:

Consiste en una vida buena —es decir, una vida que esté de acuerdo con las 
exigencias primordiales y la esencial dignidad de la naturaleza humana, o 
sea, una vida moralmente recta y feliz— del conjunto social como tal, de la 
multitud agrupada, de suerte que los crecientes tesoros y herencias de cosas 
buenas, que pueden comunicarse, que están involucrados en la vida buena 
del conjunto, sean esparcidos y vueltos a distribuir entre los individuos que 
forman parte de la comunidad.199

Por todo ello, para Maritain, la acción política se orientaba a lograr las 
condiciones tangibles que facilitaban y protegían, tanto la generación de 
bienestar material y ético, como su redistribución entre los que formaban 
parte de la comunidad.

La crítica de este filósofo al modelo ilustrado continuó con trabajos que 
ofrecieron una articulación de la filosofía política en la que pretendía justifi-
car un nuevo humanismo que superara las deficiencias de la versión liberal-
burguesa.200 En 1936, publicó Humanismo integral, donde “describe su perso-
nalismo político en su forma más clásica”.201 En ese libro, el filósofo francés 
explicó que el “humanismo antropocéntrico” —el que surgió de la filosofía 
racionalista ilustrada— aislaba a la persona, concibiéndola como un átomo 

198		 Ibidem, p. 237.
199		 Ibidem, p. 226.
200		 Maritain escribió en su diario: “Comenzó para mí, un periodo de reflexión [tras su 

desencanto con la Action Française] dedicado a la filosofía moral y política en la que intenté 
desarrollar el carácter auténticamente cristiano de la política y establecer, a la luz de la filo-
sofía de la historia y de la cultura, el verdadero significado de la inspiración democrática y 
de la naturaleza del nuevo humanismo que estamos esperando”, citado en Hughes, Henry 
Stuart, The Obstructed Path: French Social Thought in the Years of  Desperation: 1930-1960, Nueva 
York, Harper & Row, 1968, p. 75.

201		 Moyn, Samuel, “Personalism, Community, and the Origins of  Human Rights”, en 
Hoffmann, Stefan-Ludwig (ed.), op. cit., p. 91.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



75UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

cuya dignidad exigía la ausencia de toda intervención ajena a ese núcleo de 
libertad, cualesquiera que fuera el origen de esa intrusión:

Primero con Descartes, luego con Kant y Rousseau, había creado de la perso-
nalidad del hombre una imagen altiva y espléndida, infrangible, celosa de su 
inmanencia y de su autonomía, y finalmente buena por esencia. En nombre 
de los derechos y de la autonomía de esta personalidad, la polémica racionalis-
ta condena toda intervención externa en este universo perfecto y sagrado.202

El modelo racionalista prometía un orden fundado en la naturaleza 
controlada por la técnica, que aseguraba al individuo el ejercicio de su li-
bertad, y le garantizaba su bienestar temporal de forma creciente. Pero los 
fundamentos de esta fe en el progreso, expone Maritain, poco a poco se fue-
ron dispersando. La biología implícita se descartó con las conclusiones de 
Darwin; la psicología de la persona se desarticuló con las ideas de Freud; y 
su pertenencia y responsabilidad por la vida común se frustró con el Estado 
hegeliano.203

Mientras hubo reservas espirituales para suscitar y justificar los esfuer-
zos por la vida en común y la obediencia a un Estado, el andamiaje intelec-
tual ilustrado parecía haber acertado con su explicación del mundo y del 
hombre. Pero el individualismo secó las fuentes de la solidaridad, exigien-

202		 Maritain, Jacques, Humanismo integral. Problemas temporales y espirituales de una nueva cris-
tiandad, trad. de Alfredo Mendizábal, Madrid, Palabra, 1999, pp. 55 y 56.

203		 Según Chesterton, los pensadores modernos se autoproclaman como herejes que re-
chazan la tradición de la que provienen. El autor inglés ironiza argumentando que en el 
fondo no han descubierto nada nuevo, sino que eligen algún fragmento de sus predecesores 
y lo magnifican: “El hereje (que también es el fanático) no es un hombre que ama dema-
siado la verdad; nadie puede amar demasiado la verdad. El hereje es un hombre que ama 
su verdad más que la verdad misma. Prefiere la verdad a medias que él ha descubierto, a la 
verdad completa que ha encontrado la humanidad. No le gusta ver su pequeña y preciosa 
paradoja atada con veinte perogrulladas en el paquete de la sabiduría del mundo. A veces, 
tales innovaciones tienen una sombría sinceridad, como Tolstoi; otras, una sensitiva y feme-
nina elocuencia como Nietzsche y, a veces, un admirable humor, ánimo y espíritu público, 
como Bernard Shaw. En todos los casos, provocan una pequeña conmoción y tal vez crean 
una escuela. Pero siempre se comete el mismo error fundamental: se supone que el hombre 
en cuestión ha descubierto una nueva idea. Pero, en realidad, lo nuevo no es la idea sino 
la separación de la idea. Es muy probable que la idea misma se encuentre repartida en 
todos los grandes libros de un carácter más clásico e imparcial, desde Homero y Virgilio a 
Fielding y Dickens. Se pueden encontrar todas las nuevas ideas en los libros viejos, sólo que 
allí se las encontrará equilibradas, en el lugar que les corresponde y a veces con otras ideas 
mejores que las contradicen y las superan. Los grandes escritores no dejaban de lado una 
moda porque no habían pensado en ello, sino porque habían pensado también en todas las 
respuestas” (Chesterton, Gilbert Keith, El hombre común y otros ensayos sobre la modernidad, trad. 
de Ana María Díaz y Pablo Valle, Buenos Aires, Lohlé-Lumen, 1996, p. 11).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



76 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

do que la unidad política se consiguiera sólo por un adiestramiento exter-
no.204 El totalitarismo marxista, el nazismo, y el capitalismo inhumano, eran 
muestra de ese fracaso.

El humanismo integral que proponía Maritain para reconstruir una 
vida en común, adecuada a la dignidad de la persona, colocaba a ésta en el 
centro de su argumento. No pretendía volver a tiempos pasados, sino que, 
bajo las condiciones presentes en el mundo occidental de su tiempo, edifi-
caría una comprensión desde el valor de la persona por sí misma, como ser 
relacional con destino trascendente.

Para lograrlo, argumentó el francés, hacía falta que se dieran tres con-
diciones. Primera, el reconocimiento de un pluralismo legítimo entre los 
distintos niveles de comunidades políticas, económicas, jurídicas y religio-
sas, en las que se respetara la heterogeneidad propia de la sociedad civil en 
todos sus ámbitos.205 Segunda, la edificación sobre la autonomía legítima de 
lo temporal, aquella que se requiere para que bajo sus propias reglas genere 
condiciones de vida digna —material y moral— para la persona. En este 
sentido, la misión de la comunidad política consistiría en desarrollar con-
diciones que lleven a las personas a un grado de vida material, intelectual, 
moral y sobrenatural conveniente para el bien y la paz de todos.

La tercera característica de ese humanismo integral sería la “extrate-
rritorialidad de la persona respecto a los medios temporales y políticos”.206 
Esto significaba que, por una parte, se debía realizar una obra común por 
parte de la sociedad en cuanto comunidad de personas; algo que sólo se 
desarrollaría si éstas actuaran en cuanto tales —como sujetos de su acción, 
incomunicables y dignos— de forma que se vincularían íntimamente en ese 
esfuerzo común.207

204		 “El triunfo del racionalismo y del liberalismo, es decir, de una filosofía de la libertad 
que ve en cada individuo abstracto y en sus opiniones la fuente de todo derecho y de toda 
verdad, acabó con la unidad espiritual […] La unidad política de la comunidad sólo podrá 
entonces buscarse por medios de adiestramiento externo, de pedagogía política o de coac-
ción; por medios de Estado, muy semejantes en cuanto a la técnica, a los empleados por el 
comunismo soviético para ejercer su dictadura. Y como al mismo tiempo se comprende la 
necesidad del acuerdo interior de pensamientos y de voluntades para consolidar la unidad 
política, se buscará y se impondrá por los mismos medios una pseudounidad intelectual y 
espiritual” (ibidem, pp. 200 y 201).

205		 “La ciudad debe […] conceder a las diversas familias espirituales que viven en su seno, 
estructuras jurídicas que ella misma, en su prudencia política, adapte, por una parte, al esta-
do de aquéllas, y, por la otra, a la orientación general de la legislación hacia la vida virtuosa 
y a las prescripciones de la ley moral, a cuyo cumplimiento dirige en cuanto es posible esa 
variedad de formas” (ibidem, p. 210).

206		 Ibidem, p. 222.
207		 Cfr. ibidem, pp. 250 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



77UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Por la otra, se debía tomar en cuenta que “lo que hay de más profundo 
en la persona, su vocación eterna, con los bienes ligados a esta vocación, 
está por encima de esta obra común [terrena] y la finaliza”.208 En otras pa-
labras, la persona edificaría su existencia desde su vida concreta, aunque su 
paso por la tierra no fuera definitivo.

La vocación del hombre era concebida con un asunto tanto temporal 
como eterno, y es la misma persona la que experimentaría esa distinción y, 
al mismo tiempo, esa unidad. De tal manera que, tanto el proyecto de los 
derechos humanos, como el de la edificación de una comunidad política, 
nunca serían, para Maritain, aspiraciones absolutas, ni logros definitivos.

A lo largo de Humanismo integral, Maritain procuró aprovechar los ele-
mentos que consideraba positivos del racionalismo para elaborar su propio 
argumento.209 Sin embargo, en este trabajo todavía no utilizó el lenguaje de 
los derechos, ni hizo referencias concretas a los derechos humanos.210 Los 
derechos naturales de la escuela racionalista eran, por entonces, objeto de 
crítica del sistema que denunciaba Maritain.

IV. La conversión de Maritain en filósofo 
de los derechos humanos

No fue sino hasta 1942, cuando salió a la luz su texto Los derechos del hombre y 
la ley natural,211 en el que el filósofo francés integró el lenguaje de los derechos 
a su propuesta intelectual. En ese libro ofreció una explicación completa y 
coherente de éstos y, al mismo tiempo, los conectó con sus críticas previas al 
modelo ilustrado-racionalista. Según Moyn, cuando Maritain publicó esta 

208		 Ibidem, p. 176.
209		 Cfr. Stibora, Carrie Rose, “Jacques Maritain and Alasdair MacIntyre on Human 

Rights”, Catholic University of  America, tesis doctoral, 2013, pp. 30-32; disponible en 
https://cuislandora.wrlc.org/islandora/object/etd%3A397.

210		 En este texto, Maritain sólo utiliza el lenguaje de derechos una vez: “Cuando Roma, 
en tiempos de Gregorio XVI y de Pío IX, condenaba la pretensión de hacer de la libertad 
de prensa o de la expresión del pensamiento fines en sí y derechos sin límites, no hacía sino 
recordar una necesidad elemental del gobierno de los hombres. Tales libertades son buenas 
y responden a exigencias fundamentales de la naturaleza humana; mas necesitan estar re-
guladas, como todo lo que no es del orden propiamente divino. La manera dictatorial o to-
talitaria de regularlas —por el aniquilamiento— nos parece detestable; la manera pluralista 
de reglamentarlas —por la justicia y la autorregulación progresiva— nos parece buena y no 
sería menos fuerte que justa (Maritain, Jacques, Humanismo integral..., cit., p. 227).

211		 En español se publicó como Los derechos del hombre y la ley natural, cit.; se reeditó como Los 
derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y democracia, cit.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



78 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

obra, se convirtió en el “filósofo de los derechos humanos que no había sido 
antes”.212 Él mismo sugiere que este autor dio ese paso por varios motivos.

En primer lugar, por el uso corriente que en la tradición estadounidense 
ya se le daba al lenguaje de los derechos, con la que convivió mientras vivía 
en el exilio. En segundo lugar, porque la doctrina social de la Iglesia adoptó 
estos modos de decir en su denuncia contra los abusos de los gobiernos tota-
litarios y de los sistemas contrarios a la dignidad del hombre.213

En tercer lugar, la propia experiencia personal sobre las atrocidades 
de la guerra lo empujaron no sólo a utilizar este lenguaje como método de 
denuncia —como, por ejemplo, en A Christian Looks at the Jewish Question en 
1939—214, sino a buscar una fundamentación coherente de estos requeri-
mientos expresados en términos de derechos. Por ello fue un proyecto que 
lo llevó a explicar sus ideas desde los derechos naturales, algo común en la 
tradición ilustrada, pero sin partir de los presupuestos racionalistas que ha-
bía criticado con anterioridad. Crosson es de la misma idea:

Hasta donde sé, en todos sus escritos sobre temas sociales y políticos de los 
años veinte y tempranos treintas, Maritain nunca discute sobre los derechos 
naturales y utiliza el término sólo una vez, y de pasada […] Vale la pena notar 
que, incluso cuando Maritain utiliza esporádicamente estos conceptos [dere-
chos, derechos fundamentales, derechos naturales…], nunca añade alguna 
cita o referencia de Tomás de Aquino sobre ellos. En otros temas, las citas de 
los textos tomistas son abundantes. Sin embargo, en sus escritos de los cuaren-
ta, el tema de los derechos humanos aparece con más frecuencia y es objeto 
de un análisis detallado. […] Me inclino a creer que, sin embargo, la tradi-
ción política estadounidense jugó más un papel heurístico que substantivo. 
Me refiero a que él encontró en el lenguaje de derechos naturales un universo 
discursivo, un tipo de lugares comunes, con los que podría hablar eficazmen-
te a una audiencia americana secular y que lo llevó por nuevas direcciones 
[…] Con esto no quiero decir que la adopción y adaptación del lenguaje de 

212		 Moyn, Samuel, “Jacques Maritain, Christian New Order, and the Birth of  Human 
Rights”, Social Science Research Network, Nueva York, 2008; disponible en http://ssrn.com/ab 
stract=1134345.

213		 Como la encíclica Rerum Novarum de León XIII, Quadragesimo Anno de Pio XI, o las 
críticas de este último contra el nazismo y el comunismo con Mit Brennender Sorge y Divini 
redemptoris, respectivamente.

214		 Cfr. Maritain, Jacques, A Christian Looks at the Jewish Question, Nueva York, Longmans, 
Green and Co., 1939. Ahí Maritain articula su defensa de los judíos y acusa las acciones de 
los nazis. Lo hace en nombre de una justicia común y la común fraternidad humana. Sugiere 
que su alegato es aplicable, independientemente de la organización política en la que viven 
los judíos e, incluso, a pesar de que dicha denuncia sea calificada como intromisión en nom-
bre del principio de soberanía de los Estados.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



79UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

derechos naturales fuera sólo una estrategia retórica. Maritain como filósofo, 
adoptó e hizo suyo ese concepto.215

1. El argumento mariteniano sobre los derechos humanos

A. El contexto humanista necesario para los derechos de la persona

Maritain hace preceder su discusión sobre los derechos humanos de 
una explicación sobre la persona, el bien común y sus interacciones. Esta 
disposición indica que su concepto de derechos humanos sólo puede com-
prenderse si se toman en cuenta las dos anteriores nociones. De hecho, pa-
rece reconocer la necesidad de ofrecer esos matices, con la intención de se-
parar su explicación de la ilustrada-racionalista. Por entonces, entre amplios 
sectores de la cultura intelectual católica, el uso del lenguaje de los derechos 
era percibido como poco ortodoxo. Acudir a dichos términos significaba 
tomar una posición tan audaz como novedosa.216

En Los derechos del hombre y la ley natural, Maritain recordó la distinción 
conceptual entre individuo y persona. Esta última hace referencia a un-
todo-en-relación,217 a alguien humano que excede el ámbito material gracias 
a su espiritualidad entitativa, a través de la cual, conoce, decide y ama. Una 
totalidad dependiente por completo de su materia, pero independiente has-
ta cierto punto de ella para actuar. Abierta a otras, se gobierna a sí misma 
para entrar en relación con otras personas, especialmente con quien puede 
garantizar su relación plena.218 En cambio, el término “individuo” se refiere 
a “un trozo de materia, un elemento individual en la naturaleza, como un 

215		 Crosson, Frederick J., “Maritain and Natural Rights”, The Review of  Metaphysics, vol. 36, 
núm. 4, 1983, pp. 898, 901.

216		 “Mientras los derechos humanos como instrumento argumentativo, parecen ser un 
lugar común en nuestros días, es importante señalar que al adoptar ese lenguaje, Maritain 
arriesgaba mucho, al ir contra la vena de la derecha cristiana de por entonces” (Stibora, 
Carrie Rose, op. cit., p. 34).

217		 Rhonheimer le llama “autonomía participada, que, como mediación de teonomía 
[como origen último de las normas morales], es simultáneamente teonomía participada” 
(Rhonheimer, Martin, La perspectiva de la moral. Fundamentos de la ética filosófica, trad. de José 
Mardomingo, Madrid, Rialp, 2000, p. 332, nota al pie 122).

218		 “La noción de persona implica las nociones de totalidad y de independencia. Por eso 
para nuestro autor [Maritain], decir que un hombre es persona equivale a decir que es más 
bien un todo que una parte, antes independiente que siervo [...] El concepto de individuo en 
Maritain no afecta al concepto substancial de persona. Ya que el hombre como individuo 
es sujeto y no puede ser disuelto en lo universal o en el superior. Lo más perfecto en toda la 
naturaleza, el ser personal, se mantiene por medio de la individualidad, con identidad propia 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



80 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

átomo, una espiga de trigo, una mosca o un elefante son elementos indivi-
duales en la naturaleza”.219

Por ser persona, el ser humano es una totalidad autónoma digna, pero 
abierta esencialmente a la relación con otras personas, necesitada de un 
discurso racional para existir “desde”, “con” y “para” otros. Nace de otras, 
existe junto con alguien más, sus fines se realizan cuando vive para las de-
más. Así como sólo se puede decir hijo en relación a unos padres; decir 
persona significa referirse a un ser que sólo existe en relación. De ahí que 
tienda en sí mismo a la vida social: “no es un pequeño dios sin puertas ni 
ventanas, como la mónada de Leibniz, o un ídolo que ni ve ni oye […] No 
podemos hacer crecer entre nosotros la vida y la actividad, sin respirar entre 
nuestros semejantes”.220

Es decir, por ser persona, su existencia le implica tanto un relata 
(“ser-alguien-quien-se-relaciona”) como una relatio (“cómo-es-que-está-
relacionado”).221 De ahí que viva en una comunidad política, y al mismo 
tiempo sólo sea capaz de participar de esa vida social como un incomunica-
ble digno. Únicamente es humano auténtico si se comporta como alguien 
que toma postura ante su propia existencia y su actuar, que lo manifiesta 
como incomunicable en esa decisión, insustituible en su presencia, y hace 
patente su dignidad radical que transmite a sus relaciones con los demás. 
Por ese motivo, toda decisión en la que se manifiesta su ser persona, lo ma-
nifiesta y lo mantiene en relación con el resto.

Si la comunidad es la interacción de personas que buscan realizar el 
bien ético que captan racionalmente, y estas acciones las conectan con las 
demás, entonces el bien común de una comunidad no puede ser sólo la 
suma aritmética de beneficios tangibles —no es un hedonista cálculo utili-
tario— ni la:

frente al universo” (Rumayor Fernández, Miguel Ángel, Educación, voluntad y Dios; notas sobre la 
paideia personalista de Jacques Maritain, Madrid, Caparrós Editores, 2006, pp. 84, 86).

219		 Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y democracia, cit., p. 14.
220		 Ibidem, p. 16.
221		 Kaufmann sostiene que “el concepto de relación significa que para un ser resulta 

constitutiva su conexión con otros seres. Pone el acento sobre ese estar-constituido-con […] 
En la persona se realiza de forma concreta la relacionalidad, la unidad estructural de relatio 
y relata. La ya aludida ontología relacional debe ser en su conformación una ontología de la 
persona; una ontología que no se considere ya la cosa sino la persona como arquetipo del 
ser. Por tanto, también la ontología del derecho ha de constituirse como ontología relacional-per-
sonal […] El hombre se realiza como persona en su vinculación y dependencia con otras 
personas y cosas, para bien o para mal: es padre e hijo, comprador y vendedor, malhechor y 
víctima, propietario y ladrón. Estas relaciones personales forman el fundamento, la ‘materia’ 
del orden jurídico” (Kaufmann, Arthur, “¿Qué es y cómo ‘hacer justicia’?”, cit., pp. 28 y 29).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



81UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

colección de bienes privados, ni el bien propio de un todo, como la especie 
en relación con los individuos o como la colmena en relación con las abejas, 
[que] se refiere[n] a sí mismo. [… Por el contrario,] es su comunión en el vivir 
bien; es, por tanto, común al todo y a las partes, partes que son ellas mismas 
todos, ya que la noción misma de persona significa totalidad; partes sobre las 
que se vuelca y que se deben beneficiarse de él.222

En este orden de ideas, para Maritain, si la persona es por definición 
“alguien-en-relación-con-otros”; si, además, la comunidad se edifica con la 
interacción de aquéllas en cuanto tales; entonces, la plenitud de la primera 
depende, tanto de la participación en la construcción de la segunda, como 
de la redistribución o comunicación de esos bienes logrados en común entre 
cada persona. En otras palabras, el bien de la comunidad debe, al mismo 
tiempo, tanto construirse, como transferirse entre quienes constituyen esa 
sociedad.223

En esta correspondencia e intercambio con la comunidad política, la 
persona debe participar como tal, y recibir de ella las cargas y beneficios 
que esto implica, sin renunciar a ser tratada como alguien con dignidad. De 
aquí se sigue que la actitud adecuada, gracias a la cual cada ser humano se 
introduce en ese conjunto de interacciones y forma parte de ese dinamismo 
que es la sociedad —señala Maritain—, es la “amistad cívica” que parte de 
la justicia, pero la trasciende:

Si la estructura de la sociedad surge ante todo de la justicia, el dinamismo 
vital y la fuerza creadora interna de la sociedad surgen de la amistad cívica. 

222		 Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y democracia, cit., p. 18.
223		 “La verdad es que el hombre se compromete entero, pero no según él mismo entera-

mente, [sino] como parte de la sociedad política, ordenado al bien de ésta. Del mismo modo 
un buen filósofo se compromete enteramente en la filosofía, pero no según todas las funcio-
nes y según todas las finalidades de su ser; se compromete todo entero en la filosofía según 
la función especial de la inteligencia en él. La persona humana se compromete enteramente 
como parte de la sociedad política, pero no en virtud de todo lo que es, ni según todo lo que 
le pertenece […] El hombre es parte de la comunidad política e inferior a ésta según las 
cosas que, en él y de él, dependen, en cuanto a su misma esencia, de la comunidad política. 
Así un matemático ha aprendido las matemáticas gracias a las instituciones educativas que 
únicamente la vida social hace posibles; esa formación progresiva ha sido recibida de otros y 
testimonia las indigencias del individuo humano y su dependencia de la comunidad […] Por 
otra parte, el hombre sobrepasa la comunidad política según las cosas que, en él y de él, se 
refieren a la ordenación de la personalidad como tal al absoluto y que dependen, en cuanto 
a su misma esencia, de algo más que la comunidad política […] Por ello, la comunidad no 
tiene el derecho de pedir a un matemático que tenga por verdadero un determinado sistema 
matemático más que otro o enseñar unas determinadas matemáticas que se piensa son más 
acordes a la ley del grupo social” (ibidem, pp. 23 y 24).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



82 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

[…] La justicia y el derecho no bastan; son condiciones pre-requeridas, in-
dispensables. La sociedad no puede vivir sin la perpetua dación y el perpetuo 
acrecimiento que provienen de las personas, sin la fuente de generosidad, 
escondida en lo más profundo de la vida y de la libertad de las personas, que 
el amor hace brotar.224

Gracias al esfuerzo por integrarse en su comunidad, es que se configura 
y se despliega la vida de la persona como tal. Empeño que se traduce, entre 
otras cosas, en ajustar su comportamiento a la dignidad de quienes convi-
ven con él. En consecuencia, para Maritain, gracias a este dinamismo de 
edificación de comunidades de personas —mediante la justicia y la amistad 
cívica— es como se manifiesta y logra la madurez de la conciencia personal.

Los derechos humanos serían una manifestación de esos bienes a edi-
ficar, y al mismo tiempo, tendrían como condición de posibilidad, esa ca-
pacidad de empatía para mover a la persona a realizarlos. El esfuerzo por 
cumplir los derechos humanos, desataría un proceso de maduración ética 
y humana en la persona y en su comunidad. Maritain, como puede verse 
en Los derechos del hombre, articula una explicación en la cual la empatía que 
nace naturalmente de la conciencia de la propia humanidad, se encuentra 
en el centro de su idea de derechos humanos: “Pienso en el progreso de la 
conciencia, en cada uno de nosotros, de nuestra igualdad fundamental y de 
nuestra comunión en la naturaleza humana; y pienso en el progreso de esa 
igualdad de proporción que realiza la justicia, al tratar a cada uno según lo 
que le es debido, y ante todo, a todo hombre como hombre”.225

Todo este recorrido ha preparado el contexto intelectual donde el filó-
sofo francés encuentra, justifica y fundamenta los derechos humanos. Mari-
tain comprende estos derechos fuera de la tradición individualista burguesa, 
donde no existe una obra común por realizar. Para la modernidad racio-
nalista, el Estado tiene como misión la protección de la libertad individual 
contra los eventuales obstáculos que surjan de la autonomía de otros, para 
que cada uno —aislado— se ocupe en enriquecerse individualmente. Estos 
presupuestos conceptuales, “confunde[n] la verdadera dignidad de la per-
sona con la ilusoria divinidad de un individuo abstracto que se bastaría a sí 
mismo, la persona humana [es] dejada sola y desarmada”.226

También considera que, desde la perspectiva marxista, los derechos hu-
manos se convierten en un instrumento por el que el individuo se coloca 
instrumentalmente al servicio del todo social: la industria que pretende el 

224		 Ibidem, p. 37.
225		 Ibidem, p. 38.
226		 Ibidem, p. 42.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



83UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

dominio de la naturaleza. Para ellos, “la dignidad de la persona no es recono-
cida y la persona humana es sacrificada al gigantismo de la industria, que es 
el dios de la comunidad económica”.227 En una sociedad, piensa Maritain, 
se debe proteger la libertad, se ha de procurar someter la naturaleza por me-
dio del trabajo y defender a la comunidad de todo lo que la amenace. Pero el 
objeto esencial de la sociedad de personas, es lograr: “la buena vida humana 
de la multitud, […] el perfeccionamiento interno y progreso —material sin 
duda, pero también espiritual y moral— gracias al que los atributos del 
hombre pueden realizarse y manifestarse en la historia. […] En resumen, la 
obra política es esencialmente una obra de civilización y cultura”.228

Parte de este reto civilizador consiste, como se ha dicho ya, en ajustar 
el comportamiento de la persona a las exigencias de su propia condición 
de humana, de su dignidad de persona, y de su vida en comunidad. Sólo de 
esa manera se logra tanto la participación digna de ella en la obra política, 
como la redistribución de los bienes —materiales, culturales y espiritua-
les— entre los miembros de la comunidad. Es la única forma en la que se es 
coherente con la dignidad de la persona y se pueden lograr las verdaderas 
aspiraciones de su ser.229

B. Su primera explicación: exigencias de lo humano conocidas 
por alguien en cuanto ser-personal

Maritain aclara que para referirse filosóficamente a los derechos del 
hombre, se ha de aludir a la ley natural o a lo que los antiguos llamaban ley 

227		 Idem.
228		 Ibidem, pp. 42 y 43. Más adelante recapitula su pensamiento así: “Resumamos las notas 

características de una sana sociedad política que hemos expuesto en el curso de los análisis 
precedentes: Bien común que se vuelca hacia las personas; autoridad política que dirige a 
hombres libres hacia su bien común; moralidad intrínseca del bien común y de la vida po-
lítica. Inspiración personalista, comunitaria y pluralista de la organización social. Vínculo 
orgánico de la sociedad civil con la religión, sin constricción religiosa ni clericalismo, dicho 
de otro modo, sociedad realmente y no decorativamente cristiana. El derecho y la justicia, la 
amistad cívica y la igualdad que comporta como principios esenciales de la estructura, de 
la vida y la paz de la sociedad. Obra común inspirada por un ideal de libertad y de fraterni-
dad, tendiendo en su límite superior a la instauración de una ciudad fraternal donde el ser 
humano sea emancipado de la servidumbre y la miseria” (ibidem, p. 50).

229		 La concepción individualista-burguesa o totalitarista marxista acaba con la persona 
y con la comunidad también porque espera muy poco de ella. Minan y secan sus impulsos 
éticos: “Si nuestra civilización agoniza, no es porque ose demasiado, ni porque proponga 
demasiado a los hombres. Es porque no osa lo bastante, ni les propone lo bastante. Revivirá; 
una nueva civilización vivirá, a condición de esperar, y querer, y amar verdaderamente y 
heroicamente la verdad, la libertad y la fraternidad” (ibidem, p. 46).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



84 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

no escrita. No tanto a lo que el iusnaturalismo racionalista se refería con ese 
término, ni a lo que los positivistas critican sobre el derecho natural, que 
más bien parece un “fantasma salido de algunos malos manuales”.230

En el punto de partida de su explicación, asume que se aceptan tres rea-
lidades: primero, una naturaleza humana común: el hecho de que todos los 
hombres participen del mismo modo de ser. Segundo, a esa humanidad le es 
intrínseca una capacidad cognitiva por la que comprende tanto el sentido y 
significado de su acción, como los fines que pretende conseguir y afirmar. Y, 
tercero, parte del presupuesto de que su forma de ser está orientada a lograr 
los fines propios de lo que es. Como el piano: su diseño le orienta a producir 
un tipo de sonidos, y si se operan en él el tipo de acciones apropiadas a su 
ser, emitirá los sonidos adecuados, los afinados, a esa condición.

El filósofo francés une estos tres presupuestos y concluye: debe existir en la 
razón, una disposición natural para descubrir ese orden propio a su forma 
de ser; y, en consecuencia, algo que le permita, mediante la elección de una 
acción ajustada a ello, y por tanto razonable, afinarse conforme a los fines 
propios de lo que es como persona humana. Es la manera de honrar y de ser 
fiel a su propia condición. En efecto: “Hay en virtud misma de la naturaleza 
humana, un orden o una disposición que la razón humana puede descubrir 
y según la cual la voluntad humana debe actuar para ajustarse a los fines 
necesarios del ser humano. La ley natural no es otra cosa que eso”.231

C. Maritain afina su argumento

De esta manera, Maritain comienza su explicación sobre los derechos 
humanos en 1942, la clarifica y detalla en 1947 durante su colaboración con 
la UNESCO; pero es en 1951, después de la aprobación de la DUDH, al 
publicar Man and State,232 donde articula con mayor claridad su respuesta a 
las tres preguntas presentes en cualquier intento de justificación racional de 
los derechos humanos.

a. La “normalidad de funcionamiento” o elemento ontológico

Aunque el argumento ya no estaría a disposición de los redactores, vale 
la pena referirse a él. En efecto, en El hombre y el Estado distingue dos compo-

230		 Ibidem, p. 54.
231		 Ibidem, p. 55.
232		 Cfr. Maritain, Jacques, El hombre y el Estado, trad. de Manuel Guerra, Buenos Aires, 

Guillermo Kraft Limitada, 1952.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



85UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

nentes del derecho natural. El primero lo llama “elemento ontológico”. Un 
piano, en la estructura interna de su ser, está configurado —diseñado racio-
nalmente— para producir un tipo específico de sonido, propio de su opera-
ción. Esta es la “normalidad de su funcionamiento”, que exige ser puesta en 
práctica para que el piano logre los fines para los que está diseñado desde 
su disposición intrínseca. En otras palabras, es la ley íntima de las cosas por 
las que pide funcionar de manera tal que haga realidad los bienes incoados 
en la propia disposición de su ser.

En el caso del piano, la presencia de un teclado que percute unas cuer-
das de acero, mediante un martillo envuelto en fieltro colocado en una caja 
de resonancia, produce un sonido específico en distintas escalas. Cuando el 
piano es tratado conforme a lo que es, producirá los sonidos apropiados a 
su condición. Funcionará con “normalidad”. Es decir, conforme al “modo 
adecuado en que, por razón de su estructura y fines específicos, debería al-
canzar la plenitud del ser, tanto en su crecimiento como en su conducta”.233

Este elemento fundamenta que ciertas acciones ajusten el comporta-
miento de la persona conforme a lo que es: lo afinan, su estructura propia 
le permite sonar armónicamente de acuerdo a su diseño teleológico y ra-
cional. En este sentido, serán obligaciones morales aquellos imperativos que 
manifiestan la normalidad en el funcionamiento del ser que se es y, en con-
secuencia, le permiten existir como ser persona humana ajustada. Maritain 
identifica esas disposiciones o equilibrios con la ley natural,234 una corres-
pondencia que ya había explicado en Los derechos del hombre:

La noción de derecho y la noción de obligación moral son correlativas; ambas 
descansan sobre la libertad propia de los agentes espirituales; si el hombre 
está obligado moralmente a las cosas necesarias para la realización de su des-
tino, es porque tiene el derecho de realizar su destino; y si tiene el derecho de 
realizar su destino, tiene derecho a las cosas necesarias para ello.235

Ahora bien, en ese diseño no se encuentran condensadas y formula-
das, como sugería Leibniz, todas las reglas apropiadas a cualquier situación 
práctica en que la persona vive. Se trata, más bien, de un diseño que, al 
ponerse en juego en la acción, se manifiesta inclinándose hacia la operación 

233		 Ibidem, p. 105.
234		 “El precepto: no matarás, es un precepto del derecho natural. Porque uno de los fines 

primordiales y generales de la naturaleza humana es preservar la existencia o el ser; el ser de 
aquella existencia que es una persona, y de un universo en sí; porque el hombre, en tanto que 
lo es, tiene derecho a la vida” (Ibidem, p. 106).

235		 Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y democracia, cit., p. 58.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



86 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

por ejecutar. Al realizarla, el ser humano se ajustaría conforme a esa “ínti-
ma estructura dinámica de aquella esencia racional”.236

Así pues, el elemento ontológico de la ley natural se refiere a las finali-
dades inteligibles involucradas en la acción, y sólo comprensibles mientras 
se actúa o en vistas a la acción libre y personal. Éstas expresan las exigencias 
propias de su estructura óntica, y que se encuentran como a la espera de ser 
afinadas por la operación decidida. Serán inmutables, en el sentido de ex-
presar una normalidad de funcionamiento requerida por su modo de ser. Pero 
su presencia no es abstracta, como si fueran ideas platónicas, sino más bien 
existencial. Se trata de las exigencias propias de este ser humano concreto, 
que toma conciencia de su propia condición cuando prevé que un acto lo 
hará percutir adecuadamente y escucharse ajustado.

b. El elemento gnoseológico: la connaturalidad racional

De esta forma, el profesor francés introduce el segundo ámbito que 
fundamenta la ley natural: el “elemento gnoseológico”. Había dicho que la 
exigencia por sonar afinado se vuelve cognoscible sólo cuando está en juego 
la normalidad del funcionamiento en el contexto de una operación por rea-
lizar aquí-ahora. Si esto es así, entonces tendría que existir una capacidad 
humanamente natural para darse cuenta de aquello. Su razón debe estar 
diseñada para percibir esa cognoscibilidad.

Maritain señala que ese conocimiento puede lograrse con mayor o me-
nor precisión, facilidad, certeza o grado. Pero la estructura esencial de ese 
“darse cuenta” ordena hacer el bien y evitar el mal. Ese es “el único cono-
cimiento práctico que todos los hombres tienen en común de una manera 
natural e infalible, como un principio que no necesita demostración”.237 Por 
ello, se juzgará como bueno aquello que ajuste la persona a lo que percibe 
que lo armoniza; y se determinará como malo aquello que entiende que lo 
desafina.

Esta estructura cognitiva, universal y común, es definida por Maritain 
como principio o preámbulo, pero no la ley racional de la normalidad de 
funcionamiento. Esta ley de la naturaleza de la persona es “el conjunto 
de cosas que se deben y que no se deben hacer, que se siguen de un modo 

236		 Maritain, Jacques, El hombre y el Estado, cit., p. 106.
237		 Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y democracia, cit., p. 56; 

el mismo párrafo lo reproduce en Maritain, Jacques, El hombre y el Estado, cit., p. 108.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



87UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

necesario, por el simple hecho de que el hombre es hombre, en ausencia de 
cualquier otra consideración”.238

En otras palabras, en la estructura cognitiva de las acciones afinadas a 
la naturaleza se encuentra una predisposición intelectual por la que se des-
cubrirá cuándo está en juego el logro y el daño al bien básico de la existen-
cia a través del comportamiento, qué se debe elegir y cuándo realizar las ac-
ciones básicas de la existencia y rechazar las que la amenazan o destruyen.

Ahora bien, esa forma de conocer no se refiere a la reflexión abstracta 
o teórica propia de la geometría,239 ni al discurso que se sigue para intentar 
aplicar el concepto de ser humano a un caso concreto, ni la explicación que 
ofrecen las distintas escuelas filosóficas de este proceso. El discernimiento de 
la ley natural, propiamente hablando, no se da mediante un discurrir de la 
razón, sino que es un conocimiento connatural por inclinación.240 El filósofo 
francés lo califica como: “obscuro, asimétrico y vital, obtenido de un modo 
connatural o congénito, merced al cual el intelecto —a fin de juzgar— con-
sulta y escucha la melodía interior que producen en el individuo las cuerdas 
vibrantes de las tendencias permanentes”.241

c. Tres distinciones sobre la experiencia de la ley natural

Maritain sugiere que este preámbulo, o estos primeros principios, sólo 
se manifiestan —y por lo tanto se pueden percibir— acompañados de un 

238		 Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y democracia, cit., p. 56.
239		 Graneris apunta que quien “ha visto un perfecto paralelismo entre un libro de geo-

metría euclidiana y un código de derecho natural, ha dejado pasar una profunda diferencia 
entre las ciencias especulativas y las prácticas” (Graneris, Giuseppe, Contribución tomista a la 
filosofía del derecho, trad. de Celina Ana Lértora Mendoza, Buenos Aires, Editorial Universita-
ria de Buenos Aires, 1973, p. 102).

240		 Maritain dictó una conferencia en 1951 que tituló “On Knowledge Through Conna-
turality”, donde explicó que los juicios en los cuales la ley natural se manifiesta a la razón 
práctica que decide lo que debe actuar en cada momento, proceden por “connaturalidad 
o congenialidad” para captar el bien al que apuntan las inclinaciones esenciales de la na-
turaleza humana. Más adelante enumera tres elementos que describen este conocimiento: 
Primero, la ley natural se refiere a las normas conocidas por inclinación, como un despertar 
hacia un objeto a causa de estar orientado a él, en este caso, los fines propios de la existen-
cia humana en cuanto tal. Segundo, son principios conocidos por inclinación, es decir, sin 
el discurrir de la razón, son indemostrables en sentido estricto; no es irracionalidad, sino 
naturalidad. Tercero se conoce, pero a través de un ejercicio conceptual y discursivo; en 
consecuencia la persona no determina su existencia, ni controla que sea o no conocida. El 
ensayo está recogido en el capítulo tercero en Maritain, Jacques, El alcance de la razón, cit., pp. 
45-56.

241		 Maritain, Jacques, El hombre y el Estado, cit., p. 110.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



88 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

juicio sobre la acción moral concreta; y a la vez asociado a unas condicio-
nes históricas y culturales. Por eso, el conocimiento de la ley natural “se ha 
desarrollado dentro del doble tejido protector de las inclinaciones humanas 
y de la sociedad humana”.242

De forma tal que nuestra comprensión de ella siempre va unida a una 
experiencia cultural y a una perspectiva histórica determinada. Sólo a través 
de ella, la persona se acerca a ese preámbulo y toma conciencia de su pre-
sencia. A partir de aquí, Maritain es capaz de distinguir tres realidades di-
ferentes: primera, la operación existencial de ley natural; segunda, la expe-
riencia y la toma de conciencia de su presencia; y tercera, las explicaciones 
doctrinales que desarrolla cada escuela filosófica para explicarse algo así.243

Si la ley natural se refiere a las inclinaciones humanas esenciales, per-
meadas de racionalidad —elemento ontológico— y captadas por inclina-
ción connatural —aspecto gnoseológico—, entonces éstas animan y mol-
dean toda tradición moral.244 La persona conoce los preceptos de la ley 
natural sólo a través de su tradición moral; y por su puesta en práctica, ex-
perimenta, repiensa y reconduce los elementos de esa tradición que orientan 
y afinan al hombre. Sólo a través de la vida cotidiana en la propia tradición 
moral, la persona está en condiciones de darse cuenta de cuáles costumbres 
o justificaciones son ineficaces, o cuáles dificultan la humanización de la 
persona y su comunidad; o cuáles son las eficaces, orientadas y afinadas.

De ahí que el esfuerzo por fundamentar y justificar filosóficamente un 
enunciado que contenga alguna obligación ética —formulada, por ejemplo, 
en el lenguaje de los derechos humanos— revela, para Maritain, una espe-
cie de “geología de la conciencia”:

El trabajo natural de la razón espontánea, precientífica y prefilosófica, se 
encuentra de continuo condicionado por las adquisiciones y servidumbres, la 

242		 Ibidem, p. 111.
243		 “Por olvidar esta distinción tan simple han nacido muchas perplejidades alrededor de 

la ley no escrita. Se dice que está escrita en el corazón del hombre; sí, pero en profundidades 
escondidas, tan escondida para nosotros como nuestro propio corazón. Esta metáfora misma 
ha provocado multitud de daños, pues lleva a representarse la ley natural como un código 
bien enrollado en la conciencia de cada uno y que cada uno no tiene más que desenrollar, 
de lo que se saca la consecuencia de que todos los hombres deberían tener naturalmente 
un conocimiento igual” (Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y 
democracia, cit., pp. 55 y 56).

244		 “Diría yo que estas inclinaciones auténticamente esenciales determinaron la forma-
ción de las reglas que, reconocidas en forma de esquemas dinámicos desde la época de las 
más antiguas comunidades sociales, persistieron en el hombre, a través del tiempo, asumien-
do formas cada vez más definidas y más claramente determinadas” (Maritain, Jacques, El 
alcance de la razón, cit., p. 53).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



89UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

estructura y evolución del grupo social. Existe de esta suerte una especie de 
formación y pudiera decir que de crecimiento vegetativo, del conocimiento 
moral y del sentimiento moral, el cual es, de por sí, independiente de los sis-
temas filosóficos y de las justificaciones racionales por ellos propuestas, pese 
a que, secundariamente, entran, también ellos, en acción recíproca con ese 
proceso espontáneo.245

Es decir, de forma natural, la semilla tiende a crecer, desarrollarse, apro-
vechar los nutrientes del entorno para convertirse en planta. Al mismo tiem-
po, su existencia se ve afectada por las condiciones climáticas, como la ca-
lidad de la tierra, el tipo de aire, el cuidado recibido, etcétera. Algunos de 
esos elementos del entorno en que vive facilitan el crecimiento natural de la 
planta, otros lo entorpecen. Pero es sólo a través de ese ecosistema que el 
vegetal puede crecer, y una vez que ha crecido, una vez que existe, entonces 
es posible nuestro conocimiento del mismo.

En este sentido, nunca se observa la naturaleza de una planta en cuanto 
tal, sino que nuestra comprensión de ella parte de la experiencia histórica 
que se tiene de ella. El punto de partida de la idea de lo que es ese vegetal, 
no es ajena al ecosistema que le permitió manifestarse como tal. Pero será 
a través de cada semilla, en su esfuerzo por desarrollarse como lo que es, 
que se posibilita un ejercicio de experimentación y reflexión —un esfuerzo 
cultural— para percibir qué aspecto de ese ambiente le viene bien y cuál le 
perjudica.246

245		 Maritain, Jacques, “Introducción”, cit., p. 18. Pérez Luño concluye algo parecido: 
“Ello implica cifrar la fundamentación de los derechos humanos en el despliegue multi-
lateral y consciente de las necesidades humanas, que emergen de la experiencia concreta 
de la vida práctica. Esas necesidades, en cuanto datos social e históricamente vinculados a 
la experiencia humana, poseen una objetividad y una universalidad que posibilitan su ge-
neralización, a través de la discusión racional y el consenso, y su concreción en postulados 
axiológico-materiales […] Existe, por tanto, un condicionamiento mutuo, o si se quiere, una 
reciprocidad circular entre el método y el objeto de la fundamentación de los derechos hu-
manos propuesta. Porque se parte de que el consenso racional sobre los derechos humanos 
tiene que surgir de la experiencia de las necesidades, y volver nuevamente a la experiencia 
para ilustrar, esto es, para hacer plenamente conscientes esas necesidades” (Pérez Luño, 
Antonio, Derechos humanos..., cit., p. 182).

246		 Una explicación similar la ofrece Montoro Ballesteros: “Los derechos naturales o de-
rechos humanos constituyen pues un conjunto de facultades o poderes morales inherentes 
al hombre, en cuanto exigencias de su naturaleza, y anteriores e independientes de toda de-
terminación jurídico-positiva, si bien precisan de esa determinación en orden a su ejercicio 
y goce efectivos” (Montoro Ballesteros, Alberto, “Utopía y realidad en la protección de los 
derechos humanos”, Persona y Derecho, vol. 23, 1990, p. 249). Por su parte, Pérez Luño define a 
los derechos humanos como “un conjunto de facultades e instituciones que, en cada momen-
to histórico, concretan las exigencias de la dignidad, la libertad y la igualdad humanas, las 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



90 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

Pudiera pasar que nuestra explicación sobre qué es la planta, por qué 
crece, y qué elementos le ayudan, sea errónea. Pero de que alguien se equi-
voque en este ámbito, signifique la inexistencia del vegetal. El saber propio, 
la cultura que introduce al mismo y la hace accesible, las acciones con las 
que se interactúa con ella, deberán afinarse para lograr que la planta crez-
ca adecuadamente. Sólo se conoce la ley de lo que es un vegetal a partir de 
una experiencia histórica, interpretada a través de una tradición, de lo que 
es una planta.

En un segundo momento, se elucubra y describe en leyes universales 
lo que se ha comprendido. Esa tradición podría estar equivocada, pero del 
error en el conocimiento de su ley natural, no se prueba que ésta no sea uni-
versal para los vegetales; sino, más bien, que la conciencia y comprensión 
de la misma es gradual y moldeable:

Un error en la suma no demuestra nada contra la aritmética, ni la equivoca-
ción de ciertos pueblos primitivos que creyeron que las estrellas eran agujeros 
de la tienda que cubría el mundo, no constituye argumento contra la astro-
nomía. La ley natural no es un código escrito y el conocimiento del mismo 
por parte del hombre ha ido aumentando gradualmente a medida que su 
conciencia moral se fue desarrollando. Esta conciencia moral se hallaba entre 
brumas.247

Al mismo tiempo, que existan distintas teorías para explicar la ley natu-
ral, no prueba que ella no existe; sólo muestra que se manifiesta en distintos 
ecosistemas culturales y, por lo tanto, se reconoce de formas diferentes. En 
palabras de Maritain, se trata de distintos “esquemas dinámicos fundamen-
tales del derecho natural”, a través de los cuales la razón humana expresa, 
tanto los principios o preámbulos de la ley natural, como sus manifestacio-
nes impregnadas de relatividad y variabilidad en las que vive toda persona 
concreta.248

cuales deben ser reconocidas positivamente por los ordenamientos jurídicos a nivel nacional 
e internacional” (Pérez Luño, Antonio, Derechos humanos..., cit., p. 48).

247		 Maritain, Jacques, El hombre y el Estado, cit., pp. 108 y 109.
248		 “Como ya indiqué antes, ese conocimiento espontáneo [de la ley natural] no descan-

sa sobre las reglas morales descubiertas conceptualmente y deducidas racionalmente, sino 
en las reglas morales captadas a través de la inclinación y, en el comienzo, en las formas 
tendenciales generales o armazón, o mejor, como ya dije, en los esquemas dinámicos de las 
reglamentaciones morales, tal como pueden obtenerse únicamente por medio de captacio-
nes primeras, primitivas del conocimiento a través de la inclinación. Y en tales armazones 
tendenciales o esquemas dinámicos se pueden encerrar muchos contenidos, por no hablar de 
las inclinaciones deformadas, desviadas o pervertidas que pueden mezclarse con las básicas” 
(ibidem, p. 112).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



91UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Para Maritain, el discurso de los derechos humanos forma parte de ese 
proceso de maduración en la conciencia moral y la vida social, a través de 
la cual se experimentan las inclinaciones naturales del ser, mediante una 
inclinación connatural, a través de una cultura. Por eso, entre otras cosas, 
a cada cultura le corresponde el esfuerzo por fundamentar los enunciados, 
argumentos y estructuras intelectuales por los que se explica cómo es que 
existen acciones que se deben realizar para humanizar su existencia.249

2. Atando cabos

El filósofo francés expone que, en especial, la cultura y la filosofía del si-
glo XVIII sacó a la luz los derechos humanos, ocultos tras una comprensión 
de los deberes de la persona en la configuración de relaciones equilibradas, 
o equitativas, con los demás, más característica de la época antigua y medie-
val.250 Este proceso: “Se debió esencialmente al progreso de la experiencia 
moral y social, por cuyo intermedio se liberaron las inclinaciones arraigadas 
en la naturaleza humana con respecto a los derechos individuales y, conse-
cuentemente, el conocimiento a través de la inclinación, desarrollado con 
respecto a ellos”.251

Lo anterior no significa que el movimiento cultural y filosófico que ar-
ticuló ese tipo de comprensión de los derechos humanos carezca de defi-
ciencias. Uno de esos errores, explica Maritain, ha sido pensar que el de-
recho positivo es una mera transcripción del natural, sin tomar en cuenta 
las múltiples condiciones de vida, de madurez cultural y de esfuerzo de la 
razón humana.252

249		 Juan Pablo II concluyó algo similar: “Con justicia se ha puesto de relieve que la De-
claración de 1948 no presenta los fundamentos antropológicos y éticos de los derechos del 
hombre que proclama. Hoy aparece claro que tal empresa resultaba prematura en aquel 
momento. Es a las diferentes familias de pensamiento —en particular a las comunidades 
creyentes— a las que incumbe la tarea de poner las bases morales del edificio jurídico 
de los derechos del hombre” (Juan Pablo II, “Discurso al Cuerpo Diplomático, 9 de enero de 
1989”, Ciudad del Vaticano, 1989; disponible en http://www.vatican.va/holy_father/john_paul_
ii/speeches/1989/january/documents/hf_jp-ii_spe_19890109_corpo-diplomatico_sp.html.).

250		 Pedro Serna explica que “la modernidad descubrió dimensiones de la dignidad per-
sonal del hombre a las que los antiguos y medievales no prestaron mucha atención o sim-
plemente ignoraron, aunque tal vez a costa de sustituir una idea del hombre como simple 
elemento del tejido social por otra que lo concebía abstractamente, desvinculándolo por 
completo de la sociedad, y concibiéndolo como puro individuo” (Serna Bermúdez, Pedro, 
Positivismo conceptual y fundamentación de los derechos humanos, Pamplona, Eunsa, 1990, p. 266).

251		 Ibidem, p. 113.
252		 Cfr. ibidem, p. 113.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



92 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

Por todo ello, los derechos humanos se fundamentan, según Maritain, 
en el deber moral de actuar afinadamente, a partir de la normalidad de 
funcionamiento del modo propio de ser persona humana, gracias al cono-
cimiento por connaturalidad de las inclinaciones hacia los fines esenciales, 
que sólo aparece en el contexto de una acción específica, envuelta de senti-
do histórico y cultural.

En su explicación, el filósofo francés también recupera la distinción clá-
sica entre derecho natural, derecho de gentes y derecho positivo, para co-
locarla en el marco conceptual que ha desarrollado. En su opinión, una 
declaración como la DUDH agrupa, en un mismo conjunto, derechos de 
distintos grados. Algunos serán exigencias de derecho natural, por las que 
se incorporan a ellos algunos requerimientos absolutos de la ley natural.253

También incluye reivindicaciones del derecho de gentes, que se basa 
en la ley natural, pero la condiciona —en sus modos básicos y exigencias 
primarias— a través de las exigencias mínimas del bien común y la ley po-
sitiva.254 Por último, esas declaraciones incorporan pretensiones propias del 
derecho positivo.255 Éste refleja las aspiraciones del derecho natural, pero su 
fin es diseñar y determinar soluciones racionales en el amplio ámbito de la 
vida de una comunidad.256

Como se ha dicho, Maritain sostiene que se está ante los derechos de la 
persona humana cuando las exigencias éticas de la normalidad de funcio-
namiento, propias de su modo de ser, se expresan en el lenguaje de los de-

253		 Para Maritain, los derechos y deberes de la persona humana se relacionan con el de-
recho natural cuando se formulan principios que se incluyen de manera necesaria en el 
primer principio. Son por sí mismos y en la naturaleza de las cosas, universales e invariables. 
Se conocen por inclinación connatural (cfr. ibidem, pp. 117-119).

254		 Por derecho de gentes, el profesor de Notre Dame entiende a la ley común de la civi-
lización, no escrita y codificada necesariamente Se conoce mediante conclusiones racionales 
inferidas, con un discurrir básico de la razón, no por conocimiento connatural. Su contenido 
son los deberes elementales, relacionados de forma necesaria con el primer principio, pero 
no vistos como tendencias esenciales, sino como una obra primaria por realizar cuando está 
en juego una exigencia de la vida social. Por eso está entre el derecho natural y el derecho 
positivo (cfr. ibidem).

255		 Son las exigencias legales y consuetudinarias en vigor en una comunidad. Se rela-
cionan con el primer principio de manera contingente, pues la razón ha determinado de 
forma creativa, el modo en que se realizará ese bien humano en el conjunto de esa sociedad 
y cultura. Su conexión con la ley natural hace que adquiera fuerza de ley: es decir, orden 
racional que vincula en conciencia, para actuar ajustadamente y lograr su plenitud como 
persona humana (cfr. ibidem, pp. 118 y 119). La misma explicación sobre los tres tipos de ius 
clásicos y su relación con los derechos de la persona humana, ya la había expuesto Maritain 
en su trabajo de 1942. Cfr. Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo 
y democracia, cit., pp. 60-64.

256		 Cfr. Maritain, Jacques, “Introducción”, cit., p. 71.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



93UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

rechos. Como el ser humano debe actuar como persona ante su propia con-
dición humana —la exigencia deóntica de ser dueño de sí mismo y de sus 
actos— goza del derecho a seguir ese llamado de su ontología: “La persona 
humana tiene derechos, por el mismo hecho de que es una persona, un todo 
dueño de sí mismo y de sus actos y que, por consiguiente, no es solamente 
un medio, sino un fin, un fin que debe ser tratado como tal […] Hay cosas 
que le son debidas al hombre por el hecho mismo de que es hombre”.257

En consecuencia, el fundamento de los derechos de la persona humana 
es la vinculación moral, conocida por conocimiento connatural de la in-
clinación, para asumir su modo de ser propio, indicado en sus finalidades 
intrínsecas, para llevarlo a la práctica mediante la acción, en el aquí y ahora 
de su existencia histórica y comunitaria. Por eso, toda disposición de auto-
ridad sólo puede vincularla en conciencia —y por lo tanto estar justificada 
para ella— si respeta esas exigencias básicas.258

Para el filósofo francés, ese orden personal y humano, además, está in-
serto en el orden universal de las naturalezas creadas. Por eso concluye que 
el fundamento último de los derechos humanos es la Sabiduría de Dios, 
porque Él ha diseñado teleológicamente ese orden y, en consecuencia, ha 
establecido esos equilibrios que vinculan en conciencia a la persona.

3. Acuerdos prácticos desde conflictos teóricos

Para Maritain, los derechos humanos no eran sólo unas herramientas 
para domesticar y controlar al Estado, ni únicamente instrumentos para 
oponerse a la intromisión de otros individuos. Por el contrario, los “dere-
chos [humanos] arraigan en la vocación de la persona, agente espiritual y 
libre, al orden de los valores absolutos y a un destino superior al tiempo”.259 
Lo hacen así por el deber moral que recae en la persona a realizar lo nece-
sario para desarrollar libremente el orden de la propia existencia. Los dere-
chos humanos se vinculan, tanto a aquellas cosas que le permiten cumplir 
con la normalidad de su funcionamiento, como con el deber deóntico que 
surge de ellos.

257		 Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y democracia, cit., p. 58.
258		 Sobre la fundamentación de la norma positiva como obligación moral, también puede 

verse Finnis, John Mitchell, “Law as Co-ordination”, Ratio Iuris: An International Journal of  Ju-
risprudence and Philosophy of  Law, vol. 2, núm. 1, 1989, pp. 97-104; Finnis, John Mitchel, “Law 
and what I Truly Should Decide”, American Journal of  Jurisprudence, vol. 48, 2003, pp. 107-129; 
MacIntyre, Alasdair, “La subversiva ley natural. El caso de Tomás de Aquino”, en id., Ética 
y política. Ensayos escogidos II, trad. de Sebastián Montiel, Granada, Nuevo Inicio, 2008, pp. 
77-110.

259		 Ibidem, p. 68.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



94 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

Ahora bien, también ha de recordarse su insistencia en que sólo se co-
nocen esos bienes básicos y su vinculación en la conciencia a través de “es-
quemas dinámicos fundamentales del derecho natural”. Es decir, a través 
de contextos culturales, históricos y teóricos en los que existe, se ha mani-
festado y se da a conocer la ley natural. Por eso, el profesor de Notre Dame 
distinguía entre la ley natural y el modo de percatarse de ella.260

No se trata por tanto, de renunciar al esfuerzo por edificar un armazón 
intelectual que explique racionalmente los acuerdos prácticos que construi-
rán la vida en común. Si se sigue la descripción de lo que significa persona 
humana en Maritain, si se distingue entre el modo en que opera y experi-
menta la ley natural, de la toma de conciencia de la misma y de la teoría 
que se arma para explicarla; se concluye que para él los argumentos de fun-
damentación de los derechos humanos nunca están terminados de forma 
definitiva, al modo en que se cierra el proceso de fabricación de un objeto y 
se coloca en una estantería a la espera de alguien que lo tome.

El empeño por encontrar los fundamentos de los derechos humanos 
es más bien un esfuerzo cultural, intelectual y práctico, que se va alimen-
tando de la experiencia cotidiana de las personas. En el descubrimiento y 
formulación de esa concepción, se golpearán las cuerdas que manifiestan la 
normalidad de funcionamiento, se irán manifestando e iluminando las in-
clinaciones por las que se podrá conocer por connaturalidad esa teleología. 
De esta forma, la teoría puede percibirse intelectualmente y validarse, corri-
giendo o confirmando la tradición cultural e histórica a la que pertenece.261 

260		 La filosofía ilustrada explicaba erróneamente la ley natural porque era incapaz de per-
cibir esta distinción. Para ella, esta ley es un “código de justicia absoluta y universal inscrito 
en la naturaleza y descifrado por la razón como un conjunto de teoremas geométricos o de 
evidencias especulativas” (ibidem, p. 69). Para esta teoría del derecho natural, los derechos se 
conocen de forma inmanente, es decir, a partir de un conocimiento de la propia autonomía 
gracias a la cual percibe cuáles son sus tendencias a la libertad. De ser así, el racionalista no 
“ten[dr]ía un pensamiento común auténtico; nada de cerebro propio, sino un cráneo vacío 
y revestido de espejos. No es de maravillarse, pues, que con anterioridad a la Segunda Gue-
rra Mundial, especialmente en aquellos países que perturbaba y corrompía la propaganda 
fascista, racista o comunista, se hubiera convertido en una sociedad sin la menor idea de sí 
misma y sin fe en ella, sin ninguna fe común que le permitiera resistirse a la desintegración” 
(Maritain, Jacques, El hombre y el Estado, cit., p. 131).

261		 Así lo explica en su ensayo El conocimiento por connaturalidad, publicado en 1951: “El 
concepto genuino de la ley natural es el concepto de una ley que es natural no sólo por 
cuanto expresa la normalidad de las funciones del ser humano, sino también porque es na-
turalmente conocida, o sea, conocida por inclinación o por connaturalidad, no mediante un 
conocimiento conceptual o mediante la razón [discursiva…] Afirmo que los juicios en los 
cuales la ley natural se manifiesta a la razón práctica, no derivan de un ejercicio conceptual, 
discursivo, racional, de la razón, sino que proceden de la connaturalidad o congenialidad, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



95UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Porque para fundamentar los derechos humanos, no se trata sólo de repetir 
un discurso diseñado por alguien en el pasado; sino de que la persona haga 
suya la demostración fundamental sobre por qué es ella quien debe asumir 
su existencia en este momento, para esta comunidad. Podría valerse de esos 
esquemas argumentativos que aprende de su tradición. Pero si sólo los repi-
te, entonces los derechos humanos quedarían sin fundamentarse para ella.

En este sentido, para Maritain, los acuerdos prácticos conseguidos a 
partir de premisas teóricas diferentes sólo serían posibles si en la conciencia 
de los que participan se percibe una llamada íntima y connatural a compro-
meterse por aquello.

Algo así sólo se explica si se reconocen, en ese compromiso deóntico, 
los vestigios de una ley común por la que se debe realizar la normalidad del 
funcionamiento de los seres humanos; una forma básica de determinar “un 
mismo concepto práctico del hombre y de la vida”.262

No obstante lo anterior, los disensos especulativos son inevitables, pues-
to que las explicaciones a partir de las cuales se dilucida y se declara la ley 
natural conocida, parten de unos “esquemas dinámicos” diferentes que 
se han ido formando a través de la experiencia, la tradición y la historia 
de la comunidad a la que pertenece la persona. Si se logra un consenso, se 
coincide:

no en virtud de ninguna identidad de doctrina, sino de una similitud analógi-
ca en los principios prácticos hacia las mismas conclusiones prácticas, y pue-
den compartir la misma fe secular práctica, con tal que reverencien por igual, 

en virtud de la cual la inteligencia aprehende como bueno lo que concuerda con las incli-
naciones esenciales de la naturaleza humana, y como malo lo que no concuerda con ellas. 
Pero inmediatamente para evitar cualquier equívoco, hemos de agregar, primero, que las 
inclinaciones antedichas, aun cuando se refieran a instintos animales, son esencialmente 
humanas, y por lo tanto, penetradas por la razón; hay inclinaciones refractadas por el cristal 
de la razón en su vida inconsciente o preconsciente. Segundo, que siendo el ser humano un 
animal histórico, esas inclinaciones esenciales de la naturaleza humana ya se desarrollaron, 
ya quedaron relegadas con el transcurso del tiempo; como resultado de ello, el conocimiento 
que el hombre tiene de la ley natural fue ampliándose progresivamente y continúa aún desa-
rrollándose. Y la historia misma de la conciencia moral separó las inclinaciones verdadera-
mente esenciales de la naturaleza humana de aquéllas accidentales, desviadas o pervertidas. 
Diría yo que estas inclinaciones auténticamente esenciales determinaron la formación de las 
reglas que, reconocidas en formas de esquemas dinámicos desde la época de las más antiguas 
comunidades sociales, persistieron en el hombre, a través del tiempo, asumiendo formas cada 
vez más determinadas” (Maritain, Jacques, El alcance de la razón, cit., p. 53).

262		 Maritain, Jacques, “Introducción”, cit., p. 22.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



96 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

aunque quizá por razones distintas, la verdad y la inteligencia, la dignidad 
humana, la libertad, el amor fraternal y el valor absoluto del bien moral.263

Aun así, el encuentro con otros “esquemas dinámicos” suscita —al menos 
debe hacerlo— un nuevo esfuerzo por comprender mejor el modo en que la 
propia tradición fundamenta los derechos humanos: cuáles son éstos y cómo 
es posible llevarlos mejor a la práctica. Pero no sólo funciona como un ejerci-
cio académico de autorreflexión cada vez más nítido. Al mismo tiempo, gracias 
a ese esfuerzo de justificación teórica, cada persona es capaz de hacer más 
suyos, de interiorizar ética y racionalmente, esos compromisos prácticos. 
Sólo así, la persona se compromete en su totalidad, lo hace con su acción, a 
partir de sus convicciones filosóficas y éticas más claras para ella.264

Aunque Maritain sostiene que el cuerpo político no tiene derecho de 
imponer a sus ciudadanos una concreta fundamentación, el francés no pro-
pone el relativismo, ni afirma que todas las doctrinas de fundamentación 
valgan igual, ni sugiere la neutralidad ética absoluta para la sociedad.

Él piensa que, a pesar de existir muchas teorías de la ley natural, no 
todas la justifican igual, de modo análogo que no toda teoría astronómica 
sobre las estrellas, acierta en su definición de esos astros. Es decir, a pesar de 
que existan distintos modos teóricos de fundamentar los derechos humanos, 
y aunque del diálogo entre ellos se amplíe “nuestra opinión particular sobre 
la naturaleza y el fundamento de los derechos del ser humano”,265 no todas 
las explicaciones teóricas aciertan en lo que pretenden justificar:

Tengo la convicción absoluta de que mi manera de justificar la creencia en 
los derechos del hombre y en el ideal de la libertad, igualdad y fraternidad, 
es la única sólidamente basada en la verdad. Lo cual no me impide estar de 
acuerdo, en lo que a esas convicciones prácticas se refiere, con aquellos que 
se hallan convencidos de que su propio modo de justificarlos, por completo 
diferente del mío, u opuesto al mío en su dinamismo teórico, es, asimismo, el 
único apuntalado realmente por la verdad.266

De esta forma, al avanzar en los acuerdos teóricos, llega un momento 
en el que, para dar otro paso hacia el convenio en los fundamentos intelec-

263		 Maritain, Jacques, El hombre y el Estado, cit., p. 132.
264		 “Lo más importante en el seno del cuerpo político es que el sentimiento democrático 

se mantenga vivo por la adhesión racional, aunque diversa, a esa carta moral. Los medios y 
justificaciones por las cuales se logra esta adhesión pertenecen a la libertad del intelecto y de 
la conciencia” (ibidem, p. 133).

265		 Maritain, Jacques, “Introducción”, cit., p. 18.
266		 Ibidem, p. 16.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



97UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

tuales, se deba vaciar de contenido alguna expresión concreta, o se vean en 
la necesidad de ampliar tanto el significado de los términos que aquello ya 
no se refiera a algo concreto. Por ejemplo, si compiten dos modos de en-
tender la dignidad, en algún momento el acuerdo teórico entre ambos debe 
detenerse para mantener el significado originario de las palabras que cada 
uno afirma.

El kantiano que sostiene el concepto de persona-ut-persona como alguien 
esencialmente autónomo, nunca llegará a un acuerdo total sobre lo que 
significa la persona, con el que lo comprende como un ser humano en re-
lación. Es decir, quien sostiene que la persona determina el valor moral de 
algunas de sus acciones, a partir del sentido de finalidad que percibe en al-
gunas exigencias propias de la biología humana, sólo es posible que afirme 
verdades así, si en algún momento renuncia a seguir la explicación kantiana 
con todas sus implicaciones.

Pero a Maritain le parece que si se renuncia a buscar acuerdos hasta 
donde sea posible, sólo porque nunca se logrará un convenio teórico defi-
nitivo, se corre el riesgo de caer en la mediocridad intelectual y en la subse-
cuente atrofia ética. Sería aquella por la cual, en nombre de una apertura 
total a todos, claudica en sostener cualquier afirmación con pretensión de 
certeza y verdad.

Lo que el filósofo francés desea subrayar es que, cuando por definición 
se cancela el deseo de buscar la verdad en las propias convicciones, la perso-
na deja de encontrar el llamado a los bienes a los que esa verdad apunta. A 
la larga, en el cuerpo político se podrían diluir las bases que lo sostienen: en 
definitiva, encontraríamos una persona raquítica y débil, por no estar acos-
tumbrada a justificarse racionalmente los motivos y alcances de sus com-
promisos morales; con dificultades para comprender las exigencias del bien 
común al que en conciencia debe vincularse.

En efecto, todo cuerpo político requiere de una energía espiritual, de un 
vigor ético, para llevar a la práctica los acuerdos comunes sobre la acción, 
y toma su impulso del esfuerzo de la persona por implicarse en la vida de 
su comunidad. Esto sólo sucede si también ella se empeña por fundamen-
tar esos convenios prácticos, pues sólo así comprenderá los motivos de su 
acción y percibirá, con mayor precisión, el movimiento de sus tendencias 
fundamentales.

En consecuencia, será capaz de asumir más plenamente aquello que 
comprende racionalmente y ha hecho suyo a través de la acción. Esa vita-
lidad, además, impregnará el diálogo político mediante el cual se muestra 
que, tras una acción práctica específica, existen unos motivos racionales que 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



98 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

lo justifican. Sólo así se suscita y se merece la confianza de que sus preten-
siones sean capaces de lograr cualquier acuerdo práctico y hacerlo efectivo.

Por todo ello, cuando se renuncia a cualquier esfuerzo de fundamentar 
las verdades prácticas, cuando sólo se sostiene la viabilidad y funcionalidad 
del convenio en vistas a la actividad, entonces se van minando las energías 
espirituales de la vida en común.267 En resumen:

La lección de esta experiencia nos parece clara: nada hay más vano que tratar 
de unir a los hombres por un mínimum filosófico. Por pequeño, por modesto, 
por tímido que éste sea, dará siempre lugar a discusiones y divisiones. Y aque-
lla búsqueda de común denominador para convicciones en contraste no pue-
de ser más que una carrera hacia la mediocridad y la cobardía intelectuales, 
que debilita los espíritus y traiciona los derechos de la verdad.268

Si se pone atención, Maritain intenta evitar dos extremos. Por un lado, 
partir de la unidad espiritual e intelectual para la edificación de un Estado 
pacífico; tanto si se pretende construir desde la neutralidad absoluta sobre 
cualquier valor ético —el conformismo de la razón— como si se ofreciera 
o exigiera alguna forma de credo civil o religioso compartido de modo de-
finitivo como la única justificación posible.269 Por el otro, pretender que el 
único tipo de acuerdo sobre verdades prácticas es ajeno a compartir y asu-
mir cualquier verdad sobre el hombre y su destino. En ese sentido, si bien 
es cierto al Estado no le corresponde proponer alguna explicación teórica 
sobre el bien del hombre, para el filósofo francés sí es su responsabilidad 
fomentar aquellas verdades prácticas que atraerán la conducta de las per-
sonas —porque se sabe llamada por su conciencia moral— y son como los 
primeros pasos para que traduzcan sus categorías filosóficas al espacio co-
mún. Esto es así:

Porque una sociedad de hombres libres implica algunos dogmas básicos que 
constituyen la médula de su existencia misma. Una democracia genuina im-
porta un acuerdo fundamental de las opiniones y las voluntades sobre las 

267		 Como se ha señalado supra nota 22, Bobbio concluye que los acuerdos prácticos, sin 
convenio teórico, hacen innecesario el esfuerzo de fundamentación de los derechos huma-
nos. Por el contrario, Maritain reconoce que, a pesar del desacuerdo teórico, el esfuerzo 
intelectual por fundamentar los derechos humanos debe intentarse: el ejercicio aclara los 
motivos para la conducta y fomenta el compromiso de toda la persona en la solución concre-
ta, histórica y práctica de los derechos humanos.

268		 Maritain, Jacques, Humanismo integral..., cit., pp. 217 y 218.
269		 “Una sociedad democrática sabe que las íntimas energías subjetivas del hombre, la 

razón y la conciencia, son los resortes más valiosos de la vida política” (Maritain, Jacques, El 
hombre y el Estado, cit., p. 138).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



99UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

bases de la vida en común; ha de tener conciencia de sí y de sus principios 
[…] Lo más importante en el seno del cuerpo político es que el sentimiento 
democrático se mantenga vivo por la adhesión racional, aunque diversa, a esa 
carta moral. Los medios y las justificaciones por las cuales se logra esta adhe-
sión pertenecen a la libertad del intelecto y de la conciencia.270

En esta explicación mariteniana, convive su descripción de la ley natural 
y los derechos de la persona humana con el problema del desacuerdo en los 
modos de fundamentar y la posibilidad real de llegar a un acuerdo práctico 
a pesar de ello. Este dinamismo por el que se acuerdan verdades prácticas, 
justifica el por qué no habrán de existir concepciones iusfilosóficas comunes 
y, al mismo tiempo, por qué es necesario el esfuerzo por fundamentar teóri-
camente las propias verdades prácticas. Este proceso de maduración moral 
forma parte del bien común. Si éste es propio de personas, éstas se han de 
implicar en ese desarrollo, puesto que ellas maduran en su personalidad y 
libertad, cuando comprenden y asumen su propia existencia —su historia, 
cultura y aquello que en su naturaleza es en esbozo— mediante la acción.271

En resumen, si se trata de edificar una obra junto a otros, ese dinamismo 
llevará a la persona a descubrir los bienes propios de su existencia humana 
que son, al mismo tiempo, fines morales para los otros. Esa convicción sobre 
su deber de actuar para hacer realidad los bienes de la persona que se ponen 
en juego, le ofrecen un arquetipo racional común al cual adherirse.

Esto le permite presentar el bien de forma tal que sea capaz de suscitar 
la acción común efectiva. Todo ese esfuerzo otorga el sentido necesario para 
impulsar la acción ajustada. Gracias a que lo experimenta, puede entonces 
comprender a qué tradición pertenece, en cuanto a la fundamentación de 
los derechos humanos, y ser capaz de comportarse en consecuencia.

Además, por la amistad cívica que logra la acción común, se encuentra 
con tradiciones, con las necesidades, con la dignidad y con la misión histó-

270		 Ibidem, pp. 130, 133.
271		 “[E]l hombre, por su voluntad, debe realizar lo que su naturaleza es en esbozo. Se-

gún un lugar común, por cierto muy profundo, el hombre debe llegar a ser lo que es, y esto 
mediante un precio doloroso y a través de terribles riesgos. En el orden ético y moral deberá 
ganarse su personalidad y su libertad, imprimir por sí mismo sobre su propia vida el sello de 
su radical unidad ontológica. En este sentido unos conocerán la verdadera personalidad y 
la verdadera libertad; otros no lograrán conocerla: La personalidad, que no se puede perder 
en cuanto propiedad metafísica, sufrirá más de un fracaso en el registro psicológico y moral. 
El desarrollo dinámico del ser humano podrá realizarse en un sentido o en el otro, en el 
sentido de la individualidad material o en el sentido de la personalidad espiritual” (Maritain, 
Jacques, Para una filosofía de la persona humana, Buenos Aires, Cursos de Cultura Católica, 1937, 
pp. 162 y 163).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



100 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

rica de los otros, de los que puede aprender que existen incongruencias en 
su modo de fundamentar los derechos humanos, o aciertos que no conocía.

Por todo ello, tanto la apertura de los acuerdos prácticos a un eventual 
ejercicio de fundamentación —a partir del reconocimiento de la verdad 
básica sobre los bienes humanos que se buscan realizar— como el empeño 
concreto de ejecutarlos, forman parte de la dinámica de incorporación al 
bien común y, al mismo tiempo, de distribución del mismo entre los miem-
bros de una comunidad.272

En definitiva, para Maritain, el problema de poder llegar a acuerdos 
prácticos a partir de fundamentos teóricos irreconciliables, el esfuerzo por 
conseguir los convenios con vistas a la acción y el empeño por justificarlo 
conforme a la propia tradición filosófica y cultural, forma parte de la diná-
mica de la conformación y distribución del bien común.273

V. La participación de Maritain en la redacción 
de la Declaración Universal de Derechos Humanos

1. El contexto del problema

El mismo año en que se aprobó la DUDH, 1948, Maritain publicó De la exis-
tencia y de lo existente, un trabajo en el que buscaba dar respuesta al problema 
del realismo existencial. Él mismo se refiere a uno de los usos filosóficos del 
término “existencial” que, tras Sartre, se había comprendido popularmente 

272		 “El bien común es la buena vida de la multitud, pero de una multitud de personas, 
es decir, de totalidades que son a la vez carnales y espirituales y principalmente espirituales 
[…] El bien común de la sociedad es su comunión en el bien vivir; es, por tanto, común al 
todo y a las partes, partes que son ellas mismas todos, ya que la noción misma de la persona 
significa totalidad; partes sobre las que se vuelva y deben beneficiarse de él. Bajo pena de 
desnaturalizarse el mismo, el bien común implica y exige el reconocimiento de los derechos 
fundamentales de la persona […] y comporta como valor principal la mayor accesibilidad 
posible (es decir, compatible con el bien del todo) de las personas a su vida de persona, a su 
libertad de expansión y a las comunicaciones de bondad que de ahí proceden […] El bien 
común implica una distribución, debe ser distribuido a las personas y ayudar a su desarrollo” 
(Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y democracia, cit., pp. 18 y 19).

273		 “El bien común consiste en una vida buena —es decir, una vida que esté de acuerdo 
con las exigencias primordiales y la esencial dignidad de la naturaleza humana, o sea una 
vida moralmente recta y feliz— del conjunto social como tal, de la multitud agrupada, de 
suerte que los crecientes tesoros de cosas buenas, que pueden comunicarse y que están in-
volucrados en esa vida buena del conjunto, sean esparcidos de alguna manera y vueltos a 
distribuir entre los individuos que forman parte de la comunidad” (Maritain, Jacques, “El fin 
del maquiavelismo”, en id., El alcance de la razón, cit., p. 226).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



101UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

“como destruyendo o suprimiendo las esencias o naturalezas, y como ma-
nifestando una suprema derrota de la inteligencia y de la inteligibilidad”.274

Maritain reconocía que ese debate filosófico, tarde o temprano, se tra-
duciría en actos concretos de las personas. En el caso del existencialismo 
contemporáneo, la ausencia de naturalezas por conocer llevaría a que, en 
la práctica, el valor ético de las acciones fuera determinado sólo por la vo-
luntad del agente. Cuando se negaba una naturaleza a la que se refería 
la existencia, el comportamiento carecía de contenidos fundamentales que 
orientaran la comprensión de los mismos.

De esta forma, la libertad carecía de criterios para afinarse con una 
forma de ser específica, más allá del propio capricho del individuo. Por su 
parte, el tomismo que expone Maritain en ese libro no remite sólo a una 
explicación metafísica, con un alto nivel de abstracción, sino que contiene 
toda una filosofía de la persona real e histórica. Esto quiere decir que su 
punto de partida es la persona en cuanto que existe, como es en realidad, 
considerada desde su manifestación más auténtica: el amor. Por todo ello, 
para Maritain, donde se encuentran y enfrentan la filosofía tomista con el 
existencialismo de Sartre o Heidegger es, principalmente, en el tema de lo 
que significa la acción que manifiesta y configura la existencia.275 Ralph 
McInerny comenta al respecto que, para Maritain, centrar sus esfuerzos 
filosóficos en la acción de quien existe:

Nos dice mucho de sus motivos para enfrentarse con un movimiento filosófi-
co que se había, por así decirlo, extendido en las calles y se había convertido 
en un tema de cultura popular. No era simplemente un asunto de algunos 
pensadores profesionales que se habían equivocado contra los que habría que 

274		 Maritain, Jacques, Breve tratado acerca de la existencia y de lo existente, trad. de Leandro de 
Sesma, Buenos Aires, Club de Lectores, 1953, pp. 11 y 12.

275		 Maritain encuentra en esta preocupación práctica, algunas conexiones entre estos mo-
dos de comprender la existencia: “Y precisamente porque en la ética o la filosofía práctica 
el existencialismo tomista está ordenado, no a la existencia ejercida por las cosas, sino al 
acto que la libertad del sujeto hará surgir en la existencia, las diferencias de orden metafísi-
co, por fundamentales que puedan ser, no anulan sin embargo ciertos contactos entre este 
existencialismo y el existencialismo contemporáneo. A decir verdad, en este dominio de la 
filosofía moral es donde, a mi modo de ver, este último existencialismo presenta el aspecto 
más digno de interés […] [n]o hay duda, que tiene un sentido auténtico de la libertad y de 
su esencial trascendencia respecto de las especificaciones y virtualidades de la esencia […,] 
y de la importancia creadora, en cierto modo, del acto moral de los grados de profundidad 
que encierra, de la unicidad absoluta, irreductible a cualquier encadenamiento de aconteci-
mientos anteriores y de determinaciones, sean las que fueren, desde el momento en que por 
el ejercicio de su libertad el sujeto se revela a sí mismo y se compromete y se pone en marcha” 
(ibidem, pp. 64 y 65).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



102 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

debatir. El existencialismo había creado una atmósfera de desesperación que 
rechaza cualquier ley. Maritain, desde hacía mucho tiempo, se había dado 
cuenta de la paradoja que enfrentaban las filosofías centradas en el sujeto 
humano; éstas llevaban rápidamente a conclusiones destructivas para la per-
sona.276

No se trataba únicamente de una elucubración filosófica para exponer 
en las aulas. Maritain veía el reto especulativo lanzado por el existencialis-
mo, en sus consecuencias concretas en la vida política y cultural del mundo 
en que vivía. Por eso, mientras participaba en un movimiento filosófico que 
ofrecía una respuesta alternativa a las opciones racionalistas, existencialistas 
y marxistas —sobre la persona, la sociedad y los derechos humanos—, al 
mismo tiempo estaba involucrado en la reconstrucción política y cultural 
de Francia.

Maritain era embajador de su país ante la Santa Sede, cuando le pidie-
ron presidir la representación francesa en la Segunda Conferencia General 
de la UNESCO en la Ciudad de México. Como se ha visto, ahí inauguró el 
evento con una ponencia sobre las posibilidades de cooperación entre per-
sonas que parten de convicciones fundamentales diversas.

Por decisión de la Comisión de Derechos Humanos se excluyó la parti-
cipación directa en la composición de la DUDH de Jacques Maritain quien, 
más allá del informe UNESCO, no intervino en el proceso de redacción del 
documento. No estuvo presente en ninguna sesión de trabajo, ni ninguna 
sugerencia concreta sobre algún artículo que, después, haya llegado al texto 
definitivo. Por este motivo, Morsink declara enfáticamente que Maritain no 
tomó parte en el proceso de redacción de la Declaración y, en consecuencia, 
si existe una concepción iusfilosófica de los derechos humanos incorporada 
por los redactores, ésta no es mariteniana.277

Por el contrario, entre sus biógrafos y comentadores, suele calificarse 
su participación en la redacción de la DUDH en términos muy vagos, lo 
que se presta a confusión. Unos dicen que estuvo involucrado;278 otros, que 

276		 McInerny, Ralph, The Very Rich Hours of  Jacques Maritain: A Spiritual Life, South Bend, 
University of  Notre Dame Press, 2003, p. 156.

277		 Cfr. Stibora, Carrie Rose, op. cit., p. 5, nota al pie 9.
278		 “En efecto, él [Maritain] era delegado de su país para la conferencia de UNESCO en 

la Ciudad de México, que modeló [fashioned] este documento [DUDH]” (McInerny, Ralph, 
“Art and Prudence. Studies in the Thought of  Jacques Maritain”, University of  Notre Dame 
Press, 1988; disponible en https://maritain.nd.edu/jmc/etext/AAP.htm). En un trabajo posterior 
sostiene un confuso “Maritain estuvo involucrado [involved] en la DUDH aprobada por la 
ONU en 1948”, (McInerny, Ralph, The Very Rich Hours..., cit., p. 165).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



103UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

contribuyó a formularla;279 algunos más, que fue uno de los firmantes del 
documento.280 Mary Ann Glendon opina, entre estos dos extremos, que el 
texto de los filósofos de la UNESCO sirvió a los redactores:

Como confirmación de los resultados del estudio de Humphrey sobre los ins-
trumentos jurídicos de derechos humanos existentes en el mundo.281 Incluso a 
pesar de que la UNESCO había consultado a personas de países donde toda-
vía no existían documentos jurídicos similares. […] A pesar de todo esto, sin 
duda [a los redactores] les complacía que la lista de derechos fundamentales 
de los filósofos [de la UNESCO] fuera tan parecida a la suya.282

En los debates de la redacción de la DUDH, sólo aparece una referen-
cia explícita a Maritain. Cuando se discutía la permanencia de las palabras 
“por naturaleza” y “Dios” del artículo 1, durante la sesión de otoño de la 
Tercera Comisión en 1948. Ahí el francés Salomon Grumbach sostuvo que 
aunque le parecía loable la propuesta de incluir esas palabras, no todos los 
representantes de los países estarían de acuerdo con ellas. Comentó que 
deberían evitar una controversia sobre los fundamentos definitivos de los 
derechos que enunciarían. Además:

El propósito de esta Comisión es lograr un acuerdo en unos principios fun-
damentales que se pudieran llevar a la práctica. Esa actitud conseguiría la 
adhesión por igual entre creyentes y no creyentes. El famoso católico, Jacques 
Maritain, afirmó en relación con este mismo asunto, que los países deberían 
esforzarse por lograr un acuerdo sobre una declaración de derechos huma-
nos. Pero sostuvo que es inútil intentar un convenio sobre el origen de los 

279		 “Tómese en cuenta el papel de Maritain para inspirar un movimiento mundial de 
partidos de tendencia Demócrata-Cristiana, y en su ayuda en la fundación de la UNESCO, 
así como en la redacción de la DUDH” (Novak, Michael, “Epilogue”, en Simon, Anthony 
(ed.), Freedom, Virtue, and the Common Good, Indiana, University of  Notre Dame Press, 1995, 
p. 358); “este documento fue elaborado por una Comisión presidida por el filósofo Jacques 
Maritain [...] Maritain había participado en las reuniones de la ONU en 1947” (Beuchot, 
Mauricio, Filosofía y derechos humanos, México, Siglo XXI, 2004); “[s]u participación directa 
en el organismo encargado de producir una declaración codificada de derechos humanos, es 
una muestra clara de la naturaleza general del documento que terminó aprobándose” (Wood-
cock, Andrew, “Jacques Maritain, Natural Law and the Universal Declaration of  Human 
Rights”, Journal of  the History of  International Law, vol. 8, núm. 2, 2006, p. 266).

280		 “Maritain, el firmante [signatory] de la DUDH” (Dougherty, Jude P., Jacques Maritain: 
An Intellectual Profile, Washington, The Catholic University of  America Press, 2003, p. 43).

281		 Como se explicará más adelante, John Humphrey había preparado una colección de 
textos jurídicos redactado en forma de artículos que puede considerarse como el primer 
borrador de la Declaración.

282		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 140.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



104 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

mismos. Ha sido este acuerdo práctico sobre los derechos fundamentales lo 
que fortaleció y mantuvo unidos a los líderes de mi país durante los terribles 
años de ocupación.283

Por lo anteriormente dicho, si los redactores incorporaron la idea esen-
cial de los derechos humanos de Maritain, habría que clarificar de qué 
modo el francés influyó en la forma de pensar de los delegados. Al respecto, 
conviene recordar unas palabras de Charles Malik:

La génesis de cada artículo y de sus elementos fue un proceso dinámico en 
el que intervinieron diversas personas, intereses, trasfondos, sistemas legales 
y convicciones ideológicas; cada una aportó un elemento específico. Ade-
más, todos negociaron e intentaron influir en el resultado final. Todas sus 
estrategias fueron genuinas, y se comportaron dentro de las legítimas reglas 
del juego. Por tanto, es imposible relatar la verdadera historia sobre cómo se 
redactó cada artículo, pues es irrecuperable e irrepetible el proceso real, vivo 
y dinámico de su conformación. Por eso, no es del todo exacto aquello que se 
dice y escribe sobre algunas fórmulas de la Declaración; como podría mos-
trarse con una investigación más amplia de los documentos ya publicados. Y 
sobre todo, debe tomarse en cuenta lo escrito en sus diarios y en sus recuerdos 
autobiográficos todavía no divulgados.284

Recuperar los diarios personales de cada uno de los redactores, o todo lo 
que ellos hubieran publicado al respecto, sería una tarea que excede el pro-
pósito de este trabajo. Al mismo tiempo, una explicación sobre la influencia 
del filósofo francés en la composición de la DUDH estaría condicionada 
por la historiografía con la que se pretendiera comprender el proceso de re-
dacción: si éste debe ser descrito, únicamente, como una reacción contra los 
crímenes cometidos por los regímenes totalitarios, específicamente durante 
la Segunda Guerra Mundial;285 o si, más bien, habría que estudiarlo como 
parte del movimiento de renovación cultural propio de la posguerra, que 
cobró un impulso decisivo debido al conflicto recién terminado. No es lo 
mismo preguntarse por la influencia de Maritain en una idea condicionada, 

283		 Cfr. A/C.3/SR.99, 11 de octubre de 1948, pp. 116 y 117.
284		 Malik, Charles Habib, “Introduction”, en Nolde, Otto Frederick (ed.), Free and Equal: 

Human Rights in Ecumenical Perspective. With Reflections on the Origin of  the Universal Declaration of  Hu-
man Rights, Geneva, World Council of  Churches, 1968, pp. 11 y 12.

285		 La comprensión por parte de Morsink y Samnøy de la DUDH presupone que el 
documento se redactó, únicamente, como una respuesta a los crímenes nazis (cfr. Morsink, 
Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit., pp. 36-90; Morsink, Johannes, 
“World War Two and the Universal Declaration”, Human Rights Quarterly, vol. 15, 1993, pp. 
357-405; Samnøy, Åshild, op. cit.).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



105UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

ya sea por su opinión de la guerra, ya sea de sus ideas sobre la crisis cultural 
de Occidente.

Ha de tomarse en cuenta que, como lo han mostrado varios trabajos, 
hasta antes de la Segunda Guerra Mundial, el discurso de los derechos hu-
manos, el uso de su lenguaje y sus categorías, no era un instrumento eficaz 
en la vida política y jurídica de los países europeo-occidentales y, por lo tan-
to, poco utilizado. De manera que, si Maritain influyó en la popularización 
de los derechos humanos, y las personas que escribieron la DUDH encon-
traron en este lenguaje una fuente de inspiración, se puede concluir que el 
filósofo francés desempeñó cierto rol indirecto en el proceso de redacción 
de la Declaración.286

Es cierto, Pío XII también contribuyó, en gran medida, a divulgar la 
idea de dignidad, como respuesta a la tragedia que supuso la Segunda Gue-
rra Mundial y sus raíces intelectuales.287 No obstante, fue Maritain el primer 
filósofo católico que articuló una explicación que conectaba los conceptos 
de naturaleza humana, existencia y dignidad, los traducía al lenguaje de 
los derechos humanos y recuperaba los elementos positivos de la filosofía 
moderna.288 En la medida en que el filósofo francés presentó una funda-
mentación iusfilosófica, tanto de estos derechos en sí, como una solución 
posible al problema de los desacuerdos teóricos, de modo que no impidan 
los acuerdos prácticos, generó unas condiciones que animaron los esfuerzos 

286		 Cfr. Burgers, Jan Herman, “The Road to San Francisco: The Revival of  the Human 
Rights Idea in the Twentieth Century”, Human Rights Quarterly, vol. 14, núm. 4, 1992, pp. 
447-477; Moyn, Samuel, “Personalism, Community...”, cit.; Cmiel, Kenneth J., op. cit.; Keys, 
Barbara J., Reclaiming American Virtue: The Human Rights Revolution of  the 1970s, Cambridge, 
Massachusetts, Harvard University Press, 2014, pp. 23-25.

287		 Cfr. Moyn, Samuel, “The Secret History of  Constitutional Dignity”, Yale Human Rights 
and Development Journal, vol. 17, núm. 1, 2014, pp. 58-60.

288		 “El papel prominente de las ideas democráticas y personalistas cristianas en el discurso 
Europeo Occidental de los primeros años de la posguerra, es un hecho reconocido plena-
mente por los historiadores” (Lindkvist, Linde, op. cit., pp. 54 y 55). Lindkvist basa su con-
clusión, tanto en el éxito electoral de partidos democristianos en Europa, como en el uso de 
conceptos como derechos humanos y dignidad de la persona, presentes de forma importante 
en el discurso de esos movimientos. Además se refiere a los trabajos de Judt, Tony, Postwar: A 
History of  Europe since 1945, Nueva York, Penguin Books, 2005, pp. 80-82; Kaiser, Wolfram, 
Christian Democracy and the Origins of  European Union, Cambridge, Cambridge University Press, 
2007, pp. 164-167; Müller, Jan Werner, Contesting Democracy: Political Ideas in Twentieth-Century 
Europe, New Haven, Yale University Press, 2011, pp. 132-143; Moyn, Samuel, “Personalism, 
Community...”, cit.; y Moyn, Samuel, “Jacques Maritain...”, cit. Puede verse también Waltz, 
Susan, “Reclaiming and rebuilding the History of  the Universal Declaration of  Human 
Rights”, Third World Quarterly, vol. 23, núm. 3, 2002, pp. 437-448.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



106 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

concretos de los actores políticos y de los diplomáticos en la redacción de un 
documento como la Declaración.

Como se ha dicho, Maritain situó el problema práctico y político del 
nuevo orden mundial que emerge de la tragedia de la guerra, en el contexto 
de una crisis más profunda: la falta de sensibilidad moral para percibir la 
dignidad de la persona y de su manifestación en la encrucijada de las distin-
tas tradiciones culturales.

2. La importancia de su aportación intelectual

El esfuerzo por lograr acuerdos prácticos formaba parte del proceso de 
despertar de la conciencia y de la maduración de una cultura. El filósofo 
francés tuvo el acierto de conectar el problema práctico existente con la vi-
sión ética y cultural de su época; un vínculo que, con mucha probabilidad, 
animaría los esfuerzos concretos de los diplomáticos involucrados en la re-
dacción del documento.289

Es en ese entorno en el que se puede valorar la relación de algunos dele-
gados que intervinieron en la configuración de la DUDH, con Maritain o su 
pensamiento. Conviene recordar que sus ideas serían, para los redactores, 
como una tercera vía. En efecto, por un lado, se encontraban con afirma-
ciones como la efectuada en “Statement…” —de la American Anthropolo-
gical Association—, que veía imposible un proyecto como la DUDH.

Por otro lado, se topaban con la postura de Huxley, quien había suge-
rido una doctrina específica en la que se podrían apoyar las bases de un 
proyecto análogo al de la Declaración —un evolucionismo humanista—. 
Por el contrario, Maritain, sin renunciar a ofrecer una fundamentación ius-
filosófica, reconocía la existencia de los desacuerdos y, al mismo tiempo, 
respaldaba la elaboración de la DUDH. Sólo una postura así, sostenida por 
un filósofo de la talla de Maritain, habría sido capaz de abrir una puerta al 
acuerdo sobre verdades prácticas.290

289		 Sobre este tipo de relación puede verse Glendon, Mary Ann, The Forum and the Tower: 
How Scholars and Politicians have imagined the World, from Plato to Eleanor Roosevelt, Oxford, Oxford 
University Press, 2011.

290		 Una reacción similar se había producido en la sede de la UNESCO: “Roger Seydoux 
recuerda que las 37 delegaciones [en la Conferencia de la Ciudad de México] se aglutinaron 
en torno a la explicación de Maritain sobre el consenso respecto a los contenidos, sin nece-
sidad de adoptar una justificación sobre los motivos de dicho acuerdo […] Maritain explicó 
que las convicciones prácticas compartidas permitían a las personas de buena voluntad llegar 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



107UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

En efecto, un diplomático no es diferente de una persona común, que 
podría comprender y aceptar su deber de llevar a la práctica esas obligacio-
nes, sin partir de un consenso sobre la fundamentación de dichos deberes, 
porque en ellos también estarían presentes esos vestigios de la ley natural. 
Maritain esperaba que, en la medida en que se experimentaran esos bienes 
fundamentales, se refinaría la capacidad para seguir y comprender los prin-
cipios de la ley natural.291

Análogamente, los redactores también esperaban que la Declaración 
fuera un “ideal común” que despertara un compromiso a favor de la dig-
nidad de la persona. No es de extrañar que el argumento del francés fuera 
recibido con beneplácito por los delegados.

3. La relación personal de Maritain con algunos redactores nucleares

A. Eleanor Roosevelt y René Cassin

Ahora bien, entre los redactores de la Declaración y Maritain, las inte-
racciones son muy variadas y su relación intelectual se dio a distintos nive-
les. Por ejemplo, puede verse que Eleanor Roosevelt, al explicar a un grupo 
de estadounidenses por qué no había referencias a Dios en el documento, 
sostuvo un argumento parecido al de Maritain:

Quizá una de las cosas que aprendimos fue que en un documento internacio-
nal, intentas encontrar las palabras que puedan ser aceptadas por el mayor 
número de personas. No se trata de elegir los términos perfectos, sino las que 
sean significativas para la mayoría de las personas, […] sin importar cuáles 
fueran sus antecedentes intelectuales o sus creencias. […] Ahora bien, estoy 
 

a acuerdos en materias de fondo, como puede ser la adopción de la DUDH. Sin afirmarlo 
directamente en su discurso, Maritain se dio cuenta de que la persona común podía com-
prender racionalmente el contenido propio del convenio, gracias a la manifestación opera-
tiva de los principios de la ley natural: dado que la naturaleza humana se inclina a partir 
de la experiencia [y ésta se conoce por connaturalidad]. Las justificaciones filosóficas, o las 
explicaciones racionales sobre esas prácticas fundamentales, vienen en un segundo momen-
to; y ahí es donde comienza la división” (McCauliff, Catherine, “Cognition and Consensus 
in the Natural Law Tradition and in Neuroscience: Jacques Maritain and the Universal 
Declaration of  Human Rights”, Villanova Law Review, Villanova University, vol. 54, núm. 3, 
2009, pp. 435, 472).

291		 Cfr. ibidem p. 473.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



108 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

convencida de que nacemos libres e iguales en dignidad y derechos porque 
hay un Creador divino, y en el hombre existe esa imagen divina. Pero ha-
bía otras personas en los debates que preferían que lo expresáramos de una 
forma en que ellos pudieran aceptarlas desde su particular modo de pensar. 
Finalmente, el texto se aprobó dado que […] por así decirlo, dejaba espacio 
para que cada uno le diera, en este sentido, su propia interpretación.292

Además, se sabe que Eleanor Roosevelt intercedió ante su marido en 
alguna ocasión para agilizar los trámites migratorios de algunos franceses, 
con la intención de que recibieran cuanto antes el estatuto de refugiados. 
Acción especialmente destinada para aquellos opositores al fascismo desde 
el mundo intelectual. Uno de ellos fue Jacques Maritain.293

Con René Cassin, Maritain mantuvo una relación más estrecha. Cassin 
formaba parte del Gobierno de la Francia Libre fundada por Charles De 
Gaulle. En 1941 se crearon comisiones para estudiar los problemas de la 
reconstrucción de su país para cuando terminara la guerra. Cassin presidía 
la que trabajaría sobre los problemas jurídicos e intelectuales de la Francia 
de la posguerra. Uno de ellos era la reforma del Estado y los derechos hu-
manos.294 Durante la elaboración de esos trabajos, los miembros de Francia 
Libre comprendieron que la restauración de su país requería, no sólo de una 

292		 Roosevelt, Eleanor, “Making Human Rights come Alive. Speech To Pi Lambda 
Theta, Columbia University, March 30, 1949”, Gift of  Speeches, 1949; disponible en http://
gos.sbc.edu/r/eleanor1.html. Sobre la influencia en la Declaración de la doctrina del new deal: 
Borgwardt, Elizabeth, A New Deal for the World: America’s Vision for Human Rights, Cambridge, 
Massachusetts, Belknap Press, 2005.

293		 Wiesen Cook, Blanche, Eleanor Roosevelt, vol. 3: The War Years and After: 1939-1962, 
Nueva York, Random House, 2016.

294		 Un recuento sobre la revitalización de los derechos humanos, como categoría política 
y jurídica eficaz en el siglo XX, movimiento intelectual en el que Maritain y Cassin estaban 
involucrados, puede verse en Burgers, Jan Herman, op. cit. Ahí se hace notar que en el In-
forme UNESCO aparecen algunos intelectuales que también habían colaborado en el texto 
Freedom: Its Meaning, editado por Ruth Nanda Anshen en 1940, como Benedetto Croce, 
Harold Laski y Jacques Maritain. Aunque el libro se centra en la libertad, la fórmula “dere-
chos humanos” aparece muy rara vez y de forma accesoria. Maritain la usa para contrastar 
una noción de ciudadanía que incluía los derechos humanos frente a una idea de comunidad 
constituida por individuos alienados. El resto de sus colegas del Informe UNESCO no se 
referían a los derechos humanos. Incluso Cassin, antes de la guerra, no utilizaba el concepto 
“derechos humanos” como pilar central para describir su lucha contra el totalitarismo (cfr. 
ibidem, pp. 461 y 462).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



109UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

nueva disposición administrativa, sino de una reedificación moral,295 cimen-
tada en los derechos humanos.296

Con motivo de ese estudio, Paul Maisonneuve, secretario de la Comi-
sión, sugirió consultar a franceses en el exilio en Estados Unidos. Para él, en 
ese país, desde hacía tiempo se discutían los derechos humanos como una 
respuesta a las causas de la guerra y sus consecuencias. Ellos les ayudarían 
a redactar un documento similar a la Declaración de 1789, pero adecuada a 
su momento histórico. Maritain fue contactado por el equipo de Cassin.297 
El texto que publicaron en 1943 incluye un resumen de los documentos en 
los que se inspiraron para su realización. Los derechos del hombre, editado un 
año antes, aparece referido en ese informe, y el equipo de Maisonneuve 
reconoce haberse inspirado en el trabajo del profesor de Notre Dame.298 
Cassin —aunque personalmente sostenía una teoría iusnaturalista de corte 
kantiano—299 conocía el libro de su compatriota sobre derechos humanos:

295		 En una carta del 21 de noviembre de 1941, Maritain escribe a De Gaulle: “Es en el 
pueblo francés, en los jóvenes y saludables elementos de una burguesía que ha experimen-
tado la terrible bancarrota como clase, donde residen todas nuestras esperanzas temporales 
[…] Sería un propósito destinado al fracaso, proponer un retorno al régimen anterior a la 
guerra; pero sería no menos evidente que sería tonto renunciar a las victorias y esperanzas 
del ideal democrático […] Necesitamos un nuevo lenguaje […] una nueva Declaración de 
los derechos del hombre, la esperanza de una nueva República […] Una promesa de ese es-
tilo, podría […] revitalizar a nuestro pueblo y ayudarle a recuperar sus energías y virtudes”, 
citado en Hellman, John, “World War II and the Anti-democratic Impulse in Catholicism”, 
en Redpath, Peter (ed.), From Twilight to Dawn: The Cultural Vision of  Jacques Maritain, Indiana, 
University of  Notre Dame Press, 1990, p. 103.

296		 El trabajo de Simone Weil, Echar raíces, se escribió como parte del informe sobre la 
reconstrucción de Francia. Ahí se plantea a la persona y a su comunidad como núcleos de 
la reconstrucción del país (cfr. Weil, Simone, Echar raíces, trad. de Juan Carlos González Pont 
y Juan Ramón Capella, Madrid, Trotta, 1996).

297		 Además, se conservan algunas cartas y comunicaciones entre Maritain y Cassin, refe-
ridas a la Escuela Libre de Estudios Avanzados datadas en 1942 y 1943 (Maritain, Jacques, 
“Letter from Jacques Maritain to René Cassin, june 16th, 1942”, Papers of  Jacques Maritain, 
caja 17, folder 1, y “Letter from Jacques Maritain to René Cassin, july 1st, 1943”, Papers of  
Jacques Maritain, caja 18, folder 9, South Bend, University of  Notre Dame, Jacques Maritain 
Center).

298		 También aparece la propuesta del American Law Institute, el futuro borrador pa-
nameño. Las referencias a esta etapa de la vida de Cassin, se encuentran en Winter, Jay 
y Prost, Antoine, René Cassin and Human Rights. From the Great War to the Universal Declaration, 
Nueva York, Cambridge University Press, 2013, pp. 159-164. Ahí mismo pueden verse, con 
más detalle, las contribuciones personales de Cassin al proceso de redacción y los orígenes 
de su pensamiento. Además, puede consultarse, Agi, Marc, René Cassin: Fantassin de Droits de 
l’Homme, París, Plon, 1979; Cassin, René, La Pensée et l’Action, cit., p. 14.

299		 En principio, las preocupaciones de Cassin eran más jurídico-políticas que filosófi-
cas. La guerra recién terminada hizo evidente que el poder absoluto de los Estados, que se 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



110 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

En el trascurso de nuestros trabajos [de 1943], naturalmente nos inspiramos 
en las Declaraciones de 1789 y del 1793 […] También nos aprovechamos de 
las principales Declaraciones extranjeras como por ejemplo en el Bill of  Rights 
y la Constitución de la República Soviética. Tuvimos presente también la 
Carta del Atlántico, las Cuatro Libertades expuestas por el presidente Roosevelt. 
Llamaron nuestra atención los discursos del Presidente Benes. No pasamos 
de largo, además, las Declaraciones de H. G. Wells de 1940 y las sugerencias de 
J. Maritain de 1942.300

B. John Humphrey y Carlos Rómulo

Por su parte, antes de incorporarse a la Secretaría de la ONU, el cana-
diense John Humphrey había publicado una serie de trabajos académicos 
sobre las bases y fundamentos del derecho internacional público. En esos 
artículos se muestra como un profesor insatisfecho con la respuesta de Kel-
sen sobre la justificación del derecho, en general, y del derecho internacio-

protegía en nombre del principio de soberanía, debía ser contrarrestado con la defensa de 
la persona y su dignidad. Si bien es cierto que Cassin acudía a fuentes ilustradas, se daba 
cuenta de que no era la ciudadanía nacional, sino la pertenencia a la misma humanidad, la 
que habría de orientar a la nueva Declaración (cfr. Davidson, Alastair, The Immutable Laws 
of  Mankind. The Struggle for Universal Human Rights, Melbourne, Springer, 2012, pp. 455 y ss).

300		 Cassin, René, “Nota del 14 de agosto de 1943”, Cassin Fond, caja 382, folder 68, Ar-
chives Nationales, París, citado en Davidson, Alastair, op. cit., p. 458. Moyn también concluye 
que a Cassin no le interesaban las discusiones filosóficas, pero que de la lectura de sus inter-
venciones y trabajos se percibe una similitud con el pensamiento neokantiano, tal y como era 
frecuente entre los judíos internacionalistas de la Tercera República (cfr. Moyn, Samuel, The 
Last Utopia..., cit., p. 256, nota al pie 37). Esto no impide que mostrara respeto y deferencia 
hacia el catolicismo y su pensamiento. De hecho Cassin escribió que en el otoño de 1948, 
durante los debates de otoño de 1948 en la Tercera Comisión de la Asamblea General, 
“recibí el aliento cercano de parte del Nuncio papal, Roncalli”, quien diez años después se 
convertiría en Juan XXIII (cfr. Cassin, René, “Vatican II et la Protection de la Personne”, en 
Benelli, Giovanni (ed.), Rencontre des Cultures à l’UNESCO. Sous le Signe du Concile Oecuménique 
Vatican II, Tours, Mame, 1966, p. 33). En otros trabajos reconoce puntos de contacto tanto 
entre su pensamiento con la Doctrina Social de la Iglesia y los diez mandamientos (cfr. Cassin, 
René, “From the Ten Commandments to the Rights of  Man”, en Shomham, Giora (ed.), 
Of  Law and Man: Essays in Honor of  Haim H. Cohn, Tel-Aviv, Sabra Books, 1971, pp. 13-26). 
Asimismo, admite las similitudes entre la DUDH, los antecitados textos y la Gaudium et Spes, 
especialmente en la centralidad de la dignidad de las persona (cfr. Cassin, René, “Vatican II 
et la Protection...”, cit.); la universalidad de los derechos humanos y la capacidad común —a 
través de la dignidad— de entendimiento mutuo entre los seres humanos (cfr. Cassin, René, 
La Pensée et l’Action, cit., pp. 103-118). Sobre el republicanismo francés, como movimiento cul-
tural, y su aportación a DUDH, puede verse Winter, Jay, Dreams of  Peace and Freedom: Utopian 
Moments in the Twentieth Century, New Haven, Yale University Press, 2006, p. 119.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



111UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

nal, en particular.301 Había dos ideas en el austriaco que no lo convencían 
del todo: su interpretación del derecho como una experiencia aislada del 
resto de ámbitos de la vida humana; y su tendencia a reducir el derecho in-
ternacional a la voluntad de los Estados. Estos presupuestos, pensaba Hum-
phrey, lo incapacitaban para describir un derecho centrado en la persona.302

En The Parent Anarchy, Humphrey sugiere que una organización como 
la ONU se fundó a partir de Estados que manifiestan una voluntad de tipo 
contractual como sujetos de obligación internacional. Pero, para que ese 
organismo internacional fuera eficaz, debería no solamente agrupar Esta-
dos, considerados como tales, ni tampoco sólo reducirse a las relaciones que 
establecen entre sí. Principalmente, debía implicar a las personas concretas, 
apelando a unas leyes comunes y universales que substituyeran dos extre-
mos inadecuados para los tiempos en que vivían: el derecho internacional 
de Grocio y el positivismo jurídico de Kelsen.303

Cuando Humphrey abandonó las aulas para incorporarse a las Nacio-
nes Unidas, llevaba consigo estas inquietudes académicas, unidas a algunas 
más personales. Durante sus estudios universitarios desatendió su fe religio-
sa, pero reemprendió la búsqueda del sentido último de la vida, al leer Sartor 
Resartus de Thomas Carlyle.304 Compartía con el cristianismo la crítica al 
cientificismo que pretende conseguir el desarrollo humano y social, sólo a 

301		 Tras la aprobación de la Declaración, Humphrey publicó una crítica a una obra de 
Kelsen en la que mantiene su postura (cfr. Humphrey, John P., “The Law of  the United Na-
tions”, Canadian Bar Review, vol. 29, 1951, pp. 805 y ss.)

302		 Cfr. Humphrey, John P., “On the Foundations of  International Law”, American Journal 
of  International Law, vol. 39, 1945, pp. 231-243; Humphrey, John, P., “On the Definition and 
Nature of  Laws”, Modern Law Review, vol. 8, núm. 4, 1945, pp. 194-203; Humphrey, John P., 
“Dumbarton Oaks at San Francisco”, Canadian Forum, vol. 25, 1945; Humphrey, John P., “The 
Parent of  Anarchy”, International Journal, vol. 1, 1946, pp. 11-21; Humphrey, John P., 
“The Theory of  the Separation of  Functions”, University of  Toronto Law Journal, vol. 6, núm. 
2, 1946, pp. 331-360; Humphrey, John P., “International Protection of  Human Rights”, 
American Academy of  Political and Social Science Annals, vol. 225, 1948, pp. 15-21.

303		 Según Humphrey, para Grocio existía una ley “distinta a la que regía en cada Estado. 
Era una ley que emanaba no de un superior político, sino en parte de los preceptos de la ley 
natural —que se pensaban como exigencias universales fundadas tanto desde una fuente di-
vina, como desde su razonabilidad intrínseca—, y parcialmente originadas por los acuerdos 
y prácticas acostumbradas por los Estados [se refiere al derecho de gentes]. Más adelante 
cuando la fe en su existencia y el carácter obligatorio de la ley natural dejó de aplicarse, las 
fuentes del derecho internacional se limitaron a las costumbres y tratados internacionales” 
(Humphrey, John P., “The Parent of  Anarchy”, cit., p. 13).

304		 Humphrey, John P., My Great Adventure. Unpublished Autobiographical Manuscript, John 
Humphrey Fond, McGill University Archives 4127/26/532-535, capítulo 2, citado en Curle, 
Clinton Timothy, Humanité: John Humphrey’s Alternative Account of  Human Rights, Toronto, Uni-
versity of  Toronto Press, 2007, p. 39.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



112 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

través del progreso técnico, sin un horizonte moral que lo acompañe. Pero 
su acuerdo con la ética cristiana no pasaba de ahí; tampoco le parecía con-
vincente la invocación a una ley natural, y era especialmente crítico con el 
catolicismo.305 Humphrey encontró en Bergson,306 a quien empezó a leer 
cinco días antes de la aprobación de la Declaración, el soporte intelectual 
para resolver sus dudas sobre los fundamentos de un orden jurídico inter-
nacional edificado a partir de un renacimiento moral:307 escribió que Las dos 
fuentes de la moral y de la religión de Henri Bergson, “quizá sea uno de los libros 
más importantes que he leído”.308 Por todo ello, Curle opina que al cana-

305		 El 8 de septiembre de 1948 escuchó un sermón en una misa católica en la que el sa-
cerdote afirmó que existe “algo que hemos llamado ética cristiana […] sin la cual la vida es 
mezquina y egoísta. Esto es así, principalmente, porque hemos puesto nuestra fe en los logros 
de la ciencia, el hombre se ha alejado de esta ética [cristiana] lo que lo ha llevado a este 
desastre. Creo profundamente que esto es verdad. Con toda seguridad el mundo que puede 
construir eficazmente una bomba atómica, pero es incapaz de hacer funcionar a la ONU, 
está en bancarrota moral. Y esta quiebra moral es la razón por la cual somos incapaces de 
organizar la paz. Alguna vez pensé que el socialismo cubriría este vacío; pero ahora a pesar 
de que sigo siendo socialista, sé que no será así. El socialismo es una técnica y nada más. Lo 
que necesitamos es algo como la moral cristiana sin todas sus tonterías” (Humphrey, John P., 
On the Edge of  Greatness..., cit., p. 39). Su desdén hacia el catolicismo aparece en otros registros 
de su diario. El 20 de noviembre escribió: “Me desagrada […] la campaña de la Iglesia Ca-
tólica por incorporar una filosofía específica a la Declaración” (ibidem, p. 81). Más adelante 
se lee: “Son dos grupos de interés los que han presionado con más fuerza para influir en la 
Declaración, a saber, la Iglesia Católica y el partido Comunista. ¡Aquélla ha tenido más éxito 
que ésta!” (ibidem, p. 83). En 1951, mientras visitaba una catedral en España, presenció una 
celebración litúrgica de la que opinó: “Nunca había oído tales galimatías y alharacas. La 
escena era impresionante siempre que no me preguntaran qué significaba. España, obvia-
mente, padece dos pesos terribles, ambos improductivos: la Iglesia y el ejército” (ibidem, vol. 2, 
p. 268).

306		 Cfr. ibidem, pp. 44-51.
307		 “Una lectura detallada de los diarios y artículos académicos de Humphrey no deja 

lugar a dudas sobre este punto. Los derechos humanos, desde el punto de vista de Humphrey, 
representan la afirmación de la dignidad de la persona basada en la singular capacidad hu-
mana para relacionarse con lo divino. De esta forma, captamos una especie de ley natural, 
no construida a partir de una esencia humana metafísica. Más bien, se configura como un 
proceso dinámico, que nace de la experiencia de la realidad y de su traducción a reglas, 
leyes y hábitos. En otras palabras, los fundamentos de los derechos humanos se encuentran 
en esa tensión dialéctica entre la acción universal [las fuentes estáticas] y particular [fuentes 
dinámicas] en interacción recíproca. De acuerdo con la lectura que Humphrey hace de 
Bergson, podemos comprender el proyecto contemporáneo de los derechos humanos como 
una intención. Naturalmente, existe una traducción de esa intención a conceptos y catego-
rías, de las cuales la Declaración es la primera. Pero esa traducción debe entenderse como 
aproximaciones a la intuición que las origina desde el polvo de la tierra y les sopla un aliento 
de vida” (Curle, Clinton Timothy, op. cit., p. 151).

308		 Humphrey, John P., On the Edge of  Greatness..., cit., p. 96.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



113UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

diense le resultaría difícil aceptar unas ideas como las de Malik o Maritain, 
“debido a la carga de metafísica especulativa que existe tras ellas, que Hum-
phrey sentía inapropiadas para un contexto legal y pluralista”.309

Además, era de la opinión de que el debate filosófico tendía a olvidar 
al ser humano en lo particular, no sólo por el grado de generalidad de sus 
fórmulas, sino también, porque en nombre de una ideología que abstraía la 
idea de nación, alejándose del hombre individual, justificaba la supremacía 
del Estado. Por eso, tendía a rechazar los contenidos y discusiones que sólo 
referían a cuestiones filosóficas, que tanto eran del interés de Charles Malik. 
Puede verse, por ejemplo, su reacción a las aportaciones de Cassin incor-
poradas a su borrador, durante la primera sesión del Comité Redactor:310

Otros artículos que enunciaban principios, que eran más filosóficos que lega-
les, no se habían incluido en el borrador de la Secretaría [el suyo], pues había 
evitado sentencias que no enunciaran derechos justiciables [como el artículo 
1…] Pero el mayor daño se produjo por la incorporación innecesaria de con-
ceptos filosóficos, que ocasionó controversias superfluas y debates estériles. Su 
presencia daba pie a estos desacuerdos […] Una semilla de controversia fue el 
artículo ya mencionado, que Cassin había sembrado en el Comité Redactor 
de la Comisión de Derechos Humanos […] El debate más controvertido fue 
sobre si el artículo debía contener o no alguna referencia a la deidad. Gracias 
a esta discusión se borraron las palabras “por naturaleza”.311

Por todo ello, es posible concluir que la eventual influencia de Maritain 
sobre Humphrey, para incorporar una concepción iusfilosófica en la Decla-
ración, es más bien limitada o casi nula.

Por su parte, otro de los miembros de la Comisión de Derechos Hu-
manos, el filipino Carlos Rómulo, compartía la visión de los demócratas 
cristianos. Para él, la referencia a la dignidad como fundamento de los dere-
chos humanos que se incorporó, tanto en la Carta de la ONU, como en la 
DUDH, no se podía comprender sin la alusión cristiana a la fraternidad de 
todos los hombres a los ojos de Dios: “cada uno merecedor de su justicia y 

309		 Curle, Clinton Timothy, op. cit., p. 42.
310		 Curle califica las ideas de Cassin como kantianas e ilustradas. Humphrey sabía que 

con esos presupuestos filosóficos no se explicaban adecuadamente los derechos humanos en 
el nuevo contexto global de la posguerra. Aun así, le reconoce al francés —así como a Chang 
y eventualmente a Malik— un papel fundamental en la transformación de los debates en ar-
tículos y propuestas de fórmulas para incorporar a la Declaración (cfr. ibidem, pp. 161 y 162).

311		 Humphrey, John P., “The Universal Declaration of  Human Rights: Its History, Impact 
and Juridical Character”, en Ramcharan, Bertrand (ed.), Human Rights: Thirty Years after the 
Universal Declaration, La Haya, Martinus Nijhoff, 1979, pp. 25-27.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



114 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

depositario de su amor”;312 una afirmación en la que se enraizaba toda pre-
tensión de igualdad entre personas y naciones. Pero Rómulo es consciente 
de que la influencia cristiana, implícita en la DUDH, tradujo estas preten-
siones en fórmulas no teológicas:

la lección más importante que el trabajo en la ONU ha puesto de manifiesto, 
es caer en la cuenta de que no podemos aspirar a una paz mundial duradera 
si no se establece un sistema de ley justa universalmente aceptada y aplicada. 
Por ley justa, entiendo una ley basada en la razón, en consonancia con los re-
querimientos esenciales de la naturaleza humana, y que se derive, en último 
término, de la fuente de toda autoridad, Dios mismo […] Sin lugar a dudas, 
podemos percibir en esta toma de conciencia de la unidad básica e inexcusa-
ble de la humanidad, en la irrevocable e inherente interrelación entre hom-
bres y naciones, una reflexión del concepto cristiano de fraternidad humana, 
una imagen que reconoce, a través de un cristal obscuro e imperfecto, al 
Cuerpo Místico (de Cristo).313

Difícilmente Rómulo habría formulado por sí mismo una explicación 
filosófica de sus convicciones teológicas, si no hubiera tomado de Maritain 
ese lenguaje y esas categorías, aunque carece de la profundidad filosófica, 
matices y avances de la visión mariteniana de la ley natural. Al leer la idea 
de ley natural de Rómulo el lector se queda con la impresión de que no se 
enriqueció de las ideas del filósofo francés.

C. Los delegados latinoamericanos

El chileno Hernán Santa Cruz, también miembro del grupo nuclear de 
redactores, no hace referencia al informe de la UNESCO en su autobio-
grafía, ni menciona directamente a Maritain. Sin embargo, él reconoce que 
a finales de la década de los años treinta, “me tocó conocer y trabar amis-
tad, que después se tornó muy estrecha, con dirigentes de la Democracia 
Cristiana […],314 personalidades preclaras en la política de mi país”.315 En 
el mismo texto, relaciona el movimiento de los derechos humanos con los 

312		 Rómulo, Carlos, “Natural Law and International Law”, en Barrett, Edward (ed.), 
Natural Law Institute Proceedings, South Bend, University of  Notre Dame, 1959, vol. 3, p. 121.

313		 Ibidem, pp. 119-127.
314		 Sobre este movimiento político intelectual en la región y su relación con Maritain, 

puede verse Amoroso Lima, Alceu, “Maritain y América Latina”, en Gilson, Étienne (ed.), 
Jacques Maritain: su obra filosófica, Buenos Aires, Desclée de Brouwer, 1950, pp. 31-37.

315		 Santa Cruz, Hernán, op. cit., p. 41.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



115UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

documentos sociales de la Iglesia, incluso reconoce en un discurso de Juan 
Pablo II ante la ONU, en 1978, una interpretación válida del significado de 
la Declaración.316 De ahí que no sea muy arriesgado suponer que conocía 
el pensamiento del filósofo francés, y que, al redactar el documento, pudo 
transmitir la influencia de él.

Para el caso del resto de los delegados latinoamericanos, se tendría que 
estudiar la biografía de cada uno de ellos. Así, se podría mostrar el even-
tual ascendiente intelectual de Maritain en su forma de pensar, así como 
los conceptos y términos, por él influidos, que intentarían incorporar a la 
Declaración. Por otro lado, como han mostrado Glendon, Carozza y Gros, 
para cuando se redactó la Declaración, la idea latinoamericana de derechos 
humanos había mezclado presupuestos clásicos racionalistas, la herencia 
del respeto a la persona del debate indiano de los siglos XVI-XVII, algunas 
reivindicaciones sociales de las revoluciones marxistas, y varias experiencias 
y argumentos de la doctrina social de la Iglesia.317 Esta última, como se ha 
referido, se había acercado al lenguaje de derechos, y los había utilizado con 
más frecuencia desde Pío XI, en parte gracias a Maritain.318

Así, por ejemplo, el brasileño que participó en los debates de otoño de 
1948 de la Tercera Comisión, Austregésilo de Athayde, fue miembro de la 
Academia Brasileña de Letras, adscrito a ella de 1951 hasta 1994. Maritain, 
por su parte, también perteneció a ese organismo como socio, desde 1942 
hasta 1973. Es muy probable que el brasileño hubiera leído al francés antes 
de ser delegado de su país ante la ONU.319

316		 “Difícil es encontrar una opinión más autorizada y más profunda del valor universal 
de la DUDH” (cfr. ibidem, p. 209). El discurso al que se refiere es Juan Pablo II, “Mensaje 
del Santo Padre Juan Pablo II a la Organización de las Naciones Unidas (2 de diciembre de 
1978)”, Ciudad del Vaticano, 1978; disponible en http://w2.vatican.va/content/john-paulii/es/
speeches/1978/documents/hf_jpi_spe_19781202_segretario-onu.html. Sus simpatías hacia el catoli-
cismo son patentes. Por ejemplo, en una de las descripciones que hizo del carácter de Malik 
escribió: “Se dice que él convirtió al catolicismo a dos hijos de John Foster Dulles, quien, 
además de internacionalista, era activo miembro de la Iglesia Presbiteriana” (Santa Cruz, 
Hernán, op. cit., p. 101).

317		 Cfr. Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., pp. 338 y ss.; Carozza, Paolo, “From 
Conquest to Constitutions: Retrieving a Latin American Tradition of  the idea of  Human 
Rights”, Human Rights Quarterly, vol. 25, núm. 2, 2003; Gros Espinell, Héctor, “The Evolving 
Concept...”, cit.

318		 Cfr. Stibora, Carrie Rose, op. cit., pp. 43-55.
319		 En el discurso de recepción a dicha académica, Múcio Leão le reconoció a De Athayde 

el esfuerzo por referirse a Dios en la fórmula del artículo 1: “Este documento, que estaba 
destinado a convertirse en el Evangelio sobre el que nacía una nueva humanidad, en su pór-
tico afirmaba que por naturaleza el hombre era un ser dotado de razón y conciencia. Esto 
equivalía a proclamar un principio filosófico. Embajador de un país en cuya Constitución 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



116 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

Por su parte, un miembro de la delegación mexicana, que aparece con 
frecuencia en los debates, Pedro de Alba, era un humanista de corte mar-
xista, cercano al Gobierno revolucionario y simpatizante de la República 
española. Fue miembro del cuerpo diplomático de este país y había sido 
embajador del mismo ante Chile antes de volver a Ginebra, en 1948. Ahí 
se incorporó a la delegación mexicana que trabajaba en los organismos in-
ternacionales con sede en esa ciudad —como la UNESCO—.320 Probable-
mente no simpatizaba con el pensamiento de Maritain, si es que lo conocía.

D. El paralelismo intelectual entre Maritain y algunos elementos 
de la Declaración Universal de Derechos Humanos

En general, más allá del ascendiente intelectual de Maritain en la 
articulación de unas inquietudes expresadas en el lenguaje de derechos; y 
en particular, su intervención en el proyecto intelectual de la UNESCO, 
y lo que en la práctica pudo —o no— roturar un camino de confianza a 
favor de un proyecto práctico común que parte de premisas filosóficas dis-
tintas; no parece, hasta ahora, que haya existido una influencia directa de 
este filósofo francés en la incorporación de una concepción iusfilosófica en 
la DUDH.

Sin embargo, una lectura de la Declaración permite entrever un cierto 
paralelismo entre el pensamiento del francés y el texto de la DUDH. An-
drew Woodcock recuerda que, para Maritain, la distinción básica entre es-
cuelas iusfilosóficas consistía en la aceptación o no de unas exigencias implí-

se inscribe el nombre de Dios, percibiste el propósito frío y racional que se pretendía para la 
Declaración. Por lo tanto, decidiste presionar a favor de otra filosofía. Tu razonamiento era 
que si la Declaración debía fundamentarse en un principio filosófico, al menos tendría que 
corresponder a las aspiraciones de la mayoría de los pueblos ahí representados. Entonces 
presentó su propuesta, según la cual, el artículo debía decir: ‘El hombre es un ser creado a 
imagen y semejanza de Dios’ […] Fueron tales las dificultades que esta sugerencia generó, 
que los delegados […] se vieron forzados a negociar una fórmula de compromiso: entre el 
grupo de racionalistas que buscaban afirmar sólo ‘por naturaleza’, y el otro extremo, el dele-
gado de Brasil que esperaba introducir ‘por Dios’. Aceptaste la conciliación” (Leão, Múcio, 
“Discurso de recepción en la Academia Brasileña de Austregésilo de Athayde”, Academia 
Brasileña de la Lengua, 1951; disponible en http://www.academia.org.br/abl/cgi/cgilua.exe/sys/
start.htm%3Fsid%3D137discurso-de-recepcao).

320		 Cfr. Martínez Arroyo, Araceli y Menéndez Menéndez, Libertad, “Pedro de Alba. Edu-
cador, político y diplomático”, en Menéndez Menéndez, Libertad y Díaz Zermeño, Héctor 
(eds.), Los primeros cinco directores de la Facultad de Filosofía y Letras. 1924-1933, Ciudad de Méxi-
co, UNAM, Facultad de Filosofía y Letras, 2007, pp. 131-238.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



117UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

citas en el modo de ser humano, anteriores a la sociedad, de las que surgen 
los derechos humanos.321

A partir de ellas, se justifican unos deberes implícitos propios a su condi-
ción. Los que no aceptan estas exigencias naturales sostienen que, cultural-
mente, en una sociedad, se asigna un valor fundamental a lo que sólo es una 
práctica de la que se puede disponer. Para lograr un acuerdo entre ambas 
escuelas, unos deben aceptar que el conocimiento de esa ley fundamental 
es un proceso cultural, de maduración de la conciencia moral, sujeto a las 
condiciones históricas y a las dificultades y variaciones que esto implica. Los 
otros, que también existe un núcleo indisponible que, no sólo condiciona, 
sino que origina la sociedad misma.322

Pues bien, tras exponer brevemente el pensamiento de Maritain y la 
tradición de la ley natural, Woodcock concluye que en la Declaración son 
observables los elementos básicos de esta tradición, y sitúa al filósofo francés 
como uno de los principales exponentes de la misma, en el momento de la 
redacción del documento. Estos componentes son el reconocimiento de una 
capacidad racional esencial para captar las exigencias propias de la condi-
ción humana; la relación fundamental entre persona, comunidad y los dere-
chos humanos, a través de los deberes que hacen eficaz esa interacción; y la 
descripción de los bienes básicos y su modo de afinarse hacia la normalidad 
de su funcionamiento.

El primer párrafo del Preámbulo, y los artículos 1, 2, 28 y 29 sintetizan 
los primeros dos elementos.323 El resto de numerales del cuerpo del docu-

321		 Woodcock, Andrew, op. cit.
322		 Cfr. Maritain, Jacques, “Introducción”, cit., pp. 18 y 19.
323		 “1o. Preámbulo: Considerando que la libertad, la justicia y la paz en el mundo tienen 

por base el reconocimiento de la dignidad intrínseca y de los derechos iguales e inalienables 
de todos los miembros de la familia humana [...] Artículo 1: Todos los seres humanos nacen 
libres e iguales en dignidad y derechos y, dotados como están de razón y conciencia, deben 
comportarse fraternalmente los unos con los otros. Artículo 2: Toda persona tiene todos los 
derechos y libertades proclamados en esta Declaración, sin distinción alguna de raza, color, 
sexo, idioma, religión, opinión política o de cualquier otra índole, origen nacional o social, 
posición económica, nacimiento o cualquier otra condición. Además, no se hará distinción 
alguna fundada en la condición política, jurídica o internacional del país o territorio de cuya 
jurisdicción dependa una persona, tanto si se trata de un país independiente, como de un 
territorio bajo administración fiduciaria, no autónomo o sometido a cualquier otra limita-
ción de soberanía […] Artículo 28: Toda persona tiene derecho a que se establezca un orden 
social e internacional en el que los derechos y libertades proclamados en esta Declaración se 
hagan plenamente efectivos. Artículo 29: (1) Toda persona tiene deberes respecto a la comu-
nidad, puesto que sólo en ella puede desarrollar libre y plenamente su personalidad. (2) En 
el ejercicio de sus derechos y en el disfrute de sus libertades, toda persona estará solamente 
sujeta a las limitaciones establecidas por la ley con el único fin de asegurar el reconocimiento 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



118 JACQUES MARITAIN: TEORÍA Y ACUERDOS...

mento se refieren a los bienes básicos exigidos para encauzar y honrar la 
existencia humana en cuanto tal, en su relación con los otros y en la edifica-
ción de la comunidad. En este sentido, vale la pena recordar que Maritain, 
en Los derechos del hombre, había ofrecido un listado de derechos de la persona, 
muy similar al que quedaría recogido en la DUDH.324

Para Woodcock, aunque en la Declaración podrían haber influido dis-
tintos tipos de iusnaturalismo, sólo el de Maritain ofrecía un argumento 
coherente en el que todas las piezas encajaban entre sí. Desde la relación 

y el respeto de los derechos y libertades de los demás, y de satisfacer las justas exigencias de 
la moral, del orden público y del bienestar general en una sociedad democrática. (3) Estos 
derechos y libertades no podrán, en ningún caso, ser ejercidos en oposición a los propósitos 
y principios de la ONU”.

324		 Los derechos de la persona, según Maritain son: “Derechos de la persona humana como tal. 
-Derecho a la existencia. -Derecho a la libertad de la persona o derecho de dirigir la propia 
vida como dueño de uno mismo y de los propios actos, responsable de éstos ante Dios y ante 
la ley de la ciudad. -Derecho a la búsqueda de la perfección de la vida eterna según el camino 
que la propia conciencia reconoce como la vía trazada por Dios. -Derecho de la Iglesia y de 
las demás familias religiosas al libre ejercicio de su actividad espiritual. -Derecho a seguir una 
propia vocación religiosa, libertad de las órdenes y de las agrupaciones religiosas. -Derecho 
a casarse según la propia elección y a fundar una familia, que posea también las libertades 
que le son propias. -Derecho de la sociedad familiar al respeto a su constitución, que está 
fundada sobre la ley natural, no sobre la ley del Estado, y que compromete fundamentalmen-
te la moralidad del ser humano. -Derecho a la integridad corporal. -Derecho de propiedad. 
-En definitiva, derecho de cada ser humano a ser tratado como una persona, no como una 
cosa. Derechos de la persona civil. -Derecho de cada persona a participar activamente en la vida 
política y, particularmente, derecho a un sufragio igual para todos. -Derecho del pueblo a 
establecer la Constitución del Estado y a decidir por sí mismo la forma de gobierno. -Dere-
cho de asociación, limitado solamente por las necesidades, reconocidas jurídicamente, del 
bien común y, particularmente, derecho a agruparse en un partido político o en una escuela 
política. -Derecho de libre investigación y de discusión (libertad de expresión). -Igualdad po-
lítica e igual derecho de cada ciudadano a su seguridad y a sus libertades en el Estado. -Igual 
derecho de cada uno a las garantías de un poder judicial independiente. -Igual accesibilidad 
a los empleos públicos y libre acceso a las diversas profesiones. Derechos de la persona social, y 
más particularmente de la persona obrera. -Derecho al trabajo y derecho de escoger libremente 
el propio trabajo. -Derecho de agruparse libremente en uniones profesionales y sindicatos. 
Derecho del trabajador a ser tratado socialmente como una persona adulta. -Derecho a las 
agrupaciones económicas (sindicatos y comunidades de trabajo) y de otras agrupaciones 
sociales a la libertad y a la autonomía. -Derecho a un salario justo, derecho al trabajo, y, allí 
donde un régimen societario sustituya al régimen de asalariados, derecho a la copropiedad y 
a la cogestión de la empresa, y al ‘título de trabajo’. -Derecho a la asistencia de la comunidad 
en la miseria y en el paro, en la enfermedad y en la ancianidad. -Derecho a tener parte, en 
forma gratuita y según las posibilidades de la comunidad, en los bienes elementales, mate-
riales y espirituales de la civilización” (Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. 
Cristianismo y democracia, cit., pp. 90-92). En la edición original de este texto, además de este 
catálogo, Maritain incorporó la Declaración de derechos del American Legal Institute, que 
después sería el borrador panameño.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



119UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

entre persona, familia, comunidad; hasta los problemas sobre la obediencia 
a la ley, la dignidad como fundamento de los derechos; el deber de contri-
buir al bien común y que éste fuera redistribuido entre las personas; el modo 
de conocer los derechos humanos; y la explicación de cómo, a pesar de esa 
naturaleza común, se encuentran múltiples e irreconciliables modos de 
argumentar teóricamente esas exigencias. Por todo ello, “considerando al 
documento como un todo, es claro que el texto, como unidad orgánica, re-
fleja substancialmente la obra de Maritain”.325

Aunque, a pesar de que Woodcock acertara en su conclusión —pienso 
que sí— una afirmación así, debe matizarse. El hecho de que el texto se 
conforme con el pensamiento de Maritain, no excluye que también pueda 
reconocerse en la DUDH, hasta cierto punto, la influencia de otras escuelas 
de fundamentación.

El filósofo francés sería el primero en decir que su propia explicación 
de los derechos humanos no excluye la posibilidad de que en la Declaración 
puedan reconocerse otras concepciones iusfilosóficas. Esto es así porque, 
para Maritain, existe la posibilidad de lograr acuerdos prácticos que mani-
fiesten los fines básicos de la existencia humana, como expresión de la ley 
natural —el modo en que se configura un razonamiento práctico— con 
independencia del fundamento teórico en que se apoye dicha explicación 
de la ley.

Aquí se sugiere ser muy específicos en los matices. Que exista parale-
lismo o correlación entre la DUDH y el pensamiento de Maritain, esto no 
implica “causalidad” del filósofo hacia el texto jurídico. Pero tampoco se 
puede decir que Maritain no haya participado —junto con otros muchos— 
a generar un ambiente apropiado para la redacción del documento.

Aun así, de entre todos los redactores, quien podría haber sido el vehícu-
lo por el que las tesis de Maritain pudieran incorporarse a la Declaración, 
quien pudo haber reconocido su presencia, su importancia o su necesidad, 
fue el libanés Charles Malik.

325		 Woodcock, Andrew, op. cit., p. 266.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



121

Capítulo tercero

CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

I. Introducción

Antes de referirse a la relación intelectual y personal entre Malik y Maritain, 
primero se presentará al libanés y su pensamiento. En ese contexto se mos-
trará la evidencia documental sobre la relación intelectual entre el libanés 
y el francés; para después señalar, si existe, un puente entre Maritain y la 
Declaración a través de Malik. Para eso se expondrá el proceso de gestación 
de aquellos artículos de los que el alumno de Heidegger fue su principal pro-
motor, constructor y defensor. A saber, los numerales que, sin su empeño, no 
tendrían la composición con la que ahora los conocemos.326

Los académicos Glenn Mitoma, Linde Lindkvist y Martin Woessner 
sostienen que para comprender las ideas de Malik, es esencial acercarse a 
su biografía. Ello se debe a que el andamiaje intelectual que defendía, su 
forma de pensar, nacía en su impulso por encontrar y dar respuestas cohe-
rentes a los problemas vitales de las personas y de las culturas en las que 
vivía.327 De ahí que las preocupaciones del filósofo, convertido en diplomá-
tico, no se reducían sólo a lograr que sus ideas aparecieran incorporadas en 
la Declaración.

326		 Mitoma sostiene que los temas en los que la influencia de Malik fue definitiva para la 
Declaración son: “la creación de un régimen robusto y legalmente vinculatorio de derecho 
internacional de los derechos humanos; la protección de los individuos y de las instituciones 
intermedias contra la invasión del Estado; el establecimiento de unos fundamentos intelec-
tuales coherentes para el programa de derechos humanos de la ONU; y en defender las 
libertades intelectuales y humanas, con especial énfasis en el derecho de cada individuo a 
desarrollar y cambiar sus más profundas convicciones” (Mitoma, Glenn, “Charles H. Malik 
and Human Rights: Notes on a Biography”, Biography, vol. 33, núm. 1, 2010, p. 225; énfasis 
en el original).

327		 Cfr. ibidem, p. 223; Mitoma, Glenn, Human Rights and the Negotiation of  American Power, cit., 
p. 105; Woessner, Martin, op. cit., pp. 19-22.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



122 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

Su defensa de la libertad contra el determinismo, su énfasis en la capa-
cidad de la persona de dirigir la propia vida por sí misma, o la necesidad 
de desarrollar al ser humano como ser comunitario, no eran sólo elucubra-
ciones filosóficas: formaban parte de sus preocupaciones existenciales. Sus 
propias aspiraciones y experiencias de vida, su búsqueda por resolver el 
problema de su presencia en el mundo se traducía en un discurso y unas fór-
mulas que intentaba trasladar a la DUDH:328 “Sólo cuando todo tu yo capta 
y fluye en y desde lo que eres, entonces es cuando sabes qué es la realidad 
concreta”,329 escribió Malik.

Tómese en cuenta que para recuperar las ideas del libanés, es preci-
so acudir a dos tipos de fuentes. En primer lugar, las académicas. En ellas 
se delinea la biografía intelectual de un Malik recién doctorado, profesor 
universitario y sin visos de convertirse en diplomático redactor de la Decla-
ración Universal en 1945:330 qué pensaba sobre los derechos humanos, si 
conocía a Maritain o no, cuáles eran sus inquietudes intelectuales, etcétera.

Sin embargo, a diferencia de Humphrey, cuya producción académica 
es algo robusta, Malik sólo publicó tres recensiones en la revista Isis;331 editó 
la selección de textos de filósofos para sus cursos a la que se ha aludido, que 
sólo distribuía entre sus alumnos.332 También se le conoce una conferencia 

328		 En su tesis doctoral parece quejarse de la falta de compromiso personal de los pensa-
dores profesionales, por las consecuencias vitales a las que llevan conclusiones intelectuales: 
“Los filósofos no se toman su filosofía demasiado en serio […] Para ellos es sólo un juego 
emocionante” (Malik, Charles Habib, “The Metaphysics of  Time...”, cit., p. 247).

329		 Ibidem, p. 253.
330		 En su reporte anual, 1940-1941, escribe “Tengo 35 años, y mucho por decir. Sé que 

estoy llamado a empeñar y lograr cosas grandes: Estoy seguro que mi vocación no se reduce 
a gastar mi vida resolviendo pequeñeces ciegas, infructuosas y mecánicas. Debo librar, por lo 
tanto, esta batalla en mi cabeza todos los días —entre las pequeñeces cotidianas— junto a los 
grandes problemas; y esta lucha debe traducirse en una manera de escribir productivamente 
y publicar. No he sido capaz de hacerlo; y como resultado, estoy intranquilo. A principios de 
año, la influenza me mantuvo en cama por diez días. He cometido muchos errores intelec-
tuales y morales, y hay aspectos de mi trabajo en los que estoy totalmente insatisfecho. Pero 
deseo que mis errores y pecados sean ocasión de atestiguar algo maravilloso que vaya más 
allá de mí mismo. Pido a Dios que así sea” (Malik, Charles Habib, “Annual Report of  the 
Philosophy Department, 1940-1941”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 113, folder 2, Wash-
ington, Library of  Congress, Manuscript Division, p. 14).

331		 Cfr. Malik, Charles Habib, “Reviewed Work: An Introduction to Logic and Scientific Method 
by Morris R. Cohen, Ernest Nagel”, Isis, vol. 23, núm. 1, 1935, pp. 284-287; Malik, Charles 
Habib, “Reviewed Work: The Categories of  Charles Peirce by Eugene Freeman”, Isis, vol. 23, 
núm. 1, 1935, pp. 296 y 297; y Malik, Charles Habib, “Collected Papers of  Charles Sanders Peirce 
by Charles Sanders Peirce, Charles Hartshorne, Paul Weiss”, Isis, vol. 23, núm. 2, 1935, pp. 
477-483.

332		 Cfr. Malik, Charles Habib (ed.), Readings in Philosophy…, cit.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



123UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

publicada como folleto.333 Su tesis doctoral, defendida en 1937, se publicó 
hasta el 2016.334 Además, en su archivo personal —custodiado en la Library 
of  Congress de Washington— pueden verse los syllabus de sus cursos, las 
lecciones impartidas, algunas ponencias, apuntes y notas que acercan a su 
biografía intelectual.

El segundo tipo de fuentes son sus argumentos e ideas expresadas en 
las discusiones durante el proceso de redacción de la Declaración, o que se 
originaron con motivo de la misma. Desafortunadamente, todavía no se pu-
blica su diario personal, que podría ofrecer alguna perspectiva nueva; sólo 
se conoce lo que publicó Mary Ann Glendon en su libro Un mundo nuevo.

Estos recursos académicos permitirán, en primer lugar, continuar nues-
tra investigación sobre las conexiones intelectuales de Jacques Maritain con 
algunos de los redactores de la Declaración. Después, en el segundo apar-
tado, se describirá cómo es para Malik el dinamismo moral de la persona 
que, a través de las tomas de postura, manifiesta su dignidad y edifica las 
comunidades en las que vive. Aunque Maritain había descrito un argumen-
to así335 —y probablemente conocía el libanés— se verá cómo el profesor de 
la American University of  Beirut se acercó a este problema también por su 
encuentro con Whitehead y Heidegger.

Después, en la tercera sección, se expondrá cómo estas preocupaciones 
aparecieron en las intervenciones de Malik durante el proceso de redacción. 
En particular, en sus explicaciones sobre el valor de la dignidad de la perso-
na como núcleo de la protección de los derechos humanos; a saber, tanto en 
el artículo 1 de la DUDH y el primer párrafo del Preámbulo.

El cuarto apartado se dedicará a otra manifestación de esas conviccio-
nes filosóficas: la libertad religiosa. En esos debates, el delegado libanés in-
corporó esa comprensión del dinamismo del hombre que muestra la verdad 
de sí mismo cuando se decide como dueño de sí. Como esas conclusiones 
manifiestan el núcleo de lo que la persona es, pueden ser consideradas como 
fundamento de la Declaración.

Por último, se abordará otra discusión que muestra la visión de Malik, 
a saber, la configuración de los artículos referentes a la familia y el derecho 
de los padres respecto a la educación de sus hijos.

333		 Cfr. Malik, Charles Habib, “The Meaning of  Philosophy. Lecture Delivered at the 
American Junior College for Women (Feb. 24th, 1938)”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 116, 
folder 5, Washington, Library of  Congress, Manuscript Division.

334		 Malik, Charles Habib, The Systems of  Whitehead’s Metaphisics, eds. id. y Toni Nasrallah, 
Líbano, Notre Dame University-Louaize Press, 2016.

335		 Por ejemplo, en “La distinción entre persona e individuo”, en id., Para una filosofía de la 
persona humana, cit.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



124 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

II. Jacques Maritain y Charles Malik

En 1955, Charles Habib Malik envió una carta a Jacques Maritain, que da 
una idea de lo importante que el francés era para el libanés. Le pedía:“un 
retrato suyo autografiado para guardarlo como un precioso recuerdo de mi 
más alta estima por usted y la deuda que tengo con su pensamiento, y tam-
bién de nuestros múltiples encuentros amistosos y las conversaciones que tu-
vimos los últimos años”.336

Este testimonio de admiración contrasta con las pocas referencias explí-
citas al profesor de Notre Dame que se encuentran en los escritos académi-
cos o apuntes universitarios del delegado libanés. En opinión de Lindkvist:

Malik cita ocasionalmente a Maritain, describiéndolo como uno de los gran-
des intelectuales de nuestra época —junto a Berdyaev, William Temple, 
Christopher Dawson, José Ortega y Gasset, Miguel de Unamuno, Karl Jas-
pers y Martin Heidegger—. Las referencias las hace cuando se pregunta qué 
espacio quedará para la vida libre, autónoma y personal en una sociedad 
que parece absorber la vida en común.337

¿Cuáles son esas referencias? Si son aisladas, ¿qué problemas filosóficos 
llamaron la atención del libanés que fueron tratados y resueltos por el 
francés?338 Para su curso de Introducción a la Filosofía (1939-40), Malik 
editó una selección de textos de los grandes filósofos para acompañar sus 
lecciones. Para ella, escribió una introducción donde menciona a Maritain 
como un importante tomista.339 Es en la explicación sobre la filosofía del 

336		 Malik, Charles Habib, “Letter to Jacques Maritain, july 5th, 1955”, Charles Habib Malik 
Papers, caja 34, folder 1, Washington, Library of  Congress, Manuscript Division, 1955.

337		 Lindkvist, Linde, op. cit., p. 70. Por su parte, Charles Habib Malik, respecto a Fayiz 
Sayigh —uno de los discípulos de Malik—, comenta que “sus citas y menciones se extienden 
a una amplia galería de pensadores, tanto religiosos como seculares: San Pablo, San Agustín, 
Böhme, Pascal, Kierkegaard, Dostoyevski, Berdyaev, Buber, Brunner, Unamuno, Maritain, 
Chesterton y Whitehead; en resumen, todos los nombres que figuraban prominente y repe-
tidamente en las lecturas filosóficas y grupos de discusión que organizaba Charles Malik en 
ese periodo, a los que Sayigh asistía” (Malik, Charles Habib, “The Arab World...”, cit., p. 75).

338		 Así, por ejemplo, Malik escribió sobre un problema que, tiempo después, el filósofo 
francés incorporaría a su argumento de los derechos humanos: ¿cómo explicar que los re-
querimientos prácticos esenciales de la persona humana sean, al mismo tiempo, básicos para 
todos los que comparten la misma naturaleza, pero que son justificados teóricamente de 
forma irreconciliable entre culturas distintas?

339		 En efecto, el neotomismo “es uno de los pocos movimientos intelectuales contem-
poráneos que, en mi opinión, está destinado a sobrevivir en la presente y muy extendida 
confusión de pensamiento. Santo Tomás es importante, finalmente, como todo maestro, por 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



125UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

teólogo medieval, donde aparece una de las pocas referencias explícitas del 
francés.340 En los textos de estas lectures, Malik subrayó la defensa y relevan-
cia de la razón humana y su capacidad de conocer el mundo, verdadera 
pero parcialmente; y cómo, en el contexto de la acción, la persona se da 
cuenta de “sus propias estructuras intrínsecas” que se manifiestan en la ra-
zón como un principio de su perfección.341

Ahora bien, por sofisticada que pueda parecer la explicación y las refe-
rencias a la ley natural, según el Aquinatense, Malik señala que a diferencia 
de San Agustín o san Anselmo —a quienes les preocupaba más una “apro-
ximación hacia Dios más bien mística, directa, no racional”— Tomás “se 
encontraba totalmente en casa” reflexionando a partir de la vida cotidiana, 
desde las cosas del mundo.342 Es decir, el dominico medieval partía de la 
experiencia cotidiana de cualquier persona cuando se encuentra ante algo 
o debe elegir cómo actuar, y estructuraba su filosofía desde el conocimiento 
natural y el sentido común propio del hombre de la calle.343

Esta perspectiva llamó la atención de Malik. En efecto, del curso 1941-
1942 se encuentra una lecture manuscrita por el profesor Wallorde, pero con-
servado en la secuencia y como parte de su curso de Introducción a la Filo-
sofía. Difícilmente, Malik hubiera pasado por alto la atención que prestó su 
colega al texto de Maritain de la que se hablará a continuación. Pues bien, 
el profesor Wallorde escribió: “Puntos adicionales que, pienso, debo enfa-

sí mismo. Si lo escuchamos con cuidado, nos transformará en una imagen de la verdad” 
(Malik, Charles Habib (ed.), Readings in Philosophy..., cit., p. XXXVIII). En su lección “The 
Synthesis of  Saint Thomas…” se dice: “La filosofía tomista madura en nuestros días en el 
neotomismo: Maritain, Gilson, Przwara, [Instituto Pontificio de Estudios Medievales de la 
Universidad de] Toronto: en todas las Universidades católicas. Grandes intelectuales en-
cuentran en ella, respuestas a cuestiones como la justicia, la libertad, la persona, la guerra, la 
soberanía del Estado y otros problemas que preocupan en el mundo moderno” (Malik, Char-
les Habib, “The Synthesis of  Saint Thomas Aquinas, March 5th, 1940”, Charles Habib Malik’s 
Papers, caja 116, folder 4, Washington, Library of  Congress, Manuscript Division, p. 25).

340		 Malik, Charles Habib, “The Synthesis of  Saint Thomas Aquinas...”, cit.; y Malik, 
Charles Habib, “The Thomistic Doctrine of  Truth, March 12th, 1940”, Charles Habib Malik’s 
Papers, caja 116, folder 4, Washington, Library of  Congress, Manuscript Division.

341		 Malik, Charles Habib, “The Thomistic Doctrine of  Truth...”, cit., p. 26. En 1953, en 
su curso Crisis of  Reason, define a la ley natural “la estructura objetiva de la dignidad huma-
na”, como una operación racional fundamento del florecimiento de la sociedad y del diálogo 
intercultural. Cfr. Malik, Charles Habib, “Lecture III. Man and Trascendence. April 17th, 
1953”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 115, folder 11, Washington, Library of  Congress, 
Manuscript Division, pp. 23 y 24.

342		 Malik, Charles Habib, “The Synthesis of  Saint Thomas Aquinas…”, cit., p. 26.
343		 Sobre ese man-in-the-street como punto de partida de una filosofía, puede verse además, 

Malik, Charles Habib, “The Meaning of  Philosophy…”, cit.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



126 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

tizar [durante la exposición]: (1) La filosofía del sentido común de Santo 
Tomás. Cfr. Maritain, 133-143. (140, 141)”.344

En esas páginas, Maritain explicaba que la filosofía parte de los datos 
que la persona común adquiere con certeza desde el conocimiento espontá-
neo —rústico, imperfecto, pero verdadero— a partir del cual la filosofía se 
hace de materiales confiables para sus elucubraciones. Desde esas certezas, 
la razón extrae los principios básicos de su operación, las primeras conse-
cuencias y las motivaciones esenciales. Así que, si ellas surgen del simple 
existir como seres humanos, entonces “deben encontrarse en todos los hom-
bres”. Se trata, por tanto, de unas “certezas que brotan espontáneamente 
de nuestro espíritu desde que tenemos uso de razón”; y son el fruto de un 
“juicio natural y primitivo, infalible pero perfecto en su modalidad, de la 
razón humana”.345

De modo que, entre las reflexiones universitarias de Malik, se encuen-
tran consideraciones sobre: (1) la capacidad del hombre para conocer la ver-
dad —en especial respecto a sí mismo, su origen y su destino—; (2) a través 
de una operación racional elemental, universal y básica; (3) suficiente para 
percibir su dignidad, sus fines básicos; (4) cómo los realiza con su acción; y 
(5) cómo al realizarlos con su acción se edifica, manifiesta y madura como 
persona digna. Es evidente el paralelismo con las ideas de Maritain. Más 
adelante, se mostrarán cómo estas ideas aparecen en las aportaciones del 
libanés a la redacción de la DUDH.

Llama la atención que, entre las preocupaciones académicas de Malik, 
destaquen más las discusiones sobre la verdad y el modo en que esta pregun-
ta afecta la existencia de la persona —a Platón dedica una tercera parte de 
su curso de 1939-40— , y no tanto los temas relacionados a la teoría políti-
ca o discusiones sobre los derechos naturales —sólo dedica una sesión a la 
teoría del conocimiento empirista y otra más a la metafísica de Locke—.346

344		 Malik, Charles Habib, “Notas para la clase de Tomás de Aquino, 19 de febrero de 
1942”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 116, folder 5, Washington, Library of  Congress, 
Manuscript Division. Doble énfasis en el original. La nota va acompañada por la bibliografía 
a la que se referirá durante la lección. Ahí dice: “Maritain: ‘An Introduction to ϕ [Philosophy]’. El 
resto de autores a los que remite son Martin Grabmann, Etiene Gilson y Adhémar D’Alès.

345		 Maritan, Jacques, Introducción a la Filosofía, trad. de Leandro de Sesma, Buenos Aires, 
Club de Lectores, 1985, p. 109.

346		 Cfr. Malik, Charles Habib, “Schedule of  Assignments in Philosophy 203-204 (1939-
1940)”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 116, folder 4, Washington, Library of  Congress, 
Manuscript Division. Malik pensaba que la filosofía anglosajona —y el lugar de los derechos 
naturales propios de su filosofía política— manifestaba una cultura intelectual limitada: “No 
miento cuando apunto que los anglosajones, por ejemplo, no han generado un filósofo del 
calibre de Platón, San Agustín, Leibniz o Kant. Los grandes pensadores anglosajones no 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



127UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Así que de los syllabus y del desarrollo de sus lectures puede intuirse que, 
para el libanés, la pregunta sobre la verdad no se trataba únicamente de la 
delimitación de un concepto especulativo, sino de comprender la existencia 
de la persona y los modos en los que ella es fiel a su dignidad. En otras pa-
labras, para Malik, el conocimiento filosófico no era almacenar datos sobre 
distintos autores, sino principalmente un modo de vivir y de comprender la 
existencia, que lo capacitaba para contemplar lo que el hombre es —y por 
tanto conocer su lugar en el mundo y ante los demás—.

Sin esa actitud interior, sin ese ojo interior —afinado por la justicia, 
la belleza, la verdad y el bien—, sería imposible descubrir cómo honrar la 
propia existencia a través de la conducta libre y personal. En conclusión, 
según el libanés, del conocimiento filosófico se seguía el comportamiento, 
acertado y eficaz, a favor de la dignidad y la verdad del hombre —otro tó-
pico mariteniano—:

Disciplinados en el pensamiento y la verdad del ser, estos hombres y muje-
res maduran en el conocimiento, no en la opinión; en la certeza, no en lo 
fluctuante; en la eternidad, no en el tiempo; en la realidad, no en la aparien-
cia; en la verdad, no en la falsedad. Modulados por la filosofía y atemperados 
por el entendimiento, enfrentarán la vida y sus adversidades con una sabidu-
ría no mundana. No titubearán ante cualquier dificultad, no se doblegarán a 
la mezquindad.347

han sido filósofos. Para los anglosajones, la mayor virtud espiritual, no es el pensamiento o 
la contemplación, sino la acción, el sentimiento y la experiencia […] Todos los pensadores 
anglosajones admiten con franqueza que no les interesa mucho el pensar en sí mismo; di-
rigen sus esfuerzos intelectuales hacia la acción y la práctica. En su cabeza, son prioritarias 
las cuestiones sobre lo útil, la utilidad social, lo ajustado y el control social […] Gracias al relativo 
desprecio de los anglosajones hacia la filosofía, hoy nos damos cuenta de su importancia” 
(Malik, Charles Habib, “The Meaning of  Philosophy...”, cit., pp. 6 y 7).

347		 Ibidem, p. 23. En una ponencia dictada en 1942, escribió: “En nuestros días enfren-
tamos un anti-intelectualismo. Se expresa en la confianza en lo irracional y en las fuerzas 
obscuras del mundo […] Muchos científicos, permiten —calladamente— que su razón se 
abrume ante el procedimiento experimental, y son profundamente escépticos de la capaci-
dad de la razón para alcanzar una verdad definitiva […] la gente en nuestros días no cree, 
en general, en verdades ciertas e inmutables, sino que disuelven todo, incluso su moralidad, en 
el flujo confortable del cambio […] Estamos ante un poder obscuro, que no rinde cuentas, 
bajo el cual se le exige a la razón que se acomode lo mejor que pueda a sus dictados” (Malik, 
Charles Habib, “Liberal Education. Paper Read before Faculty of  Arts and Science. No-
vember 23th, 1942”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 124, folder 4, Washington, Library of  
Congress, Manuscript Division).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



128 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

Además, al igual que Maritain, Malik reflexionó sobre las raíces intelec-
tuales de la crisis del humanismo de entreguerras,348 y la visión parcial de la 
persona que sostenía a partir de la minusvaloración de la razón.349 Si bien 
es cierto, cuando lo hace no se refiere explícitamente al filósofo católico, sin 
duda el libanés utilizó los recursos intelectuales desarrollados por el profesor 
de Notre Dame. Por eso, aunque todavía no se ha encontrado en los archi-
vos de Malik alguna referencia directa a Los derechos del hombre y la ley natural, 
no sería extraño que para 1946 —fecha en que comenzaron formalmente 
los trabajos de redacción— ya lo hubiera conocido. Woessner puntualiza 
que la rehabilitación del Malik filósofo clarificaría este punto:

A pesar de los esfuerzos de su hijo, el historiador de las ideas Habib C. Malik, 
quien ha comenzado a preparar la publicación de algunos de los textos de su 
padre más importantes de derechos humanos, Malik padre sigue padeciendo 
el abandono histórico. Un pensador fascinante y todo un personaje por pro-
pio derecho, merece ser estudiado a mayor profundidad. Se sabe muy poco 
sobre su formación filosófica, y la forma en que ésta pudo haber influido en 
su trabajo en las Naciones Unidas. La rehabilitación de Malik, el filósofo, 
en otras palabras, puede arrojar luz sobre Malik, el defensor de los derechos 
humanos.350

De lo anterior se infieren dos conclusiones. Primera, en las inquietudes 
intelectuales de los años universitarios de Malik, se percibe la presencia de 
la filosofía mariteniana.351 Sin duda no fue el único autor del que se alimen-
tó el libanés, pero sí uno que estuvo presente.

348		 De este modo, el nazismo y el fascismo, por ejemplo, eran “descendientes doctrinales 
de las enseñanzas de Nietzsche del siglo XIX […] Rusia, hoy se organiza sobre el materia-
lismo filosófico de Karl Marx. En Rusia se venden cada año, miles de copias de la lógica de 
Hegel, una de las obras más difíciles de comprender en toda la historia de la filosofía” (Malik, 
Charles Habib, “The Meaning of  Philosophy...”, cit., pp. 20 y 21).

349		 La convicción de Malik sobre una crisis de la razón, que renuncia a reconocer y pen-
sar la verdad, aparece dispersa en sus trabajos universitarios anteriores a la redacción de la 
Declaración. Cinco años después de la aprobación de la Declaración, en 1953, desarrolló 
este problema de forma unitaria, en sus lectures tituladas: “Crisis of  Reason”. Pueden leerse en 
Malik, Charles Habib, “Crisis of  Reason”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 115, folder 10 y 
ss., Washington, Library of  Congress, Manuscript Division.

350		 Woessner, Martin, op. cit., p. 70.
351		 Su lecture del 13 de febrero de 1941 se refiere a la tercera operación de la razón: a 

saber, el silogismo. El documento sólo dice: “All based on Maritain” (Malik, Charles Habib, 
“Aristotle’s Logic: the Syllogism, 1941”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 116, folder 5, Wash-
ington, Library of  Congress, Manuscript Division).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



129UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Y segunda, en su época en la American University of  Beirut, se encuen-
tran de modo germinal algunas inquietudes, problemas y argumentos que 
Malik utilizaría después durante la redacción de la Declaración; a saber: la 
confianza en la razón para conocer la verdad del hombre y su destino, el 
florecimiento humano que este ejercicio generaba, la manipulación a la que 
se exponía la persona al no examinar su vida o al eludir el problema de la 
verdad.

Todas ellas las hará presente durante los debates de redacción de la 
DUDH; en especial, la composición de las fórmulas sobre principios gene-
rales (Preámbulo y artículo 1) y los contenidos de los artículos referentes a la 
libertad de conciencia, la familia y el llamado a la solidaridad.

En definitiva, aunque en sus trabajos universitarios las referencias explí-
citas a Maritain sean más bien escasas, el discípulo de Whitehead compartía 
con el francés preocupaciones y argumentos similares. Si, además, el libanés 
era reconocido por sus colegas redactores más como un tomista que como 
partidario de alguna otra filosofía, es más probable que para 1946 ya cono-
ciera la explicación mariteniana sobre los derechos humanos —Los derechos 
del hombre se había publicado en 1942—. Aunque, para ser honestos, no se 
encuentra una cita directa en los apuntes de Malik.

III. Los orígenes intelectuales de Charles Malik

1. Formación académica

Malik había nacido en Bterram, al norte de Líbano en 1906, en el seno de 
una familia de religión católica maronita. En 1920 se inscribió en la Tripoli 
Boys School, un internado de misioneros presbiterianos, donde experimentó 
una renovación de su vida cristiana.352 Más adelante estudió matemáticas y 
física en la American University of  Beirut.353 En junio de 1929, con la lectura 

352		 Malik, Charles Habib, “The Basic Issues of  the Near East”, The Annals of  the American 
Academy of  Political and Social Science, vol. 258, núm. 1, 1948, p. 527; Mitoma, Glenn, “Charles 
H. Malik and Human Rights...”, cit., p. 227.

353		 “Durante sus años de formación universitaria, leía con voracidad, tanto filosofía como 
teología. Filosóficamente, se había concentrado en Platón, Aristóteles, Kant, Whitehead y 
Heidegger […] Sus lecturas juveniles en materia religiosa incluían la Biblia, a los Padres de 
la Iglesia, Agustín, los escolásticos medievales, principalmente Tomás de Aquino. Atrajeron 
su atención, algunos autores que trataban temas religiosos con originalidad, candor y pro-
fundidad, como Pascal, Dostoyevski, Kierkegaard, Nietzsche, Bergson, Bart, Buber, y varios 
neotomistas” (Malik, Charles Habib (ed.), Readings in Philosophy…, cit., p. 41).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



130 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

de Alfred North Whitehead, descubrió que las ideas de este autor le espolea-
ban a una búsqueda más allá de la simple curiosidad intelectual: “Todavía 
recuerdo la página exacta, en algún lugar a mitad del libro (en concreto, la 
página 131), cuando de pronto sentí que no sería feliz a no ser que estudiara 
junto a este hombre. Fue una extraña y repentina llamada, una impulso de 
eternidad”.354

En 1932 pudo matricularse en el doctorado en Harvard, para formarse 
junto a Whitehead. En Massachusetts se involucró en el Oxford Group, una 
asociación para la revitalización de la religión, dirigida por Frank Buchman, 
un evangélico. Todas esas experiencias lo fueron preparando para articular 
sus preocupaciones vitales como problemas filosóficos, en concreto, la “ne-
cesidad de darle el sentido de agente a su vida personal, e incrementar su 
deseo de influir en un ámbito más amplio, a saber, involucrarse en la trans-
formación social del mundo”.355

En 1935, obtuvo una beca para estudiar en Alemania, lo que enfrió 
su relación con el Oxford Group; no sólo por la distancia física, sino tam-
bién, gracias a las respuestas intelectuales a sus inquietudes que encontró 
en Martin Heidegger, de quien fue alumno. Además, en ese país, experi-
mentó personalmente lo que significaba: “la destrucción totalitaria de la 
identidad individual. Cuyo mayor agravio era la reducción de la persona a 
su identidad nacional […] Dejó Alemania con la profunda convicción de 
la capacidad del Estado moderno, más aún, de su predisposición, hacia el 
totalitarismo”.356

354		 Malik, Charles Habib, “The Metaphysics of  Time...”, cit., p. 573.
355		 Cfr. Mitoma, Glenn, “Charles H. Malik and Human Rights...”, cit., p. 231.
356		 Ibidem, p. 232. En una ocasión fue golpeado por su apariencia judía. “Había planeado 

aprovechar la beca para estudiar [y terminar su tesis] con Martin Heidegger, pero abandonó 
esta idea después de haber sido golpeado en una calle de Friburgo por su aspecto judío” (cfr. 
Glendon, Mary Ann, The Forum and the Tower..., cit., p. 209; también en Glendon, Mary Ann, 
Un mundo nuevo..., cit., p. 192). Respecto al nacionalsocialismo, Malik escribió: “¿Qué puedo 
decir para impresionarte sobre la total ubicuidad del espíritu de Hitler? Los uniformes de 
la SA y la SS aparecen en todos lados. Las juventudes y las chicas hitlerianas, el voluntaria-
do alemán, el nuevo ejército. En celebraciones oficiales, se colgaban suásticas en todas las 
ventanas. Columnas de hombres uniformados —fuertes, sanos, esperanzados, confiados— 
marchaban y marchaban; cantaban y cantaban. Los periódicos nacionalsocialistas eran los 
mismos en todos lados, las mismas y controladas noticias, el mismo odio terrible contra el 
comunismo, los franceses, los judíos y lo que llamaban razas de color. Los profesores de la 
Universidad iniciaban sus clases con el saludo nazi, que recibía la respuesta de los alumnos. 
En el lado sur de la Universidad estaba escrito Dem ewigen Deutschtum [Por la eternidad de la 
raza alemana], en oposición a lo que se había escrito hacía mucho tiempo en la pared occi-
dental: Die Wahrheit wird euch freimachen —la verdad los hará libres—” (Malik, Charles Habib, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



131UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Tras 14 meses en Europa, volvió a Estados Unidos y se doctoró en 1937. 
En su tesis comparó la metafísica del tiempo, entre las ideas de Whitehead y 
las de Heidegger. El primero, describía la existencia humana como un con-
tinuo proceso de going-on-ness, es decir: “el hecho de encontrarnos siempre 
en la frontera misma de los tiempos, ahí existimos en el proceso de forma-
ción de nosotros mismos, ahí nos hallamos dentro de la novela en la que nos 
encarnamos como personas”.357

Por eso, Whitehead detestaba la abstracción que desvincula el pensar de la 
existencia concreta —la llamaba estrechez—, rechazaba la violencia —por la que 
se imponía una decisión, eliminando la toma de postura personal—, y repu-
diaba la irresponsabilidad —por la que un ser humano renunciaba a tomar 
postura ante el flujo de su existir, desistiendo de una vida auténtica—.358

Por su parte, para el filósofo alemán, apuntaba Malik, era el momento 
de la decisión el que lo liberaba de la inautenticidad, y cargaba sobre su 
conciencia la responsabilidad de su propia existencia.359 El libanés encon-

“Fourteen Months in Germany”, Charles Habib Malik Papers, manuscrito del 29 de octubre de 
1936, caja 207, folder 5, Washington, Library of  Congress, Manuscript Division).

357		 Ibidem, p. 576.
358		 Cfr. ibidem, pp. 581 y 582. En su tesis doctoral, Malik condensa la posición ética de su 

maestro. Si la ética depende del modo en que se toma postura ante el ser, ante la realidad, 
ante un vivir en constante flujo, entonces “se siguen tres principios morales básicos. El prime-
ro es la ley ética general por la que se integra este mundo en la finalidad de lograr el mayor 
efecto deseado posible y la mayor presencia activa de la decisión tomada. Es decir, existe el 
deber de mantener todo lo que pueda ser preservado a través del balance preciso entre sus 
elementos. De tal manera que, el mal sea ahogado por una acción positiva, y los componen-
tes en discordia tomen su lugar apropiado en armonía total. El segundo principio moral es 
el de responsabilidad individual. Sólo existe verdadera libertad, verdadera elección, si hay 
posibilidad real de una auténtica selección entre alternativas ante sí. Si una sociedad decae y 
perece, es por su culpa: podría haberse salvado a sí misma, si hubiera elegido correctamen-
te. Si uno mismo degenera, es por su culpa; había tiempo para detener la descomposición. 
Nunca es demasiado tarde para comenzar de nuevo, aunque sea difícil. La verdadera res-
ponsabilidad individual es esencial en la metafísica de Whitehead. Y el tercer principio de la 
moral es este: ante el peligro de la rutina, existe el deber de buscar alguna novedad con la que 
se contraste y enriquezca la acción. El profesor Whitehead es enemigo absoluto y total de la 
inmovilidad que degenera en rutina. Él creía en la aventura y en la frescura, en el continuo 
experimentar nuevos caminos; siempre, sin embargo, en vistas a la perfección y a la plena 
armonía. La muerte la define con exactitud como la repetición sin sentido de la novedad, es 
decir, la rutina. Pues la muerte es el sentido absoluto de no-ser, del no existir” (ibidem, p. 579).

359		 Cfr. Malik, Charles Habib, “A Christian Reflection on Martin Heidegger”, cit., pp. 
9-11. En este texto, el libanés dejó por escrito una reflexión autobiográfica: “A pesar de que 
Heidegger hablaba de asuntos existenciales, hablaba en general. Sin embargo yo lo inter-
preté de modo que para mí significaba esta pregunta: ¿quién soy yo para entender lo que 
él expone, que me hace digno de comprenderlo? ¿Quién soy yo para exigir esa maravillosa 
comida espiritual que distribuía entre nosotros, con tanta prodigalidad e increíble profundi-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



132 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

traba en Heidegger un buen diagnóstico para describir al ser humano au-
téntico, pero le recriminaba que sólo ofreciera una exposición del peligro 
que implica la inautenticidad, sin resolver el modo en que se transita de ésta 
a la existencia fidedigna.360

De este modo, en Malik, gracias a sus estudios filosóficos y experiencias 
personales, maduró una convicción fundamental: la existencia auténtica de 
una persona humana es posible si hace suya, libremente, las exigencias de lo 
que implica su propio ser persona humana.361 En la biografía del libanés, 

dad? Recogí una migaja aquí y otra por allá. Las migajas son como semillas que se siembran 
para germinar y florecer. Entonces di gracias al simiente y al sembrador, y agradecí a todos los 
que antes me habían ayudado a preparar la tierra para recibir la semilla; así como a todos 
los que más tarde regaron agua en ella, a lo largo de mi vida. Pero sobre todo a los que me 
antecedieron. Gracias al sembrador y a la semilla, y a los que la han regado y a los que la 
han hecho crecer. Ese sentimiento generó en mí un inmenso placer, porque no hay nada que 
odie más que el fraude, la falsedad y la impostura. Lo que más me gustó de la filosofía de 
Heidegger es su Eigentlichkeit y su Uneigentlichkeit. Por lo tanto, en mi caso fueron especialmente 
gratificantes tres elementos que desenmascararon cualquier vestigio de fraude que hubiera 
en mí: en primer lugar, el hecho de haberlo descubierto; en segundo lugar, que fue Heidegger 
quien lo desenmascaró; y en tercer lugar, porque sucedió como una epifanía filosófica, es 
decir, en la distancia, y sin que yo fuera consciente de que sucedía” (ibidem, pp. 6 y 7).

360		 Cfr. Malik, Charles Habib, “The Metaphysics of  Freedom”, The New Scholasticism, vol. 40, 
núm. 3, 1966, pp. 325 y 326.

361		 Heidegger escribe: “El ‘uno’ es un existenciario inherente como fenómeno original a 
la constitución positiva del ‘ser ahí’ y que tiene diversas posibilidades de concreción dentro 
de la forma de ser del ‘ser ahí’. Lo perentorio y expreso de su dominación pueden cambiar 
históricamente. El ‘sí mismo’ del ‘ser ahí’ cotidiano es el ‘uno mismo’, que distinguimos del 
‘sí mismo propio’, es decir, realmente ‘empuñado’. En cuanto ‘uno mismo’ es decir el ‘ser 
ahí’ del caso ‘disipado’ en el ‘uno’ y tiene primero que encontrarse. Esta disipación carac-
teriza al ‘sujeto’ de la forma de ser que conocemos como absorberse, ‘curándose de’, en el 
mundo que hace frente inmediatamente. Si el ‘ser ahí’ es familiar para sí mismo como ‘uno 
mismo’, esto quiere decir a la par que el ‘uno’ diseña la interpretación inmediata del mundo 
y del ‘ser en el mundo’. El ‘uno mismo’, por mor del cual es cotidianamente el ‘ser ahí’, arti-
cula el plexo de referencias de la significatividad” (Heidegger, Martin, El ser y el tiempo, trad. 
de José Gaos, México, Fondo de Cultura Económica, 1986, p. 146). Los profesores Fazio y 
Fernández explican que Heidegger entiende que el ‘ser ahí’ (dasein), “se encuentra siempre en 
una situación concreta en la que despliega su poder-ser a través de interminables proyectos. 
En este hecho constitutivo del dasein presenta, sin embargo, el peligro de que el hombre —in-
merso en mil de afanes— olvide que su proyecto principal es ser sí mismo. En estas circuns-
tancias, la mirada del hombre se restringe, concentrada en llevar a cabo sus proyectos: las 
cosas se reducen a hechos […] Cuando la cotidianidad del ser-ahí se encuentra volcada en 
la facticidad de las cosas, vive en un estado que Heidegger llama existencia inauténtica, en el 
que ha desaparecido del horizonte la responsabilidad por la propia existencia, perdiéndose 
en la masa y en el activismo [… en] la existencia anónima, que se refugia en lo impersonal, en 
la curiosidad, el chisme o la charla insustancial. Ahora bien, a la existencia inauténtica se 
opone como posibilidad antitética la existencia auténtica, porque el ‘ser-ahí’ también puede 
vivir en un plano superior […] en el cual el hombre se responsabiliza en primera persona 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



133UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

habían sido sus profesores los que habían estructurado sus inquietudes per-
sonales, y lo habían puesto en movimiento para existir auténticamente.362 
Por todo ello, su decisión personal sólo “había sido posible en”, o “dentro 
de”, su propia historia, gracias a que hubo quienes sembraron y prepara-
ron el camino para convertir unos simples sucesos cotidianos —inconexos y 
anárquicos— en la existencia auténtica de quien los asume, de quien toma 
postura, de quien impregna de sentido y dignidad su propia biografía.

2. Malik y su apuesta universitaria por la interculturalidad

De forma tal que, para Malik, la posibilidad de unir su vocación do-
cente, su vida personal y su profesión filosófica, implicaba una invitación a 
ser él mismo, un agente que avivara en otros el deseo de experimentar ese 
dinamismo:

¿Qué es un profeta? Un profeta es una persona que se ha entregado a sí mis-
mo para ser instrumento de Dios y ser su instrumento para despertar a la gen-
te, que de otra manera vivirían en un letargo, y tomen decisiones conscientes. 
Para él, esta es la finalidad que impregna al mundo. El profeta se ofrece a sí 
mismo para exigir de otros su decisión. Su única preocupación es presenciar 
el despertar de otras personas de su letargo práctico, hacia la ansiosa deci-
sión de conciencia. Esto sólo se puede lograr si todo su ser —toda su valía 
moral— se encuentra en balance permanente. El profeta únicamente ha de 
esforzarse por transmitir a otras personas esa necesidad de vivir totalmente 
equilibrado.363

de dar sentido a la propia existencia, desentrañando el ser de los entes sin pararse en su 
mera facticidad, es decir, sin perder su ser en el hacer [… L]a voz de la conciencia llama al 
hombre a dejar el plano ‘óntico’ [de lo fáctico] para pasar al plano ‘ontológico’, es decir, a 
recuperar la amplitud del horizonte originario: ser libre y conscientemente sí mismo en cada 
acción que proyecta” (Fazio, Mariano y Fernández Labastida, Francisco, Historia de la filosofía 
IV. Filosofía contemporánea, Madrid, Palabra, 2004, pp. 351 y 352); también puede verse, Llano 
Cifuentes, Alejandro e Inciarte, Fernando, Metafísica tras el final de la metafísica, Madrid, Edi-
ciones Cristiandad, 2007, pp. 245 y ss., y 349 y ss.

362		  Maritain ofrece un argumento similar. Cuando la persona asume su vida, en concien-
cia y libertad, entonces se manifiesta como una auténtica persona humana. Sostener que los 
derechos humanos se originan en la libertad, es afirmar que esta característica manifiesta 
esa dinámica finalizada de su existencia. El hombre tiene derecho a ese espacio de libertad 
gracias al cual puede hacer suyas las inclinaciones de su naturaleza (cfr. Maritain, Jacques, 
Christianity and Democracy, London, Bles, 1945).

363		 Malik, Charles Habib, “The Metaphysics of  Time...”, cit., p. 253.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



134 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

Cuando regresó a Beirut, comenzó su trabajo académico contratado 
por su alma mater, donde destacó por su rigor intelectual y el esfuerzo por re-
conciliar la cultura occidental con la tradición oriental. Un proyecto intelec-
tual que requería, para Malik, alejarse de todo intento de asimilación acríti-
ca.364 Después, en 1945, a solicitud del Gobierno de Bishara Al-Khoury, se 
incorporó al servicio diplomático de su país y participó en la Conferencia 
de San Francisco.365

En sus años en la American University of  Beirut, el recién graduado 
de Harvard fue comisionado para iniciar el Departamento de Filosofía. Al 
esbozar los programas académicos, diseñó una clase que estudiara a los 
principales pensadores de Occidente, con la esperanza de introducir a sus 
alumnos —culturalmente del cercano oriente— en una tradición intelectual 
a la que no estaban acostumbrados. En la introducción a la compilación de 
textos filosóficos explicaba a sus lectores los motivos por los que ellos debían 
acercarse a esos maestros, filósofos y profetas. Les recomendaba que pusie-
ran atención a lo que ellos observaron, no que repitieran las fórmulas dichas 
por otros, sólo porque sus autores eran personas con prestigio en la historia.

Ese ejercicio, explicaba Malik, los entrenaría y prepararía para trans-
formarse ellos mismos en conocedores de la verdad.366 Además, les recorda-
ba que este dinamismo sería fructífero, sólo si compartían su inquietud con 
otros, pues:

Nunca se lee la verdad directamente de la naturaleza. Siempre está mediada 
por hombres que nacen y mueren, quienes son los que están en la verdad 
[…] La verdad es eterna. Es independiente del tiempo, aunque se revela a sí 
misma en una historia determinada, y en una historia determinante de cria-
turas concretas que viven en ciertos puntos que viven en el tiempo concreto. 
Siempre está mediada por hombres vivos que se dirigen a la muerte. En la 
búsqueda de la verdad, debemos someternos a esos puntos particulares de 
la historia, es decir, hemos primero de entender las especiales salvedades bajo 
las que ellos se expresan. Habremos de pasar por alto estas restricciones y des-
cubrir la verdad a pesar de los límites en su expresión. Debemos dejar que la 

364		 Mitoma, Glenn, “Charles H. Malik and Human Rights...”, cit., p. 232.
365		 Una breve biografía del libanés también puede encontrarse en Glendon, Mary Ann, 

Un mundo nuevo..., cit., pp. 191-197.
366		 “Todas las cosas tienen su propia naturaleza, su propia y adecuada verdad, y nos ade-

cuamos a ella cuando atendemos gentilmente a lo que ella es, cuando simplemente dejamos 
que su verdad salga de ella misma. Los grandes maestros nos enseñan los requerimientos de 
esta infinita y paciente gentileza. Ahí no hay prisa, ni distorsión, ni abstracción, sino el puro 
deseo de dejar que las cosas hablen por sí mismas” (Malik, Charles Habib, “Introduction”, 
Readings in Philosophy..., cit., p. XII).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



135UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

verdad completa y concreta nos llame por boca de los grandes maestros; que 
nos libere de nuestros propios prejuicios y que lleguemos a ella sin las distor-
siones de nuestro orgullo.367

De este modo, para Malik, la verdad se manifiesta de distintas formas, 
lo que significa que, en parte, cada uno de esos grandes maestros se ha de-
jado transformar existencialmente —desde su tiempo y espacio— por esa 
verdad que ha buscado y ha procurado vivir auténticamente. Es decir, ellos 
no descubrían la verdad sólo por haber elucubrado sobre algún concepto, 
sino porque habían formulado y pensado lo que previamente habían en-
contrado, experimentado e integrado a su vida personal. Por eso, estos filó-
sofos acercarían a la verdad, pensaba el libanés, precisamente porque ellos 
mismos se habían transformado a partir de esa búsqueda de respuestas a las 
preguntas fundamentales.

En definitiva, los grandes maestros hablaban desde lo que habían vivido 
de la verdad. Y sólo a través de esa vía, sus alumnos podrían acercarse a las 
realidades que ellos mismos explicaban. Así, estudiar sus argumentos impli-
caría también transformarse en observadores eficaces de la verdad, no sólo 
para conocer la descripción que ellos han hecho de los fenómenos, sino para 
ser testigos de la verdad desde el punto de vista del que ellos la habrían ob-
servado. Todo ello llevaba a Malik a la conclusión de que sus estudiantes po-
drían formar parte de ese proceso y aprender de esa experiencia, puesto que 
todos los seres humanos existen diseñados para la verdad y llamados a ella:

La profunda llamada de la verdad ya existe en nosotros, de lo contrario no 
podríamos percibir el impulso inicial por confrontar un sistema de pensa-
mientos con la realidad […] La tragedia más extraña de la vida humana es 
que, por una parte, la verdad ya está en nosotros, estamos creados para ella, 
y por la otra, a pesar de ello, no la conocemos del todo, debido a cierta pre-
vención de nuestra condición.368

Adicionalmente, la toma de postura que permite la existencia auténtica 
a la que se refiere Malik, implicaría asumir la propia humanidad, en el aquí 
y ahora de la vida cotidiana, en su concreción y en su presencia.369 Sólo así, 

367		 Ibidem, p. XXI.
368		 Ibidem, p. XXIV.
369		 Para Malik, el ser humano se enfrenta siempre con la necesidad de explicarse una serie 

de problemas que definen su condición: “El hombre existe y se mueve en el espacio […] 
El hombre debe poseer algún tipo de propiedad que reconozca como suya […] El hombre 
siempre se encuentra en una encrucijada, e intenta siempre encontrar una solución a ella 
[…] El hombre debe por naturaleza ‘explicarse a sí mismo’ […] el hombre por naturaleza 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



136 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

concluye el libanés, se intenta desarrollar filosóficamente una explicación 
de lo que es el hombre: “La vida misma de Sócrates, mostraba más sobre 
su filosofía, que sus propias palabras [… puesto que] una filosofía que no 
expresa la totalidad del hombre, es para mí una falsa filosofía”.370

3. La unión de la vida intelectual con la acción pública

Es en este contexto intelectual en el que Malik enmarca, tanto su propia 
vida, como los conceptos y las ideas que se proponía incorporar a la redac-
ción de la DUDH. En efecto, para él, el proyecto político de redactar un 
documento como esta Declaración, significaba “un intento por restaurar el 
sentido de responsabilidad, autenticidad y personal dignidad del ser huma-
no individual”,371 amenazado por ideologías masificadoras. Comprendía el 
proyecto internacional de los derechos humanos como señal del deseo y de 
la búsqueda por redimir al hombre de la inautenticidad: tanto porque le re-
cordaba lo que él era, como porque lo invitaba y le permitía tomar postura 
frente a su naturaleza y a su existencia.

Para Malik, definir y lograr acuerdos sobre lo que es el ser humano y 
los deberes que surgen de ahí, era una demostración de la existencia de un 
residuo de esa unidad espiritual. En el deseo por alcanzar convenios prác-
ticos para honrar la dignidad compartida con otras personas, y en su com-
promiso por seguirlos, Malik reconocía la huella, tanto del deseo común de 
una vida auténtica, como de una manifestación de la naturaleza humana 
compartida.372

Por esto, reconocía que el documento aprobado era adecuado, a pesar 
de la precariedad de lo que puede significar un acuerdo político. En cual-

ama el conocimiento […] El hombre vive haciendo planes […] se preocupa y cuida cosas 
[…] puede ser y no ser él mismo […] es una creatura temporal […] es esencialmente limi-
tado […] El hombre debe morir […] nunca será auténticamente él mismo, sino cuando se 
decide a enfrentar la muerte y a reconocer las limitaciones de nuestro propio ser. El hombre 
por naturaleza busca la verdad y la belleza y el bien, y el depósito acumulado de esta tarea 
se llama cultura; por tanto, es un ser cultural […] Por eso cuando digo que la profundidad 
de la verdad inhabita en nosotros, y que es esta profundidad la que primero y sobre todo 
buscamos antes y más allá de cualquier discurso articulado. Simplemente quiero decir que 
cargamos nuestra humanidad que no cambia, que nos soporta junto a los grandes maestros 
en una comunidad del espíritu” (ibidem, pp. XXV-XXVII).

370		 Malik, Charles Habib, “The Metaphysics of  Time...”, cit., pp. 253 y 254.
371		 Malik, Charles Habib, “Human Rights and Religious Liberty”, The Ecumenical Review, 

vol. 1, núm. 4, 1949, p. 404.
372		 Cfr. Malik, Charles Habib, “The Spiritual Significance of  the United Nations”, The 

Christian Scholar, vol. 38, núm. 1, 1955, p. 22.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



137UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

quier caso, mostraba esa vocación espiritual universal.373 La aprobación de 
la Declaración era una prueba más de esa llamada ética a descubrir la ver-
dad de la persona y vivir conforme a ella.374

Otra conclusión a la que llegaba Malik sobre el valor ético del proceso 
de redacción y de la DUDH misma, era que dicho proyecto implicaba sen-
tar las bases para que la persona recuperara su horizonte de vida personal 
y digna. En efecto, en agosto de 1948 —unos meses antes de la aprobación 
de texto— el libanés publicó un artículo donde resumía el reto intelectual, 
la gesta moral, que implicaba el documento. Según su punto de vista, no 
sólo se trataba de lograr acuerdos prácticos, sino que tras ese proceso polí-
tico, subyacía el debate sobre la verdad que se requería para que la persona 
despertara y resolviera su inquietud por lograr una existencia auténtica.375

En concreto, señaló cuatro preguntas filosóficas latentes en los debates 
prácticos sobre los derechos; a saber, ¿qué es el hombre, es sólo animal y 
sólo debe resolver necesidades materiales? ¿Cuál es el lugar de la persona en 
la sociedad y en qué modo es posible estar orientado hacia ella, pero sin ser 
absorbida por la comunidad? ¿Cómo se relaciona la persona con el Estado? 
¿Qué cualidades debe tener la ley y por qué motivos vincula a la concien-
cia? Y por último, ¿a qué comunidades intermedias la persona le debe su 
lealtad, y por qué su respeto por ellas edifica tanto al Estado como su propia 
personalidad?376

En resumen, Malik, con su concepción de la vida, trasladaba sus inquie-
tudes filosóficas —herederas de una multiplicidad de fuentes— a la defensa 
práctica de la persona. Sus conceptos no eran abstracciones que pretendía 

373		 “La DUDH es una declaración de principios. Incluso como tal no es perfecta. Y no es 
perfecta porque no es la creación de una sola persona. Si a Platón, Santo Tomás o Leibniz 
le hubieran asignado la tarea de elaborar un documento de este estilo, hubieran logrado 
una construcción casi perfecta, lógica y estéticamente adecuada. La ausencia de perfección 
racional se ve compensada por su alcance universal” (Malik, Charles Habib, “Human Rights 
and Religious Liberty”, cit., p. 405).

374		 Aunque reconoce que en el modo de entender los derechos humanos se encuentran 
distintas posturas, “al menos por lo pronto, es mejor estar de acuerdo en algo que es esen-
cialmente ambiguo y variable, que estar en desacuerdo en lo que es evidente y permanente. 
No estamos preparados todavía para enfrentar las consecuencias de una posible confronta-
ción que pueda causar el tener que posponer indefinidamente el debate por encontrar un 
significado común. Pero es evidente que todos los días, no evitamos este problema indefini-
damente, pues si lo propio del ser humano es vivir, su espíritu se alimenta de una verdad que 
le dé sentido e identidad” (Malik, Charles Habib, “The Spiritual Significance of  the United 
Nations”, cit., p. 26).

375		 Cfr. Malik, Charles Habib, “What are Human Rights?”, The Rotarian, vol. 73, núm. 2, 
agosto de 1948, pp. 8-10.

376		 Cfr. idem

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



138 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

fijar como fórmulas filosóficas, sino que siempre los expresaba como mani-
festación concreta de su personalidad, y de su convicción de ser un “profe-
ta” que anuncia, despierta y sensibiliza a los demás respecto a la existencia 
auténtica y digna.

Como se ha dicho ya, a pesar de que el libanés no cita explícitamente 
las ideas de Maritain, puede reconocerse una similitud en el tipo de argu-
mentos que empleaba y en su convicción de poder lograr acuerdos prácti-
cos, a pesar de tener puntos de partida filosóficos diferentes.

Ahora bien, ¿cómo se plasmaron esas ideas en el texto de la Declara-
ción? ¿Pudieron traducirse en las fórmulas de los artículos? ¿Generaron ad-
hesiones entre el resto de los delegados?

IV. El dinamismo moral de la persona

1. “Conciencia”, manifestación de la persona

Los registros de los debates de redacción de la DUDH muestran que Malik 
nunca ocultó sus convicciones. Para él, existe una naturaleza humana, y ésta 
es el fundamento de los derechos humanos:

Las tradiciones más enraizadas de Occidente conciben al hombre como un 
sujeto de derechos básicos, universales e inalienables; derechos que se basan 
en su misma naturaleza y que se expresan en la ley natural. De Sófocles a los 
Estoicos y Cicerón; desde San Pablo y los Padres de la Iglesia, hasta Santo 
Tomás; desde Suarez y Grocio, hasta los filósofos del siglo XVIII de las re-
voluciones Americanas y Francesas, la ley natural se ha visto como la base 
fundamental de los derechos humanos.377

Según el libanés, al referirse a un término metafísico como el de la 
“naturaleza humana”, no se señalaba sólo una idea abstracta —con contor-
nos definidos y de la que se deducen consecuencias necesarias—, sino una 
substancia real que existe concretamente, y que manifiesta que algo existe 
como un “ser-ahí” (trascendente, no inmanente a la persona) y un “ser-de-
este-modo-teleológico”. En el caso del hombre, además, su naturaleza le 
exigía que ella misma debía asumir libremente su propia condición para 
lograr una existencia auténtica. Es decir, no sólo se trataba del ser humano 

377		 Malik, Charles Habib, War and Peace. A Statement made before the Political Committee of  the 
General Assembly, November 23, 1949, Nueva York, The National Committee for Free Europe, 
Inc., 1949, p. 21.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



139UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

ya dado, sino que con la acción libre, la persona honraba, asumía y le era 
fiel al tipo de ser que era.

Como se verá, con frecuencia manifestó su preocupación para que estas 
ideas se incorporaran a la Declaración. A través de ellas, podría resolverse, 
tanto la pregunta sobre el fundamento de los derechos humanos que subya-
cía en la Declaración, como su explicación sobre la existencia de disonan-
cias teóricas, a pesar de las cuales es posible lograr acuerdos prácticos. Así, 
por ejemplo, en una sesión en la que se estudiaban, tanto la misión y facul-
tades de la Comisión de Derechos Humanos, como las características de los 
derechos humanos que defendería, sostuvo que:

La misma frase derechos humanos obviamente se refiere a lo que es ser humano y 
que por sus derechos sólo se puede entender aquello que pertenece a la esencia 
del hombre. Esto significa que no es accidental, que no va y viene con el 
paso del tiempo, que no se otorga y se quita según la moda o el estilo de los 
sistemas políticos. Los derechos humanos deben ser algo que pertenece al 
hombre en cuanto tal […] Por derecho entonces, ciertamente queremos decir 
algo, lo he dicho ya, que surge de la naturaleza del hombre.378

En otro momento, el delegado yugoslavo, Vladislav Ribnikar, defendió 
ante sus colegas que la conciencia de solidaridad o el espíritu colectivo de-
berían ser las categorías que orientaran la elaboración del documento y las 
características de este tipo de derechos. En su opinión:

Los efectos del catálogo de derechos humanos deben aplicarse a todo el mun-
do: deben establecerse como nuevos lazos de solidaridad. Han de ser una 
expresión de las realidades sociales de nuestro tiempo, y definir las relaciones 
entre el individuo y la sociedad. […] Las nuevas condiciones económicas 
del siglo XX han hecho nacer un espíritu colectivo, una conciencia de soli-
daridad. La libertad personal sólo puede alcanzarse a través de la perfecta 
armonía entre el individuo y la comunidad. El ideal social descansa en que 
se identifique el interés de la sociedad con el del individuo. Estamos en un 
periodo de transición. La Comisión debería considerar como de una época 
pasada los ideales políticos y sociales de la clase media burguesa, y no verlos 
como ciertos principios eternos. Ese es el error de los borradores enviados por 
Panamá y Cuba.379

378		 Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights..., cit., pp. 23 y 24. Énfasis en el 
original.

379		 E/CN.4/SR.8, p. 4.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



140 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

Malik respondió a su colega que tenía razón, pero hasta cierto punto. El 
documento tendría que proteger a la persona contra gobiernos totalitarios, 
como los que habían caído con el fin de la Segunda Guerra Mundial, pero 
al mismo tiempo habría que considerar que:

El hombre de hoy, no sólo necesita protección contra déspotas y dictadores, 
sino también contra una nueva forma de tiranía: la que ejercen las masas y 
el Estado. Debemos hacer mención de ello en el catálogo […] La Comisión 
nunca cumplirá sus fines, si no establecemos la existencia de la persona indi-
vidual y la necesidad de su protección en su lucha contra el Estado.380

Tres días después, Malik volvió sobre el tema, cuando en la Comisión 
se debatía el modo de relacionar los derechos y las obligaciones del ca-
tálogo, así como sus implicaciones jurídicas, en especial, ante el derecho 
interno de cada país. El libanés insistió en que el principio de sociabilidad 
del hombre —el carácter esencialmente relacional de la persona hacia la 
comunidad— contradecía la libertad absoluta y arbitraria del individuo en 
cuanto autonomía. Por eso, para él, la Declaración debía clarificar mejor la 
relación entre la persona y su comunidad. Propuso que se incorporaran al 
texto, cuatro principios:

1. La persona humana es más importante que el grupo racial, nacional, o 
cualquier otro al que pertenezca. 2. La posesión más sagrada e inviolable de 
la persona humana es su espíritu y su conciencia; es la que le permite perci-
bir la verdad, elegir libremente y existir. 3. Es reprochable cualquier presión 
social por parte del Estado, de la religión o de la raza que exija e implique la 
sustitución automática del consentimiento de la persona humana. 4. El gru-
po social al que pertenece el individuo, al igual que la persona misma, puede 

380		 E/CN.4/SR.9, p. 3. Respecto a la posición del libanés sobre el comunismo, Woessner 
opina: “La defensa de Malik de los derechos humanos, sin duda, era también una alegato a 
favor de Occidente. Pero no sólo eso, también le dio la oportunidad de redefinir qué es aque-
llo que Occidente debería defender como lo más sagrado. Especialmente, a partir de la esca-
lada de tensión propia de la guerra fría —a principios de 1948 con el bloqueo de Berlín, pero 
también a través de los 60’s durante los años difíciles de la descolonización— Malik siempre 
estuvo dispuesto a rechazar la amenaza del comunismo. Sus trabajos de este periodo forman 
parte de la batalla ideológica de ese tiempo, que no se trataba solamente de reafirmar un 
nacionalismo exaltado occidental, sino de denunciar teóricamente el fracaso de los proyectos 
humanistas e individualistas” (Woessner, Martin, op. cit., pp. 74 y 75). Otros documentos que 
recogen la posición de Malik sobre el comunismo son Malik, Charles Habib, War and Peace..., 
cit.; Malik, Charles Habib, “Positive Christianity and Communism”, The Ecumenical Review, 
vol. 8, núm. 4, 1956, pp. 410-413.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



141UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

estar en lo correcto o equivocarse: sólo ésta puede juzgar qué es lo que exige 
su condición.381

Por eso, Malik sugirió que la DUDH no utilizara la palabra “indivi-
duo”, sino “persona”. Esa elección les permitiría defender a esta última 
contra los intentos de absorción por parte del Estado o de cualquier socie-
dad, sin desvincularla de esas relaciones comunitarias que forman parte 
de su estructura vital.382 Cassin apoyó a Malik. Para el francés, es gracias a 
la capacidad de vincularse en conciencia con aquello que se conoce como 
verdadero, como puede percibirse el valor de la dignidad de la persona. O, 
dicho en palabras de Cassin, “la libertad de conciencia es la que reconoce a 
la persona humana su valor y su dignidad”.383

Unos meses después, a principios de junio de 1947, cuando Humphrey 
presentó su Esquema Documentado, a Malik le sorprendió que los primeros 
artículos se centraran más en el rol del Estado que en el valor de la persona. 
El canadiense no describía, en primer lugar, ni el valor absoluto de la per-
sona, ni los derechos humanos, como expresión de la naturaleza humana. 
Por el contrario, se señalaba cuál era la responsabilidad del individuo ante 
el Estado. Daba la impresión de que éste era el fundamento del documen-
to.384 Al libanés no le parecía adecuado, y recordó a sus compañeros que la 
persona necesitaba ser protegida contra un Estado que le exigiera lealtad 
absoluta o que decidiera, en su lugar, lo que debía hacer respecto a su dig-
nidad.385 En efecto:

Es extraño que la Declaración se inicie estableciendo una limitación. Una 
afirmación así no debe estar incluida en el documento. Me parece asombroso 

381		 E/CN.4/SR.14, pp. 3 y 4.
382		 Cfr. ibidem, p. 6. Como ya se ha dicho, Jacques Maritain había expuesto una idea equi-

valente en el capítulo “La sociedad de las personas humanas” en Los derechos del hombre y la ley 
natural. Cristianismo y democracia de 1942.

383		 Cfr. ibidem, p. 7. “Este episodio demuestra el carácter marginal del liberalismo clásico 
entre los miembros de la CDH durante el proceso de redacción del catálogo internacional 
de derechos humanos” (Mitoma, Glenn, Human Rights and the Negotiation of  American Power, cit., 
pp. 116 y 117).

384		 “Artículo 1. Toda persona debe lealtad a su Estado y a [la sociedad internacional] de 
las Naciones Unidas. Debe aceptar una cantidad justa de los sacrificios comunes necesarios 
para contribuir al bien común. Artículo 2. En el ejercicio de sus derechos, toda persona está 
limitada por los derechos de los demás y por las justas exigencias del Estado y las Naciones 
Unidas” (E/CN.4/21, Anexo A, p. 9).

385		 En aquella ocasión había sostenido, entre otras cosas, que “[e]l ser humano no ha sido 
creado para preservar el Estado, sino que el Estado existe en beneficio de la persona huma-
na” (E/CN.4/SR.14, p. 6).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



142 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

que el Esquema de la Secretaría [el borrador de Humphrey] se comience con 
“Toda persona le debe lealtad al Estado” y debe cuestionarse cómo es posible 
que un individuo le deba, en principio, una lealtad ilimitada al Estado, sin 
tomar en cuenta el tipo de gobierno que lo rige.386

Malik sostuvo que el documento de la Secretaría “no contenía una re-
ferencia suficiente a la dignidad del hombre”, y pensaba que este principio 
“debía ser la trama fundamental del Preámbulo”. La propuesta de Hum-
phrey, aunque en su intención era loable, “no subrayaba lo que es distintivo, 
elemental y humano de la persona”.387

En la restructuración que la Comisión Redactora pidió a Cassin, el 
francés incluiría estas preocupaciones que compartía con Malik: desplazar 
al Estado del núcleo del documento, y centrarlo en la persona y su con-
ciencia, como manifestación de su dignidad.388 Durante esos debates, en el 
seno de un pequeño subgrupo de trabajo provisional —al que pertenecían 
Roosevelt, Chang, Humphrey, Cassin y Malik— se revisaron los primeros 
seis artículos de la propuesta del francés. Según Lindholm y Glendon, fue el 
libanés quien propuso añadir la fórmula dotados como están de razón al artícu-
lo 1,389 para que quedara así: “Todos los hombres son hermanos. Dotados 
como están de razón, miembros de una familia, son libres y poseen igual 
dignidad y derechos”.390

Al día siguiente de esa adición —es decir, el 17 de junio de 1947— 
cuando Chang sugirió la incorporación de la palabra “conciencia”, Malik 
sostuvo que con esta nueva propuesta quedaba claro que el texto se refe-
ría “como atributos esenciales del hombre”,391 a dos potencias: “razón y 
conciencia”. Cassin estuvo de acuerdo, de acuerdo a su ratio sobre la que 
reordenó el texto de Humphrey, él quería que el documento describiera 
en primer lugar, en sus primeros artículos, el valor de los seres humanos a 
partir de su dignidad esencial.392 Como se ve, “razón y conciencia” remiten, 
para el núcleo central de redactores, puede decirse hasta ahora, como la 
descripción de una potencialidad inherente de la persona, gracias a la cual 

386		 E/CN.4/AC.1/SR.3, pp. 10 y 11.
387		 E/CN.4/AC.1/SR.2, p. 4.
388		 Cassin buscaba que estos primeros artículos, que funcionaban como principios gene-

rales, describieran qué es el hombre, los derechos que tiene ante la sociedad y los deberes que 
él tiene sobre aquéllos (cfr. infra nota 635).

389		 Cfr. infra nota 594. Glendon sólo dice: “El grupo de trabajo añadió la idea de que todo 
hombre está dotado de razón” (Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 119).

390		 E/CN.4/AC.1/W.1, p. 2.
391		 E/CN.4/AC.1/SR.8, p. 2.
392		 Cfr. Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



143UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

se descubren, de forma vital, las propias exigencias de su ser, en relación a 
su acción, introduciéndola en la vida común.

2. El dinamismo malikeano de “razón y conciencia”

Malik reconocía en la fórmula “razón y conciencia”, sus propias con-
vicciones intelectuales sobre el carácter fundamental de ese tomar postura 
ante la propia existencia. Estas palabras significaban, para el profesor liba-
nés, la exigencia de que ésta no debía ser absorbida por la sociedad, ni por 
sus lealtades intermedias, tampoco por el Estado, ni mucho menos por sus 
necesidades materiales. Más aún, ni siquiera los derechos humanos se po-
dían imponer desde fuera, únicamente a través de instrumentos del Estado, 
ni tampoco desde la cultura o la propia religión.393

Para el diplomático libanés, ni los derechos humanos ni la dignidad se 
fuerzan o aplican mecánicamente, en nombre de esos mismos derechos, a 
la persona. Contra esa reducción de la persona al hombre-masa, alienado, 
irresponsable e inauténtico, la Declaración —pensaba Malik— debía afir-
mar tanto el carácter real de alguien digno, como su existencia esencialmen-
te dinámica marcada por sus tomas de postura:

El riesgo actual de los derechos humanos puede describirse como el intento 
de restringir a cada ser humano su sentido de responsabilidad, de autentici-
dad y de personal dignidad […] Cuando te conviertes en un átomo en un 
océano masivo de partículas idénticas, sin estructura, sin distinción, sin dis-
paridad de función ontológica, entonces pierdes tu sentido de individualidad 
esencial, inalienable y humana.394

Para incorporar esta idea en la Declaración, Malik incorporó —todo 
apunta hacia el libanés— el término “razón”, sino que también apoyó con 
entusiasmo la propuesta de Chang sobre la palabra “conciencia”. Tanto 
en el Preámbulo —cuya redacción definitiva correspondió a Malik sobre el 

393		 “Respecto a la ley, hay que preguntarse, ¿es ésta arbitraria, accidental, impuesta a la 
fuerza, externa, dirigida sólo por la utilidad pragmática, carece de raíces y es ciega? ¿O se 
funda en la naturaleza de las cosas, y sobre todo, en mi propia naturaleza, de forma que la 
ley sea la mejor garantía exterior en el desarrollo de mi libertad?” (Malik, Charles Habib, The 
Challenge of  Human Rights..., cit., p. 109).

394		 Malik, Charles Habib, “Human Rights and Religious Liberty”, cit., p. 405. No es difí-
cil ver en esta afirmación un eco de la distinción mariteniana entre persona —un ser relacional 
que toma postura— e individuo —una partícula, una mónada, un ejemplar de la especie—, 
que se describió supra en capítulo 2, sección IV, epígrafe 1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



144 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

borrador de Cassin— como en el primer numeral del cuerpo de la DUDH, 
las palabras “intrínseca”, “inalienable”, “nacen” y “dotados” cumplen con 
el propósito de describir la existencia real, trascendente y substancial de una 
naturaleza humana de la que se siguen unas exigencias ético-jurídicas para 
que cumpla sus fines.

Si se considera, además, que las palabras “razón y conciencia” señalan 
una capacidad natural para “reconocer” esa existencia humana finalizada 
y sus exigencias, entonces, concluía Malik, “es difícil encontrar en el idioma 
inglés unas palabras mejor cualificadas para expresar los contenidos de la 
doctrina de la ley natural”.395

3. Razón y conciencia como defensa contra la alienación 
de la persona y su absorción por el Estado

Como se ha dicho, una las preocupaciones intelectuales del libanés era 
la existencia auténtica de la persona a partir de sus tomas de postura. Ella 
misma corría el riesgo de aniquilación cuando no se le permitía decidir en 
conciencia, quién era ella ante aquello que le sucedía. Sin embargo, para 
Malik, esto no quería decir que el proyecto de los derechos humanos se re-
ducía a la defensa de la persona frente al riesgo de su reducción a un simple 
individuo, a un ejemplar más de la especie; sino también permitirle existir 
como tal, que se comportara conforme a su tipo de ser: una persona huma-
na en relación con otros.

De esta forma, si bien es cierto, ella le debía responsabilidades solida-
rias al resto de los seres humanos, cabía el riesgo de convertir al Estado, la 
nación, la clase o la religión, en entes que exigen para sí lealtad absoluta. 
Éstos serían una especie de hoyos negros que absorberían y diluirían a la 
persona.396 De acuerdo a Malik, la Segunda Guerra Mundial —raíz negati-
va que había originado la DUDH— había sucedido, entre otras cosas, por 
la disolución de la persona en nombre de una superioridad nacional o de 
raza. De esta forma, la mayor amenaza contra la dignidad que presentaba 
el nazismo o el socialismo, no era el uso de la fuerza bruta propia de un to-

395		 Ibidem, p. 405; la misma idea aparece en Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human 
Rights..., cit., pp. 161 y 162.

396		 “En esta era de difusión del socialismo, es difícil de gritar a los cuatro vientos que el 
hombre no debe ser absorbido por la sociedad; es difícil defender que por naturaleza es libre 
de pensar, de elegir, de rebelarse en contra, de oponerse a su propia sociedad, o incluso al 
mundo entero, si ellos están en el error” (Malik, Charles Habib, “What are Human Rights?”, 
cit., p. 9).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



145UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

talitarismo, sino la negación de la libertad para que la persona asumiera su 
propia existencia.

La legítima necesidad de cierto orden social, el genuino lugar de la cul-
tura nacional como alimento del espíritu humano, corrían el riesgo de re-
clamar para sí un peaje muy caro: exigir de la persona una lealtad absoluta 
a cambio de solucionarle las necesidades de desarrollo —“pan” para calmar 
el hambre—; reclamar acatamiento incondicional a sus disposiciones, para 
garantizarle sus requerimientos de justicia, estabilidad individual y común 
para su desarrollo —“paz” como ausencia de caos—; y solicitar el com-
promiso total de obediencia para satisfacer sus necesidades de pertenencia, 
de dominio y de control —el eros de uno mismo como centro de lo que lo 
rodea—.397

Para el libanés, cualquier Estado, nación, o sistema jurídico exigía para 
sí cierta lealtad por parte de sus súbditos a cambio de una promesa de jus-
ticia, de desarrollo, de seguridad, de pertenencia y de afirmación de uno 
mismo. Pero era común que solicitara un compromiso que, con frecuencia, 
eliminaba el carácter auténtico de la persona —aquella que toma postura 
ante lo que le sucede—.

Esto sucedía cuando la ley, el Estado o algún grupo social exigía de 
sus miembros que suspendieran su libertad, a cambio de la promesa de or-
den, seguridad, pertenencia y progreso. Malik se refería con frecuencia a 
la descripción de este proceso, expresado en Dostoyevski y su relato de “El 

397		 En su artículo “The metaphysics of  freedom”, señala que ese riesgo de inautenticidad, 
de vida no asumida en libertad, también lo corre la persona misma. Su existencia como 
creatura limitada lo predispone a regalar su libertad a quien le pueda ofrecer la garantía de 
desarrollo, compañía y seguridad. En cambio, la libertad trae consigo cierto riesgo de no 
conseguir esos bienes que requiere para su felicidad o de no tener, más que a uno mismo, 
a quién señalar como responsable de ese fallo. En efecto, el hombre como ser social, que 
percibe el deber existencial de vivir junto con otros, “no puede soportar estar solo, no puede 
aguantar el peso de su libertad personal si por causa de ella, ha de vivir alejado del resto. La 
persona se encuentra, como diría Dostoyevski, con que debe soportar un peso terrible. Por 
eso corre el riesgo de rendirse a los pies del primer grupo al que pueda pertenecer; se adhiere 
a la primera ‘causa’ que lo libere de ese riesgo; entonces encuentra calor y seguridad; carga 
con la tentación de renunciar a ser un ‘tú’ para liberarse de la soledad […] El nacionalismo 
y el socialismo te dicen: primero se ha de garantizar la viabilidad del grupo —la libertad de 
la nación, su justicia y su seguridad económica y social— y de ahí se sigue necesariamente, la 
libertad personal del individuo. Esta es una esperanza ingenua. En la medida en que más 
y más se absolutiza el grupo, en mayor medida se reducen las oportunidades de la persona 
individual para respirar” (Malik, Charles Habib, “The Metaphysics of  Freedom”, cit., pp. 
323 y 324).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



146 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

gran inquisidor” en Los hermanos Karamazov.398 De hecho, es este texto al que 
Malik acude para precisar parte del significado ético de la Declaración. En 
agosto de 1949, escribió:

La expresión más maravillosa en la literatura que yo conozco sobre esta dia-
léctica entre libertad y seguridad que se da en la naturaleza del hombre, es 
“El gran inquisidor” de Dostoyevski, en Los hermanos Karamazov. Parece que el 
hombre prefiere vivir seguro, a experimentar el riesgo de la libertad. Esta es 
una especie de carga, la más molesta de todas, que parece que empequeñece 
y amenaza su vida. Entonces, el hombre prefiere la seguridad, a tener que 
tomar elecciones responsables, todos los días, sin la garantía absoluta de lo-
grar lo que pretende o desea. Por lo tanto, le parecería ser mucho más feliz, si 
alguien con poder se le acercara y lo liberara de su libertad. Si viniera alguien 
así, la gente le vendería con gusto el privilegio de pensar, de elegir, de actuar, 
de ser, con tal de ser liberado de la angustia que produce la inseguridad […] 
En todo momento, mientras redactábamos la Declaración, se tuvo que resistir 
a la seducción de ofrecer una seguridad absoluta.399

Malik apelaba también a la amenaza de un materialismo, de signo capi-
talista o marxista,400 que en nombre de unos derechos económicos, sociales 

398		 Cfr., por ejemplo, Malik, Charles Habib, “A Near Eastern witness to Christian Mis-
sions”, Theology Today, vol. 5, núm. 4, 1949, p. 530; Malik, Charles Habib, War and Peace..., cit., 
pp. 41 y ss.; Malik, Charles Habib, “Introduction”, Readings in Philosophy…, cit., pp. XIX-XX.

399		 Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights..., cit., pp. 159 y 160.
400		 Malik expresaba con frecuencia sus desacuerdos contra el comunismo. Estaba con-

vencido de que este sistema sería sobrepasado por la auténtica cultura rusa que intentaba 
contener: “La única respuesta al reto Comunista es el redescubrimiento y reafirmación de 
los valores Occidentales más altos, de los que Rusia ha vivido y en los cuales se ha movido 
durante muchos años […] El prodigioso poder de abstracción alemán es completamente 
ajeno a los rusos. La filosofía y literatura rusa resuelven cuál es el mejor modo de vivir; 
nunca va tras ideas abstractas”. El libanés delinea la cultura rusa como un alma con su de-
seo de salvación a través del sufrimiento; con un anhelo de redención a través de la tensión 
de realidades contrastantes propias de la vida. Además, reconoce su impulso por vivir con 
intensidad, alejado de la mediocridad. Señala también, la importancia de la autoconciencia, 
del reconocimiento del “tú-ante-mí”. Por último, Malik valora su inclinación a la rebelión 
contra las cosas tal y como aparecen, para lograr lo que deben ser. Si ese espíritu es el que 
subyace en el alma del pueblo ruso, sólo tiene que volver a él para liberarse del comunismo. 
De hecho, en sus interacciones con los delegados rusos, recuerda que “una de las razones por 
las que en algunas ocasiones me partía de la risa de algunos puntos de vista de Vyshinsky, o 
de Manuilsky o de Pavlov o de algún Arutiuniano, era porque veía estallar ciertas caracterís-
ticas del alma rusa, liberada de la monotonía de la dialéctica marxista. Eran precisamente 
las imágenes que construirán, el sentido del humor que los movía, las alegorías o anécdotas 
que relataban, la profunda humanidad que revelaban, las que explotaban como un volcán 
en erupción que rompía la corteza de la tierra que lo cubría, como la pura exuberancia ilimi-
tada, la inconsistencia infantil, o el absoluto abandono del espíritu” (Malik, Charles Habib, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



147UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

y culturales, pretendía eliminar la exigencia de la persona misma a ser ella 
quien buscara su propio desarrollo. Señalaba el riesgo de que, en nombre 
del orden social prometido como cohesión social o una vida pacífica, logra-
dos a través de los derechos civiles y políticos, se pretendieran suprimir las 
dificultades, cargas y riesgos que con la libertad necesariamente se mani-
fiestan. Tiempo después, en una conferencia de 1986, Malik interpretó la 
Declaración en este sentido:

La esclavitud del cuerpo es sin duda penosa, pero es mucho más grave la 
esclavitud del espíritu. ¿Cuántos seres humanos, hoy en día, padecen la escla-
vitud del dogmatismo mental? La tragedia de este tipo de esclavitud es que 
las personas se acostumbran a ella y se resisten al aire fresco de la libertad. 
Simplemente no quieren ser libres. Para ellos la libertad es una carga, una 
experiencia ruinosa; no el valor más alto. Han intercambiado su libertad por 
el placer, la seguridad y la indolencia de una vida irreflexiva; la han intercam-
biado por la obediencia de las decisiones de alguna autoridad […]. Lean “El 
gran inquisidor” de Dostoyevski en Los hermanos Karamazov para entender lo 
que quiero decir. El totalitarismo explota en todo lo posible, esta debilidad de 
la persona.401

Para Malik, un Estado totalitario se gestaba cuando, con la promesa de 
resolver las necesidades materiales y de seguridad, se exigía la supresión de la 
persona, de su dignidad, libertad y de sus lealtades intermedias; incluso bajo 
un comprensible deseo de coordinar conductas. En este problema se encon-
traban las raíces negativas que originaron la Declaración; a saber, el “olvido 
y menosprecio de la dignidad de la persona”. Los principios éticos que el 
antiguo profesor universitario intentó plasmar en la DUDH constituirían, 
por el contrario, las raíces positivas de la misma. En efecto, estos derechos 
sólo tendrían sentido si se anclaban en la realidad de su condición humana 
y del reconocimiento de su dignidad y su libertad.

Madurarían a partir del cumplimiento en conciencia de las responsabi-
lidades solidarias hacia los otros, expresadas en las relaciones entre derechos 
y deberes. Se fortalecerían mediante la satisfacción de sus necesidades ma-
teriales y culturales, en el contexto de sus lealtades sociales cercanas como 
la familia, la escuela, la comunidad religiosa, etcétera. Todo ello se condi-

War and Peace..., cit., pp. 26-28, 40). También en ese artículo Malik explica que el proyecto de 
los derechos humanos significaba una llamada de atención a Occidente para que recuperara 
su misión cultural. Sobre esta inquietud del libanés, puede verse Mitoma, Glenn, Human 
Rights and the Negotiation of  American Power, cit., pp. 101-133.

401		 Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights..., cit., p. 249.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



148 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

cionaba a las tomas de postura en libertad y responsabilidad, en el logro de 
una vida auténticamente personal.

4. La experiencia básica del actuar humano —no un argumento teórico— 
como base de la Declaración

En esta línea de pensamiento, Malik interpretaba que el término “re-
conocimiento” del Preámbulo,402 implicaba el descubrimiento de algo que 
ya existe de un modo. Además, su realización exigía un trato específico a su 
favor, y evitar aquellas acciones impiden directamente que se cumplan sus 
fines propios. De ahí que esas exigencias de la dignidad puedan calificarse 
como “previas” a la determinación de cualquier Estado. Por tanto, estos 
derechos: “pertenecen a mi esencia, de manera que el papel de cualquier 
autoridad visible respecto a ellos, no es crearlos ni constituirlos, sino sólo 
reconocerlos y respetarlos […] O el hombre tiene una esencia eterna que 
puede ser reconocida y expresada por la razón, o se disuelve en un fluir ge-
neralizado que no deja rastro”.403

En resumen, Malik insistía en la defensa de la persona ante una even-
tual absorción por parte del Estado. Además, para el libanés, aquélla se 
manifiesta de forma auténtica, cuando asume en conciencia su propia exis-
tencia. De igual modo, para él, los derechos humanos describen y animan 
a la persona a formar parte de ese dinamismo de autenticidad. En definitiva, 
la inclusión de la palabras “razón y conciencia” significaban la descripción 
de un dato ya existente —“estático” en cuanto a lo que ya es, no en cuanto 
existencia—, como a la consideración del dinamismo a lo que lo empuja 
esencialmente sus potencias inherentes como la razón y la conciencia: su ser 
“dinámico”. Este movimiento para existir y hacer suyas, mediante la acción 
libre, las exigencias de su naturaleza, manifiesta y realiza a la persona y su 
dignidad:

Es de la mayor importancia que el primer artículo coloque los términos “ra-
zón y conciencia” en el núcleo de las potencialidades esenciales del hombre. 
Es especialmente trascendente, pues en nuestra época ilustrada, el hombre se 
equipara no a su “razón y conciencia”, sino a sus reflejos, impulsos, deseos, 

402		 “Considerando que la libertad, la justicia y la paz en el mundo tienen por base el re-
conocimiento de la dignidad intrínseca y de los derechos iguales e inalienables de todos los 
miembros de la familia humana”.

403		 Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights..., cit., p. 161. Maritain ofrece el 
mismo punto de partida en Los derechos del hombre y la ley natural; cfr. supra nota 233.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



149UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

estímulos, instintos, sueños, funcionamiento sociológico o nacional, a sus de-
seos económicos, a las fuerzas obscuras del mundo inferior.404

Malik reconocía que a los redactores no les interesaba hacer filosofía 
profesional, sino ofrecer, a cualquier persona, la posibilidad de comprender 
algo tan básico y universal, que se sintiera apelada moralmente a respetarlo 
y vivir conforme a ello. Es decir, buscaban hacer evidente que, entre todo 
ser humano, por su humanidad compartida, existen relaciones éticas que 
fundamentan sus derechos básicos. El acuerdo universal del documento era 
una prueba empírica de esa ley común del comportamiento ético y digno 
de la persona.405 De esta forma, aunque la tradición del iusnaturalismo clá-
sico no aparezca como la única fuente intelectual de la DUDH, ni tampoco 
se lea en los principios generales que los derechos humanos se poseen “por 
naturaleza”, “la teoría de la ley natural se encuentra en los fundamentos 
doctrinales de esta Declaración”.406 En otro momento explicó que debido

a una confusión en las traducciones del término al francés y al español de 
la frase “por naturaleza”, que finalmente se decidió eliminar. […] Pero los 
registros de los debates revelan que, generalmente, se reconocía que la pala-
bra “dotados” significaba “dotados por naturaleza” […] Puedo concluir, por 
tanto […] que encontramos espacio suficiente para un amplio margen para 
percibir [there is ample room to read] la doctrina de la ley natural en la filosofía 
de la Declaración.407

Al menos para este trabajo, ambas frases deben explicarse con más de-
talle para evitar confusiones innecesarias. Malik, en efecto, escribió por una 
parte que existía un “amplio margen para percibir la doctrina de la ley na-
tural”, y también que filosofía “se encuentra en los fundamentos doctrinales 

404		 Ibidem, p. 162.
405		 “Todos los logros del hombre a lo largo de la historia —las diversas culturas, creacio-

nes, certezas— son honorables y merecen respeto. Ninguna de ellas existe sin sus verdades 
intrínsecas. Todas tienen derecho al mayor de los respetos. Pero todas ellas están mezcladas 
con error y decadencia. Por lo tanto su valor es sólo relativo” (Malik, Charles Habib, “The 
Metaphysics of  Freedom”, cit., p. 319). Unos años después, escribirá: “puede haber un modo 
griego, romano, judío, cristiano, musulmán, budista, marxista, chino, ruso, hindú, alemán, 
francés, latino o anglosajón, de ver al hombre y su dignidad. Pero ninguno de ellos es mun-
dial o universal […] No estoy diciendo que esta definición universal [la de la DUDH] es más 
profunda o más correcta o más verdadera; sólo digo que es la primera y la única definición 
universal de la historia” (Malik, Charles Habib, “Drafting the Declaration”, en id., The Cha-
llenge of  Human Rights..., cit., p. 251).

406		 Malik, Charles Habib, “Human Rights and Religious Liberty”, cit., p. 406.
407		 Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights..., cit., p. 162.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



150 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

de la Declaración”. Pero si se recuerda que para Malik la explicación de 
una doctrina filosófica no consistía principalmente en la repetición de las 
fórmulas y argumentos doctrinales, sino más bien en la realidad explicada a 
la que se refería un filósofo concreto, entonces habría que preguntarse más 
por “aquello que veía” Malik como la ley natural in actu —como realidad 
explicada— y no tanto por la aceptación o repetición de la doctrina tomista 
en cuanto filosofía desarrollada o aparato doctrinal. En este punto, tanto 
para Malik como para Maritain, recuérdese la diferencia entre “la realidad 
experimentada” y la explicación a través de una “construcción doctrinal”. 
La primera es universal y el acuerdo práctico es posible gracias a ella. Desde 
la segunda, no parte acuerdo alguno, ni se puede construir un texto cultu-
ralmente plural desde ella.

En efecto, recuérdese cómo en su “Introducción” a la compilación de 
grandes pensadores a la que se hizo referencia, el libanés sugería que lo 
importante no era sólo reconstruir el argumento ofrecido por alguien más, 
sino comprender —“ver” es la palabra que él utiliza— la realidad desde la 
perspectiva existencial desde la que ellos la observaban. Es decir, conocer 
su pensamiento no sólo era un asunto de repetir fórmulas sin abandonar las 
propias posiciones intelectuales, sino de ponerse en movimiento para colo-
carse en el punto de vista desde el que el gran maestro explicaba la realidad 
ante sí.408

De forma que, para Malik, lo más importante no lo constituye el debate 
sobre si la DUDH es o no un documento cuyo sustento doctrinal es la teoría 
tomista de la ley natural. Más bien, si se pretende comprender la Declara-
ción misma, el mismo antiguo alumno de Heidegger esperaba que el lector 
se colocara en el punto de partida desde el que sus redactores se situaban; 
y dispusieran la mirada para observar desde donde ellos veían a la persona y 
las exigencias que surgen de ella, desde las actitudes interiores por ellos se-
ñaladas. Sólo a partir de ahí, se comprenderá el sentido de los artículos, al 
menos tal y como los que quienes redactaron el texto, la comprendían.

En cambio, no tendría mucho sentido definir a priori un modelo argu-
mentativo que después se compare con el texto o se pretenda asignar al 
mismo. No se trata de encontrar una influencia iusfilosófica en detrimento 
de otras —como asignarla al tomismo o describirla como un modo de over-
lapping consensus al tipo de Rawls y su liberalismo político—, sino de explicar 

408		 Es importante, “cueste lo que cueste, volver atrás y sentarse a sus pies, estudiarlos en 
su totalidad, leerlos en el original, reconstruir imaginativamente sus teorías como expresión 
ineludible de su propia vida, como si todo ello sucediera nuevamente ante nosotros” (cfr. 
Malik, Charles Habib, “Introduction”, Readings in Philosophy…, cit., pp. XIV-XV).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



151UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

que los redactores se colocaron en un cierto punto para valorar a la persona 
humana y su dignidad: cómo fue que desde ahí percibieron las exigencias 
básicas que se siguen de ella; cómo observaban las acciones que realizaban 
sus bienes propios, y, finalmente, cómo creyeron que era posible llegar a 
acuerdos, aún desde posiciones doctrinales diferentes.

Para Malik, la conclusión a la que se llega, cuando el lector se coloca en 
el punto de vista en el que lo hicieron los redactores, es esta: es posible sos-
tener afirmaciones comunes sobre las prácticas fundamentales, únicamente 
porque existe una naturaleza humana compartida; además, se debe defen-
der la capacidad racional inherente al ser humano para darse cuenta de sus 
exigencias esenciales; potencialidad que opera de forma personal, a través 
de la cual se asume la propia existencia. Vivir conforme a este dinamismo, 
equivale a la única forma en que la persona existe auténticamente, “convir-
tiéndose en” persona.409 Sin duda, se proyecta un argumento similar al que 
había ofrecido Maritain.

Por eso, para Malik, el artículo 1 de la DUDH constituía la piedra an-
gular de la Declaración. En él se sintetizan todos estos presupuestos de los 
derechos humanos: ontológicos, gnoseológicos y deónticos.410 De ahí que el 
libanés hubiera tanto defendido la permanencia de la fórmula “por natura-
leza” cuando pretendieron eliminarla, así como también, ante la insistencia 
de algunos delegados en trasladarla al Preámbulo.

5. La defensa de Malik del artículo 1 contra su minusvaloración 
como protección de la dignidad, de la razón y de la conciencia

En efecto, sin éxito lo intentaron Bogomolov (URSS), en diciembre de 
1947, y casi todo el núcleo del grupo redactor, durante la tercera sesión de la 

409		 En su Introducción, Malik urgía especialmente a sus alumnos a leer a Tomás de Aquino, 
por ser un autor que unía vida y pensamiento; filosofía y teología; fe y razón; Dios y el mun-
do; el espíritu medieval, con inquietudes perenes de la persona y la sociedad. Además, “existe 
en el mundo occidental actual un renacimiento de la filosofía de Santo Tomás llamado Neoto-
mismo. Es uno de los pocos movimientos intelectuales contemporáneos que, en mi opinión, 
está destinado a sobrevivir en la presente y muy extendida confusión de pensamiento. Santo 
Tomás es importante, finalmente, como todo maestro, por sí mismo. Si lo escuchamos con 
cuidado, nos transformará en una imagen de la verdad” (ibidem, p. XXXVIII). Énfasis en el 
original.

410		 “Todos los seres humanos nacen libres e iguales en dignidad y derechos y, dotados 
como están de razón y conciencia, deben comportarse fraternalmente los unos con los 
otros”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



152 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

Comisión de Derechos Humanos a mediados de 1948. Como se verá, las 
dudas sobre la lógica interna del artículo 1 o la necesidad de referencias fi-
losóficas en el texto, no fueron sólo un asunto del delegado soviético.

A finales de mayo de 1948, para sorpresa de Malik, Chang411 y Cas-
sin412 propusieron retirar la fórmula “dotados como están por naturaleza 
de razón y conciencia”. Hernán Santa Cruz (Chile) respaldó su elimina-
ción, pues en su opinión, la fórmula daba a entender que sólo cuando se 
utiliza correctamente la razón y la conciencia surgía el deber de compor-
tarse fraternalmente. Tal y como estaba redactado el artículo, podría sig-
nificar que se hacía referencia al ejercicio efectivo y acertado de la razón y 
la conciencia, y no tanto a una descripción de una potencialidad esencial 
del hombre.413 Por su parte, Geoffrey Wilson (Reino Unido) pensaba que la 
supresión o su reubicación en el Preámbulo no afectaría a la fuerza final del 
documento, pues lo que ahí se decía era evidente en sí mismo, redundante 
y, por lo tanto, prescindible.414 A Hansa Metha (India) le parecía que esa 
expresión no era esencial para un documento como la Declaración, así que 
también aprobaba su eliminación.415 Malik respondió:

El primer artículo de la Declaración de derechos humanos debe establecer 
lo que distingue a los seres humanos de los animales, es decir, la razón y la 
conciencia. Sin la razón, el esfuerzo por hacer realidad los derechos humanos 
sería imposible. Entonces ¿acaso existe algo más “razonable” que afirmar 
explícitamente cuál es la potencialidad esencial gracias a la cual llevamos a la 
práctica la obligación descrita en el primer artículo? [...] Pienso que la Comi-
sión debe incorporar en algún lugar de la Declaración, quizá en el Preámbu-
lo, las cualidades que caracterizan esencialmente al hombre, dado que él y sus 
derechos son la mayor responsabilidad de la Comisión.416

Cassin, Chang, Wilson y Ronald Lebau (Bélgica) reconocieron la pre-
ocupación de Malik, aunque esperarían a que se diseñara una mejor for-
mulación del artículo para inclinar su voto. Salvador López (Filipinas) —en 
substitución temporal de Carlos Rómulo—417 apoyó a Malik, oponiéndose 

411		 Cfr. E/CN.4/SR.50, p. 11.
412		 E/CN.4/82, Add.8, p. 2.
413		 Cfr. E/CN.4/SR.50, p. 10.
414		 Cfr. ibidem, p. 12.
415		 Cfr. ibidem, p. 13.
416		 Ibidem, pp. 12 y 13.
417		 El filipino se adscribía a la doctrina tomista de la ley natural y, al igual que Malik, in-

terpretaba la DUDH, no sólo como compatible, sino originada en ella (cfr. Rómulo, Carlos, 
op. cit.).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



153UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

fuertemente a la eliminación. En una cerrada votación, en esa ocasión se 
aprobó mantener las palabras “dotados por naturaleza de razón y concien-
cia” por seis votos contra cinco, y seis abstenciones. El artículo en su tota-
lidad se mantuvo en su sitio, sin trasladarse al Preámbulo, por once votos 
contra uno, con seis abstenciones.418 A pesar de ello, con motivo de esa 
discusión, el delegado de la URSS, Pavlov, ironizó: “A la luz de la realidad 
actual, el texto es engañoso en su totalidad. Todos los días suceden even-
tos que nos convencen, por un lado, de que hay personas que no tienen ni 
razón ni conciencia, y por el otro, que unos hacia otros no se comportan 
humanamente y mucho menos en espíritu de fraternidad”.419

En su estudio sobre esta fórmula, Morsink sostiene que se mantuvo en 
su sitio más para “agradar a Malik, quien además de ser uno de los miem-
bros del núcleo de redactores, también era el Presidente de las sesiones de 
la Tercera Comisión”;420 y no tanto porque se ofreciera una solución al pro-
blema del sentido y coherencia interna del artículo.

Glendon recoge una anécdota sucedida casi un mes después de esta 
discusión, que da una idea de la importancia de Malik para mantener en 
la Declaración la descripción del artículo 1. Sucedió a finales de junio de 
1948, mientras se discutía el traslado del artículo sobre deberes —el enton-
ces artículo 2 que funcionaba también como parte de los principios genera-
les— al final del documento. En esa ocasión, Malik y Cassin compartieron 
taxi. Ahí:

Hablaron sobre el artículo 1, y Malik comprendió, para su decepción, que 
Francia, tal vez en un gesto hacia los soviéticos, no apoyaba la permanencia 
de las palabras “razón y conciencia”. A partir de ese momento, Malik se con-
virtió en el principal defensor de esa expresión de fe en la inteligencia huma-
na y la empatía hacia el prójimo que hace la Declaración.421

Más adelante, durante la sesión de otoño de 1948 de la Tercera Comi-
sión, se explicará el problema del sentido con el que los distintos delegados 
comprendían la fórmula “por naturaleza”, y cómo esa diferencia —tal y 
como apuntaba Malik— inclinó a unos delegados a proponer la adición de 
“Dios” o la mención de un “Creador” del ser humano. Esta propuesta ter-

418		 Cfr. E/CN.4/SR.50, p. 15.
419		 Cfr. ibidem, p. 14.
420		 Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit., p. 299. Morsink no 

ofrece pruebas concretas en las cuales basar esta afirmación.
421		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 174.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



154 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

minó por provocar la eliminación de “por naturaleza”, a cambio de disociar 
el artículo de cualquier referencia a la divinidad.422

Si Malik fue fundamental en las negociaciones para que permaneciera 
el artículo 1 donde está, con un contenido específico, es claro que por su 
influencia, ese numeral —leído a la luz del primer párrafo del Preámbulo 
que redactó el libanés— permite que la Declaración afirme a su modo, que 
realmente existe una condición metafísica de la persona, que la orienta ha-
cia los fines propios de lo que es en cuanto humano.

Además, la fórmula “razón y conciencia” se colocó para señalar una 
operación esencial de unas potencialidades inherentes. De tal manera que 
se puede concluir que en la naturaleza humana existe un modo esencial 
de conocer las exigencias inherentes a esa condición metafísica finalizada, 
y cómo es que gracias a un tipo de acciones determinadas se hace propia y 
se es fiel a sus exigencias. De esta conclusión no se sigue que los redactores 
hayan pretendido adscribir el texto a una escuela de fundamentación o cul-
tura específica.423 Simplemente se intenta señalar cómo, gracias a Malik, se 
incluyeron en la Declaración ese tipo de afirmaciones.

422		 Respecto a la ubicación de la fórmula, durante la segunda sesión de la Comisión de 
Derechos Humanos, Bogomolov había sugerido moverla al Preámbulo. También en la ter-
cera sesión del mismo organismo hubo algunos intentos por reubicarlo, cuando se movió el 
artículo de deberes al final del documento. Además, durante la tercera sesión de la Tercera 
Comisión, algunos delegados propusieron colocar esta fórmula en el Preámbulo, pues la fór-
mula no anuncia derecho alguno; sólo afirma hechos y referencias éticas. Chang, entonces 
defendió la ubicación del texto: “[E]l artículo 1 de la Declaración debe permanecer donde 
está, y las dos oraciones que lo componen no deben separarse. Existe un feliz balance entre 
la amplia referencia a los derechos en la primera oración, y los consecuentes deberes, en la 
segunda. Si el artículo 1 se saca del cuerpo de la Declaración, no llamaría la atención que 
se merece del lector; más aún, los distintos derechos aparecerían como más egoístas si no se 
presentan con una referencia al “comportarse fraternalmente” (A/C.3/SR.96, 7 de octubre 
de 1948, p. 98). Para el diplomático chino, el sitio era importante, pues la función del artícu-
lo 1 era servir de “consideración ética, pues la misión [de la Declaración] no es puramente 
política. El propósito de la ONU, no es asegurar ganancias egoístas del individuo, sino tratar 
de elevar la estatura moral del hombre. Es necesario proclamar que las obligaciones del 
individuo consisten en el deber de conciencia para alcanzar los mayores estándares morales 
posibles” (A/C.3/SR.95, 6 de octubre de 1948, p. 87). Los defensores del artículo pensaban 
que al permanecer en el articulado, esa afirmación adquiría la fuerza de lo definitivo y per-
formativo, no sólo de lo declarativo, o indicativo. La fórmula, al estar en el artículo 1, no 
en el Preámbulo, “causaría la mayor impresión en la opinión pública” (A/C.3/SR.97, 8 de 
octubre de 1948, p. 106)”, argumentó Cassin. Por 26 votos a favor, 6 en contra y 10 absten-
ciones, se aprobó que el artículo 1 mantuviera su lugar y funcionara como “soporte interno” 
de la Declaración.

423		 Cassin, por ejemplo, explicó que la falta de referencia tanto a Dios como a “por na-
turaleza”, “permitió a la Comisión no tomar posición sobre la naturaleza del hombre y de 
la sociedad, y evitar así controversias metafísicas, en particular el conflicto entre doctrinas 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



155UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Para él, la mejor manera de justificar cómo es posible sostener esas con-
clusiones operativas —verdades prácticas básicas— sin necesidad de discu-
rrir desde un sistema teórico definido compartido, es partir de la experien-
cia moral primaria de toda persona desde la cultura, la comunidad a la que 
pertenece y las herramientas argumentativas con las que cuenta y dialoga.424

V. Actuar en conciencia y existencia auténtica. 
El artículo 18 sobre libertad religiosa

Tal y como se ha descrito, cuando el término “conciencia” aparece en la 
Declaración en el artículo 1, Malik lo entendía como una descripción de un 
atributo esencial de la persona —“estática”— que opera esencialmente de 
una manera —“dinámica”—. También, cuando el término se utiliza en el 
segundo párrafo del Preámbulo, ahí se comprende como la operación gno-
seológica —“dinámica”— por la que una persona se da cuenta y rechaza lo 
injusto y dañino de las acciones de los gobiernos totalitarios.425

En este mismo sentido, cuando Malik impulsó su incorporación en el 
artículo 18,426 lo hizo para reconocer su inquietud filosófica por la que la 
existencia auténtica de la persona se realiza a partir de una decisión íntima 
sobre sí misma. La “conciencia” de la libertad de pensamiento, conciencia 
y religión, se referirá a una cualidad “dinámica”; en particular al hecho de 
convertirse en alguien auténtico. En efecto, para él, la libertad religiosa no 
sólo protegía a la persona contra cualquier presión por aceptar un conjunto 
de afirmaciones de contenido trascendental, sino que habría de entender-
se en un sentido más amplio. Debía colocarse en el plano de la existencia 

espiritualistas, racionalistas y materialistas en relación al origen y los derechos del hombre” 
(Cassin, René, “Historique de la Déclaration Universelle de 1948”, en id., La Pensée et l’Action, 
cit., p. 108). También Chang había sugerido evitar decidir por votación cuál de las escuelas 
filosóficas explicaba mejor la existencia o no de Dios y su vinculación con la frase “por natu-
raleza”, cfr. A/C.3/SR.98, 9 de octubre de 1948, p. 114.

424		 Un ejercicio similar es el que propone MacIntyre, entre otros lugares, en MacIntyre, 
Alasdair, Justicia y racionalidad: Conceptos y contextos, trad. de Alejo José G. Sisón, Barcelona, 
Eiunsa, 1994.

425		 “Considerando que el desconocimiento y el menosprecio de los derechos humanos 
han originado actos de barbarie ultrajantes para la conciencia de la humanidad”.

426		 “Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia y de religión; 
este derecho incluye la libertad de cambiar de religión o de creencia, así como la libertad de 
manifestar su religión o su creencia, individual y colectivamente, tanto en público como en 
privado, por la enseñanza, la práctica, el culto y la observancia”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



156 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

personal que se configura a partir de una decisión radical tomada en la 
conciencia.427

Malik no comprendía la vida de la persona como la de un átomo ya 
terminado en todos sus aspectos. Para él, el hombre concreto sólo existe en 
términos dinámicos. Esta también es una característica esencial de su forma 
de ser que pensaba que debía reconocerse en la Declaración.

Es verdad, en el artículo 18 se reconoce tanto el derecho de sostener 
afirmaciones con contenido religioso, por una parte, y la protección para 
participar en ritos, cultos o para adscribirse a un grupo religioso determina-
do o a ninguno, por la otra. Pero lo que a Malik le interesaba era expresar 
que la dignidad de la persona se manifiesta no sólo en una descripción de 
alguien que es humano, sino también en esas tomas fundamentales de pos-
tura, principalmente, ante el total y radical sentido de su vida.

A partir de esta exigencia, era fundamental reconocer la dignidad del 
ser humano en cuanto a su capacidad para existir como persona ante el 
mundo que lo rodeaba: tanto el sentido último de su vida, como ante el Es-
tado, la ley, la cultura, la sociedad, etcétera. Sólo de esa manera encara y 
hace suyo su ser-persona en sus circunstancias particulares. Sólo así asume 
dignamente su existencia. Únicamente, a partir de estas tomas de postura se 
convierte en sujeto propiamente hablando.

1. Nuevas raíces para el artículo sobre libertad religiosa

En otras palabras, para Malik, la dignidad de la persona implica algo 
más que asumir y pensar sobre lo que le “ocurre” —como puede ser su 

427		 Esta convicción de Malik debe mucho a Heidegger. Edith Stein sintetiza el argumento 
del filósofo alemán de esta forma: “El Dasein en que el hombre se encuentra primero —arro-
jado— no es el aislamiento sino comunidad: el coestar. Por lo que respecta al ser, el hombre es 
cooriginariamente individuo y colectividad; sin embargo, cronológicamente su vida indivi-
dual consciente empieza más tarde que la colectiva. Actúa con y según lo que ve hacer a los 
demás, se deja dirigir y llevar y así todo va bien, siempre que no se le exija nada más. Para 
su ser más suyo y más propio es necesaria una intimación [toma de postura personalísima]. 
Cuando esta llama se percibe y se comprende, pero no se le presta oído, es cuando empieza 
a huir del propio ser y de la propia responsabilidad. Solamente entonces el coestar se con-
vierte en un ser impropio; incluso quizá sería mejor decir inauténtico. El coestar como tal no 
es inauténtico. La persona está llamada tanto a ser miembro como a ser individuo; pero para 
poder serlo en ambos casos a su manera absolutamente especial, desde lo más íntimo, tiene 
que salir primero del gregarismo en que de entrada vive y tiene que vivir. Su ser más suyo 
necesita prepararse mediante el coestar con otros, a los que, a su vez, debe dirigir y ser de 
provecho” (Stein, Edith, La filosofía existencial de Martín Heidegger, trad. de Rosa Sala Carbó, 
Madrid, Mínima Trotta, 2006, p. 55). Cursivas en el original.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



157UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

existencia, la cultura en la que nació, el Estado que lo gobierna, la religión 
que sostiene—. La persona ha de tomar postura fundamental ante aquello. 
Esa acción acontece en su conciencia. La libertad religiosa significa, para el 
libanés, reconocer que en su intimidad, la persona expresa, edifica y realiza 
lo que es como sujeto digno. En el mundo de la posguerra, los nuevos tota-
litarismos amenazaban, por este frente, a la persona:

Si entiendo correctamente el tiempo en que vivimos, nuestro problema es la 
lucha entre, por un lado, la propia personalidad y la libertad, y por el otro, 
la interminable presión de los grupos sociales, incluida, por supuesto, la na-
ción […] En mi opinión, aquí se encuentra el mayor peligro de nuestra era, a 
saber, la extinción de la persona humana en cuanto tal, en su incomunicabi-
lidad y en su inviolabilidad radical.428

Si se toma esto en cuenta, para Malik, la fórmula del artículo 18 sobre 
libertad religiosa no debía considerarse sólo como la heredera del principio 
político cuius regio, eius religio.429 Ahí se protege la libertad religiosa como la 
salvaguarda de un tipo de opiniones a las que tiene derecho un ciudada-
no. Desde que tuvo en sus manos los acuerdos de Dumbarton Oaks y sus 
primeras intervenciones en la Comisión de Derechos Humanos, el libanés 
concebía “la conciencia” —como se ha dicho— principalmente como la 
operación esencialmente humana de convertirse en auténtica persona me-
diante la toma de postura fundamental ante la realidad en la que se vive.430

2. Derecho a cambiar de religión

Por todo lo dicho, puede verse cómo, según Malik, el ser de la persona 
no era únicamente “estar-ahí”, sino que debía “comportarse conforme a 

428		 Malik, Charles Habib, The challenge of  human rights..., cit., p. 28. Para Hobbes, “el Estado 
Leviatán exige obediencia, sumisión, lealtad. Requiere ser reconocido no sólo como legíti-
mo y necesario para la paz pública sino como única instancia mediadora entre Dios y los 
hombres para el bienestar de ellos” (Garzón Vallejo, Iván, “El triunfo de Dios mortal. Una 
lectura hobbesiana de la secularización”, Revista Enfoques, vol. VII, núm. 10, 2009, p. 77).

429		 Sobre el contexto histórico-político de este principios, puede verse Davies, Norman, 
Europe: A History, Oxford, Oxford University Press, 1998, pp. 482-488.

430		 Cuando llegó a la conferencia de San Francisco en 1945, obtuvo una copia de las 
propuestas de Dumbarton Oaks. En ella escribió al margen, como si señalara una ausencia, 
las siguientes palabras: “Libertad de P[ensamiento] + Conciencia - Líbano como centro cul-
tural” (Malik, Charles Habib, “Letter to William Hocking, March 3rd, 1945” Charles Habib 
Malik Papers, caja 20, folder 12, 1945, Washington, Library of  Congress, Manuscript Divi-
sion).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



158 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

aquello que es”, es decir, manifestar su capacidad de asumir los fines pro-
pios de su existencia a través de la acción. De ahí que en su vida tuviera que 
resolver una serie de conflictos, como la tensión entre tiempo y eternidad, 
libertad de autodirigirse y naturaleza-ya-dada, limitación y creatividad, re-
sultados deseados y males no buscados, entre otros.431 Para el libanés, la 
persona de los derechos humanos es un ser-que-existe-haciéndose desde su 
conciencia.432 Incluso antes de que se iniciaran los trabajos formales de la 
redacción del documento, en mayo de 1946, señaló:

Si Líbano tiene algo que ofrecer, es lo referente a las libertades fundamen-
tales, a saber, a la libertad de pensamiento, conciencia y libertad para ser. Y 

431		 El mismo argumento puede verse en esta posterior obra: Malik, Charles Habib, Man 
in the Struggle for Peace, Nueva York, Harper & Row, 1963.

432		 Por sus escritos académicos, se sabe que Malik conocía lo que al respecto desarrollaron 
Whitehead y Heidegger. Sin embargo, la comprensión de la naturaleza humana en términos 
dinámicos también está presente en el pensamiento realista clásico y no es de extrañar que el 
libanés estuviera al tanto de esa idea. Por ejemplo, Aristóteles escribió que “la naturaleza es 
fin. En efecto, lo que cada cosa es, una vez cumplido su desarrollo, decimos que es su natura-
leza, así de un hombre, de un caballo o de una casa. Además, aquello por lo que existe algo y 
su fin es lo mejor, y la autosuficiencia es, a la vez, un fin y lo mejor (Aristóteles, Política, trad. 
de Manuela García Valdés, Madrid, Gredos, 1988, nn. 1252b-c). Tomás de Aquino, al co-
mentar este pasaje afirma: “la naturaleza de cada realidad es aquello que le conviene cuando 
su generación es perfecta. Así como la naturaleza del hombre es la que posee después de 
consumarse la perfección de su generación […] Y la disposición de la cosa, que posee por su 
perfecta generación, es el fin de todo lo que hay antes de su generación. Luego lo que es fin 
de los principios naturales por lo que algo se genera, es la naturaleza de esa realidad” (Aqui-
no, Tomás de, Sententia libri politicorum, lib. I, lecc. 1, n. 18). Maritain, por su parte, se refirió 
a esta idea en varios momentos, en especial, interesa la mención en su argumento sobre los 
derechos humanos: “Al tener una naturaleza, constituida de un modo determinado, el hom-
bre tiene evidentemente fines que corresponden a su condición natural y que son los mismos 
para todos, igual que todos los pianos, cualquiera que sea su tipo particular y el lugar en el 
que están, tienen como fin producir sonidos precisos. Si no producen esos sonidos, son malos 
pianos y es preciso afinarlos o deshacerse de ellos como algo que no vale nada. Pero, puesto 
que el hombre tiene inteligencia y se determina él mismo sus fines, le corresponde a él mismo 
dirigirse a los fines necesariamente exigidos por su naturaleza. Esto quiere decir que hay, un 
orden o una disposición que la razón humana puede descubrir y según la cual la voluntad humana debe actuar 
para ajustarse a los fines necesarios del ser humano. La ley natural no es otra cosa que esto” (Maritain, 
Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y democracia, cit., pp. 54 y 55). Énfasis 
en el original. La profesora Aparisi concluye: “Se puede afirmar que la ley ética fundamental 
del hombre es la realización de la plenitud a la que está llamada su propia naturaleza […] 
Lo ético es lo natural al ser humano, no en el sentido de ‘lo espontáneo’ o lo instintivo, sino 
en el sentido teológico de realización del fin y la plenitud integral a la que el ser humano está 
llamado. La normatividad moral no es extrínseca, impuesta desde una instancia o voluntad 
externa, sino intrínseca, inherente al propio dinamismo de la persona humana” (Aparisi 
Millares, Ángela, Ética y deontología para juristas, México, Porrúa-Universidad Panamericana, 
2009, p. 43). Énfasis en el original.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



159UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

no hay otro punto en el que quisiera insistir más que en este: no es suficiente 
con ser, no es suficiente ser libre para hacer lo que ya eres. Debes también ser 
libre para “convertirte en” lo que tu conciencia exige de ti, a la luz de lo que 
mejor hayas podido comprender. En lo que insistimos es tanto en la libertad 
de convertirse en, o de cambiar, como en la libertad de ser.433

Ocho meses después, insistió en la misma idea:

Me gustaría hacer hincapié en un punto importante que de ordinario se pier-
de de vista; me refiero a que no es suficiente con formular los derechos del 
hombre en términos estáticos, sino por el contrario hemos de expresarlos en 
algo que yo llamaría términos dinámicos. Así, no sería suficiente con decir 
simplemente que hemos otorgado el derecho a la libertad de pensamiento y 
la libertad de conciencia, describiéndola de forma estática. […] Hemos de 
concebir nuestros derechos en términos dinámicos, así que la libertad, es li-
bertad de cambiar y de convertirse en o de llegar a ser y no sólo simplemente 
la libertad de ser y de permanecer en lo que siempre se ha sido.434

En este orden de ideas, la libertad de conciencia o el derecho “a con-
vertirse en”, no se trata sólo del beneficio reconocido para substituir alguna 
opinión, como se reemplaza una pieza del conjunto. La libertad de cam-
biar de convicciones fundamentales es una manifestación de que se busca 
proteger la dignidad de alguien que asume y toma postura de su existencia. 
Como cuando alguien que, para ser fiel a sí mismo, debe decidir en su inte-
rior quién es él.435 Gracias a este derecho, el hombre se “convierte en” —en 
el sentido de “se hace o existe propiamente como”— persona en sentido 
estricto, es alguien que ha configurado su existencia auténtica.436

433		 Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights..., cit., p. 17.
434		 Ibidem, p. 23.
435		 Finnis califica este aspecto como un bien de la razonabilidad práctica: “Esta dignidad 

de la conciencia incluso errónea [… f]luye del hecho de que la razonabilidad práctica no es 
simplemente un mecanismo para producir juicios correctos, sino un aspecto de la plenitud de 
ser personal, que ha de ser respetado (como todos los otros aspectos) en todo acto individual 
como ‘en general’ —cualesquiera sean las consecuencias—” (Finnis, John Mitchel, Ley natural 
y derechos naturales, cit., p. 155).

436		 A este respecto, la profesora Aparisi escribe: “Todo obrar, expansión y expresión del 
propio ser. Además, la acción humana tiene un sentido ‘constructivo’ en la medida en que 
cada ser humano es, finalmente, el resultado de sus propias decisiones. Consideramos, de 
esta manera, que el fundamental factor configurador de la personalidad es la libertad, cuya 
fuerza puede llegar a superponerse a los factores genéticos constitutivos y a la influencia del 
ambiente” (Aparisi Millares, Ángela, Ética y deontología para juristas, cit., p. 3). Por su parte, José 
Justo Megías sostiene que, si bien es cierto, la dignidad indica ‘la propia constitución interna 
del ser humano […] que muestra una superioridad [del hombre sobre el resto de seres, no 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



160 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

Malik pretende proteger la existencia de la persona como un “ser-en-
proceso”, y no sólo defender la libertad como ausencia de interferencia.437 
En la comprensión de este diplomático, la DUDH habría de amparar el 
cambio de las opiniones religiosas, pero sobre todo la toma de postura in-
terior. Esta última sería la que abriría un camino para que la persona se 
acercara progresivamente a la verdad, desde la fidelidad a ella misma.438 

sobre el resto de miembros de su especie] en su modo de ser con independencia del com-
portamiento”, también es verdad que dicha dignidad “no es sólo algo estático —una simple 
cualidad pasiva— sino que implica al mismo tiempo una capacidad activa de ser [… que] con-
lleva una exigencia de comportarnos dignamente, por un lado, y de poder actuar libremente, 
por otro”. En este sentido, gracias a su dignidad, se reconoce su libertad “para conducir el 
propio desarrollo como persona, capacidad cuyas manifestaciones externas se reflejarán en 
la libertad para descansar-en-sí-mismo y para poder-retirarse-a-sí-mismo. Lo primero supone la 
posibilidad de independencia interior […] Lo segundo significa poder hacerse cargo de las 
relaciones de finalidad en las que participa el hombre en su vida cotidiana y la capacidad de 
desconsiderarse a sí mismo porque así lo exija una relación determinada” (Megías Quirós, 
José Justo, “Dignidad, universalidad y derechos humanos”, Anuario de Filosofía del Derecho, 
núm. 22, 2005, pp. 250-252).

437		 Diez años después de la aprobación de la DUDH, en 1958, Isaiah Berlin dictó su fa-
mosa conferencia Two Concepts of  Liberty. Ahí distingue libertad negativa —la no interferencia 
para evitar obstáculos a la actuación de otros— de la libertad positiva —la decisión íntima de 
ser dueño de sí y autodirigirse—. La conferencia se publicó como panfleto el mismo año y se 
editó en 1969 junto a otros ensayos (cfr. Berlin, Isaiah, “Two Concepts of  Liberty”, en Ber-
lin, Isaiah, Four Essays on Liberty, United States of  America, Oxford Universtity Press, 1969, 
pp. 118-172). Malik estaría de acuerdo con ambos significados; sin embargo, él reconocería 
también una libertad para la excelencia de la persona como ser-humano-relacional.

438		 Cfr. Malik, Charles Habib, “The Universal Declaration of  Human Rights: Its Making 
and Meaning”, en Royce, Marion y Rennie, Wesley (eds.), We, the People, and Human Rights: 
A Guide to Study and Action, Nueva York, Association Press, 1949, pp. 10 y 11. En otro lugar 
escribió que el artículo 18 afirma “el derecho a cierta libertad, no a la elección substantiva 
entre alternativas particulares sin limitación exterior. Es decir, no se trata de un derecho a 
estar en el error, sino el derecho a la libertad de configurarse, que quizá pueda implicar que 
alguien decide algo equivocado. Más aún […] la frase ‘libertad de pensamiento, conciencia 
y religión’ sería un contrasentido a no ser que implique la capacidad originaria del hombre 
a cambiar de idea y configurarse de acuerdo a la progresiva revelación de la verdad que se 
le ofrece y puede percibir” (Malik, Charles Habib, “Human Rights and Religious Liberty”, 
cit., p. 407). Respecto a la conciencia errónea, Tomás de Aquino se pregunta si la voluntad 
debe seguir el dictamen de la razón, aunque ésta sea errónea. En su respuesta afirma que “el 
objeto de la voluntad es lo que propone la razón […] la voluntad toma razón de mal de lo 
que la razón propone como mal, si es llevada a ello… [Incluso,] creer en Cristo es de por sí 
bueno y necesario para la salvación, pero la voluntad sólo se dirige a ello en la medida que 
la razón lo propone. Por tanto, si la razón lo propone como malo, la voluntad se dirigirá a 
ello como mal, no porque lo sea de por sí, sino porque es mal por accidente a consecuencia 
de la aprehensión de la razón. Y por eso dice el Filósofo en VII Ethic.10 que, ‘hablando con 
propiedad, es incontinente quien no sigue la razón recta; pero, por accidente, quien no sigue 
la razón falsa’. En consecuencia, hay que decir sin reservas que toda voluntad que está en 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



161UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Algo que sólo sucede a través de la acción que nace de la toma de concien-
cia personal.439

3. La novedad del artículo 18: “conciencia” como “convertirse en”

Hasta antes de 1948, en los documentos jurídicos, los artículos referen-
tes a la libertad religiosa protegían al sujeto en su capacidad para decidir 
algún credo, en la participación de los ritos que lo expresaban y que orde-
naban la neutralidad religiosa del Estado. Si en esos textos legales aparecía 
la palabra “conciencia”, ésta lo hacía a la par del ejercicio de una religión 
y sus cultos.

Por todo ello, así formulado, ese tipo de artículos se referían a la protec-
ción de una libertad negativa, para oponerse a cualquier intento de impe-
dirle afirmar sentencias sobre Dios, del mundo, de los demás y de él mismo. 
Formaba parte del derecho a la libre opinión en materias ético-religiosas. 
En su conocido estudio, el profesor Morsink sostiene esta idea. Para él, el 
artículo 18 “está regido por la idea implícita de que la pluralidad de religio-
nes e ideologías seculares deben ser capaces de vivir pacíficamente bajo el 
paraguas protector de cada Estado”.440

Herederos de esta tradición, los artículos 14, 36 y 46 del Esquema Do-
cumentado de Humphrey —el primer borrador de la Declaración— man-
tenían esta tendencia.441 Ya se ha explicado la inquietud de Malik por incluir 

desacuerdo con la razón, sea ésta recta o errónea, siempre es mala” (Aquino, Tomás de, 
Summa theologiae, I-II q.19 a.5 co.) De este modo, ni el profesor medieval, ni el diplomático 
libanés concluyen que un acto que se realiza conforme a la conciencia errónea es éticamente 
bueno. En esta cuestión, simplemente se pregunta si siempre debe seguirse el dictado de la 
conciencia.

439		 Maritain describía una inquietud similar en Los derechos del hombre y la ley natural, pero 
la presentó articulada en un catálogo de derechos. Cfr. supra nota 326. Una vez más puede 
verse que, a pesar de que Malik, entre 1939 y 1944, cita poco a Maritain en sus trabajos 
académicos, cuando describe los bienes humanos en el lenguaje de los derechos humanos, se 
acerca más al pensamiento de Maritain que al de Whitehead o Heidegger. Una descripción 
del método filosófico del ser en proceso, puede verse en Seibt, Johana, “Process Philosophy”, 
Stanford Encyclopedia of  Philosophy, Stanford University, 2012; disponible en http://plato.stanford.
edu/entries/process-philosophy/.

440		 Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit., pp. 259-263). Un 
estudio de los tratados internacionales anteriores a la DUDH, y su tratamiento de este tema, 
puede verse en Lindkvist, Linde, op. cit., pp. 44 y ss.

441		 “Artículo 14. Toda persona tendrá derecho a la libertad de conciencia y credo, así 
como derecho al culto religioso público o privado […] Artículo 36. Toda persona tiene de-
recho a la educación. Todo Estado tiene la obligación de fomentar que cada niño que viva 
dentro de su territorio reciba educación primaria. El Estado deberá mantener las instalacio-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



162 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

en su texto la libertad en relación al proyecto vital, decidido en conciencia, 
para asumir la propia existencia, y que compartió con el resto de sus cole-
gas. Cassin acogió con entusiasmo la intuición de Malik, e incorporó a su 
borrador esa sugerencia del libanés, agregando los calificativos “absoluto y 
sagrado” a la enunciación de este derecho.442

En las discusiones del Comité Redactor, de las aportaciones de Ma-
lik se desprende que, para él, el artículo 20 del borrador de Cassin des-
cribía y protegía un hecho intrínseco al ser humano, no sólo tutelaba un 
tipo de decisiones de la libertad, como pudieran ser sus opiniones religio-
sas. Tan es así, que “consideraba importante que el Comité reconociera la 
especial trascendencia del derecho humano a que existan dentro de una 
nación, personas que sostengan diferentes verdades fundamentales, como 
la religión”.443 Días después, volvió a sugerir que el derecho a mantener 
o cambiar de convicciones fundamentales, se calificara también como 
“absoluto y sagrado”, al igual que la conciencia y las creencias.444

Durante la última sesión de la Comisión de Derechos Humanos, previa 
a la aprobación de la Declaración, el futuro artículo 18 adquirió su forma 

nes que permitan el libre acceso a una educación adecuada. También deberá promover ins-
talaciones para la educación superior sin distinción de raza, sexo, idioma, religión, riqueza o 
clase social de las personas que tengan derecho a beneficiarse de ellas [...] Artículo 46. En los 
Estados donde habite un número considerable de personas que por su raza, idioma o religión 
no pertenezca a la mayoría de la población, las personas que pertenezcan a dichas minorías 
étnicas, lingüísticas o religiosas tienen el derecho de establecer y mantener, a partir de una 
proporción equitativa, de los fondos públicos disponibles para este propósito, escuelas o ins-
tituciones culturales o religiosas, y a utilizar su propio idioma ante los tribunales y cualquier 
otra autoridad u órgano del Estado, al igual que en la prensa y en asambleas públicas” (cfr. 
E/CN.4/21, Anexo A).

442		 “Artículo 1. Todos los hombres, siendo miembros de una familia, son libres y poseen 
igualdad de dignidad y derechos, y deben comportarse los unos con los otros como hermanos 
[…] Artículo 21. La libertad personal de conciencia, creencia y opinión son derechos abso-
lutos y sagrados. La práctica privada o pública de un credo y la expresión de convicciones 
contrarias no serán sujetas a restricción alguna, con excepción de aquellas necesarias para la 
protección del orden público, la moralidad y los derechos y libertades de otros” (E/CN.4/21, 
Anexo D, pp. 51, 57). La propuesta británica de documento vinculatorio lo formulaba así: 
“Artículo 13. Toda persona será libre para conservar cualquier religión o creencia que le 
dicte su conciencia y será libre para cambiar sus convicciones” (E/CN.4/AC.1/3/Add.3, 
p. 5). Puede compararse con el texto de la Declaración de Derechos del Hombre y del Ciu-
dadano y la ausencia en ella de la palabra “conciencia”: “Artículo 10. Ningún hombre debe 
ser molestado por razón de sus opiniones, ni aun por sus ideas religiosas, siempre que al 
manifestarlas no se causen trastornos del orden público establecido por la ley”.

443		 E/CN.4/AC.1/SR.8, p. 13.
444		 E/CN.4/AC.1/SR.13, pp. 19 y 20.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



163UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

definitiva.445 Por una parte, se incluyó —a sugerencia de Isaac Lewin, de la 
Agudath Israel World Organization— la palabra “religión”. El borrador no 
era tan preciso y pretendía que este concepto se incorporara con algo más 
que una genérica referencia a conciencia, tal y como sugería Cassin.

Además, a petición del francés, se reincorporó la palabra “pensamien-
to”, pues a través de ella se garantizaba la protección de la privacidad del 
propio juicio y la reflexión interior; lo que en un segundo momento se tra-
duciría en la obligación de actuar conforme a esos dictados. Con esa adi-
ción, explicó Cassin, se salvaguardaría, con más claridad, tanto el ámbito 
interno de la decisión de la persona, como a quienes no profesaban religión 
alguna. Según él:

Para la concepción europea, la libertad de pensamiento tiene un significado 
metafísico. Es el derecho incondicional por el cual nadie puede estar sujeto 
en la intimidad de su pensamiento, a restricción alguna de ninguna naturale-
za pública. Los otros derechos, con lo importantes que puedan ser, se deben 
sujetar a algunas limitaciones. Existe por tanto una diferencia de grado entre 
la libertad de pensamiento y la libertad de opinión.446

Unos días antes, durante la segunda sesión del Comité Redactor, se 
habían estudiado unas sugerencias enviadas por países, en las que se pro-
ponía la eliminación de los calificativos “absolutos y sagrados”, pero en los 
registros de las discusiones no se encuentra que los delegados hubieran dado 
seguimiento a esa propuesta.447 Sólo se lee que fue Malik quien solicitó, 
durante la tercera sesión de la Comisión de Derechos Humanos, sin ofrecer 
más motivos, que se descartaran esos calificativos, en búsqueda de una 
fórmula más clara, sintética y a la vez comprehensiva.448

No parece que los delegados hubieran querido eliminar la palabra “sa-
grado” para evitar a toda costa algo que se refiriera a lo sobrenatural e, in-

445		 “Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, de conciencia y de religión; 
este derecho incluye la libertad de cambiar de religión o de creencia, así como la libertad de 
manifestar su religión o su creencia, individual y colectivamente, tanto en público como en 
privado, por la enseñanza, la práctica, el culto y la observancia”.

446		 E/CN.4/SR.60, p. 13.
447		 Cfr. E/CN.4/AC.1/20, p. 7 y E/CN.4/AC.1/SR.40, pp. 2-4. En E/CN.4/85, pp. 31 

y 32, se recogen las recomendaciones hechas por Holanda, México y Brasil, que presentan 
versiones alternativas del artículo, ya sea para adecuarlo a su similar del documento vin-
culatorio (Holanda), o simplemente ofrecer una versión, a su entender más adecuada, sin 
explicar los motivos” (México). La delegación de Brasil, en cambio, sugirió explícitamente la 
substitución de “absoluto y sagrado” por “irrestricta”.

448		 E/CN.4/SR.60, pp. 9 y 10.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



164 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

directamente, como una forma de suprimir cualquier referencia metafísica. 
Al menos Malik, Cassin y Chang —los impulsores de las fórmulas referentes 
al pensamiento, la razón y la conciencia— buscaban en esas palabras, algún 
término para designar un atributo real y esencial de la condición de persona 
humana; y, al mismo tiempo, señalar el valor radical de aquello que preten-
dían reconocer. Si bien es cierto, no tenían la intención de adscribir su pro-
puesta a una sola escuela de pensamiento, es verdad que sus afirmaciones 
estaban cargadas de implicaciones metafísicas.

En efecto, las palabras del artículo 1 y del artículo 18, leídas a la luz del 
sentido que le dieron Malik, Cassin y Chang, no dejan lugar a dudas, tanto 
de la conexión interna entre ellas, como de la realidad a la que se refieren. 
Estos contenidos se sitúan en el corazón doctrinal de la Declaración Univer-
sal. La característica esencial de la persona humana, en cuanto ser existente, 
en el lenguaje de los derechos esenciales, es que está dotado de razón y con-
ciencia —como sostiene el primer numeral— y que la protección absoluta 
de su interioridad, de su “pensamiento, conciencia y religión” —como afir-
ma el artículo 18— es el punto de partida de la empatía con la que se sitúa 
ante sus semejantes.

En el contexto de esta discusión, puede reconocerse una influencia de 
Malik en Cassin. En su estudio sobre la redacción del derecho a la libertad 
religiosa, Lindkvist concluye que la formación intelectual del diplomático 
francés, y su falta de interés por la filosofía académica, lo situaba en una 
línea de pensamiento neokantiano, que era entonces común entre los inter-
nacionalistas judíos de la Tercera República.

Al mismo tiempo, afirma que Cassin tendía a conceptuar la libertad re-
ligiosa en términos políticos, es decir, originalmente sólo le preocupaba que 
se garantizara la pluralidad religiosa en un Estado, y la no interferencia en 
la configuración de las opiniones religiosas. El hecho de que se hubiera con-
vertido en uno de los promotores de la palabra “conciencia”, entendida no 
sólo como presupuesto político, sino como una descripción de un atributo 
esencial del hombre, llevan a Lindkvist a concluir que: “No hay duda de que 
fue Malik quien encabezó el trabajo por asegurar que en el resultado final, 
la razón y la conciencia fueran señalados, por una parte, como atributos 
distintivos del hombre en el artículo 1, como del objeto central a proteger 
del artículo 18”.449

449		 Lindkvist, Linde, op. cit., p. 53. En ese mismo trabajo, se expone el apoyo que, tras 
bambalinas, recibió Malik de Frederik Nolde, profesor del Lutheran Theological Seminary. Am-
bos trabajaron para incluir el derecho de cambiar de religión en la DUDH; en especial, el 
libanés se sirvió del estadounidense para conseguir argumentos que sirvieran para convencer 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



165UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

En este contexto, se comprende que para el libanés la DUDH fuera 
considerada como un recordatorio e impulso para que el sujeto de derechos 
buscara su desarrollo moral a partir de lo que es como humano y decide 
como persona. Desde esta perspectiva, el proyecto de la Declaración per-
seguía más la transformación ética de la persona, que el establecimiento de 
mecanismos técnico-políticos de limitación a la acción estatal. Para Malik, 
eso se manifestaba, tanto en el documento no vinculatorio,450 como en la con-
vención que se suscribiría;451 y, asimismo, en el proyecto de lo que la ONU 
pretendía conseguir. Este organismo, culturalmente hablando, desataría 
una nueva fuerza ética en Occidente, como respuesta a las amenazas que se 
sucedían en el resto del mundo.452

a los delegados de que valía la pena incluir en la Declaración el derecho a cambiar de reli-
gión como expresión del acto de convertirse en persona auténtica.

450		 Eleanor Roosevelt, en el número de abril de 1948 de la revista Foreign Affairs, sostuvo 
una idea similar: “Hemos puesto por escrito algunos derechos intrínsecos. Más aún, hemos 
establecido las condiciones para que nuestro mundo de hoy se dé cuenta de qué protecciones 
debe ofrecer a los individuos, para que éste adquiera un sentido de seguridad y dignidad de 
su propia persona. La principal consecuencia es francamente educativa. En efecto, me gusta 
pensar que la Declaración influirá extensamente en la educación de los pueblos de todo el 
mundo” (Roosevelt, Eleanor, “The Promise of  Human Rights”, The Eleanor Roosevelt Papers 
Project, 1948; disponible en https://www.gwu.edu/~erpapers/documents/articles/promiseofhuman-
rights.cfm).

451		 Si el dinamismo personal que se pone en movimiento en la DUDH, se generalizara 
en los países, y éstos ya no sólo declararan los derechos, sino que se obligaran a respetar ju-
rídicamente a través de un tratado vinculatorio, el impacto en la cultura, pensaba Malik, se 
extendería por sociedades enteras. El tratado internacional implicaría entonces, la madurez 
ética de los países (cfr. “Spiritual Implications of  Universal Declaration”, discurso dictado 
en el World Council of  Churches, Nueva York, 29 de abril de 1949; está recogido en Malik, 
Charles Habib, “Spiritual Implications of  Universal Declaration”, en id., The Challenge of  
Human Rights…, cit., pp. 134-138).

452		 El libanés era de la idea de que la puesta en marcha de una organización como la 
ONU, si centraba su cometido en los derechos humanos, detonaría una renovación moral en 
Occidente. En efecto, cuando las partes aceptaran libremente autoconfigurar su conducta 
con vistas a una norma, una ley, un estándar o un principio más allá de sus exclusivos inte-
reses particulares e inmediatos, podría reconocerse “un proyecto espiritual que se manifiesta 
en la búsqueda libre del compromiso por un orden para lograr la paz”. Como la ONU nacía 
con la intención de edificar y hacer reconocible una dignidad común, se ponía de manifies-
to, además, “un residuo de esa unidad espiritual” de todos los hombres. La diferencia en el 
origen cultural de los signatarios sólo acentuaba esa manifestación de ley natural. De esta 
forma, la ONU daba pie a buscar la unidad, no la división, en nombre de la propia interpre-
tación y explicación de lo que es el hombre. Si funcionaba ese proyecto, entonces Occidente 
podría contribuir eficazmente a la solución de los conflictos de la posguerra y de la guerra 
fría: “¿Me van a decir que se ha terminado el mundo [occidental] que ha reconocido el valor 
infinito del alma humana individual; que no ha repudiado a la razón y a la posibilidad de la 
verdad objetiva; el que mantiene vivo un depósito maravilloso sobre la teoría y la práctica 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



166 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

VI. Sociabilidad humana y sociedades intermedias

1. Dignidad y vida social

En su ensayo What are Human Rights, publicado en agosto de 1948, Malik ar-
gumentaba que el proceso de redacción de la DUDH ponía de manifiesto los 
distintos modos de resolver las cuestiones fundamentales de la vida humana. 
Una de ellas era la pregunta sobre cuáles eran las lealtades fundamentales 
sobre las que se edificaba la dignidad de la persona.

En efecto, la comprensión ilustrada de la sociedad y del fenómeno ju-
rídico era el individuo aislado, quien tras una decisión autónoma, producía 
la sociedad. De modo que, bajo esta perspectiva, el horizonte del derecho 
se reducía a la relación utilitaria entre el sujeto y el Estado, y pasaba por 
alto el resto de comunidades en las que existe la persona, pone en juego su 
libertad, y encuentra sentido a su acción.

A lo mucho, en los textos jurídicos nacidos en esa tradición, se reconocía 
que el individuo tenía derecho a fundar una familia y pertenecer a una co-
munidad o asociación. Aunque lo que en verdad se protegía era la libertad 
del sujeto de incorporarse a aquéllas, entendidas no tanto como el ambiente 
donde éste aprendería y daría sentido a esa libertad. Malik es de otra idea:

¿Tiene el hombre por naturaleza otras lealtades distintas a la que le debe al 
Estado? ¿Su lealtad a éste es global, absoluta, incondicional, excluyente de 
cualquier otra fidelidad y adhesión? […] ¿Qué decir de la familia, de la Igle-
sia, de su círculo íntimo de amigos, de la búsqueda independiente de la 
verdad y del avance de la ciencia, del origen de las canciones y costumbres 
populares que existen independientemente de cualquier Gobierno o Estado? 
¿Qué hay de todo ese plenum de instituciones intermedias que llenan el es-
pacio entre el individuo y el Estado? Defendemos libertades fundamentales 
y derechos humanos pero, ¿dónde, cuándo y ante quién, es que realmente 
somos auténticamente libres y humanos? ¿Es en la calle, en la vida cotidiana 
o en nuestra relación con el Estado? ¿No es más bien que gozamos de nues-
tra más profunda y verdadera libertad y humanidad en nuestra familia, en 

de las artes; una cultura en la que no se ha roto la continuidad y acumulación de su histo-
ria; en el que la universidad y la Iglesia son libres cada una de seguir sus propios principios; 
en el que la trascendencia sigue siendo adorada, no como un ideal distante, sino como un 
Dios vivo; cuya visión más profunda es la fe, la esperanza y al amor? ¿Me van a decir que la 
cultura occidental tan apesadumbrada y controlada en el mundo de hoy, es incapaz de des-
pertar para desarrollar las condiciones materiales universales, anunciar un mensaje social, 
intelectual y espiritual que le permitirá salvarse a sí misma y al resto del mundo? No lo creo 
así” (Malik, Charles Habib, “The Spiritual Significance of  the United Nations”, cit., p. 30).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



167UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

la Iglesia, en nuestro círculo íntimo de amigos; cuando nos comprometemos 
a fondo en distintas formas de vida con los nuestros, cuando buscamos, en-
contramos y reconocemos la verdad? Estas instituciones intermedias entre el 
Estado y el individuo son, estoy convencido, la verdadera fuente de nuestra 
libertad y de nuestros derechos.453

En otro momento defenderá, ante la amenaza del comunismo, el papel 
de la universidad y de las iglesias como espacios independientes a la lógi-
ca del Estado. En ellos se mantienen comunidades vivas donde se busca 
la verdad —en la primera— y se mantiene la tradición del amor —en la 
segunda—. Cuando la persona se involucraba en el desarrollo de estas so-
ciedades, entonces, para Malik, florecía la vida humana y la persona encon-
traba un espacio donde existiría auténticamente, pues en él aprendería y 
edificaría los bienes a los que estas instituciones apuntaban.454

Más adelante, se explicará cómo la Declaración vincula esencialmente 
a la persona con su responsabilidad por los otros, en especial en los artículos 
1 y 29 (1), a través de los deberes y a partir de la empatía. Ahora bien, en 
el resto del documento se protegen ciertas comunidades, sin las cuales sería 
difícil, si no imposible, hacer realidad los bienes propios de la persona. Por 
ejemplo, los derechos a asociarse en sindicatos (artículo 23), a manifestar 
colectivamente las convicciones religiosas (artículo 18), o a participar en la 
vida cultural de una comunidad (artículo 27).

2. La familia como comunidad elemental

Sin embargo, en la redacción de estas fórmulas se sigue esa tendencia, 
y no se reconocen, como tales, unos derechos esenciales de comunidades en 
sí mismas consideradas: ni de los sindicatos, de las iglesias ni de las minorías 

453		 Malik, Charles Habib, “What are Human Rights?”, cit., p. 10. Maritain había sosteni-
do un argumento similar en Los derechos del hombre y la ley natural: “El desarrollo de la persona 
humana reclama normalmente la pluralidad de comunidades autónomas, que tienen sus 
derechos, sus libertades y su autoridad propia […] Desnaturalizaría la sociedad política el 
hecho de asignarle como finalidad una obra de rango inferior a la vida humana misma y a 
las actividades de perfeccionamiento interno que le son propias. He hecho notar hace un 
momento que, en la concepción individualista burguesa, no hay, hablando con propiedad, 
obra común, la función del Estado es solamente asegurar las comodidades materiales de un 
grupo de individuos, donde cada uno se ocupa de buscar su bienestar y enriquecerse […] 
En la concepción individualista burguesa, que confunde la verdadera dignidad de la persona 
con la ilusoria divinidad de un individuo abstracto, que se bastaría a sí mismo, la persona 
es dejada sola y desarmada ante los propietarios que la explotan” (Maritain, Jacques, Los 
derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y democracia, cit., pp. 26, 41 y 42).

454		 Cfr. Malik, Charles Habib, War and Peace…, cit., p. 32.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



168 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

culturales.455 La única excepción se encuentra, gracias a Malik, en el reco-
nocimiento de la familia como sujeto de derechos; en especial el derecho “a 
la protección de la sociedad y del Estado”. Esta exigencia surge del califica-
tivo con el que se describe esta comunidad: “elemento natural y fundamen-
tal de la sociedad”.456

Respecto a la familia, tanto en el Esquema Documentado de 
Humphrey,457 como en el borrador de Cassin,458 lo que se protegía era el de-
recho a contraer matrimonio. Durante la segunda sesión de la Comisión de 
Derechos Humanos, en el grupo de trabajo sobre el documento no vincula-
torio —al que Malik no pertenecía—, el delegado bielorruso, Stepanenko, 
llamó la atención de sus colegas sobre la necesaria distinción entre el acceso 
al matrimonio y la constitución de una comunidad familiar. Desde su pers-
pectiva, ambos aspectos debían unirse, pues ésta y aquélla se definirían en 
una ley del Estado que las englobara. Propuso este artículo: “El matrimonio 
y la familia serán protegidos por el Estado y regulados por la ley, sobre la 
base de igualdad de derechos para el hombre y la mujer, sin distinción de 
raza, religión y origen. Las madres y los hijos tendrán derecho a una protec-
ción especial del Estado”.459

455		 Malik intentó que se incorporara una referencia al derecho de las iglesias como una 
comunidad a la que se le reconocen beneficios. La propuesta no prosperó, entre otras cosas, 
por los debates relacionados con los derechos de las minorías culturales y de otros grupos so-
ciales. Por una parte, los redactores querían centrar su documento en derechos individuales, 
y por la otra, pensaban que las minorías culturales debían incorporarse a la nación a la que 
pertenecían; reconocerles un derecho especial hubiera dificultado esa intención. Para una 
discusión más amplia sobre este problema, puede verse Humphrey, John P., Human Rights 
and the United Nations..., cit., pp. 20-32; Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human 
Rights..., cit., pp. 269-279; Lindkvist, Linde, op. cit., pp. 137-174.

456		 “Artículo 16: (1) Los hombres y las mujeres, a partir de la edad núbil, tienen derecho, 
sin restricción alguna por motivos de raza, nacionalidad o religión, a casarse y fundar una 
familia, y disfrutarán de iguales derechos en cuanto al matrimonio, durante el matrimonio 
y en caso de disolución del matrimonio. (2) Sólo mediante libre y pleno consentimiento de 
los futuros esposos podrá contraerse el matrimonio. (3) La familia es el elemento natural y 
fundamental de la sociedad y tiene derecho a la protección de la sociedad y del Estado”.

457		 “Artículo 13. Toda persona tiene derecho a contraer matrimonio conforme a las leyes 
del Estado […] Artículo 40: Toda persona tiene derecho a la asistencia pública necesaria 
para hacer posible el sustento de su familia” (E/CN.4/21, Anexo A).

458		 “Artículo 17. Toda persona tiene derecho a contraer matrimonio conforme a la ley 
[…] Artículo 37. El trabajo humano no es una mercancía. Deberá realizarse en condiciones 
adecuadas. Deberá ser justamente remunerado de acuerdo con el tipo, la duración y finali-
dad del trabajo, y deberá permitir un nivel de vida decente para el trabajador y su familia 
[…] Artículo 40 […] Las madres y los niños tienen derecho a cuidados, atenciones y recursos 
especiales” (E/CN.4/21, Anexo D).

459		 E/CN.4/AC.2/SR.6, p. 2.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



169UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Bogomolov, el delegado soviético, respaldó esa sugerencia, pues: “En el 
siglo XX, lo esencial no es la voluntad libre de las dos partes que contraen 
matrimonio. El tema del matrimonio debe examinarse desde el punto de 
vista de la protección que el Estado debe ofrecer al hogar”.460 Por su parte, 
Roosevelt y Gilberto Amado (Panamá) añadieron, más bien, que era impor-
tante reconocer en la Declaración los aspectos morales y religiosos del ma-
trimonio. Pensaban que estas realidades no debían reducirse a la visión que 
el Estado pudiera comprender de ellos. Al final, el grupo de trabajo aprobó el 
siguiente texto, que sería el artículo 15A: “El matrimonio y la familia serán 
protegidos por el Estado y la sociedad”.461

Cuatro días después, el 13 de diciembre de 1947, durante el pleno de la 
segunda sesión de la Comisión de Derechos Humanos, en cuanto se abrió 
el debate respecto a este numeral, Malik fue el primero en proponer un tex-
to substituto para el artículo 15A: “La familia nacida del matrimonio, es el 
elemento natural y fundamental de la sociedad. Dotada por el Creador con 
derechos inalienables, es anterior a cualquier ley positiva y como tal debe 
ser protegida por el Estado y la Sociedad”.462

Y justificó así su sugerencia:

La palabra “familia” aquí se menciona por primera y única vez en la De-
claración. Sostengo que la sociedad no se compone por individuos, sino por 
grupos, de los cuales la familia es la primer y más importante unión; es en 
el círculo familiar, donde originariamente se nutren los derechos y libertades 
fundamentales. […] Respecto a la segunda parte de su propuesta, he usado la 
palabra “Creador”, ya que pienso que la familia no se diseña a sí misma […] 
Considero que la familia está dotada de derechos inalienables, derechos que 
no han sido otorgados al gusto del hombre, como ya hemos mencionado con 
las palabras “dotados como están por naturaleza” en el artículo 1.463

460		 Ibidem, p. 3.
461		 Ibidem, p. 7.
462		 E/CN.4/SR.37, p. 11. En el archivo de Malik, se conserva una propuesta que recibió 

el libanés para incorporar al catálogo de derechos. Ahí en el Preámbulo con el que se abre la 
Parte II, se dice: “La familia es la comunidad natural y fundamental de la sociedad y ha sido 
dotada por el Creador con derechos inalienables que anteceden a cualquier ley positiva. La 
familia no existe para el Estado, sin embargo no existe con independencia a ella” (National 
Catholic Walfare Conference, “A Declaration of  Human Rights”, Charles Habib Malik’s Pa-
pers, caja 76, folder 7, Washington, Library of  Congress, Manuscript Division, p. 2).

463		 E/CN.4/SR.37, pp. 11 y 12. En 1942, el papa Pío XII, en su mensaje de navidad, 
había utilizado un lenguaje similar: “Es verdad que el camino, desde la noche hasta una 
luminosa mañana, será largo; pero son decisivos los primeros pasos en el sendero, que lleva 
sobre las primeras cinco piedras miliarias, esculpidas con cincel de bronce, las siguientes 
máximas: […] 2) Quien desea que la estrella de la paz aparezca y se detenga sobre la so-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



170 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

Bogomolov se opuso a la definición de familia que ofrecía el libanés y 
a su referencia teológica. Sin recoger más opiniones del resto de los dele-
gados, se aprobó la primera parte, mientras que la segunda fue rechazada. 
En mayo de 1948, en la segunda sesión del Comité Redactor, Roosevelt y 
Wilson —del Reino Unido— sugirieron eliminar el artículo sobre la fami-
lia, por considerar que su contenido ya se encontraba reconocido en otros 
lugares.

Cassin se opuso, aduciendo motivos similares a los ofrecidos por Malik: 
las comunidades fundamentales a las que pertenece la persona, merecen 
una referencia explícita en la Declaración. El libanés, en su momento, argu-
mentó de nuevo el carácter natural de esta institución, lo que fundamentaba 
su aparición en el documento: “La familia es la cuna de todos los derechos 
y libertades. Es en la familia donde todos aprendemos cuáles son nuestros 
derechos y deberes, y sería imposible explicarnos su presencia si hablamos 
de ellos, pero omitimos referirnos a la existencia de la familia”.464

Además, una vez más sugirió incluir una mención al “Creador”, no 
tanto por un interés para referirse a alguna divinidad, sino porque buscaba 
la manera de afirmar que a la familia, como comunidad natural, le corres-
ponden equilibrios y exigencias jurídicas propias, inteligibles para toda per-
sona, que orientan y limitan lo que pudiera regular sobre ellas una norma 
positiva o alguna autoridad política. Malik pretendía que con la fórmula 

ciedad, rechace toda forma de materialismo, que no ve en el pueblo más que un rebaño 
de individuos que, divididos y sin interna consistencia, son considerados como un objeto de 
dominio y de sumisión […] defienda la indisolubilidad del matrimonio; dé a la familia, 
célula insustituible del pueblo, espacio, luz, tranquilidad, para que pueda cumplir la misión 
de perpetuar la nueva vida y de educar a los hijos en un espíritu conforme a sus propias y 
verdaderas convicciones religiosas” (Pío XII, “Radiomensaje de navidad de su Santidad Pío 
XII (1942)”, Ciudad del Vaticano, 1942; disponible en https://w2.vatican.va/content/piusxii/
es/speeches/1942/documents/hf_p-xii_spe_19421224_radiomessage-christmas.html). Conde García, 
por su parte, escribe respecto a ese discurso: “La intención papal no es otra que oponer a la 
idea abstracta del individuo titular de derechos innatos y de su contrapunto inevitable —el 
Estado señoreador (sic) de todas las esferas de la conciencia— el eterno concepto cristiano 
de la persona, de su valor y dignidad, como fundamento antropológico de una teoría de la 
sociedad y de la política [… L]a idea de persona que aparece en el Mensaje papal subraya 
singularmente la faz más característica del hombre actual: el homo faber, obrador de la cultura 
y de la historia y prendido en la trama mecanizada de su misma obra. El homo metaphysicus y 
spiritualis sigue siendo el eje, como en Santo Tomás, pero la sensibilidad del hombre actual 
y dotado de lúcida conciencia histórica, se trastoca en la atención hacia esa faz dominan-
te en el hombre contemporáneo” (Conde García, Francisco Javier, “La Declaración de los 
Derechos del Hombre y del Ciudadano de 1789 y los derechos de la persona humana en el 
mensaje de navidad de 1942, de S.S. Pío XII”, Anuario de Derechos Humanos, nueva época, 
vol. 2, 2001, pp. 170 y 171).

464		 E/CN.4/AC.1/SR.38, p. 8.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



171UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

“por el Creador” se designara, más bien, a lo que el de Aquino se refería por 
“natural”:465 “No pretendo ninguna implicación teológica con este texto”.466 
Pavlov, en cambio, no veía la necesidad de “incorporar alguna teoría filosó-
fica a la Declaración”.467 En una votación muy cerrada, que tuvo que repe-
tirse una vez, la sugerencia de Malik fue rechazada.

El libanés insistió durante la tercera sesión de la Comisión de Derechos 
Humanos, sobre el modo de incorporar a la DUDH una confirmación del 
carácter natural de la familia. En esa ocasión, se había presentado una pro-
puesta conjunta de los representantes de la India y el Reino Unido, en la 
que sólo se protegía el derecho a contraer matrimonio, excluyendo la pro-
tección que debía ofrecer el Estado a este tipo de comunidad.468 A Roose-
velt, el enunciado le parecía adecuado, pero sugirió añadir una sección que 
incorporara una propuesta libanesa,469 una belga470 y el texto respectivo de 
la Declaración Americana de Derechos y Deberes del Hombre.471 El texto 
sugerido por la delegada estadounidense decía: “El hombre y la mujer tie-
nen el mismo derecho al matrimonio. La familia originada en el matrimo-
nio, es el elemento natural y fundamental de la sociedad y tiene derecho a 
ser protegida”.472 Malik aprovechó este debate para reconducir la discusión 
hacia el tema que le preocupaba: calificar a la familia como comunidad na-
tural y fundamental de la sociedad, con exigencias ético-jurídicas propias.473

465		 “El nombre ‘naturaleza’ toma su origen [etimológico] de ‘naciendo’ que significa, 
hablando con propiedad, generación de un viviente producido a partir de un semejante afín 
en la naturaleza. Por ello y según su primaria institución, ‘naturaleza’ indica la misma gene-
ración de un viviente, a saber, ‘lo que es nacido’” (Aquino, Tomás de, Scriptum super sententiis, 
lib.3 d.5 q.1 a.2 co). En otro lugar dirá: “Para solventar esta cuestión conviene tener en cuen-
ta la noción de naturaleza. Etimológicamente, el nombre de ‘naturaleza’ viene o está tomado 
de ‘naciendo’. Por lo que, en primer lugar, se usó tal nombre para designar la generación de 
los vivientes, que se llama natividad o germinación: por eso naturaleza equivale a la/lo que 
ha de nacer” (Aquino, Tomás de, Summa theologiae, III q.2 a.1 co).

466		 E/CN.4/AC.1/SR.38, p. 8.
467		 Ibidem, p. 9.
468		 Cfr. E/CN.4/99, p. 4.
469		 “La familia nacida del matrimonio, es el elemento natural y fundamental de la socie-

dad. Dotada por el Creador con derechos inalienables es anterior a cualquier ley positiva y 
como tal debe ser protegida por el Estado y la Sociedad” (E/CN.4/105).

470		 “(2) La familia nacida del matrimonio, es el elemento natural y fundamental de la so-
ciedad. Sobre estos fundamentos, tiene ciertos derechos inalienables e inderogables, y debe 
ser protegido por la Sociedad y el Estado” (E/CN.4/103).

471		 “Artículo VI. Toda persona tiene derecho a constituir familia, elemento fundamental 
de la sociedad, y a recibir protección para ella” (E/CN.4/122, p. 3).

472		 E/CN.4/SR.58, p. 9.
473		 Cfr. ibidem, p. 11.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



172 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

La versión definitiva aprobada por la Comisión de Derechos Huma-
nos, describía a la familia como “elemento natural y fundamental de la 
sociedad”. La presencia de los términos “natural” y “fundamental” en este 
artículo no originaron debates, ni en la Comisión de Derechos Humanos, ni 
en el resto del proceso de redacción. De esta forma, en la versión final del 
documento se habla de una sociedad “natural” de la que surgen unas exi-
gencias jurídicas que no están a disposición arbitraria del Estado y sus leyes.

3. Educación y organismos sociales intermedios

Además de estos calificativos sobre la familia, el papel de Malik fue 
esencial para incorporar al derecho a la educación, una exigencia jurídica 
natural. El libanés señaló que “el control de la educación no puede dejarse 
por completo a la discreción del Estado; se debe permitir a los padres que 
determinen el contenido fundamental con el que prefieren que sus hijos 
sean educados”.474

Por eso, cuando los delegados de la Comisión de Derechos Humanos 
estudiaban un párrafo sobre la instrucción básica obligatoria, el libanés in-
trodujo una propuesta dirigida a evitar cualquier tipo de adoctrinamiento 
por parte de gobiernos totalitarios. El texto decía: “Los padres tienen el 
derecho preferente de determinar la educación de sus hijos”.475 Al final se 
aprobó la siguiente fórmula como artículo 26(3): “Los padres tendrán de-
recho preferente a escoger el tipo de educación que habrá de darse a sus 
hijos”. Como puede verse, también en este tema para el libanés resulta-
ba capital reconocer una relación “preferente” o natural, la paternofilial, 
la maternofilial, como la que presenta unos equilibrios propios que deben 
respetarse para lograr el desarrollo pleno de la persona; exigencias que no 
deben ser obviadas por la ley o el Estado.

Por último, también fue Malik quien propuso la inclusión de unas exi-
gencias naturales en lo que hoy es el artículo 28.476 Mientras se redactaban 
las provisiones generales de los derechos económicos, sociales y culturales, 
el libanés buscaba una redacción que reconociera, tanto la importancia de 
su protección, como la participación del Estado en su promoción. Al mis-
mo tiempo, esto no debía significar, ni la disolución de la persona en una 
colectividad, ni la absorción de las comunidades intermedias en el todo del 
Estado, a cambio del desarrollo económico.

474		 E/CN.4/SR.67, p. 15.
475		 E/CN.4/SR.68, p. 9.
476		 “Toda persona tiene derecho a que se establezca un orden social e internacional en el que 

los derechos y libertades proclamados en esta Declaración se hagan plenamente efectivos”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



173UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

De forma que, cuando discutían sobre el modo de plasmar en la De-
claración el deber del Estado de generar las condiciones necesarias para el 
pleno empleo, Malik sugirió que ayudaría incluir un nuevo artículo que se-
ñalara “la necesidad de establecer el tipo de condiciones sociales y económi-
cas […] en las cuales el individuo se desarrolle y en las cuales sus derechos 
queden garantizados”.477

No se trataba tanto de incorporar una nueva enumeración de prerroga-
tivas, sino de la descripción de las condiciones naturales que permitirían el 
desarrollo de la economía, de la cultura y de la sociedad, sin la eliminación 
de la persona, ni la absorción de sus comunidades intermedias.

La propuesta fue recibida con entusiasmo, y se formó un grupo de tra-
bajo para elaborar un texto de consenso, compuesto por Malik, Cassin, 
Roosevelt, Wilson y Pavlov.478 Presentaron dos artículos distintos; uno, es-
crito por Cassin, que se centraba más en las condiciones que hacen posible 
el desarrollo de los derechos económicos, sociales y culturales —el ahora 
artículo 22—.479

El otro, incluía una propuesta, similar a la contenida en el discurso de 
Malik, que sin embargo se aplicaba a todos los derechos, y no sólo a los eco-
nómicos y culturales.480 El libanés, con este artículo, volvía a incluir una re-
ferencia más sobre las múltiples lealtades naturales de la persona, a las que 
estaba obligada, y gracias a las cuales maduraba como tal.

VII. Recapitulación. La huella de Malik 
y el vínculo mariteniano

Como puede verse, todas estas discusiones sobre las sociedades intermedias 
y su papel en la realización de los derechos humanos, no sólo presentan lo 

477		 E/CN.4/SR.64, p. 17.
478		 E/CN.4/SR.65, p. 11.
479		 La propuesta decía “Toda persona como miembro de la sociedad, tiene derecho a la 

satisfacción de los derechos económicos, sociales y culturales que se mencionan a continua-
ción, cuyo cumplimiento debe hacerse posible tanto por el esfuerzo de cada Estado, como 
por la colaboración internacional” (E/CN.4/120). El artículo final quedó así: “Toda perso-
na, como miembro de la sociedad, tiene derecho a la seguridad social, y a obtener, mediante 
el esfuerzo nacional y la cooperación internacional, habida cuenta de la organización y los 
recursos de cada Estado, la satisfacción de los derechos económicos, sociales y culturales, 
indispensables a su dignidad y al libre desarrollo de su personalidad”.

480		 “Toda persona tiene el derecho al buen orden social e internacional en el cual los 
derechos y libertades proclamados en esta Declaración se hagan plenamente efectivos” (E/
CN.4/120).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



174 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

que Malik pensaba de la familia, la educación o las comunidades en las que 
fructifican los derechos humanos. Ponen de manifiesto un modo de compren-
der las exigencias propias de la naturaleza humana, que justifican que el ser 
humano deba ser tratado de determinada manera para que cumpla sus fines. 
Además, se asume que si se llevan a cabo tales requerimientos de la condición 
humana, la persona madurará conforme a su dignidad.

Por todo lo anterior, es posible concluir que Malik promovió y defendió 
la inclusión en la Declaración de unas palabras —como “natural”, “preferen-
te”, “razón”, “conciencia”—, para referirse a la condición humana, cuya 
presencia ofrecería elementos para fundamentar los derechos humanos.

El libanés influyó en la DUDH, impregnándola de una visión iusfilo-
sófica concreta; una que sostuviera la necesidad de una capacidad natural, 
deóntico-racional, por la que las personas podrían captar racionalmente las 
exigencias que de esa condición se siguen. Una concepción que tomara en 
cuenta el carácter relacional de la persona y la necesidad de implicarse en la 
realización de bienes de las comunidades a las que pertenece.

Esta conclusión no significa que el libanés hubiera pretendido imponer 
una concreta concepción iusfilosófica, sino que más bien le interesaba evi-
denciar los presupuestos que hacen coherente el discurso de los derechos 
humanos de la Declaración Universal. Él encontraba, en su propia tradi-
ción filosófica, los argumentos y categorías que le permitían ofrecer esos 
argumentos de forma consistente.

Al mismo tiempo, ha de tomarse en cuenta que tanto Whitehead como 
Heidegger habían descrito el dinamismo de la persona que asume su exis-
tencia auténtica a través de la toma de postura. Malik se había formado 
académicamente en esta escuela. Pero las explicaciones de sus maestros se 
reducían a una descripción filosófica que quizá podría extenderse a los fun-
damentos de una exigencias esenciales a la persona por el hecho de ser 
humano.

Sin embargo, ninguno de los dos tradujo su discurso al lenguaje de los 
derechos humanos. De modo que, si Malik fue capaz de lograr ese paso, es 
muy posible que lo hubiera dado de la mano de quien lo habría conseguido 
eficazmente.

Maritain, por su parte, había elaborado un argumento en el que eviden-
ciaba cómo era posible un conocimiento natural, racional, de la dignidad 
inherente del ser humano. Esa comprensión implicaba, tanto una llamada a 
vivir auténticamente siendo fiel a la propia naturaleza, como a edificar co-
munidades de solidaridad junto a los que son personas como él. Al mismo 
tiempo, con un lenguaje más propio del racionalismo que del discurso pre-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



175UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

moderno, había insertado dichos conceptos en el ámbito de la fundamenta-
ción de los humanos.481

Por su parte, Maritain había aportado una estructura intelectual que 
permitía hacer compatible el llegar a acuerdos prácticos sobre derechos hu-
manos, a pesar de que los agentes participantes partieran de concepciones 
iusfilosóficas dispares e, incluso, en ciertos aspectos, irreconciliables.

Así pues, es evidente que Malik conocía el papel configurador de la 
persona a partir de sus tomas de postura, tal y como lo explicaban tanto al 
profesor de Harvard como el de Friburgo. Pero había sido Maritain quien 
había abierto un camino novedoso, consistente y comprehensivo, que en-
tretejía los derechos humanos con el significado filosófico de la persona que 
utilizó el libanés durante la redacción de la Declaración. De este modo, no 
es muy arriesgado sostener que las categorías de derechos humanos utiliza-
das por Malik, se deban más a su contacto con Maritain que a sus estudios 
con Whitehead o Heidegger.

Por ello, en cierta medida, los fundamentos iusfilosóficos que se incor-
poraron a la Declaración, gracias a Malik, se insertan en la síntesis del pen-
samiento aristotélico-tomista sobre la persona y su naturaleza, sobre la vida 
en sociedad, sus relaciones con el Estado y con otras personas. Esta con-
cepción había sido revitalizada y traducida al lenguaje y categorías de los 
derechos humanos por Jacques Maritain.

Hasta ahora se ha expuesto, desde una perspectiva más bien académi-
ca, situando al lector en el ámbito de las ideas, las concepciones iusfilosófi-
cas de Maritain y Malik sobre la persona, su naturaleza, la vida en sociedad, 
sus relaciones con el Estado. En el capítulo siguiente se cambiará de enfo-
que, para situarse en el contexto de las discusiones entre los delegados —ya 
no sólo desde Malik— de los artículos. Esto con la intención de reconstruir 
el significado compartido de las ideas que se discutieron, y consiguieron 
tomar forma, en lo que sería el documento internacional más importante 

481		 Finnis sostiene que “la gramática y el vocabulario moderno de los derechos son un 
instrumento multifacético para expresar y afirmar las exigencias u otras implicaciones de 
una relación de justicia desde el punto de vista de la(s) persona(s) que se beneficia(n) de esa relación. 
Proporciona una manera de hablar sobre ‘lo que es justo’ desde un ángulo especial, el punto 
de vista del ‘otro’ o de los ‘otros’ a quienes algo […] le es debido o adeudado, y a quienes 
se perjudicaría ilegítimamente si se les negara ese algo […] El lenguaje moderno de los de-
rechos es más flexible y al ser más específico en su punto de vista o perspectiva, es susceptible 
de ser usado de un modo más diferente y con mayor precisión que el uso premoderno de ‘el 
derecho’ (ius) […] El uso moderno del lenguaje de los derechos enfatiza acertadamente la 
igualdad, la verdad de que todo ser humano es sede de la plena realización humana, la cual 
ha de ser considerada favorablemente respecto de él tanto como respecto de cualquier otro” 
(Finnis, John Mitchel, Ley natural y derechos naturales, cit., pp. 234, 237, 249).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



176 CHARLES MALIK Y EL DINAMISMO DE LA DIGNIDAD

aprobado hasta la fecha sobre la persona, su dignidad y los derechos que de 
ella se derivan: la DUDH.

Se advierte al lector, pues, de un cambio en el estilo del trabajo que 
muestra la tensión que se encontró al redactarlo. Un texto que se constru-
ye desde muchas fuentes; y en ese sentido, se busca el sentido inteligible de 
las palabras, compartido por los participantes de la discusión. Al mismo 
tiempo, se pretende acercarse al texto desde un personaje concreto, con su 
biografía intelectual y sus aportaciones más emblemáticas al documento. La 
tensión es inevitable y reconocible fácilmente; pero una vez puesta de mani-
fiesto, se espera transitar por ella de manera afortunada.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



177

Capítulo cuarto

EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES 
DE LA DECLARACIÓN, A PARTIR DE LOS DEBATES 

DE SU REDACCIÓN

I. Introducción

Como se ha señalado en el capítulo anterior, se trata ahora de afrontar, desde 
una perspectiva diferente —mucho más práctica—, el proceso mediante el 
cual, lo que fue inicialmente planteado como un ideal se convirtió en una 
realidad: la DUDH. También, se recuerda que los delegados intentaban ela-
borar un documento con aspiraciones éticas, no sólo un texto de compromiso 
político. Y en este contexto, en el presente capítulo se pretende mostrar la vía 
mediante la cual se consiguió que los términos empleados en la Declaración 
adquirieran dicho carácter deóntico.

Para ello, el argumento ahora se centrará fundamentalmente en las fór-
mulas que operan como principios generales, las más iusfilosóficas, de la 
DUDH. Aquellas que funcionan como clave interpretativa y el marco de 
referencia del resto de derechos.482 Son las que se encuentran en el primer y 
segundo párrafo del Preámbulo, así como en el artículo 1 y los primeros dos 
apartados del artículo 29:

Preámbulo 1o. Considerando que la libertad, la justicia y la paz en el mundo 
tienen por base el reconocimiento de la dignidad intrínseca y de los derechos 
iguales e inalienables de todos los miembros de la familia humana.

Preámbulo 2o. Considerando que el desconocimiento y el menosprecio de 
los derechos humanos han originado actos de barbarie ultrajantes para la 

482		 Lindholm concluye que en esta elaboración de los principios generales, los redacto-
res lograron conceptualmente “una innovación significativa, y una mejora muy necesaria, 
comparada con los textos predecesores clásicos de la tradición occidental” (Lindholm, Tore, 
“Article 1”, en Alfredsson, Gudmundur y Eide, Asbjørn (eds.), The Universal Declaration of  
Human Rights: A Common Standard of  Achievement, La Haya, Martinus Nijhoff  Publishers, 1999, 
p. 41).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



178 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

conciencia de la humanidad, y que se ha proclamado, como la aspiración más 
elevada del hombre, el advenimiento de un mundo en que los seres humanos, 
liberados del temor y de la miseria, disfruten de la libertad de palabra y de 
la libertad de creencias.

[...]
Artículo 1. Todos los seres humanos nacen libres e iguales en dignidad y 

derechos y, dotados como están de razón y conciencia, deben comportarse 
fraternalmente los unos con los otros.

[...]
Artículo 29. […]
(1) Toda persona tiene deberes respecto a la comunidad, puesto que sólo 

en ella puede desarrollar libre y plenamente su personalidad.
(2) En el ejercicio de sus derechos y en el disfrute de sus libertades, toda 

persona estará solamente sujeta a las limitaciones establecidas por la ley con 
el único fin de asegurar el reconocimiento y el respeto de los derechos y liber-
tades de los demás, y de satisfacer las justas exigencias de la moral, del orden 
público y del bienestar general en una sociedad democrática.

Las palabras que las componen son reveladoras de su profundo con-
tenido filosófico: “dignidad”, “intrínseca”, “inalienables”, “iguales”, “na-
cen”, “dotados como están”, “reconocimiento”, “comunidad”, y “sólo en 
ella”. Su presencia manifiesta que, a pesar de las constantes apelaciones a la 
inexistencia de alguna fundamentación implícita en la DUDH, se trata de 
términos a los que resulta difícil no descubrir en ellos un carácter filosófico, 
justificativos de los derechos humanos.

Ahora bien, el punto de partida para este estudio será el primer nume-
ral de la Declaración, pues ocupa un lugar especial respecto a cualquier otra 
fórmula, es la “piedra angular de la Declaración”:483 fue al que se le dedicó 
más tiempo en su redacción, el que generó los debates más filosóficos —y 
los más extensos—; el que evidenció su centralidad cuando logró mantener-
se en el cuerpo del documento, a pesar de los numerosos intentos de reubi-
carlo por no contener un derecho propiamente hablando.

II. El significado de los términos acordados

Los redactores se enfrentaron a un problema recurrente a lo largo del pro-
ceso de elaboración de la Declaración: afirmar algo con sentido, aceptable 

483		 Danchin, Peter, “Article 1. The Universal Declaration on Human Rights”, 2011, Co-
lumbia Center for the Study of  Human Rights; disponible en http://ccnmtl.columbia.edu/proj 
ects/mmt/udhr/article_1.html.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



179UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

en la práctica para todos, y al mismo tiempo, lo suficientemente amplio, en 
términos filosóficos, como para ser aceptado por toda persona. Así que, por 
un lado, aunque se evitara partir de fundamentación específica, se nota que 
cualquier acuerdo práctico sobre derechos humanos exige al menos una 
comprensión común de ciertos presupuestos y consecuencias de lo que signi-
fican términos como dignidad, libertad, derechos, persona humana, etcétera. 
De lo contrario, ¿a qué se vincula una persona cuando las palabras significan 
cualquier cosa? Si los términos operativos con los que se llega a un acuerdo 
carecen de contenido real e inteligible, el acuerdo será sólo una promesa 
de comportarse arbitrariamente: un sinsentido para un documento como la 
DUDH.

Por otro lado, es cierto que las afirmaciones teóricas comunes y su justi-
ficación, en algún momento se separan entre las distintas escuelas filosóficas 
o diferentes culturas jurídicas. Sólo si el tipo de fundamentación es signi-
ficativo y comprensible para la persona, a partir de su tradición cultural y 
filosófica, entonces el acuerdo práctico logra anclarse sinceramente en la 
conciencia de los participantes del convenio.

La tensión entre estos dos extremos se puso de manifiesto a lo largo 
del proceso de redacción de la Declaración. De este modo, por una parte, 
la universalidad pretendida en el documento exigía que los redactores no 
impusieran ideas propias de una escuela filosófica concreta, que impidiera a 
otras reconocerse en esas afirmaciones. Recuérdese el intercambio de ideas 
entre Malik y Chang en el departamento de Roosevelt; o la reacción de al-
gunos delegados ante el Esquema Documentado de Humphrey; o la oposi-
ción a varias propuestas de Malik por su cercanía a una filosofía particular.

Con esta idea en mente, René Cassin presentó al Comité Redactor su 
borrador, al que incorporó unos principios generales incluidos en los seis 
primeros artículos del mismo.484 Ahí se afirmaban la inherencia de los de-

484		 E/CN.4/21, Anexo D. “Capítulo 1. Principios Generales. Artículo 1. Todos los hombres, 
siendo miembros de una familia, son libres y poseen igualdad de dignidad y derechos, y de-
ben comportarse los unos con los otros como hermanos. Artículo 2. El objeto de la sociedad 
es permitir a cada uno de sus miembros, de manera plena y segura, su personalidad física, 
mental y moral, sin que algunos sean sacrificados en beneficio de otros. Artículo 3. Como el 
ser humano no puede vivir y conseguir sus objetivos sin la ayuda y apoyo de la sociedad, cada 
hombre tiene respecto a la sociedad deberes fundamentales que son: obediencia a la ley, el 
ejercicio de una actividad útil, y aceptar las cargas y sacrificios que demanda el bien común. 
Artículo 4. El derecho de toda persona está limitado por el derecho de los demás. Artículo 5. La 
ley es igual para todos. Se aplica a las autoridades públicas y jueces de la misma manera que 
a las personas privadas. Todo lo que no está prohibido por la ley está permitido. Artículo 6. Los 
derechos y libertades aquí enunciados se aplicarán a toda persona. Ninguna persona será 
discriminada por razón de su raza, sexo, idioma, religión u opinión”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



180 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

rechos en el ser de la persona, los límites de estas exigencias, el reconoci-
miento de la existencia de deberes hacia la comunidad y el principio de no 
discriminación. Tiempo después, el francés recordaba que esas fórmulas: 
“permitían al Comité [Redactor] no tomar posición sobre la naturaleza del 
hombre y de la sociedad, y evitar controversias metafísicas, especialmente 
entre las divergentes ideas de espiritualistas, racionalistas y materialistas res-
pecto al origen del hombre”.485

Pero, por otro lado, para redactar algo con sentido, debían emplear 
términos que significaran algo comprensible para todos. Lo contrario im-
plicaría el intento absurdo de lograr acuerdos sólo en las palabras, pero 
dejando abierto el contenido de las mismas. Por ejemplo, a finales de 1948, 
poco antes de la aprobación de la DUDH, el representante de Holanda, L. 
J. C. Beaufort, propuso incluir en la primera sentencia del Preámbulo una 
referencia a Dios. Una propuesta similar ya había sido rechazada unos días 
antes, durante la votación del artículo 1. En esta ocasión, el holandés argu-
mentó del siguiente modo esa posible inclusión:

Se ha dicho que reformas así [como la propuesta por su país] no podrían ser 
aceptadas por los miembros [de la Tercera Comisión] que fueran agnósticos. 
Ciertamente sería un crimen querer imponer unas ideas de ese tipo, dado que 
deben respetarse todas las convicciones. Sin embargo, los que piden respeto, 
también deben respetar a los demás. Así pues, para quienes sean agnósticos o 
ateos, la propuesta holandesa contendrá sólo palabras vacías y sin sentido. No 
les causará daño, ni ofenderá su conciencia, puesto que sostienen la máxima 
ignoramus et ignorabimus.486

Bajo esta lógica, el holandés proponía una especie de Declaración nomi-
nalista en la que, para lograr un consenso, las palabras podrían válidamente 
ser sonidos sin significado. El consenso se lograría aprobando la existencia 
de nombres vacíos de contenido real al qué remitirse. Bajo esta lógica, quien 
no creyera en una deidad, vería un conjunto de letras colocadas una junto a 
la otra —“Dios”— como el que ve una sucesión de caracteres en un teclado 
—Qwert—. De igual modo, argumentaba el delegado belga, no se atentaría 
contra la conciencia del no creyente cuando éste leyera esas palabras en el 
documento. La persona de fe, en cambio, encontraría una palabra llena de 
significado, que apunta a una realidad cuya presencia afecta toda su exis-
tencia.

485		 Cassin, René, “Historique de la Déclaration Universelle de 1948”, en Morsink, Jo-
hannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit., p. 287.

486		 A/C.3/SR.164, 29 de noviembre de 1948, p. 755.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



181UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Más adelante, el holandés explicó que su intención al pretender incor-
porar a “Dios”, era darle un sustento trascendente a la DUDH: sería una 
ilusión pensar que es posible hacer una declaración sobre derechos huma-
nos sin hacer referencia a los datos metafísicos.487 En la práctica, siguió ar-
gumentando, el documento ya afirmaba que todos los seres humanos eran 
libres e iguales en dignidad y derechos, y que éstos eran intrínsecos por 
pertenecer a la naturaleza humana. La referencia al creador simplemente 
ofrecería más claridad a ese fundamento. La delegada comunista polaca, 
Fryderika Kalinowska, calificó esa solución como una amenaza para toda la 
Declaración y rechazó la propuesta categóricamente:

No es válido el argumento del representante de Holanda, donde sugiere que 
su propuesta sea simplemente ignorada por los no creyentes. Sería muy peli-
groso aplicar ese mismo argumento a cualquier otra parte de la Declaración, 
pues si se permite en la referencia a Dios, también podría aplicarse en cual-
quier otro lugar [de la Declaración].488

En la DUDH, esta tensión se resuelve, en parte, afirmando el motivo 
por el cual se puede sostener que las personas tienen derechos, cómo es que 
son conscientes de ellos, y cuál es la consecuencia deóntica elemental de los 
mismos.

Si se lee con atención, el artículo 1 se construye en tres secciones inte-
rrelacionadas entre sí, que expresan esas ideas: (1) la descripción de un he-
cho (“nacen”, “libres”, “iguales”, “dignidad”); (2) el reconocimiento de una 
consecuencia deóntica y normativa vinculada a esos derechos, el deber de 
fraternidad; y (3) una conexión gnoseológico-cognitiva entre las dos anterio-
res (“dotados como están de razón y conciencia”).

A continuación (véase, por favor, la tabla 4 en la página siguiente) se 
ofrecen al lector las diferentes versiones de este numeral en los distintos bo-
rradores. Ahí se percibe cómo, poco a poco, el texto se centra en la persona, 
y en la importancia otorgada al proceso racional por el que ésta se descubre y 
es consciente de sus deberes. Esta afirmación se convierte en la justifica-
ción de la acción ética a la que apela el resto de los derechos descritos en el 
documento.

487		 Idem.
488		 A/C.3/SR.165, 30 de noviembre de 1948, p. 762.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



182 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

Tabla 4. Las fórmulas del artículo 1 en los borradores

1. Borrador 
   de Humphrey, 
   abril, 1947

Toda persona le debe lealtad a su Estado 
y a las (sociedad internacional) (sic) Naciones Unidas. 
Debe aceptar su parte justa de responsabilidad 
en el cumplimiento de tales deberes sociales 
y compartir los sacrificios comunes necesarios 
para contribuir al bien común 

2. Borrador 
   de Cassin, 
   junio, 1947 

[Todos los hombres], [siendo miembros 
de una familia], [son libres y poseen igual dignidad 
y derechos], [deben comportarse como hermanos]

3. Primera sesión 
   del Comité Redactor, 
   julio, 1947

Todos los hombres son hermanos. [Dotados 
como están de razón] [y conciencia], […] son 
miembros de una familia. Son libres y poseen 
igual dignidad y derechos 

4. Segunda sesión 
   de la Comisión 
   de Derechos 
   Humanos, 
   diciembre, 1947 

Todos los hombres [nacen] libres e iguales 
en dignidad y derechos. Dotados como están 
[por naturaleza] de razón y conciencia, 
[deben comportarse] como hermanos 
con los demás

5. Tercera sesión 
   de la Comisión 
   de Derechos 
   Humanos, 
   junio, 1948 

Todos los [seres humanos] nacen libres e iguales 
en dignidad y derechos y, dotados como están 
por naturaleza de razón y conciencia, deben 
comportarse [fraternalmente] los unos 
con los otros

6. Tercera sesión 
   de la Tercera 
   Comisión 
   de la Asamblea 
   General, 
   diciembre, 1948 

Todos los seres humanos nacen libres e iguales 
en dignidad y derechos y, dotados como están 
[…] de razón y conciencia, deben comportarse 
fraternalmente los unos con los otros

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



183UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

III. La eliminación de “por naturaleza” a cambio 
de la exclusión de “Dios”

1. El origen de la controversia

Como ya se ha señalado, los redactores no buscaban hacer filosofía profe-
sional, carecían de la formación técnica para ello. Tampoco les interesaba 
redactar un texto comprensible sólo por expertos juristas. Su pretensión era 
ofrecer, a cualquier persona, la posibilidad de comprender fácilmente algo 
básico y universal; y, al mismo tiempo, que se supiera apelada éticamente a 
cumplir lo que se afirmaba en la Declaración.489 Así, ¿cómo justificar ante 
la conciencia de los destinatarios de la DUDH, unos enunciados deónti-
cos, como principios prácticos, que nacen de la misma condición humana? 
¿Cómo redactarlos con una proyección universal y que, al mismo tiempo, 
fueran fáciles de entender?

A Charles Malik le interesaba que la Declaración anclara los derechos 
humanos en el modo de “ser humano” del que nacen unos derechos y unos 
compromisos o deberes, independientemente de las leyes positivas de los 
Estados. Sólo así podría concluirse que existe un núcleo indisponible de dig-
nidad, que se afirma implícitamente en los derechos humanos.490

En otoño de 1947, el artículo 1, que la primera sesión del Comité Re-
dactor había enviado en junio a la Comisión de Derechos Humanos para 
que la discutiera en su segunda reunión de trabajo, decía: “Todos los hom-
bres son hermanos. Dotados como están de razón y conciencia, son miem-
bros de una familia. Son libres y poseen igual dignidad y derechos”.491 Du-

489		 Así lo dijeron en varios momentos algunos de los delegados. Por ejemplo, Hansa 
Metha (India) sostuvo que la Declaración “debe ser entendida por cualquier hombre co-
mún” (E/CN.4/SR.50, p. 8)”; René Cassin sugirió reducir el número de artículos del docu-
mento para facilitar su comprensión para cualquier persona (cfr. E/CN.4/AC.1/SR.35, p. 
2); Peng Chun Chang estaba de acuerdo en que la DUDH “debe ser tan simple como sea 
posible, y así será fácilmente asimilada” (E/CN.4/SR.50, p. 7). Eleanor Roosevelt sugería a 
los delegados presentar sus propuestas de forma “clara, breve, que pueda ser entendida con 
facilidad por todo hombre o mujer ordinario” (E/CN.4/SR.41, p. 9). En otra ocasión aclaró 
que la Declaración “no va dirigida a filósofos o juristas sino a personas ordinarias” (A/C.3/
SR.104, 16 de octubre de 1948, p. 162).

490		 “Me gustaría afirmar […] que la misma frase ‘derechos humanos’ obviamente se re-
fiere al hombre y que por estos derechos solamente queremos significar los que pertenecen a 
la esencia del hombre. Esto quiere decir que no son accidentales, que no vienen y van con el 
paso del tiempo, ni que se ponen de moda y dejan de estarlo en cada sistema jurídico. Deben 
ser algo que pertenecen al hombre en cuanto tal […] Por derechos entonces, significamos 
algo, como ya lo he dicho, que fluye de la naturaleza del hombre” (Malik, Charles Habib, 
The Challenge of  Human Rights..., cit., pp. 23 y 24).

491		 Cfr. Tabla 4, versión 3.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



184 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

rante esa sesión se recibieron dos propuestas por separado para reformar el 
artículo, una de Cassin y otra de Carlos Rómulo, delegado filipino.492 Tras 
un acuerdo entre ambos, se adoptó una sugerencia conjunta. En esta última 
aparece, por primera vez, la palabra “nacen” y la fórmula “por naturaleza”: 
“En una entrevista posterior, Malik le dijo a Philippe De La Chapelle, que 
el General Rómulo había introducido esta frase [‘por naturaleza’] y que la 
había concebido en referencia a la doctrina cristiana de la ley natural”.493

El 12 de diciembre de 1947, en el pleno de la Comisión de Derechos 
Humanos, se discutieron cuáles serían las fórmulas más adecuadas para 
expresar los principios generales, incluido el artículo 1 y las palabras “por 
naturaleza”. Alexandre Bogomolov opinó que era demasiado filosófico y 
abstracto. Además, percibía en él una contradicción, pues estaba compues-
to por dos afirmaciones opuestas, pues comenzaba con “ideas de filósofos 
materialistas franceses del siglo XVIII [‘dotados por naturaleza’] y termina 
proclamando una filosofía distinta [el deber de fraternidad]”.

En su argumento se percibe una comprensión biológico-materialista de 
la expresión “por naturaleza”. Ya que entre especies biológicas, y en ese 
sentido naturales, no existe un llamado a la fraternidad, había en el artículo 1 
dos afirmaciones contradictorias y vagas. Propuso eliminarlas, clarificarlas 
y/o reubicarlas en el Preámbulo.494 Concluyó con estas palabras: “La pri-
mera [frase, ‘por naturaleza’] está tomada de los filósofos materialistas fran-
ceses del siglo XIX; y la segunda [sobre conciencia, razón y fraternidad] de 
origen deísta, es una propuesta tomada de los Evangelios”.495

Fernand Dehousse, delegado belga, en un intento por calmar a Bogo-
molov, explicó: “no todos los filósofos franceses eran del todo materialistas, 
como por ejemplo, Jean Jacques Rousseau. Es irrazonable afirmar categóri-
camente que los responsables de los términos libertad, igualdad y fraterni-
dad no hubieran concebido la idea de fraternidad universal”.496

A pesar de las objeciones del delegado soviético, el artículo se aprobó 
sin modificaciones por 12 votos contra 1, con una abstención.497 El borra-

492		 Propuesta filipina: “Todos los hombres son hermanos. Dotados como están de razón 
y conciencia, son libres y poseen igual dignidad y derechos”. Propuesta francesa: “Todos los 
hombres nacen libres e iguales en dignidad y derechos, y considerarán a los demás como 
hermanos”. Propuesta conjunta: “Todos los hombres nacen libres e iguales en dignidad y 
derechos. Dotados como están por naturaleza de razón y conciencia, deben comportarse 
como hermanos los unos con los otros” (cfr. E/CN.4/57, p. 5).

493		 Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit., pp. 284 y 285.
494		 Cfr. E/CN.4/SR.34, p. 5.
495		 E/CN.4/AC.2/SR.9, p. 22.
496		 E/CN.4/SR.34, p. 5.
497		 La versión del artículo puede verse en la Tabla 4, versión 4.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



185UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

dor fue enviado a los países que por entonces pertenecían a la ONU, para 
recibir sus comentarios. Éstos serían estudiados por aquéllos y, en su caso, 
añadidos al texto durante los trabajos de la próxima reunión de la Comisión 
Redactora. En las respuestas al artículo 1, la fórmula “por naturaleza” no 
recibió directamente ninguna sugerencia, pero a ciertos países les pareció 
que el texto, en su conjunto, era demasiado filosófico.498

La referencia a “por naturaleza” no se volvió a discutir, sino hasta fi-
nales de septiembre de 1948, en las discusiones de la Tercera Comisión de 
la Asamblea General. En esta sesión participaban los delegados de los 58 
países, representados entonces en la ONU, ya no en el seno de la Comisión 
de Derechos Humanos, compuesta sólo por 18 miembros.

2. El debate y la desaparición de “por naturaleza”

¿Cómo debía entenderse la expresión “por naturaleza” que llegó a 
discutirse en otoño de 1948?499 ¿En clave tomista, es decir, como raíz de ten-

498		 Respecto al artículo 1, Brasil propuso: “sólo […] la afirmación ‘debe actuar respecto a 
los otros como hermanos’ ha de mantenerse […] dado que contiene un deber. El artículo 1 
tiene una frase con cierto carácter filosófico y místico. Desafortunadamente, no es cierto del 
todo decir que todos los hombres están dotados por naturaleza de razón y conciencia” (E/
CN.4/82, Add.2, p. 2). Sudáfrica señaló que el artículo 1 era excesivo ya que no “pretende, 
expresa o implícitamente define algún derecho o libertad”, pues la función de la Declara-
ción “abarca mucho más que […] el mínimo de derechos y libertades que la conciencia del 
mundo siente que es esencial, si se pretende que la vida no sea intolerable, o abandonada al 
capricho de un Gobierno sin escrúpulos” (E/CN.4/82, Add.4, pp. 24 y 25). Francia propuso 
una versión más estilizada del artículo 1, que decía: “Todos los miembros de la familia hu-
mana nacen libres e iguales en dignidad y derechos. Así permanecen en virtud de las leyes. 
Todos son hermanos. Cada uno es responsable de la vida, la libertad y la dignidad de todos” 
(E/CN.4/82, Add.8, p. 2). El Reino Unido sugirió utilizar la palabra persons en lugar de people, 
para evitar confusión con las personas morales (cfr. E/CN.4/82, Add.9, p. 3). La respuesta 
de Nueva Zelanda incluía una propuesta filosófica de artículo 1, pues le parecía fundamental 
que se afirmaran las bases teóricas de los derechos humanos (cfr. E/CN.4/82, Add.12, p. 4): 
“Artículo 1. (1) Todos los hombres nacen libres e iguales en dignidad y derechos como seres 
humanos, y dotados de razón y conciencia, están vinculados fraternalmente con los otros 
mediante sus deberes. (2) Todos los hombres son miembros de la comunidad y como tales, 
tienen el deber de respetar los derechos de sus semejantes al igual que los suyos. (3) Las justas 
exigencias del Estado, al que todo hombre tiene el deber de aceptar, no han de minar el res-
peto de los derechos del hombre a la libertad y a la igualdad ante la ley y a la salvaguarda de 
los derechos humanos, que son la condición primaria y permanente de todo gobierno justo” 
(E/CN.4/82, Add.12, p. 24).

499		 Javier Hervada describe seis significados del término, a saber: (1) natural como cosmos, 
el orden de todo lo existente, del que el hombre forma parte; (2) se refiere también a la natura 
con la que genéricamente se indica al ser humano, sin mayor especificación, sino sólo como 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



186 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

dencias naturales descubiertas a través de una razón práctica, expresión de 
una esencia teleológica, referida a un creador providente?500 ¿En el sentido 
asignado por el racionalismo ilustrado?501 ¿Al modo geométrico, tal y como 
lo entiende el modelo de la ciencia moderna?502 ¿Cómo una descripción de 
las categorías racionales puramente formales de una razón encerrada en sí 

aquello que manifiesta lo que es el ser humano; (3) para otros, significa “las fuerzas, potencias 
o aptitudes de las que están dotados los individuos”, se alude al hecho, al suceso de la fuerza 
física de lo que puede lograr por sí mismo. También, (4) se ha entendido como sinónimo de 
naciendo espontáneamente en la razón del ser humano. En algunos casos, como ocurrió con 
la Ilustración, (5) tanto el modo científico de ser de las cosas, como al producto inmanente 
de la razón humana. Asimismo, (6) para referirse a la esencia del hombre en cuanto prin-
cipio de operaciones que establece una medida o norma del obrar social de la persona; en 
otras palabras, lo natural como “los componentes del orden jurídico que son intrínsecos al 
ser mismo del hombre […] que hay algo en el ser del hombre que es norma de su obrar, que 
en el ser humano hay cosas que le pertenecen (derechos) y que el hombre es, en virtud de su 
propio ser, un ser en relación con los demás” (Hervada Xiberta, Javier, Historia de la ciencia del 
derecho natural, Pamplona, Eunsa, 1991, pp. 28 y 29).

500		 Algunos trabajos que explican la visión de Tomás de Aquino sobre el ius, la ley natural 
y la justicia son Carpintero Benítez, Francisco, Justicia y ley natural: Tomás de Aquino, y los otros 
escolásticos, Madrid, Universidad Complutense, Servicio de Publicaciones, 2004; Graneris, 
Giuseppe, op. cit.; Finnis, John Mitchel, Aquinas: Moral, political, and legal theory, Oxford, Oxford 
University Press, 1998; Brock, Stephen L., “The Legal Character of  Natural Law according 
to St. Thomas Aquinas”, University of  Toronto, tesis doctoral, 1988; disponible en http://
bib26.pusc.it/fil/p_brock/naturallawthesis.pdf; Guevin, Benedict M., “Aquinas’s Use of  Ulpian 
and the Question of  Physicalism Reexamined”, The Thomist, vol. 63, 1999, pp. 613-628; 
May, William E., “The Meaning and Nature of  the Natural Law in Thomas Aquinas”, 
American Journal of  Jurisprudence, vol. 22, 1977, pp. 168-189; Crowe, Michael Bertram, “St. 
Thomas and Ulpian’s Natural Law”, en Maurer, Armand (ed.), St. Thomas Aquinas 1274-
1974. Commemoratives Studies, Toronto, Pontifical Institute of  Medieval Studies, 1974, vol. I, 
pp. 261-282; Grabmann, Martin, Santo Tomás de Aquino, trad. de Juan Salvador Minguijón y 
Adrián, Barcelona, Labor, 1945.

501		 Sobre el pensamiento ilustrado puede consultarse, entre otros, los siguientes trabajos: 
Innerarity, Daniel, Dialéctica de la modernidad, Madrid, Rialp, 1990; Llano, Alejandro, “Cla-
ves filosóficas del actual debate cultural”, Humanitas, año I, primavera de 1996; disponible 
en http://www.humanitas.cl/revistas/humanitas-4. Sobre su relación con el derecho y el dere-
cho natural, puede verse Ballesteros, Jesús, Sobre el sentido del derecho, cit.; Carpintero Benítez, 
Francisco, Historia del derecho natural. Un ensayo, México, UNAM, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, 1999, pp. 183-322; Massini Correas, Carlos Ignacio, “La teoría del derecho natural 
en el tiempo posmoderno”, Doxa. Cuadernos de Filosofía, vol. 21, núm. 2, 1998, pp. 289-303.

502		 Sobre la conexión entre el individuo, tal y como lo comprende la Ilustración, y la 
argumentación geométrica, dice Carpintero: “esta fundamentación [interna a la conciencia 
del individuo] exigía su desvinculación del mundo exterior, una desvinculación que —en 
nombre del mos arithmeticus seu geometricus— realizaban indistintamente el físico, el geómetra 
o el teórico del derecho, de forma que finalmente resultaban unos principios autónomos que 
podían ser elaborados de una manera simplemente formal y, por esto, capaces de abarcar 
eficazmente —desde su punto de vista— la realidad social” (Carpintero Benítez, Francisco, 
La crisis del Estado en la edad posmoderna, Navarra, Aranzadi, 2012, p. 13).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



187UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

misma y de sus consecuencias necesarias?503 ¿Presuponiendo una concep-
ción individualista y desvinculada de la persona?504 ¿Cómo resultado de un 
diseño de un creador mecánico del universo?505 ¿O en clave materialista y 
biologicista, como expresión de la ley del más fuerte?

Si se entendía “por naturaleza” en términos materialistas, ¿sobre qué se 
sostenía la dignidad y el valor absoluto de todo ser humano? Si “por natu-
raleza” se comprendía en clave ilustrada o tomista, ¿se reconocía una refe-
rencia a Dios, ya fuera directa o indirecta?506 De ser así, ¿se abría la puerta 

503		 “Como sabemos, el iusnaturalismo racionalista o moderno se caracteriza, frente al 
medieval, por un cierto énfasis en lo que podemos llamar la perspectiva subjetivista, o lo que 
es lo mismo, por concebir el derecho natural libre de todo presupuesto objetivo y explicable 
exclusivamente a través de la razón, elemento esencial de la subjetividad humana […] Toda 
conclusión verdadera deberá derivarse de la razón antes que de la realidad del objeto que 
existe fuera de la mente […] La realidad primera y autónoma es el sujeto pensante, no exis-
tiendo nada anterior o exterior al intelecto humano. Por ello la razón o racionalidad será el 
método a partir del cual será posible el conocimiento del derecho natural, de tal modo que 
el hombre ya no recibirá las normas que deberán regir su conducta” (Aparisi Millares, Ánge-
la, La revolución norteamericana: Aproximación a sus orígenes ideológicos, Madrid, Centro de Estudios 
Constitucionales, Boletín Oficial del Estado, 1995, pp. 96 y 97).

504		 Sobre los orígenes de esta comprensión, véase, por ejemplo, Carpintero Benítez, Fran-
cisco, “‘Persona’, ‘derecho natural’, y nuestra tradición jurisprudencial”, Anuario Mexicano de 
Historia del Derecho, vol. VI, 1994, pp. 49-59.

505		 Sobre el papel de una deidad creadora, pero ausente de la experiencia humana y del 
derecho, cfr. Cotta, Sergio, Itinerarios humanos del derecho, trad. de Jesús Ballesteros, Pamplona, 
Eunsa, 1974, pp. 151-156. Ahí escribe: “El análisis de la ausencia nos demuestra con sufi-
ciente claridad —me parece— que la desaparición del nombre de Dios del lenguaje jurídico 
ha dejado un gran vacío, del que los hombres no han creído poder desentenderse. Han 
intentado llenarlo fatigosamente una y otra vez con el nombre de nuevas totalidades siempre 
distintas: el Rey, la Naturaleza, la Nación, el Pueblo, la Clase, la Ley. Examinada en profun-
didad, me parece que la experiencia jurídica nos indica que cuando el hombre alcanza a 
calibrar las manifestaciones primarias y esenciales —el ordenar, el mandar— de aquel kosmos 
que es el derecho, acaba por reconocer su insuficiencia. A este nivel, el hombre advierte que 
no puede ordenar las actividades humanas ni mandar a otro hombre en nombre propio, sino 
que debe recurrir a algo que lo supere, a una totalidad que por sí sola sea capaz de fijar al otro 
en su aspecto de socio, impidiéndole transformarse en el otro como enemigo” (pp. 155-156).

506		 Cuando George Kalinowski expone el fundamento objetivo del derecho en la Suma 
Teológica de Santo Tomás de Aquino, concluye: “Sea como fuere, Tomás de Aquino afirma 
en contrapunto: si Dios existe, existe luego una ley [racionalidad impregnada en las cosas 
creadas por Dios] y un justo objetivo [equilibrio en los actos en función de su naturaleza]. 
Y después de haber probado, en el comienzo mismo de su Suma Teológica que Dios existe, 
muestra en el tratado de la ley y en el de la justicia, que éstas tienen su fundamento último en 
Dios” (Kalinowski, Georges, “El fundamento objetivo del derecho en la Suma Teológica de 
Santo Tomás de Aquino”, trad. de Bernardo Beltrán Calderón, en Massini Correas, Carlos 
Ignacio (ed.), Concepto, fundamento y concreción del derecho, Buenos Aires, Abeledo-Perrot, 1982, 
pp. 61-80, pp. 79 y 80).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



188 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

a una discusión metafísica sobre el origen y justificación de la existencia hu-
mana, algo que no necesariamente era compartido por todos los delegados?

En este sentido, tanto Bogomolov, como después Alexei Pavlov, com-
prendían la fórmula “por naturaleza” desde presupuestos biológico-mate-
rialistas, como una frase descriptiva de cierto corte metafísico. Este signifi-
cado sobre “por naturaleza” se remonta, por ejemplo, al sentido en que los 
atenienses asignaban a “lo natural” en su diálogo con los Melios, tal y como 
lo recoge Tucídides. Sentido con las connotaciones metafísico-telógicas con 
las que la comprendían los delegados rusos. A saber, una descripción del 
mundo tal como existe en la realidad y su vinculación con algo más que lo 
científico. La embajada de:

“Atenienses”: El contenido del derecho se determina hasta donde sea capaz el 
fuerte, mientras que a los débiles les corresponde aguantar hasta donde sean 
capaces […] Respecto a los dioses y ciertamente respecto a los hombres, se 
posee el mando por una imperiosa “ley de la naturaleza” cuando se es más 
fuerte. Y “no somos nosotros quienes hemos instituido esta ley” ni fuimos los 
primeros en aplicarla una vez establecida, sino que la recibimos cuando ya 
existía y la dejaremos en vigor para siempre habiéndonos limitado a apli-
carla.507

El delegado brasileño Belarmino Austregésilo De Athayde entendió 
en el mismo sentido la expresión “por naturaleza” y para contrarrestar su 
materialismo —o su darwinismo implícito— propuso la inclusión de una 
referencia a Dios, creador del hombre, en el artículo 1. De esta manera, 
fundamentaría los derechos humanos en algo más que materia o fuerza. De 
Athayde pensaba que así, la “dignidad” de un ser vinculado a la divinidad 

507		 Tucídides, Libro V, nn. 89, 105. En la invocación a este tipo de ley natural o de hecho 
por naturaleza, se vincula a una disposición divina, inmutable y diseñada así por los dioses, 
resuena el argumento de Antígona a favor de esta ley, pero utilizado en sentido distinto 
y publicado 30 años antes del asedio ateniense a Melos: “No fue Zeus el que los ha mandado 
publicar, ni la Justicia que vive con los dioses debajo la que fijó tales leyes para los hombres. 
No pensaba que tus proclamas tuvieran tanto poder como para que un mortal pudiera trans-
gredir las leyes no escritas e inquebrantables de los dioses. Éstas no son de hoy ni de ayer, sino 
de siempre, y nadie sabe de dónde surgieron” (Antígona, nn. 449-458). En su obra, Sófocles 
pone en boca de Creonte una visión de lo natural en sentido de inevitabilidad de la ley del más 
fuerte: “Dices algo intolerable cuando manifiestas que los dioses sienten preocupación por 
este cuerpo. ¿Acaso dándole honores especiales como a un bienhechor iban a enterrar al que 
vino a prender fuego a los templos rodeados de columnas y a las ofrendas así como devastar 
su tierra y las leyes? ¿Es que ves que los dioses den honra a los malvados? ¿No es posible?” 
(Antígona, nn. 280-288).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



189UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

se opondría a una descripción materialista.508 Conforme a esta lógica, sería 
algo espiritual —Dios—, no “la naturaleza”, lo que justificaría la existencia 
de los derechos humanos: “Los derechos que se establecen en la Declara-
ción existen por una fuerza espiritual [divina], y no como resultado de un 
concepto materialista [de naturaleza]”.509 Como ya se ha visto, el delegado 
holandés L. J. C. Beaufort, por motivos similares, para fundar los derechos 
humanos en algo más trascendente, en su momento también propuso in-
cluir una referencia a Dios.510

En concreto, la propuesta brasileña consistía en añadir la expresión 
“creados a imagen y semejanza de Dios, dotados de razón y conciencia”.511 
La idea a la que se hacía referencia la compartían —argumentó el brasile-
ño— no sólo su pueblo, sino también muchos creyentes de todo el mundo, 
a quienes les complacería encontrar unas palabras así en la Declaración.512 
Los delegados de Argentina y Bolivia apoyaron la propuesta con entusias-
mo.513 Por su parte, el inglés Ernest Davies pensaba que la mayoría de las 
personas del mundo no eran religiosas y sus Gobiernos se opondrían a esa 
inclusión en la Declaración.514 Otros delegados tampoco respaldaban al 
brasileño, o no eran tan religiosos como para aceptar ver reflejada en el do-
cumento, la referencia a Dios. Tal fue el caso del representante de Ecuador, 
Jorge Carrera Andrade.515

Por su parte, como era de esperar, Pavlov atacó agriamente la propuesta 
brasileña, pues su país no podía apoyar una frase que contuviera afirmacio-
nes de tipo teológico.516 Malik intentó mantener las palabras “por natura-
leza” y recordó el sentido original que justificó su aparición en el texto: “al 
redactar el artículo 1, la intención de la Comisión de Derechos Humanos 
no era sostener implícitamente que la causa por la cual el hombre estaba 
dotado de razón y conciencia [es decir, la fuente de su dignidad] habría que 
buscarla en algún ser más allá de la persona misma”.517 En otras palabras, 
la dignidad y los derechos humanos nacían del valor de la persona por sí 
misma.

508		 Cfr. A/C.3/243.
509		 A/C.3/SR.165, 30 de noviembre de 1948, p. 766.
510		 Cfr. A/C.3/219.
511		 A/C.3/243.
512		 Cfr. A/C.3/SR.95, 6 de octubre de 1948, p. 91.
513		 Cfr. A/C.3/SR.98, 9 de octubre de 1948, pp. 109, 112.
514		 Cfr. A/C.3/SR.166, 30 de noviembre de 1948, p. 777.
515		 Cfr. A/C.3/SR.96, 7 de octubre de 1948, p. 100.
516		 Cfr. A/C.3/SR.98, 9 de octubre de 1948, p. 111.
517		 A/C.3/SR.96, 7 de octubre de 1948, p. 97.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



190 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

3. Chang propone una solución viable

La solución a esta controversia fue incoada por Chang. Su pueblo creía 
en valores que exigían respeto por la humanidad, sin necesidad de compar-
tir la explicación cristiano-occidental de los orígenes de esos requerimientos 
éticos. Además, aunque vivía y defendía sus valores y su tradición oriental, 
no los proponía como el estándar de lo que habría de considerarse como na-
tural para todo ser humano. Estaba convencido de que una sugerencia del 
tipo “la filosofía de Confucio es lo natural a todo ser humano”, generaría 
problemas en el diálogo con el resto de tradiciones culturales:

China representa a una gran parte de la humanidad, su población asume 
ideales y tradiciones distintas de las cristianas occidentales. Esos valores in-
cluyen las buenas maneras, el decoro, el comportamiento apropiado y la con-
sideración por los otros. Aun así […] no se me ocurre pensar que la Declara-
ción deba hacer referencia a ellas. Espero que mis colegas muestren la misma 
consideración y retiren las propuestas de reforma que han hecho al artículo 1 
y que han planteado los problemas metafísicos.518

Si el delegado brasileño mantenía su moción, siguió Chang, la Tercera 
Comisión se vería obligada, penosamente, a “decidir por votación acerca 
de un principio que está más allá de lo que la capacidad humana puede 
juzgar”.519 Y explicó que si “por naturaleza” se entiende, no bajo la pers-
pectiva biológico-materialista, sino del modo en que lo hacían los filósofos 
ilustrados del siglo XVIII, se vería que para los occidentales ilustrados, espe-
cialmente Rousseau, el hombre se comprendía como esencialmente bueno. 
No hacía falta, en consecuencia, referirse a una “naturaleza” vinculada a 
una divinidad para creer razonablemente en los derechos humanos.

A pesar de que es, de alguna manera, similar a los animales, había algo 
que lo distingue de ellos. Lo más importante era, en su opinión, comprender 
la naturaleza no como biología, sino como la bondad inherente por la que 
alguien es capaz de tender a la acción justa; o, más bien, el diseño ya dado 
en el ser humano por la cual se reconoce una forma ajustada a él mismo, a 
partir de los fines inherentes a su condición.

En definitiva, no hacía falta referirse explícitamente a Dios, ni enten-
der la expresión “por naturaleza” en términos puramente materialistas. Si 
se eliminaban ambas palabras, la fórmula presupondría la confianza en la 

518		 Ibidem, p. 98.
519		 A/C.3/SR.98, 9 de octubre de 1948, p. 114.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



191UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

capacidad humana para tomar en cuenta el punto de vista del otro, y los de-
beres éticos hacia él: “Si se borran las palabras ‘por naturaleza’, aun así, los 
creyentes podrían encontrar espacio para la idea de Dios en la afirmación 
inicial del artículo; y al mismo tiempo, otras personas con distintas concep-
ciones, podrían aceptar el texto”.520

De esta forma, se aprobó la eliminación de “por naturaleza”, lo que 
tranquilizó tanto a De Athayde, quien retiró su propuesta de incluir a Dios 
o cualquier otra referencia al creador —algo que apoyaban no sólo los de-
legados comunistas—.

A Malik le pesó esta decisión. En agosto de 1949, pocos meses después 
de la aprobación de la DUDH, explicaba los alcances de la misma a un 
grupo de académicos canadienses. Primero, hizo una síntesis de la doctri-
na tomista de la ley natural, entendida como la expresión de la condición 
humana que se actualiza y realiza “a través de”, y “gracias a”, la libertad; 
por lo que no podía ser derogada por alguna ley positiva. Aunque la De-
claración carecía de una referencia explícita a la naturaleza, o a los modos 
de expresar la doctrina del Aquinate, Malik estaba convencido de que en el 
sustento doctrinal de:

la Declaración, puede percibirse, un parcial e implícito retorno a la ley natu-
ral […] Ciertamente la palabra “nacen” significa que nuestra libertad, digni-
dad y derechos son naturales a nuestro ser y no son concesiones generosas de 
algún poder externo. […] Los registros de los debates revelan cómo general-
mente se reconocía que la misma palabra “dotados” significa “dotados por 
naturaleza”, y sólo porque se entendía de esa manera, se aprobó la elimina-
ción de las palabras “por naturaleza”. Es posible, por tanto, concluir de esta 
breve exposición que existe un amplio espacio para encontrar la doctrina de 
la ley natural entre los conceptos de esta Declaración.521

4. ¿Un “vacío metafísico” como condición de universalidad?

Un texto puede llamarse universal o multicultural porque se construye 
por dos vías. La primera, a través de lograr que todos los participantes ex-
pongan su visión del hombre, la sociedad y el modo de hacer realidad los 
derechos humanos a través de la cultura a la que pertenecen. En este caso, 
lo único que se les exige es que argumenten de la forma más racional y com-
prensible para el resto, lo que comprenden desde su tradición. Este camino 

520		 Idem.
521		 Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights…, cit., p. 162. Énfasis en el original.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



192 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

pide a los miembros del acuerdo a esforzarse por entender empáticamente 
el argumento de su interlocutor, y enriquecer su argumento a través de la 
suma de sentidos, significados y expresiones.

La segunda consiste en pedirles que vacíen de contenidos metafísicos, 
religiosos o culturales las expresiones que podrían molestar o parecer in-
comprensibles al resto de participantes. De este modo, desde esa neutrali-
dad, entonces cualquier otro conversador podría comprender esas afirma-
ciones, sin necesidad de pedirle el esfuerzo por entender, gracias a cierta 
empatía intelectual, a su interlocutor. Destacados estudiosos de la Declara-
ción, como Morsink,522 Lindholm,523 Nussbaum,524 Krubein,525 y Samdøy,526 
adscriben la Declaración a este segundo camino; esto es así porque para 
ellos, como los redactores dejaron sin resolver el problema del fundamento 
de los derechos humanos, como evitaron adscribirla a una escuela filosófica,  
y eliminaron la fórmula “por naturaleza”, entonces concluyen que la Decla-
ración carece de cualquier presupuesto ontológico.

Pero, con base en lo expuesto hasta ahora, se descubre que, en general, 
los delegados repetidamente insistieron en que los derechos humanos eran 
manifestación de la persona en cuanto que existe realmente como “ser hu-
mano”. Esto significa que el logro de los fines de aquel que es considerado 
“ser humano” —de lo que es en verdad— le permiten que consiga la ple-
nitud de su vida. En consecuencia, se entiende que comparte, con el resto 
de la humanidad, tanto esa forma de ser, como el dinamismo teleológico 
implicado en su plenitud como personas humanas.

¿Pero no es Chang quien buscaba eliminar la fórmula “por naturaleza” 
para evitar discusiones filosóficas innecesarias? Ha de tomarse en cuenta, 
nuevamente, su horizonte ético. Él fue uno de los principales promotores de 
la desaparición de la fórmula “por naturaleza”. Le parecía que incluía una 

522		 Cfr. Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit., pp. 284-300, 
318; Morsink, Johannes, Inherent Human Rights: Philosophical Roots of  the Universal Declaration, 
Philadelphia, University of  Pennsylvania Press, 2009, pp. 174-176.

523		 Cfr. Lindholm, Tore, “Prospects for Research on Cultural Legitimacy of  Human 
Rights: The Cases of  Liberalism and Marxism”, en An-Na’im, Abdullahi Ahmed (ed.), Hu-
man Rights in Cross-Cultural Perspectives: A Quest for Consensus, University of  Pennsylvania Press, 
1992, pp. 398-400.

524		 Cfr. Nussbaum, Martha C., Las fronteras de la justicia: Consideraciones sobre la exclusión, trad. 
de Ramón Vilá Vernis y Albino Santos Mosquera, Barcelona, Paidós, 2006, pp. 284-302.

525		 Cfr. Krumbein, Frédéric, “P. C. Chang: The Chinese Father of  Human Rights”, Jour-
nal of  Human Rights, vol. 14, núm. 3, 2015, pp. 337-339.

526		 Samnøy, Åshild, op. cit., pp. 100 y 101.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



193UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

fuerte carga ideológica propia de la cultura occidental.527 Sin embargo, él 
mismo consideraba a través de la acción libre y auténtica, la persona refleja 
“de verdad y la verdad” de lo que ella es en cuanto ser humano.

Con todo y su desinterés por agregar conceptos metafísicos al texto, 
y aunque defendía constantemente que la Declaración no se adscribiera 
a una escuela filosófica concreta, sus afirmaciones no partían de un vacío 
metafísico. Comprendía que los hombres existían realmente, que lo hacían 
de un modo compartido común, no disponible al capricho de la ley del más 
fuerte, ni de las pulsiones involuntarias de su biología.

También puede considerarse algo que se expondrá con detalle más ade-
lante. Chang propuso intercambiar la palabra “nacen”, por una más sinté-
tica: “son”. Es decir, sabía que debían referirse a una existencia real, subsis-
tente, de un ente que existe en sí misma de lo humano. Además, él mismo 
esperaba que todos comprendieran el sentido de expresiones como “em-
patía” o “solidaridad” con los otros miembros de la especie, en los que se 
reconocía un valor absoluto. De igual manera, insistía, tanto en la incorpo-
ración del principio de no discriminación,528 como en la importancia de una 
educación adecuada a lo propiamente humano, con vistas a la realización 
efectiva de los derechos esenciales.529 Todas estas inquietudes se sostienen 
sobre la convicción de que los seres humanos comparten un mismo modo 
de ser y sobre sus exigencias elementales de perfeccionamiento. De lo con-
trario, carecerían de sentido sus referencias a la empatía, y a una educación 
que facilite el florecimiento de la persona en cuanto ser humano y el descu-
brimiento de la dignidad común que fundamenta los derechos humanos.530

527		 Además de las intervenciones ya referidas, puede verse el comentario que al respecto 
hizo Humphrey en su diario (cfr. Humphrey, John P., On the Edge of  Greatness..., cit., pp. 55 
y 56).

528		 “La delegación china no puede, sin embargo, dejar de afirmar la enorme importancia 
que tiene la lucha contra la discriminación de cualquier tipo que padece un gran sector de la 
población. Es esencial para ello que no sólo los proteja contra la discriminación su legislación 
nacional, sino que el principio de igualdad de respeto de todas las libertades fundamentales 
y derechos de los seres humanos, sean proclamados solemnemente” (A/C.3/SR.96, 7 de 
octubre de 1948, p. 130).

529		 “Debemos poner el acento no en los límites a las personas sino en su educación. La 
finalidad de la educación política y social es el reconocimiento de los derechos de los otros. 
El ideal de la Comisión no debe ser imponer restricciones sino el reconocimiento voluntario 
de todos de los derechos de los demás” (E/CN.4/SR.51, p. 5).

530		 Chang “explicó que los principios de los derechos humanos deben aplicarse universal-
mente, independientemente del nivel de vida de las personas. Se refirió a ese estándar míni-
mo, como un medio para hacer madurar al ser humano y distinguirlo del comportamiento 
propio de los animales” (E/CN.4/SR.7, pp. 4 y 5).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



194 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

Como puede intuirse, aunque él se refería nominalmente a los autores 
racionalistas ilustrados occidentales de los siglos XVIII y XIX, el contenido 
de lo que buscaba proponer apunta más bien a una comprensión teleoló-
gica de una forma común de existir como miembro de una especie; algo que 
el iusnaturalismo realista de origen aristotélico tomista llama “naturaleza”. 
En efecto, esta filosofía describe un diseño racional en la esencia humana 
hacia ciertos fines para los que está configurado. Es otra forma de referirse a 
lo que Maritain definiría, en su trabajo de 1951, como el componente “on-
tológico” de los derechos humanos, explicado páginas atrás.

5. Los países latinoamericanos mantuvieron la fórmula “por naturaleza”

Como se sabe, los países latinoamericanos aprobaron en abril de 1948 la 
Declaración Americana de Derechos y Deberes del Hombre. En su Preám-
bulo se trascribió la fórmula adoptada por la Comisión de Derechos Hu-
manos en diciembre de 1947 para el artículo 1.531 Ésta incluía la expresión 
“por naturaleza” y para los países latinoamericanos no constituyó problema 
alguno, tanto si tuviera una carga metafísica o de alguna filosofía en parti-
cular. Afirmaba “algo” con significado importante para el texto.532

Además, el documento latinoamericano incorporaba, en la sección de 
“Considerando”, un párrafo que afirmaba: “los Estados americanos han 
reconocido que los derechos esenciales del hombre no nacen del hecho de 
ser nacional de determinado Estado, sino que tienen como fundamento los 
atributos de la persona humana”.

En definitiva, los países latinoamericanos incluyeron en su declaración 
regional, aprobada en abril de 1948, términos con claras connotaciones 

531		 “Todos los hombres nacen libres e iguales en dignidad y derechos y, dotados como 
están por naturaleza de razón y conciencia, deben conducirse fraternalmente los unos con 
los otros”.

532		 La Comisión Sexta de la Novena Conferencia Internacional Americana decidió, el 
17 de abril de 1948, que se estableciera un grupo de trabajo para redactar una “Declaración 
de los Derechos y Deberes del Hombre” para los países americanos. Dicha Comisión pro-
puso como uno de los textos a tomar en cuenta, el borrador del documento no vinculatorio 
aprobado en la segunda sesión de la Comisión de Derechos Humanos, en diciembre del año 
anterior (cfr. CB-310/CIN-41, en Ministerio de Relaciones Exteriores de Colombia, “Nove-
na Conferencia Internacional Americana, Actas y documentos”, vol. 5, Bogotá, Ministerio 
de Relaciones Exteriores de Colombia, 1953, pp. 474 y 475). Poco más adelante se reconoce 
que “[l]e pareció oportuno al grupo de trabajo hacer preceder el texto de [la Declaración 
de] derechos y deberes por un breve Preámbulo, en el cual estuvieran sintetizadas las creen-
cias de orden moral que legitiman el reconocimiento y la protección de los derechos de la 
persona humana y de sus consecuencias en el seno de la sociedad y del Estado. A ese efecto, 
utilizó, ligeramente modificado, el artículo 1 del proyecto de la ONU” (ibidem, p. 477).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



195UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

filosóficas como: “por naturaleza, derechos esenciales o atributos de la per-
sona humana”. Con ellos reconocían explícitamente unas referencias onto-
lógicas sobre las que apoyaban las exigencias éticas que llamaban derechos 
humanos.

Si esto es así, entonces aparece una contradicción entre lo que afirma-
ron los países latinoamericanos y la interpretación de los autores que entien-
den que la eliminación de “por naturaleza” significa el abandono voluntario 
de cualquier referencia metafísica en la DUDH. Porque si en primavera 
aquéllos aprobaron un texto con referencias directas a contenidos metafísi-
cos; si estaban tan orgullosos de su documento, tanto como para pretender 
sustituir el borrador de la última sesión de la Comisión de Derechos Hu-
manos antes de la adopción del documento definitivo —descrita por Hum-
phrey como “la amenaza de Bogotá”—; ¿cómo es posible que, sin brindar 
otras explicaciones más allá de las ya referidas, en otoño se hubieran adhe-
rido a un documento carente de las referencias que articulaban el texto que 
consideraban vital durante la primavera del mismo año?

Para ofrecer una explicación más coherente con la mentalidad de los 
redactores latinoamericanos, se ha de tomar en cuenta que si aprobaron la 
desaparición de “por naturaleza” en la DUDH en diciembre —a pesar de 
haberla incluido en su texto de abril—; ¿qué substituto encontraron en la 
fórmula de París, para reemplazar lo aprobado en Bogotá? ¿Qué palabras 
alternativas descubrieron durante los debates de la Tercera Comisión de no-
viembre de 1948, que les sirvieran de conexión entre los atributos esenciales 
de la naturaleza humana y los derechos humanos?

En conclusión, si bien es cierto que los redactores evitaron partir de una 
escuela filosófica específica de fundamentación de los derechos humanos, sí 
afirmaron ciertos principios sobre el modo de ser de la persona, y en ellos 
apoyaron su trabajo. Entonces, si hasta ahora se han descrito las fórmulas 
y palabras que no los convencieron para expresar realidad sobre la que in-
hiere la dignidad compartida entre todas las personas. ¿Qué palabras en-
contraron para sí afirmar un contenido filosófico inteligible y cognoscible, 
donde inhieren unos deberes propios de la dignidad?

IV. Palabras para mostrar una realidad subsistente: 
“intrínseca”, “nacen”, “dignidad”

Si se toma en cuenta lo dicho en los párrafos precedentes, entonces tanto 
Chang como los delegados latinoamericanos y, en general, el resto de redac-
tores, encontraron que determinadas palabras del Preámbulo como “inalie-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



196 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

nables”, “intrínseca” del Preámbulo,533 u otras del artículo 1 como “nacen”, 
“dignidad” y “dotados como están” del artículo 1,534 se refieren implícita-
mente a un ser subsistente por sí mismo, trascendente a los resultados de una 
razón inmanente.

Sólo si se reconoce un “ser-ahí”, que además “es-de-un-modo-finaliza-
do”, entonces se justifica la existencia y carácter deóntico de los derechos 
humanos. En otras palabras, hace falta tanto de la presencia extramental de 
alguien con dignidad, como la presencia de esa misma condición humana 
y dignidad en los otros individuos de la misma especie; además, una forma 
común de comprender y descubrir las exigencias de esa dignidad inherente. 
Sin estas características, entonces no existirían los derechos humanos, o no 
serían comprensibles entre todos los miembros de la especie, o no podría 
existir una expectativa razonable de que el otro se descubra obligado por 
ellos. En definitiva, sin esos datos ontológicos, la Declaración carecería de 
sentido e inteligibilidad.

Sólo así se reconocen en todos los hombres y mujeres, por el simple 
hecho de serlo, unas exigencias propias de su humanidad. Los derechos 
humanos son una de las muchas formas de señalar las exigencias sobre 
el comportamiento que se siguen de esa forma de ser. Sin estas palabras, el 
discurso y la invocación a estos derechos serían únicamente una estrategia 
retórica, una herramienta para el debate, una práctica social que se modifi-
ca conforme a la voluntad del más fuerte… y nada más.

1. “Intrínseca”: de la Ilustración a la segunda posguerra del siglo XX

A. Cassin y Malik introducen la idea

Entonces, ¿a qué se referían los delegados cuando introdujeron la pala-
bra “intrínseca”? O mejor dicho, ¿qué realidad quisieron nombrar al selec-
cionar ese término?

René Cassin, en su borrador de 1947, incluyó un proemio donde decía 
que “la ignorancia y el desprecio por los derechos humanos” había sido una 
de las causas de la guerra mundial; y que la fe en los derechos humanos, en 
la dignidad y en el valor de toda la persona humana constituían la condi-

533		 “Considerando que la libertad, la justicia y la paz en el mundo tienen por base el re-
conocimiento de la dignidad intrínseca y de los derechos iguales e inalienables de todos los 
miembros de la familia humana”.

534		 “Todos los seres humanos nacen libres e iguales en dignidad y derechos y, dotados como 
están de razón y conciencia, deben comportarse fraternalmente los unos con los otros”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



197UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

ción sine qua non de la paz mundial.535 En el otoño de 1948, la Comisión de 
Derechos Humanos, al terminar su tercera sesión, encargó a Charles Malik 
la elaboración de un Preámbulo para el documento, una vez que habían 
terminado de discutir el cuerpo normativo.

El libanés retomó el Proemio de Cassin, pero lo reformuló para centrar-
se más en afirmar el fundamento de los derechos y sólo después para señalar 
las consecuencias, positivas o negativas, de respetar o no esos derechos. De 
esta manera, presentó así el primer párrafo del Preámbulo: “Considerando 
que la libertad, la justicia y la paz en el mundo tienen por base el reconoci-
miento de la dignidad intrínseca y de los derechos iguales e inalienables de 
toda persona”.536

Durante el resto del proceso de redacción de la Declaración, este pá-
rrafo no provocó debates por su carga metafísica, o su estilo en la redac-
ción, más allá de una sugerencia de Roosevelt, para cambiar “toda persona” 
por “todos los miembros de la familia humana”.537 Joza Vilfan (Yugoslavia) 
aceptó esa nueva composición, y reconoció en ella la importancia de refe-
rirse al “respeto debido a todos los miembros de la familia humana y a sus 
derechos iguales e inalienables”.538 Así, en el Preámbulo se incorporó una 
estructura similar a la del artículo 1: la afirmación de una realidad, la natu-
raleza humana, y que de ella se sigue el deber y el derecho de toda persona a 
ser tratada con dignidad; sólo de este modo podría realizar sus fines propios.

B. Los ecos del término “inherente” en la modernidad

La filosofía política ilustrada aplica la palabra “intrínseca” a ciertos atri-
butos esenciales de una persona de la que surgen exigencias necesarias. Este 
“individuo” constituye una categoría abstracta, ya terminada y a-histórica; 
además, a diferencia de las culturas precedentes, describe las exigencias in-
herentes a este ser en lenguaje de “derechos”; es decir, la potestad moral de 
exigir algo a favor de quien lo posee. Así, el individuo —más bien una mó-
nada de autonomía— se manifiesta como “yo-sujeto-de-beneficios” frente a 
“alguien-más-portador-de-deberes”. Francisco Carpintero escribe:

¿Dónde radica la innovación propiamente moderna? La modernidad con-
templó a un “individuo” (no a un “hombre”) aislado, independiente. Ningún 

535		 Cfr. E/CN.4/21, Anexo D.
536		 E/CN.4/132.
537		 Cfr. E/CN.4/119.
538		 E/CN.4/SR.75, p. 12.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



198 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

individuo posee un poder para dictarle a otro lo que ha de hacer: este sujeto 
es pues “autónomo”. Nunca los tratadistas del “derecho natural” moderno 
aluden a la familia o a la profesión, por ejemplo. La sociedad política es consi-
derada como un agregado artificial de individuos creado por ellos “libremen-
te”, es decir, mediante un pacto. La sociedad deja, pues, de constituir el punto 
de partida de la consideración jurisprudencial y pasa a constituir el punto de 
llegada o meta final de tales individuos independientes.539

Esta idea se plasmó en documentos jurídico-políticos de finales del siglo 
XVIII, como la Declaración de Derechos del Hombre y del Ciudadano540 
o la Declaración de Independencia de Estados Unidos.541 Con el paso del 
tiempo, este modelo de comprensión de los derechos naturales se había ge-
neralizado. Tanto que, como se explicó antes, cuando la UNESCO elaboró 
el cuestionario sobre derechos humanos para enviar a filósofos e intelec-
tuales de todo el mundo, utilizó sus ideas como paradigma para describir 
los derechos humanos.542 Cassin, por ejemplo, al explicar el sentido que 
pretendía asignar a la fórmula del primer numeral de la DUDH, utilizó un 
tono que recuerda al de la filosofía política del iusnaturalismo racionalista. 
En efecto, el artículo 1:

539		 Carpintero Benítez, Francisco, “‘Persona’, ‘derecho natural’...”, cit., p. 50. Por su par-
te, Arthur Kaufmann afirma: “Los juristas racionalistas de la época de la Ilustración estaban 
convencidos de que, a partir de unas proposiciones supremas a priori (por ejemplo, pacta sunt 
servanda) podían derivar todos los demás preceptos, sin tener en cuenta la realidad empírica, 
las circunstancias locales y temporales, porque así creían poder asegurar la validez universal 
del derecho natural para todas la épocas y para todos los hombres” (Kaufmann, Arthur, 
“¿Qué es y cómo ‘hacer justicia’?”, cit., p. 19).

540		 Un estudio clásico sobre este documento se encuentra en Jellinek, Georg, La Declaración 
de los Derechos del Hombre y del Ciudadano, trad. de Adolfo Posada, México, UNAM, 2003. En 
esa edición se incluye una réplica al trabajo de Jellinek de Emile Boutmy: cfr. Boutmy, Emi-
le, “La Declaración de Derechos del Hombre y del Ciudadano y M. Jellinek”, en Jellinek, 
Georg, op. cit., pp. 143-172.

541		 La profesora Aparisi destaca que para este documento, los derechos naturales fueron 
dados por Dios al hombre y deben considerarse como inmutables e indiscutibles frente a la 
esfera política, que es a partir de la cual, surge el derecho por la vía contractual. Esos dere-
chos naturales servían como reivindicación contra los abusos del poder político, de modo que 
restauraban un régimen de justicia violado. Además, los utilizaban como justificación de sus 
pretensiones, asumiendo que ese individuo constituía el punto de partida científico, a seme-
janza de los principios matemáticos, por los que se establecía una verdad axiomática desde 
la cual podían deducirse sistemas de derecho (cfr. Aparisi Millares, Ángela, “Los derechos 
humanos en la Declaración de Independencia Americana de 1776”, en Ballesteros, Jesús 
(ed.), Derechos humanos, cit., pp. 229-233; también en Aparisi Millares, Ángela, La revolución 
norteamericana..., cit., pp. 375-410).

542		 Cfr. UNESCO/PHS/3 (rev), Anexo I, p. 1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



199UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

alude a los tres temas primordiales: libertad, igualdad y fraternidad, pues du-
rante la guerra se olvidaron estos principios fundamentales. El texto intenta 
comunicar la idea de que el hombre más humilde de cualquier raza, posee 
una chispa particular que lo distingue de los animales; y al mismo tiempo, lo 
obliga a una mayor grandeza y deberes mayores que a cualquier otro ser de 
la tierra.543

Más adelante, dejaría claro que “al igual que la Declaración de 1789, 
[la Declaración de 1948] se fundamentó en los grandes principios de liber-
tad, igualdad y fraternidad”.544 También, a lo largo de los debates, se en-
cuentran referencias explícitas a los documentos del siglo XVIII, los cuales 
se mencionaban cuando los delegados requerían un argumento de autori-
dad, o una historia de éxito, que facilitara un consenso sobre el modo de 
describir las exigencias de la dignidad propia de los seres humanos.

Chang, por ejemplo, era de la opinión de que “la idea de los derechos 
humanos nació en Europa occidental a partir del siglo XVIII”.545 En al-
gún momento, la delegación egipcia propuso definir los derechos humanos 
como “atributos intrínsecos” a la persona humana, de la misma manera 
en que lo hacía la Declaración francesa de 1789.546 Ésta también sirvió de 
ejemplo para describir cuál sería el rol que se esperaba de la DUDH; así, 
por ejemplo, Eleanor Roosevelt afirmó ante el pleno de la Asamblea Gene-
ral, en diciembre de 1948, que: “Esta DUDH, se ha de convertir en la Carta 
Magna internacional para los hombres, de cualquier lugar. Esperamos que 
su proclamación por la Asamblea General sea un evento comparable a la 
Declaración de Derechos del Hombre del Pueblo Francés de 1789, o a 
la adopción del Bill of  Rights de los Estados Unidos”.547

Pero, a pesar de estas referencias, la DUDH no es, sin más, una copia 
calcada de los documentos del iusnaturalismo racionalista y de la filosofía 
moderna. El “ser-persona” de la DUDH, no parte de considerar al ser hu-

543		 E/CN.4/SR.8, p. 2. El texto al que se refiere se encuentra en E/CN.4/AC.1/W.2/
Rev.2.

544		 A/C.3/SR.180, 9 de diciembre de 1948, p. 865.
545		 A/C.3/SR.127, 9 de noviembre de 1948, p. 397.
546		 Cfr. A/C.3/264.
547		 AG/PV.180, 9 de diciembre de 1948, p. 862. También pueden verse referencias a estos 

documentos, en las sesiones de la Tercera Comisión, por los delegados de Ecuador, Jorge 
Carrera-Andrade, y de Paquistán, Shaista Suhrawardy Ikramullah, en A/C.3/SR.90, 1 de 
octubre de 1948, p. 37. Además, en la sesión plenaria de la Asamblea General que aprobaría 
la DUDH, se encuentran las opiniones del chileno Hernán Santa Cruz (AG/PV.180, 9 de 
diciembre de 1948, p. 863), y del delegado polaco Juliusz Katz-Suchy (AG/PV.182, 10 
de diciembre de 1948, p. 904).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



200 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

mano como una mónada de libertad, una partícula de juridicidad o un áto-
mo de voluntad, que reclama la no intervención de otros.548 Para describir al 
sujeto humano al que le corresponden derechos intrínsecos, los redactores 
de la Declaración deliberadamente prefirieron usar la palabra “persona” en 
lugar de “individuo”. El término “persona” también se ajustaba más para 
referirse al ser humano, en su relación con otros. Eligieron “comunidad” 
para referirse a cada humano en relación con otros. Establecieron, en el 
mismo nivel, los derechos y los deberes; equipararon los derechos civiles 
clásicos con los derechos sociales. Para los delegados, y para algunos de los 
filósofos del informe de la UNESCO, el esquema “derechos-míos” enfrenta-
dos a “deberes-tuyos” no expresaba auténticamente las exigencias de la dig-
nidad humana. Ésta no sólo era la cualidad de un individuo del que emana 
su libertad y se opone al resto: en definitiva, no se contemplaba al sujeto de 
los derechos humanos como un átomo de voluntad, ni como una autonomía 
sin límites o sinsentido.

En febrero de 1947, Valentín Tepliakov, delegado soviético, llamó la 
atención sobre las amenazas de un individualismo exagerado, las cuales se-
rían evitadas si se reconocía la supremacía de la colectividad. Malik respon-
dió que ese riesgo se eliminaría si se escogía la palabra “persona” en lugar 
de “individuo”:

Estoy de acuerdo con mi amigo belga. Aquí debemos usar la palabra “per-
sona” en lugar de “individuo”, para referirse al ser humano, en su real y 
concreta existencia dentro una comunidad, la que le exige comportamientos 
y lealtades. La persona es intrínsecamente anterior a cualquier grupo al que 
pueda pertenecer, y no me refiero a una anterioridad temporal. Nunca han 
existido Robinson Crusoes. Por lo anterior me refiero a que es persona en sí mis-
ma, y al mismo tiempo, puedo afirmar que necesariamente pertenece a varios 
grupos sociales. Ahora bien, forma parte de cualquiera de estas comunidades, 
primeramente como alguien que existe en sí misma.549

548		 “Efectivamente, en la jurisprudencia y en la teoría política de corte romanista el crite-
rio último de justicia es la necesidad social, el amor —así se expresa Tomás de Aquino— que 
mantiene unidos a los hombres. En la filosofía práctica moderna, el único criterio es el indivi-
duo, y como éste es sólo un átomo de voluntad, el hombre se disuelve en la indeterminación 
de su arbitrio. De ahí la idea (aberrante en derecho, pero triunfadora históricamente hasta 
hoy) de una ‘libertad en general’ que originariamente y antes de cualquier institución corres-
pondería a todo hombre. El individuo portador de esta libertad es la ‘persona’ moderna, la 
juristische Person de Kant, y el ordenamiento jurídico fue concebido a modo de una cascada 
sucesiva de pactos celebrados por las personas ‘libres’” (Carpintero Benítez, Francisco, “‘Per-
sona’, ‘derecho natural’...”, cit., p. 59).

549		 Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights..., cit., p. 29.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



201UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Para el diplomático libanés, reconocer la vocación social de la persona 
no obviaba su carácter incomunicable,550 que se manifiesta tanto en su ca-
pacidad de tomar postura,551 como en el hecho de existir siempre en refe-
rencia a la comunidad:

Hemos de defender al hombre en contra de cualquier tiranía, en contra de la 
tiranía del Estado, en contra de la tiranía de los sistemas. Esto es así, porque el 
hombre le debe lealtad y tiene responsabilidad frente a comunidades distintas 
a las del Estado. Le debe fidelidad a su familia, a su religión, a su profesión; le 
debe adhesión a la ciencia y a la verdad. Junto a estos compromisos, también 
está obligado a cumplir su responsabilidad hacia el Estado. Y, en mi opinión, 
la lucha por la dignidad, hoy consiste primariamente en afirmar el derecho a 
cumplir sus compromisos con estas instituciones intermedias, las que existen 
entre el individuo y el Estado; y en defenderla contra de las abrumadoras exi-
gencias por parte del Estado.552

Poco más adelante insistió en que, para responder libremente ante sus 
compromisos sociales, se debía reconocer la dignidad de la persona. En este 
contexto, para Malik era necesario superar una metodología dialéctica, que 
sólo argumenta desde disyuntivas irreconciliables, como podrían serlo el 
individualismo enfrentado al colectivismo:

550		 Hervada explica que con el término incomunicable se señala que la persona no es una 
“simple pieza de un engranaje —parte de un ecosistema— sin un valor propio individual 
fuera del orden y de la utilidad del sistema del universo. Al no poseer su propio ser, tampoco 
lo dominan y están enteramente regidos y dominados por las leyes naturales que le son pro-
pias […] Junto a la incomunicabilidad ontológica de la que acabamos de hablar, la persona 
se presenta como un ser-en-relación o ser social. Hay en la persona una entitativa apertura 
al mundo circundante y, de modo particular, a las demás personas” (Hervada Xiberta, Javier, 
Lecciones propedéuticas de filosofía del derecho, Pamplona, Eunsa, 1992, pp. 443 y 444).

551		 Escribe el profesor Carpintero: “La noción de persona tuvo un origen teológico […] 
Para esto, [los teólogos] explicaron que Dios es uno, pero que son tres Personas distintas. 
La persona fue definida con base en dos rasgos: La individualidad, y la incomunicabilidad. 
Muchos teólogos le añadieron un tercero: El de la dignidad”. Ahí mismo, en la nota al pie 4, 
aclara: “La explicación era la siguiente: La categoría filosófica más noble, en la filosofía es-
colástica, es la de sustancia, que designa lo que es por sí, y no en otro; así, un hombre es una 
sustancia, porque es por sí, mientras que los hechos de ser alto, calvo o abogado son simples 
accidentes, que solamente pueden existir adheridos a una sustancia. Luego un ser humano 
ha de ser definido sobre la noción de sustancia; pero esta explicación no es suficiente, porque 
las sustancias son comunicables, y vemos cómo la sustancia racional se extiende a todos los 
seres humanos; luego la sustancia había de ser completada con las notas de individualidad 
e incomunicabilidad; de este modo, una sustancia racional individualizada e incomunicable 
constituía una persona” (Carpintero Benítez, Francisco, “Facultas, proprietas, dominium: Tres 
antropologías en la base de la justicia”, Persona y Derecho, núm. 52, 2005, p. 148).

552		 Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights..., cit., p. 26.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



202 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

Es infinitamente ingenuo, analizar una situación y, para hacerlo, colocarla 
ante su absoluta antítesis; después, entusiasmarse con una aparente reconci-
liación entre ambos al creer que se diluye el vacío generado por la antinomia. 
Digo que siempre es ingenuo creer que uno puede colocarse a sí mismo en el 
centro, para desde ahí, contemplar los dos extremos, y después, creer que ha 
logrado superar dos antítesis irreconciliables […] Simplemente quiero decir 
que la persona humana —y nunca uso la palabra “individuo”, de hecho in-
sisto que no existen Robinson Crusoes— sólo existe completamente inmersa en 
relaciones sociales, con responsabilidades ante ellos, desde que es concebido 
y durante todas las etapas de su vida. Es una sustancia en sí misma, pero car-
gada de responsabilidades sociales; sin embargo, al mismo tiempo, debe ser 
capaz de oponerse a toda presión social que pretenda absorberlo”.553

2. Cualquier miembro de la especie humana: “nacen”

Chang y el libanés Karim Azkoul, durante la sesión de otoño de 1948 
de la Tercera Comisión de la Asamblea General, propusieron sustituir las 
palabras “nacen” y “por naturaleza”, del artículo 1, por un término más 
sintético como “son”.554 Con ello pretendían describir con más claridad la 
sustancia, real y trascendente, en la que inhieren los derechos referidos en 
toda la Declaración. A Azkoul le preocupaba que la primera pudiera in-
terpretarse de modo que al nacer, las personas, por algún motivo legal o 
cultural “pudieran perder esa igualdad”.555 Chang, por su parte, era de la 
opinión de que si sólo aparecía la palabra “son”, se mostraría con mayor 
claridad el carácter inherente y universal de los derechos humanos.556 Esta 
conclusión se oponía a la pretensión de Alexei Pavlov, quien sostuvo que en 
la práctica, los hombres nacían desiguales y sólo se equilibraban cuando 
una ley lo estableciera así:

la equidad de derechos ante la ley, no la determinaba el nacimiento, sino la 
estructura social del Estado que promulga leyes equitativas. Me pregunto si 
la Declaración es el lugar apropiado para determinar el origen de los dere-
chos humanos. […] Sin embargo, conviene recordar que, para los propósitos 
de la Declaración, el hombre debe considerarse como miembro de la socie-
dad […] ese estatus es el que determina sus derechos y deberes.557

553		 Ibidem, pp. 36 y 37.
554		 Cfr. A/C.3/235 y A/C.3/226.
555		 A/C.3/SR.96, 7 de octubre de 1948, p. 97.
556		 Cfr. A/C.3/SR.98, 9 de octubre de 1948, p. 114.
557		 Ibidem, p. 110.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



203UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Eduardo Anz Matienzo (Bolivia) contestó a Pavlov:

Quisiera responder las afirmaciones del representante de la URSS respecto 
a que los derechos humanos no son inherentes al hombre, sino que derivan 
de la estructura social del país en el que vive. Los países democráticos de 
Occidente no pueden aceptar ese punto de vista. Me gustaría apoyar el texto 
aprobado por el Comité que dice “Todos los seres humanos nacen libres e 
iguales”. Los hombres nacen libres e iguales ante la ley y ante Dios. Y la con-
ciencia de su libertad e igualdad, es un factor determinante para construir la 
estructura social.558

Por su parte, Eduardo Plaza (Venezuela) también pensaba que se debía 
eliminar “nacen” y dejar sólo “son”, para evitar dar la impresión de que 
los derechos humanos comienzan una vez que la persona físicamente sale 
del vientre de su madre.559 Pedro de Alba (México) opinaba que era mejor 
eliminar la palabra “nacen”, pues: “el derecho de los seres humanos a la 
libertad y a la igualdad comienza desde su concepción y continúa tras su 
nacimiento. Si se utiliza la palabra “nacen”, debe tomarse en cuenta en un 
sentido más amplio al del nacimiento físico”.560 Aun así, Chang prefería 
incluir una afirmación fuerte, sencilla y sin calificativos, sobre el carácter 
inherente de los derechos humanos. Por lo que:

si se borra la palabra “nacen”, no se plantearía el problema sobre si los dere-
chos humanos comienzan con el nacimiento [en respuesta a Pavlov] o con la 
concepción [en respuesta a De Alba]. Sin embargo, si la mayoría de la Co-
misión prefiere mantener la palabra nacen, sugiero en una votación diferente, 
agregar “y permanecen” [tal y como afirmaba la Declaración francesa de 
1789].561

Como puede verse, los delegados estaban de acuerdo en utilizar una 
fórmula que expresara la inherencia de los derechos en un ser substancial 
trascendente. Todos ellos compartían la convicción de que al ser propio de 
los humanos, le son intrínsecos unas exigencias éticas y jurídicas. Sólo de-
batían sobre el modo más preciso, y claro, de referirse a ellas. Ya se explicó 
que decidieron no utilizar, ni la fórmula “por naturaleza”, ni una referencia 
a Dios; pero con el término “nacen”, describía el carácter compartido de 
los miembros de la especie humana; es decir a un ente substancial y tras-

558		 Ibidem, p. 113.
559		 Cfr. ibidem, p. 111.
560		 A/C.3/SR.99, 11 de octubre de 1948, p. 121.
561		 Ibidem, p. 124.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



204 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

cendente de la persona como ser humano y, al mismo tiempo, se anclaba y 
reconocía el origen de los derechos humanos en esa forma de ser.

La palabra “nacen” permaneció por 20 votos contra 12, y 5 abstencio-
nes. La adición de “y permanece” fue rechazada —por 23 votos frente a 14, 
con 4 abstenciones— argumentando que la fórmula “Todos los seres huma-
nos nacen…”, expresaba adecuadamente el carácter universal e intrínseco 
de los derechos humanos. Morsink, en su interpretación del proceso de re-
dacción de la DUDH, concluye que para la mayoría de los redactores, los 
derechos humanos “nacen” cuando el “nuevo ser humano ha nacido como 
un miembro de la familia humana”.562

Como se ha podido advertir, en todas estas discusiones prevalecía la 
intención de afirmar, lo más claramente posible, la existencia de un ser hu-
mano real, portador de derechos inherentes a su condición. Por lo tanto, el 
término “nacen” se utiliza en la Declaración para señalar la existencia de 
alguien que, en cuanto se incorpora, o en cuanto pertenece a la humanidad, 
le son intrínsecos unos derechos. “Nacen” fue una palabra con la que seña-
laban una forma de ser, que justifica la existencia de los derechos humanos. 
En definitiva, se trataba de subrayar que cuando alguien existe como perso-
na humana, ya lo hace con dignidad y derechos, porque le son intrínsecos 
a su forma de ser.

3. No sólo “algo” sino “alguien” con valor incondicional por sí mismo: “dignidad”

A. La incorporación del término. Una novedad del siglo XX

Los documentos ilustrados, cuando explican de dónde surgen los dere-
chos humanos, o cuál es el motivo para conocerlos y respetarlos, hacen refe-
rencia a la dignidad como un valor intrínseco de la persona. Apuntan a una 
naturaleza y a su creador. En cambio, la DUDH incorpora este concepto 
como uno de los fundamentos de sus afirmaciones.563 En efecto:

La idea de dignidad no fue utilizada en ningún momento por el movimiento 
de constitucionalización de los derechos, ni en 1776 en Virginia, ni en 1789 
en Francia […] Y a pesar de que ciertamente Kant se refirió ocasionalmente 
a la dignidad, ninguno de sus discípulos en política la utilizaron de alguna 
manera […] La dignidad humana individual fue introducida en la historia 

562		 Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit., p. 292.
563		 Cfr. Hughes, Glenn, “The Concept of  Dignity in the Universal Declaration of  Human 

Rights”, Journal of  Religious Ethics, vol. 39, núm. 1, 2011, pp. 2 y 3.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



205UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

constitucional en un lugar inesperado y de forma sorpresiva: en la Constitu-
ción de Irlanda de 1937.564

Moyn demuestra que, históricamente, hasta que Pío XII y Jacques Ma-
ritain popularizaron el uso de la palabra dignidad como fundamento de 
los derechos humanos entre los pensadores católicos, no era utilizada en los 
documentos jurídicos o políticos.565 De hecho, la incorporación de la pala-
bra “dignidad” en el Preámbulo de la Carta de Naciones Unidas —primer 
documento internacional donde es empleada como principio fundante— se 
debe a una corrección de estilo que la estadounidense Virginia Gildersleeve 
añadió a la propuesta del delegado sudafricano Jan Smuts.

En efecto, la propuesta de Smuts decía que uno de los fines de la orga-
nización sería: “restablecer la fe en los Derechos Humanos, en la santidad 
y el valor fundamental de la persona humana, en los iguales derechos del 
hombre y la mujer, de las naciones grandes o pequeñas, y para promover 
el progreso social y los mejores niveles de vida en una mayor libertad”.566 
Gildersleeve propuso una nueva redacción, y fue ella quien introdujo la pa-
labra: “a reafirmar la fe en los derechos fundamentales del hombre, en la 
dignidad y el valor de la persona humana”. En los registros de los debates, 
no se encuentra una explicación para dicha sustitución; únicamente se reco-
noce el deseo de lograr una redacción más sintética y clara.

Beitz concluye que es imposible, a partir de los diarios de debates de la 
redacción de la Carta, inferir algún motivo para justificar la elección del tér-
mino “dignidad”, y poder mostrar algún alcance filosófico. En efecto, nin-
guno de los delegados ofreció explicación alguna sobre esta modificación.567 
En cambio, para Moyn, es evidente que la estadounidense Gildersleeve no 

564		 Moyn, Samuel, Christian Human Rights, Philadelphia, University of  Pennsylvania Press, 
2015, pp. 26 y 27.

565		 Beitz sugiere que, dejando de lado la filosofía católica de las décadas de los años treinta 
y cuarenta, los redactores de la Declaración carecían de otras fuentes de las cuales nutrir 
de contenido su apelación a la dignidad. Su “esfuerzo por dotar de contenido a la idea de 
dignidad humana en el discurso de los derechos humanos, debieron haberla buscado [o 
construido] en otro lugar” (Beitz, Charles R., “Human Dignity in the Theory of  Human 
Rights: Nothing But a Phrase?”, Philosophy & Public Affairs, vol. 41, núm. 3, 2013, p. 270). Por 
su parte, Carozza reconoce que, a pesar de la multiplicidad de fuentes conceptuales en el uso 
del concepto dignidad, al menos se concluye un núcleo común normativo —existe un valor 
absoluto en la persona— y una consecuencia deóntica básica —deber de respetarla— (cfr. 
Carozza, Paolo, “Human Dignity in Constitutional Adjudication”, cit., pp. 459-472).

566		 Cfr. Russell, Ruth y Muther, Jeannette, A History of  the United Nations Charter: the Role of  
the United States, 1940-1945, Washington, Brookings Institution, 1958, pp. 911-915; Beitz, 
Charles R., “Human Dignity in the Theory of  Human Rights...”, cit., pp. 265-267.

567		 Cfr. Beitz, Charles R., “Human Dignity in the Theory of  Human Rights...”, cit., p. 266.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



206 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

habría encontrado fuera del ámbito católico de su país tal apelación al tér-
mino “dignidad”, entendido como fundamento de los derechos humanos, e 
incluso como un fin de la misma organización política. Sin el movimiento 
católico, concluye Moyn, articulado en torno a estas palabras, Gildersleeve 
no habría podido dar ese paso.568

En este contexto, a pesar de que los redactores de la Declaración evita-
ron adscribir su documento a una sola tradición filosófica o religiosa sobre 
el ser humano, buscaron modos de indicar por qué de él surgen exigencias 
ineludibles, como son los derechos humanos. Les interesaba justificar por 
qué a los Estados no les está permitido tratar a la persona de cualquier 
modo; o por qué las disposiciones jurídicas internas de cada país deberían 
respetar ciertos estándares. La segunda guerra recién terminada era para 
ellos un ejemplo de lo que podría suceder si esos derechos se consideraban 
como algo accesorio, o intercambiable, por soluciones utilitaristas.569

B. La adición del término a la Declaración

Seguir el modelo de fundamentación que adoptó, por ejemplo, la De-
claración de Independencia estadounidense, habría sido complicado. Por 
una parte, es un texto que se apoya en la idea de Dios; y, por la otra, es un 
documento típicamente occidental, mientras que la DUDH tenía preten-
siones de universalidad. Por su parte, la fundamentación que ofrece la De-
claración de Derechos del Hombre y del Ciudadano de 1789, tenía la 
desventaja de centrarse demasiado en el individuo, y no era muy explícita 
en señalar si ese átomo de autonomía tendría un valor incondicional por su 
modo de ser, y no sólo en cuanto miembro de una comunidad política.

Como el documento no podía fundar los derechos humanos en una 
teoría filosófica concreta, ni en una referencia a Dios o a un ser superior, 
los redactores del documento de 1948 utilizaron la palabra “dignidad” para 
referirse al valor incondicional y absoluto que fundamenta unos derechos 
intrínsecos.570 Es decir, encontraron en esta palabra, no sólo el término que 

568		 Cfr. Moyn, Samuel, Christian Human Rights, cit., pp. 55 y 56.
569		 Morsink hace un recuento de los derechos que se configuraron, entre otras cosas, 

como respuesta a los crímenes cometidos durante este conflicto, como el derecho a la seguri-
dad personal, las leyes injustas, el debido proceso, la democracia, libertad de opinión, el de-
recho de los padres a la educación de los hijos, etcétera (cfr. Morsink, Johannes, The Universal 
Declaration of  Human Rights..., cit., pp. 36-91).

570		 “La dignidad humana es un verdadero principio ético-jurídico, en cuanto que viene a 
plasmar una realidad esencial, el igual valor que todo ser humano tiene en sí mismo, lo cual 
le hace merecedor de un respeto incondicionado. Se distingue así de los principios técni-
co-jurídicos, que se apoyan en razones de oportunidad, utilidad o conveniencia. Se trata 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



207UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

describía un modo común de existir como humano, sino también una exi-
gencia moral fundamental que nace del valor de la persona en sí misma.

Así, por ejemplo, aún antes de que Humphrey presentara el primer bo-
rrador del documento, Chang, a finales de enero de 1947, comentó:

El catálogo de derechos debe incluir un Preámbulo que proponga las convic-
ciones fundamentales sobre el que se sostiene. En nuestro tiempo, es necesa-
rio afirmar y clarificar la diferencia que existe entre el hombre y los animales. 
Se ha de fijar un estándar que declare la eminencia del concepto de dignidad 
de la persona y enfatice el respeto por el hombre.571

Al día siguiente, Malik sugirió que la Declaración debía describir dere-
chos que pertenecen a la esencia del hombre, que no son accidentales, exi-
gencias que surgen de su naturaleza. Esa tarea implicaría, tal y como había 
dicho Chang, reconocer la valía incondicional de lo humano.572

El borrador de Humphrey se refería a la palabra “dignidad” de dos 
modos distintos: primero, como característica intrínseca del ser humano, 
una señal de su valor absoluto;573 y segundo, como un logro que se alcanza, 
o al que se llega, cuando los derechos humanos son respetados.574 Estos dos 
sentidos se mantuvieron a lo largo de todo el proceso de redacción, y así se 
incorporaron a la versión final.

Por su parte, el borrador de Cassin utilizó ambos sentidos de “digni-
dad” en su Preámbulo, agregando al artículo 1 el término como referencia 
a una cualidad inherente. Más adelante, cuando Malik presentó su proyecto 
de Preámbulo, incluyó la referencia a la dignidad intrínseca en el primer 
párrafo. Dicha sugerencia fue aprobada sin objeción respecto al uso y signi-
ficado del término “dignidad”.

Después, durante la sesión de otoño de 1948 de la Tercera Comisión de 
la Asamblea General, se agregó la palabra “dignidad” para referirse a un 

de la ‘idea de Derecho’, a la que se refería Karl Larenz. O, como señala D’Agostino, ‘es un 
hecho que en nuestro tiempo actúa una conciencia colectiva que percibe que la subjetividad 
humana no puede ser cosificada, porque ser sujetos lleva consigo una identidad que no admite 
equivalentes funcionales’” (Aparisi Millares, Ángela, “En torno al principio de la dignidad huma-
na. A propósito de la investigación con células troncales embrionarias”, Cuadernos de Bioética, 
vol. XXIV, 2013/2o., p. 262).

571		 E/CN.4/SR.7, p. 4.
572		 Cfr. Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights..., cit., pp. 23 y 24.
573		 Artículo 8: “La esclavitud y el trabajo obligatorio son contrarios a la dignidad del 

hombre”.
574		 Principios por incorporar en el Preámbulo: “2o. Que la libertad o dignidad humanas 

no pueden existir a menos que se acabe con las guerras o la amenaza de las mismas”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



208 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

estándar por alcanzar, es decir, al umbral que debía cubrir la remuneración 
por el trabajo, para considerarse ajustada a los derechos humanos.

En los debates de lo que ahora es el artículo 23, algunos afirmaban 
que el carácter justo del salario dependía del trabajo realizado, y que no 
habría que añadir otro tipo de valoración.575 Otros entendían que debía es-
tablecerse un mínimo calculado, no sólo para conseguir la sobrevivencia del 
trabajador individualmente considerado, sino tomando en cuenta las nece-
sidades de su familia.576 Para precisar esta exigencia de un salario auténtica-
mente remunerador, el delegado Kaminsky (Bielorrusia) propuso un texto 
que decía: “Toda persona que trabaja tiene derecho a una remuneración 
equitativa y satisfactoria, que le asegure, así como a su familia, una existen-
cia conforme a la dignidad humana”.577 Al final, ésta fue la fórmula que se 
incorporó al artículo definitivo. Una vez más, el sentido en que se utilizó la 
palabra “dignidad” no generó disensos.

Como se ha puntualizado, con este término, los redactores querían se-
ñalar el valor incondicional y absoluto propio de la persona, para que ésta 
no fuera considerada sólo una individualización cuantitativa de la especie. 
Aunque describía una cualidad de la misma naturaleza humana, común a 
todos, señalaba también que cada humano no existe como lo hace el resto 
de las cosas que hay en el planeta, sino que es persona, con un valor inhe-
rente y radical. Además, esa dignidad también podría considerarse como 
un estándar por alcanzar en la eficacia práctica de los derechos humanos. 
De este modo, atentar contra tal dignidad, o no lograr los estándares que 
ella exige, significaría violentar mucho más que una categoría conceptual, 
como pueden ser los derechos humanos, sino dañar también el valor mismo 
de una persona.

La apelación a la dignidad, por lo tanto, no implicaba para los redac-
tores una toma de postura específica a favor de una tradición filosófica o 
religiosa, ni comprometía su valor universal. No les pareció un término muy 
individualista o demasiado occidental. Para ellos, el hecho y el modo de 
conocer la naturaleza humana implicaba descubrir, al mismo tiempo, su ca-
rácter digno; y este dato podía ser comúnmente conocido por todos los seres 
humanos. Ello permitía utilizarlo como concepto fundante.578

575		 Cfr. A/C.3/SR.156, 25 de noviembre de 1948, pp. 679 y 680.
576		 Cfr. ibidem, pp. 676, 678; cfr. A/C.3/SR.157, 25 de noviembre de 1948, p. 682.
577		 A/C.3/366 y A/C.3/400/Rev.1/Art.21, p. 130.
578		 Hughes argumenta que el núcleo de los redactores comprendía la dignidad desde dos 

fuentes. Por una parte, la tradición cristiana que fundamenta el valor absoluto de la persona 
en sí misma, por su relación con Dios, incorporada a Cristo y llamada a una relación del 
hijo con Él. Por la otra, la dignidad como el valor de la persona que es capaz de libertad y de 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



209UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Sólo en una ocasión, un delegado dudó la pertinencia del término “dig-
nidad” en el texto. El representante de Sudáfrica, Te Water, propuso, dos 
meses antes de la aprobación del texto, que se eliminara la palabra del ar-
tículo 1. En su opinión, no existía una dignidad común, de modo que era 
imposible asignarle el carácter de estándar universal.579 Malik —quien com-
partía la sorpresa del resto de delegados—580 casi inmediatamente aclaró 
que “la palabra ‘dignidad’ había sido incorporada a la Carta de Naciones 
Unidas a sugerencia del mariscal Jan Smuts”,581 representante de Sudáfrica 
en la Conferencia de San Francisco de 1945.

Al día siguiente, Te Water matizó sus palabras: la Declaración debía in-
cluir conceptos más concretos, como son los derechos, y no utilizar términos 
que, por su profundidad y amplitud, obscurecerían el sentido del documen-
to: “Si los derechos humanos fundamentales se respetan, la dignidad de la 
persona individual se reconocería automáticamente”.582 Eleanor Roosevelt, 
en la primera oportunidad que tuvo, dijo que “dignidad” se había elegido 
tras un intenso debate en la Comisión de Derechos Humanos, y se había 
“decidido incluirla con la intención de enfatizar el valor intrínseco de todo 
ser humano”.583

Como puede verse, el recurso a la expresión “dignidad”, y su cualidad 
de ser intrínseca para toda persona: “es suficiente para sugerir que se ha 
encontrado un término que señala el carácter universal de la naturaleza 
humana; y también que gracias a ello, se afirma fundamentalmente una 
realidad trascendental de la que participan todas las personas”.584

razonamiento. Aun así, el recurso a la palabra no pretendía imponer la carga filosófica que 
conlleva la comprensión judeocristiana u occidental. Simplemente les servía para expresar 
el valor absoluto intrínseco de toda persona, gracias al cual se puede decir que goza de los 
derechos humanos (cfr. Hughes, Glenn, op. cit., pp. 5-8).

579		 Cfr. A/C.3/SR.95, 6 de octubre de 1948, pp. 91 y 92.
580		 Cfr. Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 218.
581		 Cfr. A/C.3/SR.95, 6 de octubre de 1948, p. 92.
582		 Cfr. A/C.3/SR.96, 7 de octubre de 1948, p. 96.
583		 Cfr. A/C.3/SR.98, 9 de octubre de 1948, p. 110. En la formulación del resto del 

catálogo de derechos, la inherencia de los derechos humanos en el ser digno de la persona, 
constituye el punto de partida que justifica esos derechos; por ejemplo, el derecho a la no 
discriminación por ningún motivo (artículo 2), el derecho a la personalidad jurídica y la pro-
hibición implícita de los apátridas (artículo 6), o como el tipo de vida que le corresponde al 
ser humano: las condiciones sociales, económicas y culturales de vida (artículo 22), etcétera.

584		 Hughes, Glenn, op. cit., p. 1. En otras palabras, la dignidad señala su carácter no dis-
ponible ante quien detenta el poder; y por lo tanto, ofrece un criterio no arbitrario de los 
derechos humanos como exigencia racional. Fernández Ruiz-Gálvez apunta: “Quien tiene el 
dominio, quien tiene el poder fáctico establece los mandatos y los dirige a los inferiores polí-
ticos que están obligados a obedecer esos mandatos sencillamente porque quien los formula 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



210 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

V. El componente gnoseológico de la Declaración: 
“razón y conciencia”

Como explicó, el artículo 1 de la DUDH no parte de un vacío metafísico. O 
mejor dicho, afirma la existencia de cada ser humano como un subsistente 
trascendente de valor absoluto. Pero también se refería a un modo de percibir 
y darse cuenta de aquello. Las páginas siguientes mostrarán esta manera de 
“conocer” los derechos humanos de forma “universal” y compartida.

1. La razón como elemento ontológico

Cuando el Comité Redactor recibió el Esquema Documentado de 
Humphrey en su primera sesión, decidió constituir un grupo de trabajo 
para sintetizar y ordenar el borrador presentado por la Secretaría.585 Dicho 
grupo de trabajo —compuesto por Roosevelt, Malik, Cassin y Wilson—, 
tras dos sesiones, decidió que, para dar unidad al texto, fuera el francés 
quien realizara la tarea de redacción. Mientras tanto, el resto revisaría el 
documento de Humphrey a la luz de la propuesta de tratado internacional 
de Wilson, para determinar así cuál de los artículos contenidos en aquél, 
podrían ser colocados en éste.586

El borrador del francés afirmaba, como se dijo, en el primer párrafo de 
su Preámbulo, que “la ignorancia y el desprecio de los derechos humanos” 
eran una de las causas de las injusticias que aquejan a la humanidad y de 
las masacres perpetradas en las dos guerras mundiales.587 Por ese motivo, 
continuaba el texto, se buscaba determinar —en la versión original se decía 
define, en inglés, y définir, en francés— cuáles eran esos derechos. De esta 
manera, éstos podrían estar “presentes en el entendimiento de todos los 
hombres, y sin cesar le recuerden sus derechos y obligaciones”.588 Por su 
parte, el artículo 1 propuesto decía: “Todos los hombres, siendo miembros 
de una sola familia, son libres, poseen igual dignidad y derechos, y deben 
comportarse unos con otros como hermanos”.589

es más fuerte, tiene el poder efectivo. De este modo, el derecho pierde su significado propio 
y queda diluido en la realidad del poder” (Fernández Ruiz-Gálvez, Encarnación, “Regene-
ración de la vida política y efectividad de los derechos”, en id. (coord.), El futuro de los derechos 
humanos, Valencia, Tirant lo Blanch, 2016, p. 60).

585		 E/CN.4/AC.1/SR.6, p. 8.
586		 Cfr. E/CN.4/AC.1/SR.7, p. 2; E/CN.4/21, p. 4.
587		 Cfr. E/CN.4/21, Anexo D, p. 49.
588		 Idem.
589		 Ibidem, p. 51.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



211UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

La propuesta podría dar la impresión de que en la Declaración no sólo 
se distinguen, sino que se separan, dos actos cognitivos. El primero, referi-
do al descubrimiento directo y espontáneo de los derechos inherentes. El 
segundo, sería el reconocer, o un caer en la cuenta de algo que ya se sabía 
previamente. Tal y como estaba diseñada la fórmula sugerida por Cassin, 
el acto de conocer podía reducirse al segundo sentido. La Declaración sería 
como un despertador para ese re-cordar: colocar de nuevo en el corazón de la 
persona algo que ya estaba ahí. Pero quedaba sin clarificar cómo surgía por 
primera vez en el corazón y en la razón, de forma originaria, la experiencia 
de los propios derechos.

En la revisión de la propuesta de Cassin, antes de volver al pleno, el 
grupo de trabajo incorporó la palabra “conciencia” al primer párrafo del 
Preámbulo. En el contexto en que aparece, significa el acto racional por el 
que la persona se da cuenta de que tiene ante sí un mal y el deber de re-
chazarlo.590 En la primera revisión del borrador del francés, en el Grupo de 
Trabajo especial, se agregó la palabra “razón” en la revisión de los primeros 
seis artículos de Cassin. Por primera vez, el término “razón” significaba una 
potencialidad inherente al ser humano.591

Pero tras el estudio de esa primera media docena, el Grupo de Traba-
jo decidió que, para avanzar más rápido y ganar unidad en el documento, 
fuera el propio Cassin quien incorporara las sugerencias que se habían pre-
sentado en ese pequeño equipo de trabajo formado por el francés, Malik, 
Eleanor Roosevelt y el inglés Geoffrey Wilson. Los documentos oficiales no 
recogen la discusión ni los debates, ni el delegado que sugirió agregar las 
palabras “dotados como están de razón”. Lindholm sugiere que la inclusión 
se debe a Malik, pero no ofrece justificación alguna que lo demuestre.592 
Mitoma, por su parte, opina que si el libanés tuvo que ver con la adición 

590		 Versión de Cassin: “la ignorancia y desprecio de los derechos humanos han sido una 
de las principales causas de los sufrimientos de la humanidad, particularmente de las ma-
sacres que proliferaron en dos guerras mundiales” (E/CN.4/21, Anexo D, p. 49). Versión 
del grupo de trabajo: “la ignorancia y el desprecio de los derechos humanos han sido de las 
principales causas de los sufrimientos de la humanidad y de las masacres y barbaridades que 
han lastimado la conciencia de la humanidad en el pasado y especialmente durante la última 
guerra mundial” (E/CN.4/AC.1/W.1, p. 1).

591		 Versión de Cassin: “Todos los hombres, siendo miembros de una familia, son libres y 
poseen igual dignidad y derechos, deben comportarse como hermanos” (E/CN.4/21, Anexo 
D, p. 51). Versión del grupo de trabajo: “Todos los hombres son hermanos. Dotados como 
están de razón, miembros de una familia, son libres y poseen igual dignidad y derechos” (E/
CN.4/AC.1/W.1, p. 2).

592		Lindholm, Tore, “Article 1”, cit., p. 43.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



212 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

del término, éste debe entenderse en sentido ontológico: la incorporó para 
referirse a un atributo esencial de la persona digna.593

Pero por lo que se sabe de la biografía intelectual de los miembros de 
ese Grupo de Trabajo, Malik parece ser el más inclinado a presentar una 
propuesta así. Se descarta a René Cassin —cuyo trabajo era el revisado, y 
a quien no se le ocurrió en primera instancia incluir la palabra en su bo-
rrador—; a Geoffrey Wilson —un diplomático con gran experiencia nego-
ciadora, pero no muy cómodo con argumentos filosóficos—; y a Eleanor 
Roosevelt —quien tendía más al vocabulario divulgativo y no tanto a las 
minucias y términos técnico-filosóficos—. Todo apunta a Malik, aunque 
por lo pronto, sólo se conjeture.

En efecto, a Malik le parecía que la Declaración debía describir lo que 
“esencialmente es” el ser humano e incluir la razón como una potenciali-
dad inherente al mismo. Como ya se ha explicado páginas atrás, durante 
la tercera sesión de la Comisión de Derechos Humanos, Chang propuso la 
eliminación de las palabras “dotados como están de razón y conciencia”.594 
Pensaba que así el artículo ganaría en claridad y síntesis. Frente a ello, para 
el libanés, las circunstancias históricas parecían demostrar que se había ol-
vidado de que la razón es una capacidad esencial de las personas. Por ello, 
se requería una mención explícita a ella en la DUDH. Lamentó que pre-
tendieran abandonar, o al menos obscurecer, las referencias que describen 
una realidad sobre la que se fundamenta la existencia de los derechos hu-
manos.595 La propuesta de Chang fue rechazada. A Malik le pareció que ello 
había sido un triunfo de los países con “poca influencia” —los que llamaba 
“Estados pequeños”— incluido Líbano: “[Estos] contribuyeron a la defini-
ción del hombre como un ser de razón y conciencia. […] Lo que está en 
juego aquí es la determinación de la naturaleza del hombre […] O el hom-
bre posee una esencia eterna que puede ser conocida y expresada por la 
razón, o se disuelve sin dejar rastro en el fluir de todas las cosas”.596

Como puede verse, el sentido de la palabra “razón” oscila entre una 
descripción de la condición humana y sus potencias esenciales, y señalar al 
acto de conocer propiamente hablado; es decir, al modo en que la persona 
discurre intelectualmente. En efecto, en los registros de los debates que se 
llevaron a cabo durante de la primera sesión del Comité Redactor —un 
año antes de esta propuesta de eliminación—, fue Chang quien sugirió que 

593		 Cfr. Mitoma, Glenn, “Charles H. Malik and Human Rights...”, cit., p. 226.
594		 Cfr. E/CN.4/SR.50, p. 11.
595		 Cfr. E/CN.4/SR.50, p. 12.
596		 Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights..., cit., pp. 156, 161.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



213UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

debía agregarse una palabra que se refiriera a la operación intelectual de 
empatía. Por entonces, para él quedaría más claro el aspecto gnoseológico 
de la fórmula: la acción de comprender o de conocer.

El delegado chino concluyó, por entonces, que “este concepto, siento 
que bien podría incluirse como un atributo humano esencial”.597 Sucede 
algo análogo al ojo y a la vista: no se puede afirmar la operación de ver, si 
no existe una potencia capaz de ver. De modo similar, si se reconoce una 
operación racional y esencial de empatía, se hace referencia aunque sea im-
plícitamente, tanto a la acción racional de situarse en los pies de otro, como 
a una potencialidad esencial capaz de operar un razonamiento así.

Por su parte, Cassin, cuando expuso el primer artículo al pleno del Co-
mité Redactor en junio de 1947, reconocía las consecuencias de haber olvi-
dado —una operación racional— principios fundamentales como la liber-
tad, la igualdad y la fraternidad. Pero esta referencia epistemológica no era 
la única que habría querido expresar. Explicó que su texto:

intentaba incorporar la idea de que hasta el más humilde de los hombres 
de cualquier raza, tiene en sí mismo una chispa particular que lo distingue de 
los animales; y al mismo tiempo, los obliga a compromisos más grandes y a 
deberes mayores que a cualquier otro ser sobre la tierra. […] Además, hay 
dos ideas que no he mencionado todavía. El concepto de hombre como un 
ser razonable y el concepto de deberes recíprocos entre seres humanos. Estos 
conceptos, desarrollados en el plano jurídico, se referirían a las obligaciones 
recíprocas o a los derechos mutuos o solidaridad. Sin embargo, siento que 
los hombres generalmente entenderán con más facilidad la expresión “todos los 
hombres son hermanos” que la fórmula jurídica “todos tienen derechos y 
deberes recíprocos”.598

Por lo dicho hasta ahora, para el grupo nuclear redactor, la palabra 
“razón” describiría una potencialidad esencial de esa forma de ser de la 
persona, y apunta también al discurrir natural de la razón, a la operación 

597		 E/CN.4/AC.1/SR.8, p. 2.
598		 E/CN.4/AC.1/SR. 8, pp. 2 y 3. Veinte años después, Cassin reconoce que la inten-

ción de su artículo, incluida su referencia a la “razón”, debía leerse también en clave ontoló-
gica: “En cuando se reunió el Comité [Redactor…] en junio de 1947, se dijo que su Relator 
[es decir, Cassin], siguiendo los principios de la Revolución Francesa de 1789, y como fuerte 
reacción contra el totalitarismo opresor de Hitler, no ha iniciado [su borrador] enumerando 
libertades individuales; ni siquiera estableciendo los derechos más fundamentales, como el 
derecho a la vida, sino que colocó primero una afirmación categórica sobre un valor de la 
mayor importancia, el que hace la vida algo valiosa en sí misma” (Cassin, René, “Twenty 
Years After the Universal Declaration”, Journal of  the International Commission of  Jurist, vol. 
VIII, núm. 2, 1967, p. 1).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



214 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

humana de esa inteligibilidad. Algo similar explicaba Maritain con su refe-
rencia al componente gnoseológico de los derechos humanos.

En su estudio sobre la redacción de la Declaración, Morsink llega a otra 
conclusión. Él es más bien de la idea de que el término “razón” no describe 
ontológicamente al ser humano y sus potencias, sino que se refiere sólo a 
una operación gnoseológica. Se trata sólo de un “darse cuenta” o un intuir 
y no tanto de la afirmación metafísica de que el hombre es un ser racional. 
Para él, esta conclusión se justifica por el esfuerzo de los redactores por evi-
tar los debates teórico-metafísicos y eludir adscribir las afirmaciones conte-
nidas en la Declaración a alguna escuela filosófica concreta. Para Morsink, 
los redactores sólo intentaban describir una intuición, “en cuanto acción”, 
para percibir las consecuencias de la dignidad; pero no a señalar una “en 
cuanto potencia inherente” al ser humano digno.599

Pero las evidencias mostradas apuntan en otra dirección. Los redactores 
sí quisieron incorporar una fundamentación ontológica de la persona. En 
este caso, describir la racionalidad como una de sus potencias esenciales. Y 
al mismo tiempo, tal y como concluye el profesor estadounidense, señalar 
una operación intuitiva y natural por la cual es posible conocer los deberes 
que surgen de la dignidad de la persona. Pero, ¿se puede hablar del “ver”, 
y omitir el órgano que ve, la realidad que es vista por ser inteligible, y la 
luz que ilumina al objeto para que pueda ser visto? Aunque la potenciali-
dad inherente pueda inferirse de la acción, en la Declaración no se dejó en 
la penumbra de una condición implícita pero necesaria. Explícitamente la 
quisieron describir como potencia esencial e inherente al ser humano: una 
afirmación metafísica.

2. La razón como instrumento para reconocer la empatía: Ren

A. La adición de la palabra “conciencia”

Tanto los seis artículos corregidos por el Grupo de Trabajo, como el 
resto del texto revisado por Cassin, se fecharon el 16 de junio de 1947 para 
discutirse al día siguiente. Ya en el pleno de la primera sesión del Comité 
Redactor, cuando Chang pudo leer el Preámbulo de Cassin y la expresión 
“dotados como están de razón”, propuso entonces que esa expresión gana-
ría en profundidad operativa si se le añadía la palabra “conciencia” o, más 
bien, el concepto expresado por la filosofía de Confucio como Ren: “[E]n 

599		 Cfr. Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit., pp. 296 y ss.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



215UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

traducción literal del chino al inglés sería two-man-mindedness. En inglés sig-
nificaría lo mismo que sympathy [en español, empatía, solidaridad, benevo-
lencia] o ‘conciencia de un ser humano como yo’. Esta nueva idea, pienso 
que debe incluirse como un atributo esencial del ser humano”.600

La intención de Chang era superar la influencia del individualismo, 
clarificar el origen del conocimiento de los derechos humanos, y describir la 
operación racional para descubrir esas exigencias de la dignidad. Para ello, 
proponía una visión más empática de la persona, ya que creía que esa es 
la realidad. Pero no encontrando una palabra mejor, dijo Chang unos días 
después:

pienso que la palabra “conciencia” tal y como la sugirió el representante del 
Reino Unido, podría ser un buen término. Buscaba sin encontrar, algún sinó-
nimo más preciso, y quizá por lo pronto, ésta pueda ser eficaz. Sugeriría una 
más cercana a “empatía”, que incluya tanto una buena voluntad hacia los 
semejantes, como que también signifique el carácter innato con el que nazca 
en el hombre. Mientras encuentre una mejor, aceptaré “conciencia”.601

B. El amplio significado del término Ren

El logograma con el que se escribe Ren se compone por dos grafemas: 
uno que significa “persona” y otro “dos”. El análisis etimológico revela el 
carácter comunitario con el que Confucio describe al ser humano: nadie 
vive su ser persona en solitario, únicamente desde sí y para sí mismo. Tam-
bién puede tomarse en cuenta que el grafema “dos” era la forma antigua 
de referirse al verbo ascender. De tal modo que Ren significaría la ascensión 
en el desarrollo de lo humano, una forma superior de madurez personal, 
por haber honrado con la acción la propia existencia como ser humano.602

600		 E/CN.4/AC.1/SR.8, p. 2.
601		 Malik, Charles Habib, The challenge of  Human Rights..., cit., p. 70. También puede verse 

E/CN.4/AC.1/SR.13, p. 5.
602		 Este análisis sobre el significado de Ren está tomado de Rosemont, Henry y Ames, Ro-

ger T., The Chinese Classic of  Family Reverence. A Philosophical Translation of  the Xiaojing, Honolulu, 
University of  Hawai’i Press, 2009, pp. 81-83. Pueden verse además, los siguientes trabajos: 
Sim, May, “A Confucian Approach to Human Rights”, North American Philosophical Publica-
tions, vol. 21, núm. 4, 2004, pp. 337-356; Roetz, Heiner, “Mengzi’s Political Ethics and the 
Question of  its Modern Relevance”, en Huang, Chun-Chieh et al. (eds.), The Book of  Mencius 
and its Reception in China and Beyond, Wiesbaden, Harrassowitz, 2008, pp. 202-214; Ying-Shih, 
Yü, Democracy, Human Rights and Confucian Culture, Oxford, University of  Oxford, 2000; Bary, 
William Theodore de, “Neo-confucianism and Human Rights”, en Rouner, Leroy (ed.), Hu-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



216 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

Lindholm explica que la mejor traducción literal de Ren no es la que 
utilizó Chang —two-man-mindedness—. Él prefiere mindfulness of  the other person 
—solícito por otra persona— o humaneness toward others —humanidad hacia 
los otros— o consciousness of  his fellow men —consideración por su semejan-
te—.603 Esto es así porque:

[e]l carácter Ren denota la más alta virtud de la ética clásica confuciana. 
Como explica Joseph Chan, “para Confucio, Ren, es la base del resto de todas 
las virtudes humanas… Requiere de nosotros mostrar preocupación y respeto 
por las otras personas… Ren también implica reciprocidad: no hemos de im-
poner a los demás lo que no desearíamos para nosotros”.604

Mary Ann Glendon lo explica así:

[l]a enigmática palabra Ren, cargada de una cosmovisión y un estilo de vida, 
no tiene una contraparte exacta en inglés. A Cassin seguramente le hubiera 
evocado la noción de “compasión” de Rousseau, pero ese término, también, 
se quedaba corto en lo que Chang quería indicar. La sugerencia del delega-
do chino fue aceptada, pero la idea perdió fuerza al colocar las palabras “y 
conciencia” después de “razón” (Esa desafortunada elección de palabras no 
sólo obscurecía el significado de lo que Chang proponía, sino que le asignaba 
a la palabra “conciencia” un sentido menos claro, bastante distinto al de su 
empleo habitual en frases como libertad de conciencia).605

Así que, para Chang, la palabra constata que, cuando la razón y la 
conciencia discurren como humanamente deben, si la persona reconoce a 
un semejante, no lo hace en clave neutra, sino en sentido deóntico-normati-
vo.606 Si ella la capta, y se deja afectar por esa llamada de la dignidad perci-

man Rights and the World’s Religions, Notre Dame, University of  Notre Dame Press, 1988, pp. 
183-198.

603		 Lindholm, Tore, “Article 1”, cit., p. 44.
604		 Ibidem, pp. 43 y 44, nota al pie 13. En esa misma cita explica que Ren no fue utilizada 

en la traducción oficial al chino del artículo 1: “La palabra conciencia se tradujo (probable-
mente por la Secretaría) como liangxin, un término moderno del chino, no clásico. No he 
encontrado evidencia que explique por qué esta noción, que deriva de raíces estoicas y cris-
tianas, y no de la virtud confuciana Ren”.

605		 Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., pp. 119 y 120.
606		 Para lograr consensos, Chang intentó encontrar similitudes entre Ren, entendida como 

expresión de la bondad ética, la capacidad de empatía, de la persona, y las fórmulas ilustra-
das de benevolencia. Como ya se ha señalado, lo hizo aceptando la palabra conciencia como 
lugar de encuentro: “Pienso que el sugerido para el artículo 1, con las propuestas del delegado 
de Bélgica [sobre la eliminación de por naturaleza” (A/C.3/234)] y de Líbano [sobre la substi-
tución de nacen por son (cfr. A/C.3/235)] podría ser aceptado por la Comisión si se entiende 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



217UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

bida de forma naturalmente humana, entonces se manifiesta como persona 
auténtica. Entonces puede ser conocida realmente. En otras palabras, com-
portarse con Ren habilitaría a la persona para percibir la dignidad del otro y, 
al mismo tiempo, la suya propia. Siguiendo la analogía de la vista, la actitud 
de empatía, Ren, enciende la luz que permite ver cómo la dignidad de otro 
es afectada por la propia acción, de modo que se capta que una acción es 
deseable —porque ahora sí se ve en la propia vida el resultado de ese com-
portamiento— y otras evitable. Potencia, luz y objeto conocido se ponen en 
juego con una “conciencia” entendida como Ren.

Por eso, Ren podría traducirse como benevolencia, bondad, humani-
dad, “con-corazón-humano” o, de forma poco precisa pero esclarecedora, 
como “humanidad-en-su-mejor-versión”. El concepto Ren también implica 
el efecto social de esa actitud hecha virtud. Una persona que manifiesta Ren 
es, al mismo tiempo, alguien con autoridad moral, cuyo comportamiento es 
atractivo e inspirador para el resto de su comunidad. También, la noción de 
Ren se refiere, no sólo a un juicio intelectual, sino a una forma de aparecer 
en la vida social como alguien humanamente pleno, que incluso se percibe 
físicamente en la postura, el comportamiento, los gestos o el lenguaje cor-
poral.

Por ello, al traducir Ren como benevolencia, se corre el riesgo de redu-
cirlo a una actitud racional o psicológica, propia de un individuo aislado. 
Ese término empobrecería a Ren, al circunscribirlo a una disposición moral 
del hombre adecuada. Frente a ello, el significado de la palabra sugerida por 
Chang se extiende, tanto a la comprensión del ser humano como “alguien-

sobre la base de la filosofía del siglo XVIII. Esta filosofía se basaba en la bondad innata del 
hombre. Otras escuelas de pensamiento dicen que la naturaleza del hombre era neutral y 
que podría hacerse bueno o malo; otros más dirían que su naturaleza era mala. Los pensado-
res del siglo XVIII, cuyos trabajos orientaron la proclamación de los principios de libertad, 
igualdad y fraternidad en Francia y, en Estados Unidos, a la Declaración de independencia, 
se dieron cuenta de que a pesar de que el hombre es en parte animal, hay una parte en él que 
lo distingue del resto de ellos. Esa parte era lo auténtico del hombre y era buena, y a esa parte 
debe ser, por tanto, a la que se le dé la mayor importancia […] Sugiero que la Comisión no 
ha de debatir la cuestión de la naturaleza del hombre una vez más, sino que debe construir 
su trabajo sobre los filósofos del siglo XVIII […] Respecto a la realidad de la experiencia 
práctica señalada por el representante de la URSS [la Realpolitik donde los seres humanos 
se tratan como enemigos], reconozco la existencia de ciertos males, pero la mejor forma de 
corregirlos es fijando un estándar común como el que el borrador de Declaración pretende 
establecer. El reconocimiento de estas difíciles situaciones que el mundo ha padecido, no 
debe, sin embargo, llamarse realismo sino naturalismo, porque realismo significa aquello que 
puede ser verdaderamente real y que puede afirmarse con toda la fuerza del alma” (A/C.3/
SR.98, 9 de octubre de 1948, pp. 113 y 114).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



218 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

en-relación”, como a un “alguien-convirtiéndose-en-ser-humano” a través 
de su acción hacia los demás.

De este modo, la palabra Ren se refiere a un término dinámico que no 
sólo señala una esencia estática común a todos los miembros de la especie, 
sino que apunta al empeño ético por humanizarse. En definitiva, Ren tam-
bién podría traducirse como “persona-conducta-consumada”, donde “con-
sumada” incluye tanto “realizada” como “realizándose”; tanto “lograda” 
como “lográndose”, tanto “concluida” como “concluyéndose”. También, 
consumada como “solidaridad”, como “junto-a”: “con-sumada”. Ren se re-
fiere al tipo de persona madura que goza de autoridad moral, que se con-
vierte en un ejemplo a seguir.

C. Un elemento del conocer para toda la Declaración

En resumen, la fórmula “dotado como está de razón y conciencia”, al 
menos en Chang, busca señalar que el reconocimiento y la experiencia del 
propio ser persona, no se realiza de forma autorreferencial, sino a partir de 
la comprensión empática de un “tú-eres-digno”. En otras palabras, la per-
cepción de los propios derechos sólo es posible una vez que se ha captado la 
dignidad del otro. Y este conocimiento no equivale al modo en que se capta 
el resto de las cosas que rodean a la persona: “ahí-hay-algo” y nada más.

Al comprehender racionalmente a la persona y sus derechos —en la 
conciencia— se revela al mismo tiempo su dignidad, el llamado a la solida-
ridad ante ella y al cumplimiento de sus deberes de humanidad; se descubre 
el carácter deóntico de esa empatía. El conocimiento de la persona y de los 
propios derechos es, al mismo tiempo, un discernimiento ético y empático 
del otro, nunca es un captar solamente unos datos empíricos o autorrefe-
renciales, o un deducir desde unos imperativos categóricos de las propias 
estructuras lógico-racionales.

Esto tiene como consecuencia que, al percibir a la persona, ésta no pue-
de ser reducida a un objeto de producción, de consumo o de administración 
pública. Al mismo tiempo, implica que la defensa de su libertad no nace, 
exclusivamente, del reflejo de una autonomía que descubre su propia ma-
nifestación.

Por todo lo dicho, bajo esta lógica, si los redactores pretendían que de 
la Declaración surgiera una nueva cultura de los derechos humanos, ésta 
nacería desde la “empatía”. Ella hace despertar el compromiso por los dere-
chos y la lucha por la dignidad. Este punto de partida, se aleja, por ejemplo, 
de la postura de Kant, quien pensaba que la sociedad ilustrada generaría 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



219UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

las adhesiones de sus miembros, a partir de la conciencia de autonomía y 
la promesa de libertad que lograra despertar su encuentro con individuos 
racionales.607

Por el contrario, para la Declaración, no es la experiencia de la autono-
mía, ni el desdoblamiento de categorías lógicas la que produce por contagio 
una cultura a favor de los derechos humanos. El artículo 1 de la Declaración 
afirma que el ser humano reconoce su propio valor incondicional gracias a 
la experiencia empática que le ofrece su “razón y conciencia” de la dignidad 
del otro.

Algo que es capaz de operar porque a su modo de ser le es inherente 
una potencialidad esencial para hacerlo, que naturalmente opera como un 
discurrir con el que comprehende algo así. Sólo de ese modo es posible afir-
mar que conoce al otro como hermano, o que descubre a alguien con quien 
comparte la misma condición esencial.

Por todo ello, el ser humano al que se refiere la DUDH no es un indi-
viduo encerrado en sí mismo y en su libertad, sino un ser en relación con 
otros, gracias a los cuales percibe que su existencia es valiosa, a partir de su 
experiencia de la dignidad de los demás. Por ello, el artículo 1 sostiene que 
“debe comportarse fraternalmente” respecto a una “persona-ante-mí”, a la 
que ha reconocido como tal, antes de exigir sus propios derechos.

3. El acto de conocer en el Preámbulo

En el Preámbulo del borrador que presentó Cassin en la primer sesión 
del Comité Redactor, se afirmaba que la ignorancia y el desprecio de los 
derechos humanos había sido una de las causas de la tragedia que supuso 
la Segunda Guerra Mundial.608 El delegado francés vinculaba los atenta-

607		 “Porque ocurre que cuando la Naturaleza ha logrado desarrollar, bajo esta dura cás-
cara, esa semilla que cuida con máxima ternura, a saber, la inclinación y oficio del libre pensar 
del hombre, el hecho repercute poco a poco en el sentir del pueblo (con lo cual éste se va 
haciendo cada vez más capaz de la libertad de obrar) y hasta en los principios del Gobierno, que 
encuentra ya compatible dar al hombre, que es algo más que una máquina, un trato digno de 
él” (Kant, Immanuel, Filosofía de la historia, trad. de Eugenio Ímaz, México, Fondo de Cultura 
Económica, 1994). Énfasis en el original.

608		 Versión de Cassin: “la ignorancia y desprecio de los derechos humanos han sido una 
de las principales causas de los sufrimientos de la humanidad, particularmente de las ma-
sacres que proliferaron en dos guerras mundiales” (E/CN.4/21, Anexo D, p. 49). Versión 
del grupo de trabajo: “la ignorancia y el desprecio de los derechos humanos han sido de las 
principales causas de los sufrimientos de la humanidad y de las masacres y barbaridades que 
han lastimado la conciencia de la humanidad en el pasado y especialmente durante la última 
guerra mundial” (E/CN.4/AC.1/W.1, p. 1).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



220 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

dos contra la dignidad, a un fallo en el uso de la razón: la ignorancia y el 
desprecio de lo que se debe conocer y valorar de forma natural. En este 
caso, la fórmula no buscaba describir la condición humana, sino más bien, 
señalar el fracaso de la persona para conocer adecuadamente el valor del 
ser humano. Cuando Malik recibió el encargo de redactar un Preámbulo, 
tomó como base la propuesta de Cassin, pero la invirtió: en lugar de una 
negación, recogió una afirmación sobre lo que se logra cuando se discurre 
racionalmente de forma eficaz.609

El párrafo recuerda al artículo 1: en el origen del compromiso de una 
persona por edificar una sociedad pacífica y justa, se encuentra el acto cog-
nitivo —el reconocimiento— de algo real —la inherente dignidad de “una 
persona igual a mí”— que lo vincula deónticamente. No es de extrañar que 
Chang hubiera respaldado la propuesta calificándola como de “especial im-
portancia y de un valor intrínseco”.610

Los siguientes tres considerandos del Preámbulo de Malik son trans-
cripciones de los propuestos por Cassin. En ellos, el francés señalaba que 
una carencia generalizada de la experiencia plasmada en el artículo 1 y el 
primer párrafo del Preámbulo, es decir, la ignorancia y el olvido, habían 
sido la causa de los “actos de barbarie ultrajantes para la conciencia de la 
humanidad”.

Así formulado, podría dar la impresión de que la ignorancia significa-
ba simplemente un “no saber” o un “no darse cuenta”, en el sentido de ser 
involuntaria o no culpable. Por el contrario, los delegados eran conscientes, 
tanto de las atrocidades cometidas en la guerra recién terminada, como de 
que su propia conciencia y la de la humanidad habían sido ultrajadas con 
esos acontecimientos.611

Geoffrey Wilson sugirió que la fórmula dijera “ignorancia de”, pues de 
lo contrario, parecería que fue la ausencia de conocimiento —ignorancia 
lisa y llana— la causante de las masacres nazis.612 En su opinión, no era po-

609		 “Considerando que el reconocimiento de la dignidad intrínseca y de los derechos igua-
les e inalienables de todas las personas son el fundamento de la paz, la libertad y la justicia 
en el mundo” (cfr. E/CN.4/132).

610		 E/CN.4/SR.75, p. 5.
611		 Por ejemplo, el delegado de Ecuador, Jorge Carrera Andrade, sostuvo que para él, “la 

Declaración internacional de derechos humanos era el documento de mayor importancia 
de todo el siglo, y en efecto […] una expresión suprema de la conciencia humana”, que se 
despierta para condenar los actos de barbarie cometidos por los nazis (cfr. A/C.3/SR.90, 1 
de octubre de 1948, pp. 36 y ss.)

612		 Como es bien conocido, este problema es tratado, en parte, por Hannah Arendt y en 
su ensayo sobre el proceso contra Adolf  Eichmann. En él, aborda la relación entre la irre-
flexión y la maldad, entre la incapacidad de pensar con empatía y de orientar la vida sobre 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



221UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

sible que crímenes así se cometieran sólo por “no saber”.613 La adición de 
esta proposición, y el intento de adecuar gramaticalmente el texto, hicieron 
conscientes a los miembros de la Comisión de que la palabra “ignorancia” 
quizá no era la más adecuada. En efecto, Chang opinaba que “es cierto 
que los alemanes y japoneses son culpables por el menosprecio de los dere-
chos humanos que manifestaron, así que no puede decirse que desconocían 
esos derechos”.614 Pavlov (URSS) estaba de acuerdo. Explicó que “dejar la 
palabra ‘ignorancia’ daría la impresión de que los actos de los alemanes y 
japoneses eran justificables porque implicaría sostener que no sabían que 
estaban violando derechos humanos. […] No fue la ignorancia por parte 
de los agresores, sino el desarrollo natural de un sistema que condujo a la 
guerra”.615

Pierre Ordeonneau (Francia) señaló que la confusión se resolvería si se 
tomaba en cuenta que en francés —el idioma en el que Cassin escribió el 
Preámbulo— la palabra meconnaissance significaba ignorancia intencional y 
no sólo desconocimiento no culpable. De esta manera, el término inglés 
ignorance (ignorancia, ausencia de conocimiento), fue sustituido por disregard 
(indiferencia, indolencia, menosprecio).616

juicios rectos y racionales. “Lo más grave, en el caso de Eichmann, era precisamente que 
hubo muchos hombres como él, y que estos hombres no fueron pervertidos ni sádicos, sino 
que fueron, y siguen siendo terrible y terroríficamente normales [… E]sta normalidad resul-
taba mucho más terrorífica que todas las atrocidades juntas, por cuanto implicaba que este 
nuevo tipo de delincuente […] comete sus delitos en circunstancias que casi le impiden saber 
o intuir que realiza actos de maldad […] Eichmann no era un Yago ni era un Macbeth […] 
Eichmann carecía de motivos, salvo aquéllos demostrados por su extraordinaria diligencia 
en orden a su personal progreso […] Para expresarlo en palabras llanas, podemos decir que 
Eichmann, sencillamente, no supo jamás lo que hacía […] Teóricamente [él] sabía muy bien cuáles 
eran los problemas de fondo a los que se enfrentaba, y en sus declaraciones postreras ante el 
tribunal habló de ‘la nueva escala de valores prescrita por el gobierno [nazi]’. No, Eichmann 
no era estúpido. Únicamente la pura y simple irreflexión —que en modo alguno podemos 
equiparar a la estupidez— fue lo que le predispuso a convertirse en el mayor criminal de su 
tiempo […] En realidad, una de las lecciones que nos dio el proceso de Jerusalén fue que 
tal alejamiento de la realidad y tal irreflexión pueden causar más daño que todos los malos 
instintos inherentes, quizá a la naturaleza humana” (Arendt, Hannah, Eichmann en Jerusalén, 
trad. de Carlos Ribalta, Barcelona, DeBolsillo, 2008, pp. 402-404, 418-420).

613		 Cfr. E/CN.4/SR.75, p. 5.
614		 E/CN.4/SR.75, p. 7.
615		 Idem.
616		 Más adelante, durante la sesión de otoño de 1948 de la Tercera Comisión de la Asam-

blea General, tras una larga discusión sobre las causas que llevaron a la guerra y, al mismo 
tiempo, para hacer eco a las Cuatro Libertades de Franklin Roosevelt, se aprobó un conside-
rando con dos afirmaciones. Por un lado, se señaló que el desconocimiento y el menosprecio de los 
derechos humanos siempre termina en barbarie; y, por el otro, se afirmó la necesidad de 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



222 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

El considerando sexto —séptimo en la versión definitiva— también 
hace referencia a un acto cognitivo. El texto propuesto por Malik afirmaba: 
“Considerando que este compromiso [de respetar los derechos humanos 
como obligación inherente a la Carta de la ONU] sólo puede cumplirse 
a través de una concepción común de la naturaleza de estos derechos y 
libertades”.617

¿Cómo acceder a una “concepción común de la naturaleza de estos 
derechos y libertades”? ¿Cómo saber si se ha acertado en lo que se conoce? 
El artículo 1 y el primer párrafo del Preámbulo ya ofrecían una respuesta. 
Pero, tal y como estaba redactado este párrafo en la propuesta de Malik,618 
el término “naturaleza” generaba confusión entre los delegados. Se podía 
interpretar en el sentido de que para lograr una concepción común de los 
derechos humanos, primero habría que acertar en el conocimiento de la 
naturaleza de estos derechos.

A Pavlov le parecía que esa fórmula no tomaba en cuenta que, en la 
práctica, ellos mismos eran el vivo ejemplo de lo contrario: no podía existir 
una concepción común de los derechos humanos. Aun así, las divergencias 
que existían entre los miembros de la Comisión, en lo referente a la funda-
mentación filosófica e ideológica: “no había evitado una fructífera coope-
ración, pues a pesar de mantener en disputa la naturaleza de los derechos, 
la Comisión ha podido llegar a un acuerdo satisfactorio en sus aplicaciones 
prácticas”.619

Al delegado soviético le parecía imposible plantear una comprensión 
común de la naturaleza de los derechos. Eleanor Roosevelt opinó que lo 
importante de la fórmula era reconocer que, para llevar a la práctica las 
afirmaciones de la Declaración, se dependía principalmente de la compren-
sión común de los derechos y libertades humanas esenciales. Chang, por 
su parte, explicó que el texto, así como se presentaba, podría generar des-
concierto, pues podría leerse como si el deber de cumplir las obligaciones 
asumidas dependiera de que se llegara a compartir una concepción común, 
algo que en la práctica no sucedería.620 Así las cosas, Roosevelt sugirió 
eliminar la expresión “naturaleza” para resolver el problema planteado por 

mejorar las condiciones económicas y sociales. El texto fue aprobado por 27 votos a favor y 
8 abstenciones (cfr. A/C.3/SR.167, 30 de noviembre de 1948, p. 787).

617		 Cfr. E/CN.4/132.
618		 “Considerando que este propósito [la cooperación en la promoción de los derechos 

humanos en los países de la ONU] sólo puede lograrse sobre la base de una concepción 
común de la naturaleza de estos derechos y libertades” (E/CN.4/132).

619		 Cfr. E/CN.4/SR.77, p. 7.
620		 Cfr. ibidem, p. 8.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



223UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Pavlov. Malik, preocupado por los fundamentos filosóficos de la Declara-
ción, aconsejó prudencia:

Hace tres años que los miembros de la ONU se comprometieron a asegurar el 
respeto de los derechos y libertades fundamentales. Su tarea sería obviamente 
más fácil, si se llega a una compresión común de esos derechos y libertades. 
Si la concepción común no se convierte en una condición sine qua non para la 
cooperación internacional, no podría reconocerse por qué es útil lograr cierta 
afinidad en los puntos de vista sobre las verdades prácticas.621

De manera que, a pesar de que existían diferencias en el grado de com-
prensión común de los derechos humanos, hacía falta reconocer aquello 
que diera sustento racional a ese compromiso compartido. Malik propuso 
una fórmula que llegaba a la misma conclusión, sin utilizar la difícil pala-
bra “naturaleza”: “Considerando que este empeño sería mejor realizado a 
través de una común comprensión de estos derechos y libertades”.622 Pavlov 
estuvo satisfecho con la nueva redacción y recibió el apoyo de Ordonneau: 
“a pesar de las diferencias entre los sistemas filosóficos y políticos, es posible 
encontrar un terreno para la acción común”.623 Esa convicción era la que 
había permitido trabajar, tanto a la Comisión de Derechos Humanos —ela-
borando la DUDH— como a la ONU en general. Como puede verse, el 
problema no consistía tanto en la idea a incorporar, sino en el modo de ha-
cerlo. Cassin, para gusto de Malik, animó a sus colegas a dejar la referencia 
a una concepción común. Un grupo de trabajo temporal se reunió y propu-
so este texto, que al final fue aprobado: “Considerando que una concepción 
común de estos derechos y libertades es de la mayor importancia para el 
pleno cumplimiento de dicho compromiso”.624

VI. La inclusión de los “deberes” en la Declaración

1. Deberes en el contexto de la empatía solidaria

El lenguaje de derechos implica el reconocimiento de un titular del benefi-
cio que se relaciona con —o se opone contra— un portador de la carga o 
“deber”. A “mi prerrogativa” se enfrenta “tu responsabilidad”. Esta idea se 

621		 Idem.
622		 Idem.
623		 E/CN.4/SR.77, p. 9.
624		 E/CN.4/149, p. 1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



224 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

acentúa en el modelo iusnaturalista racionalista de comprender los derechos 
humanos, entendidos como exigencias subjetivas que expresan la autono-
mía de la persona ut persona.625 Pero, de acuerdo con lo señalado hasta ahora, 
se advierte que la Declaración, en su artículo 1 y en los considerandos del 
Preámbulo, la Declaración se aleja de la lógica del “reclamo beneficios para 
mí, a costa tuya”. Por el contrario, sus fórmulas se orientan, más bien, hacia 
la empatía, la solidaridad y la fraternidad.

Hasta ahora, se ha dicho que la DUDH asume que, al sujeto de los 
derechos, le corresponde una dignidad de la que es consciente mediante 
la empatía. Esto implica que su libertad está orientada a la vida en común 
y que, tanto ésta como aquélla, se hacen inteligibles a partir del reconoci-
miento de la dignidad del otro. El primer numeral de la DUDH con su idea 
de “razón y conciencia”, entendida como empatía o como Ren, presupone 
una noción de ser que, en el mismo acto racional, por el que conoce el valor 
absoluto del otro, descubre el suyo propio. Al experimentar lo que significa 
ser persona, capta su responsabilidad solidaria hacia ella; y al dejarse afec-
tar por esa llamada, puede reconocer sus propios derechos. Sólo en este 
sentido se comprende que el artículo 1 concluya: “deben comportarse fra-
ternalmente los unos con los otros”.

De acuerdo con lo señalado, la DUDH se aleja del prototipo de ser 
humano individual y solitario, que descubre sus derechos como emanación 
de su libertad, y los justifica bajo imperativos categóricos como sucesiones 
lógicas. Como se ha intentado mostrar, esta intención aparece en los redac-
tores ya desde los primeros borradores. En efecto, compartían la idea de no 
diseñar un documento demasiado cercano a los textos de derechos naturales 
racionalistas de Occidente, a pesar de que, como ya se ha dicho, se recono-
cía en ellos una fuente de inspiración.

No obstante, no fue sencillo encontrar el modo de plasmar la relación 
entre derechos y deberes, sin caer en el prototipo individualista que preten-
dían abandonar. La experiencia que tenían sobre textos de derechos huma-
nos era heredera de la tradición ilustrada. Además, ha de tomarse en cuenta 
que sus trabajos nacían en el ámbito del derecho internacional público, lo que 
significaba la centralidad del Estado como sujeto propio de esta actividad.

En este contexto, el proceso de redacción de los deberes implicó descri-
bir y diferenciar dos ámbitos. El primero, el modo en que las obligaciones 

625		 Para un estudio sobre esta perspectiva, cfr. Carpintero Benítez, Francisco, “Persona 
humana y persona jurídica”, en Rabbi-Baldi Cabanillas, Renato (coord.), Las razones del de-
recho natural: Perspectivas teóricas y metodológicas ante la crisis del positivismo jurídico, Buenos Aires, 
Ábaco de Rodolfo Depalma, 2000, pp. 137-171.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



225UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

nacen en la conciencia de la persona —lo que plasmaron en el artículo 1—; 
segundo, especificar la forma en que ésta se vinculaba a la comunidad a 
través de honrar esas responsabilidades y, en consecuencia, el alcance de sus 
deberes ante el Estado.

2. Del borrador de Humphrey a la segunda sesión del Comité Redactor

El Esquema Documentado de Humphrey ofrecía como primer artículo, 
una fórmula que giraba en torno a los deberes de la persona hacia su Esta-
do.626 El canadiense omitía, tanto cualquier referencia a los grupos sociales 
que existen entre la persona y su Estado, como la responsabilidad de ésta 
hacia cualquier otro individuo, o el carácter ético de esa vinculación.

Esta propuesta generó una fuerte discusión entre los delegados durante 
la primera sesión del Comité Redactor. Para algunos de ellos, el proble-
ma del Esquema Documentado era que utilizaba los términos “sociedad” 
y Estado como conceptos intercambiables o sinónimos. Entender la pala-
bra “Estado” más como “autoridad” o “gobierno”, que como “sociedad” 
o “comunidad”, modificaría el tratamiento que la Declaración haría de los 
deberes humanos.

Malik pensaba que “el hombre de hoy no necesita protección contra re-
yes o dictadores, sino contra una nueva forma de tiranía del Estado sobre el 
individuo, a quien esta Comisión tiene el deber de proteger”.627 Le parecía 
un sinsentido que una carta de derechos humanos comenzara refiriéndose 
al vínculo y responsabilidad de la persona hacia el Estado, tal y como lo ha-
cía el borrador de Humphrey.

A lo largo del proceso de elaboración de la Declaración, el delegado li-
banés insistió, tanto en la vinculación de la persona con la comunidad —no 
existen Robinson Crusoes—, como en defenderla de los abusos de gobiernos 
totalitarios: “El ser humano no ha sido creado para preservar el Estado, 
sino que éste existe en beneficio de la persona humana”.628 Por tanto, no 
sorprende que Malik se mantuviera en desacuerdo con que la DUDH gi-
rara, principalmente, en torno al Estado, aunque éste estuviera supeditado 
a la ONU.

626		 Cfr. E/CN.4/21, Anexo A: “Toda persona le debe lealtad a su Estado y a las (socie-
dad internacional) Naciones Unidas. Debe aceptar su parte justa de responsabilidad en el 
cumplimiento de tales deberes sociales y compartir los sacrificios comunes necesarios para 
contribuir al bien común”.

627		 E/CN.4/SR.9, p. 3.
628		 E/CN.4/SR.14, p. 6.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



226 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

En efecto, le parecía equivocado que el texto de Humphrey comenzara 
como una afirmación del deber de la persona hacia el Estado, como si de 
este último dependieran esencialmente los derechos humanos.629 En torno 
a esta discusión, Cassin sugirió que al Esquema Documentado se incorpo-
raran tres principios fundamentales: “(1) la unidad de la raza o familia hu-
mana; (2) la idea de que todo ser humano debe ser tratado como cualquier 
otro; y (3) el concepto de solidaridad y fraternidad entre las personas”.630 
Como se ha visto, se le pidió a Cassin que presentara una nueva versión, 
a partir del borrador de Humphrey, en la que el delegado francés sintetizó 
las fórmulas de los principios generales, e incorporó algunas sugerencias del 
borrador panameño sobre deberes.

A Ralf  Harry (Australia) le pareció que los primeros cuatro o cinco 
artículos del borrador de Cassin podrían sintetizarse en un solo numeral, y 
que este nuevo artículo recogería los principios generales en los que se ba-
saría toda la Declaración. En su propuesta sintética sobre deberes, agregó 
la idea de que es a través de la interacción entre derechos y deberes, del 
individuo y de la sociedad, como es posible “desarrollar una libertad más 
amplia”. El artículo propuesto por Harry decía así:

Todos los hombres sin distinción de raza, sexo, lengua o religión, tienen cier-
tos derechos fundamentales e intrínsecos a su existencia como hombres libres, 
tanto como miembros de sociedades democráticas, como miembros de la co-
munidad internacional. Estos derechos están limitados por las justas exigen-
cias de la sociedad puesto que en ella es posible desarrollarlos en una mayor 
libertad.631

El grupo de trabajo le pidió a Cassin que incorporara las sugerencias 
hechas hasta el momento a sus primeros seis artículos, para presentarlas 
después al pleno del Comité Redactor.632 El 20 de junio de 1947 discutieron 
las previsiones generales de la nueva versión de Cassin. Ahí, Harry volvió a 
sugerir que se sintetizaran los artículos sobre deberes.

El delegado francés explicó que sus provisiones generales de la Declara-
ción debían describir “(1) la condición humana, (2) el deber de la sociedad 

629		 Cfr. E/CN.4/AC.1/SR.3, pp. 10 y 11. Roosevelt pensaba que el primer artículo de la 
Declaración no debería hacer referencia a los deberes. Por su parte, Cassin opinaba que la 
idea central del artículo tenía que aparecer en el Preámbulo, o en otro lugar, pero que debía 
hacerlo.

630		 Ibidem, p. 2.
631		 Ibidem, p. 3.
632		 E/CN.4/AC.1/W.2/Rev.2.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



227UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

hacia el hombre, y (3) lo que el hombre debe a la sociedad”.633 Para eso, dijo 
a sus compañeros que harían falta, al menos, tres artículos. Chang integró 
ambas propuestas y sugirió que si el artículo 1 unía “dignidad” con “razón 
y conciencia” podría darse un sentido ético a la fórmula. Si se aprobaba un 
artículo sintético sobre obligaciones, éste tendría que redactarse de manera 
que fuera coherente con lo referido al artículo 1, y con la protección de la 
igualdad y no discriminación del segundo numeral.634 Entonces, decidieron 
ofrecer para la segunda sesión de la Comisión de Derechos Humanos dos 
alternativas para incorporar los deberes al documento: una amplia, con tres 
artículos,635 y una alternativa sintética, de un solo numeral.636

Ya durante la sesión de la Comisión de Derechos Humanos, Carlos 
Rómulo (Filipinas) propuso utilizar como artículo 2 una combinación cons-
truida a partir de una nueva propuesta panameña —inspirada en el artículo 
18 del antiguo borrador presentado por el país centroamericano—637 y la 
sugerencia de artículo sintético, que se había recomendado como versión 
alternativa sobre deberes. Así quedaría redactado un nuevo artículo 2: “En 
el ejercicio de sus derechos, toda persona está limitada por los derechos de 
los demás y por los justos requerimientos del Estado democrático. Toda 
persona tiene deberes respecto a la comunidad, puesto que en ella es posible 
desarrollar su carácter, su mente y su cuerpo en mayor libertad”.638

La sugerencia implicaba reducir los principios generales a tres artículos. 
Por su parte, Cassin prefería la versión extendida de cuatro artículos, pues 
pensaba que “introducían el objeto de la sociedad y la correlativa idea de 
la solidaridad entre los individuos dentro de una comunidad”.639 Además, la 
expresión “Estado democrático” produjo inquietud entre los delegados uru-
guayo y británico, pero se rechazaron sus intentos por eliminarla o modifi-

633		 E/CN.4/AC.1/SR.12, p. 4.
634		 E/CN.4/AC.1/SR.13, p. 5.
635		 “(Primera alternativa) Artículo 2. El objeto de la sociedad es permitir a cada uno de 

sus miembros igualdad de oportunidades para el pleno desarrollo de su espíritu, su mente y 
su cuerpo. Artículo 3. Como el ser humano no puede vivir y desarrollarse a sí mismo sin la 
ayuda y apoyo de la sociedad, cada persona tiene con la sociedad las siguientes obligaciones 
fundamentales: obediencia a la ley, ejercicio de una actividad útil y la aceptación voluntaria 
de las obligaciones y sacrificios que exige el bien común. Artículo 4. En el ejercicio de sus 
derechos, toda persona está limitada por los derechos de los otros” (E/CN.4/21, Anexo F).

636		 “(Segunda alternativa) Artículo 2. Estos derechos están limitados sólo por los mismos 
derechos de los demás. El hombre también tiene deberes para con la sociedad que le permite 
desarrollar su espíritu, su mente y su cuerpo en una mayor libertad” (idem).

637		 E/HR/3, p. 148.
638		 Idem.
639		 E/CN.4/AC.1/SR.2, p. 8.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



228 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

carla.640 De esta manera, se aprobó una versión sintética del artículo sobre 
deberes, que unía las sugerencias panameña y filipina.

3. Un nuevo párrafo sobre deberes: sintético y en un nuevo sitio

En la Comisión de Derechos Humanos, en su tercera sesión, el trata-
miento de los deberes giró en torno a tres discusiones: su lugar en la estruc-
tura lógica del documento; el modo de articular dichas obligaciones junto 
al concepto de “Estado democrático”; y la forma en que este último podría 
legítimamente limitar los derechos. Malik insistió, una vez más, en la im-
portancia de proteger a la persona contra la tiranía del Estado y, al mismo 
tiempo, reconoció que aquélla necesita asumir su lugar en la sociedad para 
desarrollar sus propios derechos.641 En efecto, para el profesor libanés, ade-
más del Estado:

Existen innumerables lealtades intermedias a las que el individuo debe respe-
tar, como las que se refieren a su familia, su profesión, sus amigos, y también 
hacia sus convicciones filosóficas. El Estado no puede ser el árbitro exclusivo 
de la verdad y la belleza. La verdadera libertad no florece desde el cumpli-
miento de lealtades del individuo hacia el Estado, sino en su compromiso por 
este tipo de comunidades intermedias. Éstas deben encontrar su lugar en el 
esquema de la sociedad en general.642

Cassin era de la misma idea. En su autobiografía recogió una conclu-
sión similar. En sus palabras: los derechos humanos “se conceptúan no sólo 
en relación hacia el Estado, sino hacia los diferentes grupos sociales a los 
que pertenece cada uno: familia, tribu, ciudad, profesión, religión y más 
ampliamente a la comunidad humana en su conjunto”.643

El borrador del francés ponía de manifiesto que la responsabilidad de 
garantizar los derechos humanos no era sólo un asunto de países, Gobier-
nos o Estados. Dependía de las personas y los grupos que forman el tejido 
social, comunidades que son, para el ser humano concreto, más relevantes 
que el Estado y su estructura de poder. Además, en su borrador los deberes 
aparecían antes que los derechos: buscaba no dar la impresión de que el 
documento era fruto de la tradición occidental ilustrada, es decir, que no se 

640		 E/CN.4/SR.34, pp. 6, 8.
641		 Cfr. E/CN.4/SR.9, p. 3; E/CN.4/SR.14, p. 3.
642		 Cfr. E/CN.4/AC.1/SR.21, p. 6.
643		 Cassin, René, La pensée et l’action, cit., p. 110.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



229UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

asemejaba a tales textos, en los que primero se describían los derechos del 
individuo, para después referirse a los deberes de otros —el Estado o terce-
ros— hacia él.

En la sesión del 17 de junio de 1948, Chang sugirió pasar el nuevo ar-
tículo sobre deberes y límites al final de la Declaración, como penúltimo 
artículo.644 La propuesta hecha por el delegado chino iba encaminada a co-
rregir un problema de estilo, pues él era de la opinión de que el documento 
ganaría coherencia, pues los límites legítimos de los derechos se referían, 
una vez que éstos se hubieran enunciado.645

La sugerencia de Chang fue aprobada, no sin cierta controversia. Loufti 
(Egipto) argumentó que los deberes formaban parte de los principios generales 
y, como tales, tendrían que permanecer junto a la fórmula del artículo 1.646 
Wilson (Inglaterra) pensaba que la DUDH no debía dar la impresión de 
otorgar derechos ilimitados.647 Pavlov recordó a sus colegas que convenía 
“que el lector sepa desde el principio, que los derechos y libertades enun-
ciados en la Declaración se ejercitan dentro del tejido social”.648 En una 
votación muy cerrada, la propuesta de Chang se aprobó por 8 votos contra 
7, con una abstención.649 El artículo 2 sobre deberes pasó a ser el 27 en el 
borrador que la Comisión de Derechos Humanos enviaría a la tercera se-
sión de la Tercera Comisión de la Asamblea General y 29(1) de la versión 
definitiva de la Declaración.

Sorprende que haya sido Chang el impulsor de esa modificación, si 
fue él quien propuso la inclusión del concepto Ren. El delegado chino, en 
el lapso de un mes, había solicitado tanto la supresión de la referencia a la 
“razón y conciencia” del artículo 1,650 como la separación de los deberes del 
resto de principios generales. Malik dejó escrito en su diario, el lunes 14 de 
junio de 1948: “¡Qué hombre tan terrible es Chang! Lleno de odio, vene-
no y amargura. Mi texto del Preámbulo fue generalmente aceptado; hubo 
adiciones de Cassin. Chang quiere eliminar la palabra “inalienable” —sólo 

644		 Ya se había aprobado una versión de los deberes con un único artículo que se había 
dejado junto al artículo 1 y el artículo sobre no discriminación al principio de la Declaración.

645		 “Chang propuso convertir el artículo 2 en el penúltimo artículo de la Declaración. Un 
artículo que trata sobre limitaciones al ejercicio de los derechos y libertades que se procla-
man en la Declaración no debe aparecer al principio de la Declaración, antes de que esos 
derechos y libertades se hayan propiamente enunciado” (E/CN.4/SR.77, p. 2).

646		 Idem.
647		 Ibidem, p. 3.
648		 Ibidem, p. 4.
649		 Ibidem, pp. 2 y 3.
650		 Cfr. E/CN.4/SR.50, p. 11.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



230 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

porque yo la añadí—”.651 El día siguiente aparece esta otra entrada: “El día 
de hoy, Chang estuvo más asequible. Accedió a quitar las reservas a la pala-
bra ‘inalienable’ del Preámbulo”.652

Humphrey también escribió en su diario algún recuerdo del carácter 
del delegado chino por aquellos días: “P. C. Chang estuvo más difícil de lo 
habitual. Sus arrebatos emocionales se vuelven más frecuentes y se ha gana-
do algunos enemigos personales. Me han dicho que sin embargo no siempre 
es así. Debe estar preocupado por los acontecimientos en China”.653

Morsink opina que Chang habría cambiado de opinión para acercarse 
a la postura de Estados Unidos y lograr así su favor. En efecto, cuando Malik 
tuvo dificultades con Chang, 15 de junio, el New York Times había publicado 
un artículo sobre los problemas para la firma de un acuerdo chino-esta-
dounidense. El día anterior, otro sobre incursiones militares de las tropas 
de Mao a unos cuantos kilómetros de Shanghái y Nanjing. No es difícil su-
poner, concluye Morsink, que Chang estuviera especialmente preocupado 
y quisiera ganarse la complacencia de Roosevelt y su delegación, quienes, a 
su vez, apoyaban el cambio de sitio del artículo sobre deberes.654

Por el contrario, Krumbein considera que, fuera de esa coincidencia 
temporal, no existe ni en el diario de Chang, ni en comentarios de otros 
protagonistas que convivieron con él, alguna afirmación que corrobore la 
conclusión de Morsink.655 Más bien, si se toma en cuenta que la fórmula 
“comportarse fraternalmente” ya incluía una referencia a los deberes, 
Chang pretendería ofrecer una distribución más clara a los destinatarios de 
la DUDH. Ellos acostumbraban a ver enunciados sus derechos y después 
sus obligaciones. Eso no significaba que, para el delegado chino, ambos 

651		 Citado en Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 183. Sin embargo, “de acuer-
do con el hijo de Malik, Habib, Chang habría estado molesto porque la versión del preám-
bulo del libanés fue aceptada. Un texto que incluía un concepto metafísico —inalienable— y 
que el diplomático chino quería eliminar. Pero de acuerdo con Stanley Chang —hijo de Pen 
Chun, el único testigo de las actitudes de su padre durante el verano de 1947, en Sperry 
Gyroscope Plant, Long Island— Chang no tenía serios problemas con Charles Malik a quien 
describía con frecuencia como Malik, el bueno (para distinguirlo del representante soviético 
Josef  Malik). El único delegado de entre los redactores que realmente lo desagradaba era 
el francés René Cassin. De acuerdo con Stanley, René Cassin siempre atacaba las ideas de 
Confucio, explicando cómo Chang pasaba de largo de lo importante en la discusión. En esos 
casos, Cassin aprovechaba para proponer alguna idea francesa como la adecuada” (Roth, 
Hans Ingvar, op. cit., pp. 107 y 108).

652		 Citado en Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo..., cit., p. 185.
653		 Citado en Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit., p. 246.
654		 Cfr. Idem.
655		 Krumbein, Frédéric, op. cit., pp. 342 y 343.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



231UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

conceptos estuvieran desvinculados: “Afirmaciones sobre derechos y 
deberes, han de formar una parte integral de la Declaración”,656 sostuvo. 
En otra ocasión dijo:

Como, sin embargo, el orden social al que tiene derecho exigir, según lo esta-
blecido por este artículo,657 depende en primer lugar de la contribución que 
haga el individuo para su realización y permanencia, dicho derecho depende 
del cumplimiento de una obligación que debe describirse claramente para 
que pueda llevarse a la práctica.658

Por todo ello, Krumbein concluye que la intención de Chang se dirigía, 
más bien, hacia una corrección de estilo —enunciar primero derechos y 
luego deberes— y no tanto de contenido. Tampoco pretendía desvincular, 
conceptualmente, derechos y deberes; ni mucho menos, obtener favores po-
líticos al votar junto a la posición estadounidense en este asunto específico.

4. Deberes como límites legítimos a los derechos

Hasta ese momento, el borrador calificaba como “legítimos” a los límites 
asignados a los derechos, sólo cuando la restricción fuera razonable en fun-
ción de las justas exigencias de un “Estado” democrático. Ahora bien, lo que 
se entendiera por “Estado”, determinaría lo que pudiera significar el resto 
de conceptos que acompañan a la fórmula: “orden público o leyes justas”.

Por un lado, de acuerdo con la mentalidad comunista, estos términos 
debían entenderse desde la perspectiva del colectivismo marxista. En efec-
to, Pavlov defendió que por “Estado democrático” habría que remitir a una 
etapa intermedia, en dirección a la dictadura del proletariado. En conse-
cuencia, la conciencia revolucionaria sería tanto la única fuente de la ley, 
como el origen de los límites de los derechos humanos.659 Por lo tanto, en la 
redacción de todos los derechos civiles y políticos, propuso incluir una cláu-
sula que los haría depender de las disposiciones de la ley del Estado.

Por el contrario, si “orden público” y “leyes justas” se comprenden 
como conceptos que pertenecen al ámbito de la plenitud ética de la persona 

656		 A/C.3/SR.96, 7 de octubre de 1948, p. 98.
657		 Artículo 28: Toda persona tiene derecho a que se establezca un orden social e in-

ternacional en el que los derechos y libertades proclamados en esta Declaración se hagan 
plenamente efectivos.

658		 E/CN.4/SR.67, p. 3.
659		 Además de sus propuestas de límites legales a los derechos civiles, puede encontrarse tam-

bién un extenso discurso en defensa de la democracia soviética en E/CN.4/SR.51 pp. 7-9.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



232 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

y su comunidad, entonces la fijación de los límites de los derechos humanos 
se vincularía más a la dignidad y a la madurez de las interacciones socia-
les, que al hecho de haber sido determinadas por una ley. En este sentido, 
John Hood (Australia) sugirió que para referirse a los límites a los derechos 
humanos, éstos no se vincularan a las necesidades de un “Estado demo-
crático”, sino más bien que surgieran de las exigencias de una “sociedad 
democrática”.660 Tanto Victorica (Uruguay) como Dukeston (Inglaterra) ha-
bían ofrecido una solución similar durante la segunda sesión de la Comisión 
de Derechos Humanos.661 Para resolver esa tensión, se constituyó un subco-
mité que sugirió un artículo sobre deberes con dos párrafos:

(1) Toda persona tiene deberes respecto a la comunidad, puesto que en ella 
puede desarrollar libremente su personalidad. (2) En el ejercicio de sus dere-
chos, toda persona estará sujeta únicamente a las limitaciones necesarias para 
asegurar el reconocimiento y el respeto de los derechos de los demás, y satisfa-
cer las justas exigencias del bienestar general en una sociedad democrática.662

El segundo párrafo del nuevo artículo sobre los límites se refería a las 
características que debían cumplir las restricciones legales a los derechos, 
para ser calificadas como justas. Cuando se envió el artículo para una co-
rrección de estilo, las palabras general welfare se tradujeron al francés con una 
expresión que decía: “justas exigencias de la moral, del orden público y del 
bienestar general”. Con la adición de los términos “moral” y “orden públi-
co” se podía colocar el concepto de “bienestar general” en el ámbito ético y 
no sólo en el político o económico. La fórmula preparada en francés gustó a 
la Comisión y decidieron agregar esa especificación a la versión en inglés.663 
De esta manera, los tres artículos iniciales de Cassin sobre deberes, que se 
había reducido a uno solo durante la segunda sesión, ahora en la tercera se-
sión de la Comisión de Derechos Humanos, se habían convertido en un solo 
numeral con dos párrafos, colocado al final del documento.

5. Alone: únicamente junto a otros y nunca en solitario

Durante las primeras sesiones en otoño de 1948 de la Tercera Comisión 
de la Asamblea General, se había decidido que, cuando se refirieran explíci-

660		 E/CN.4/SR.51, p. 6.
661		 Cfr. E/CN.4/SR.34, p. 8.
662		 E/CN.4/SR.52, p. 2.
663		 Cfr. E/CN.4/SR.74, p. 12.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



233UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

tamente a los deberes del Estado, éstos se tratarían en un documento de tipo 
vinculatorio, distinto a la Declaración.664 Sólo hicieron dos excepciones: el 
artículo 22 sobre las condiciones para el desarrollo de los derechos sociales; y 
el artículo 16, respecto a la protección de la familia.

Pero, como se ha visto, este intento por evitar la referencia concreta a 
las obligaciones no suponía la disolución del binomio derechos-deberes de 
la persona hacia sus semejantes y su comunidad. Sin embargo, a los países 
latinoamericanos les parecía que la DUDH era más bien lacónica en su 
tratamiento de los deberes. Guy Pérez Cisneros (Cuba) se preguntó si “la 
decisión de aceptar el borrador de Declaración preparada por la Comisión 
de Derechos Humanos, como la única base para la discusión, excluía la 
posibilidad de añadir una sección referente a deberes específicos, algo que 
considero altamente deseable”.665 La delegación egipcia propuso entonces 
“que la Declaración de Derechos Humanos debería tratar de forma conjun-
ta, tanto los derechos como los deberes correspondientes a los mismos”.666

Hernán Santa Cruz (Chile) aprovechó para impulsar un catálogo de 
deberes en la DUDH, al estilo de la Declaración Americana de Derechos y 
Deberes del Hombre, pues los derechos humanos implican tanto los “debe-
res por parte de los Estados”,667 como las obligaciones de fraternidad de la 
persona con sus semejantes. El chileno describió dos posturas encontradas. 
Por una parte “[l]os países de América Latina queremos que la Declaración 
incluya una lista de deberes del individuo; por otro lado, algunos miembros, 
entre otros el profesor Cassin, piensan que es suficiente la referencia a los 
deberes del artículo 27 [29 en la versión final] del borrador”.668 Pérez Cis-
neros respaldó a Santa Cruz, diciendo: “la Declaración debe describir las 
obligaciones del individuo, dado que sus derechos sólo pueden existir en co-
rrelación con los deberes. La Declaración no debe dar la impresión de alen-
tar tendencias anárquicas”.669 En su réplica a Santa Cruz, Cassin respondió:

El problema de los deberes abarca un campo muy amplio, dado que va desde 
los deberes del Estado, hasta los deberes del individuo hacia todos los grupos 
sociales a los que pertenece. La propuesta que se discute, ya menciona explíci-
tamente los deberes del individuo en el artículo 27 [29 en la versión final]. Si 
la Comisión quisiera aprobar la propuesta del representante egipcio, sin em-

664		 A/C.3/SR.94, 5 de octubre de 1948, p. 81.
665		 Ibidem, p. 77.
666		 Cfr. A/C.3/222.
667		 A/C.3/SR.95, 6 de octubre de 1948, p. 84.
668		 Ibidem, p. 85.
669		 Ibidem, p. 86.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



234 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

bargo, sería necesario redactar una lista de deberes correlativa a la de dere-
chos. Es imposible durante esta sesión, obviamente, realizar una tarea así.670

Chang también veía conveniente agregar un catálogo de deberes, puesto 
que, para él, son las obligaciones asumidas en conciencia las que permiten 
la perfección moral de la persona.671 Por su parte, el belga, Henry Carton 
de Wiart, pensaba que incluir los deberes del Estado en la Declaración, des-
entonaría con la naturaleza de un documento no vinculatorio: “El artículo 
27 [29] está bien redactado, puesto que no menciona exclusivamente las 
obligaciones de la persona hacia el Estado. En efecto, ahí se recoge que el 
hombre tiene deberes para con su familia, sus vecinos y consigo mismo”.672

Unos días después, el delegado australiano, Allan Watt, propuso agre-
gar las palabras alone y full al artículo sobre deberes. Sugirió que la fórmula 
dijera: “Toda persona tiene deberes respecto a la comunidad, puesto que 
sólo en ella puede desarrollar libre y plenamente su personalidad”.673

En español, si el equivalente al término alone se utiliza como adjetivo, 
expresa “soledad”, y si se emplea como adverbio, significa “únicamente”. 
La propuesta, sin duda, subrayaba el carácter comunitario de la persona: 
sólo cumpliendo sus deberes hacia las comunidades a las que pertenece —
primariamente, sus lealtades intermedias— sólo viviendo en común-uni-
dad, sólo viviendo “no-solo”, se logra el desarrollo pleno de la persona. El 
holandés L. J. C. Beaufort apoyó con entusiasmo esta propuesta, pues, en 
su opinión, al agregar las palabras alone y full, se muestra con más claridad 
el sentido comunitario del numeral: “el debate sobre el artículo 27 [29] ha 
mostrado que los derechos del individuo no son absolutos. Es necesario defi-
nir las restricciones exigidas por el respeto a los derechos de otros individuos 
y de los distintos grupos sociales”.674

También el delegado cubano, Guy Pérez Cisneros, respaldó la adición 
australiana: “al individuo también debemos recordarle que es miembro de 
una sociedad: debe afirmar su derecho como ser humano, mediante un cla-
ro reconocimiento de sus deberes. Éstos son el corolario de sus derechos”.675

De esta forma, quedó aprobada la referencia comunitaria del artículo 
29(1) que, como se ha mostrado, se debe leer en vínculo estrecho, por su 
origen, al contenido del artículo 1.

670		 Idem.
671		 Cfr. ibidem, p. 87.
672		 Idem.
673		 A/C.3/SR.154, 24 de noviembre de 1948, p. 658. Énfasis añadido.
674		 Ibidem, p. 655.
675		 Ibidem, p. 656.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



235UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

6. El vínculo entre derechos y deberes

Si en la Declaración la dignidad y los derechos se vinculan a la razón y 
la conciencia, ¿puede afirmarse que el documento se centra sólo en benefi-
cios a favor de un sujeto? Sin duda, el trato que se hace de las obligaciones 
es limitado en comparación al de los beneficios. Por ese motivo, ¿la DUDH 
se adscribe a los textos de corte individualista?

Como ha podido seguirse, los redactores quisieron diseñar una correla-
ción entre los derechos y los deberes, precisamente en el mismo momento 
en el que se reconoce la propia dignidad. La expresión “razón y conciencia” 
del artículo 1 implica la capacidad de llevar a cabo un juicio racional, como 
el reconocimiento de un elemento deóntico. Esa relación se expresa, tanto 
en el deber de comportarse fraternalmente del primer numeral, como en la 
exigencia de asumir responsablemente los deberes respecto a la comunidad 
del artículo 29(1). Sólo mediante este vínculo puede desarrollarse la propia 
personalidad.

La colocación del artículo sobre deberes al final del documento, con 
el aparente desprecio de los mismos en beneficio de los derechos, se com-
prende a partir de dos elementos que condicionaron ese resultado. Primero, 
cuando el Ecosoc facultó a la Comisión de Derechos Humanos para elabo-
rar un “Catálogo Internacional de Derechos Humanos”, no especificó qué 
tipo de documento solicitaba: una declaración no vinculatoria, un tratado 
internacional, o unas medidas de implementación; una combinación de los 
tres o uno solo con esos componentes. Durante la segunda sesión de la Co-
misión de Derechos Humanos se decidió trabajar en los tres documentos 
por separado, y en verano de 1948 acordaron que para finales de ese año, 
se impulsaría sólo la aprobación del documento no vinculatorio. Un tratado 
internacional requeriría la ratificación de cada país conforme a sus meca-
nismos internos, lo que retrasaría la puesta en marcha del proyecto de los 
derechos humanos. De hecho, los tratados internacionales que se incoaron 
en 1948, entraron en vigor casi 30 años después de la aprobación de la 
DUDH.

El documento no vinculatorio debía ser parco en sus referencias al Es-
tado y a los deberes, para evitar lo más posible su equiparación a un tratado 
vinculatorio.676 Con esta decisión se ganó, inconscientemente, en precisión 
conceptual: el Estado dejó de ser el centro de gravedad y principal referen-

676		 La naturaleza jurídica como documento no vinculatorio o tratado internacional fue 
un tema recurrente de discusión durante el proceso de redacción (cfr. Glendon, Mary Ann, 
Un mundo nuevo..., cit., pp. 99 y ss.)

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



236 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

te de los derechos humanos. De esta manera, aunque lo inicialmente soli-
citado fue un “Catálogo Internacional”, el documento entregado fue una 
“Declaración Universal”. Esto quiere decir que, en la comprensión de estos 
derechos, el principal sujeto obligado —o el referente de estos derechos— 
ya no sería principalmente un Estado,677 sino la persona, su dignidad y su 
responsabilidad solidaria. Ahí colocaron el origen del movimiento hacia los 
derechos humanos.

En segundo lugar, sin duda alguna, al describir los requerimientos de la 
dignidad de la persona en un lenguaje de derechos subjetivos —exigencias 
a favor de la persona en cuanto tal— se condiciona su comprensión a los 
límites de esta aproximación y sus modos de decir. En este sentido, conviene 
recordar que:

Uno de los puntos más extensamente debatidos en la filosofía de los derechos 
es el que se refiere a la existencia, o no, de una cierta “prioridad” lógica de los 
derechos respecto de los deberes o viceversa. Como ocurre casi siempre, exis-
ten dos posiciones principales: la primera es la que corresponde a las llamadas 
“morales-basadas-en-derechos” (right-based-moralities), según las cuales en las 
relaciones jurídicas y ético-sociales el elemento primordial y primero, lógica 
y ontológicamente, serían los derechos, que aparecerían como el origen y 
fundamento de las obligaciones o deberes correlativos. […] Esto significa que 
[…] la alternativa acerca de la prioridad del derecho-facultad o del derecho-
deber es propia del pensamiento jurídico y moral moderno.678

En este sentido, parecería que la Declaración trata de enumerar, en pri-
mer lugar, una serie de beneficios a favor de un individuo, y, en un segun-

677		 Hannah Arendt señala que el nazismo negó los derechos humanos de los judíos al 
convertirlos en apátridas. Sin Estado, no habría sujeto obligado y responsable para proteger 
estos derechos (cfr. Arendt, Hannah, “Las perplejidades de los derechos del hombre”, en 
Arendt, Hannah, Los orígenes del totalitarismo, trad. de Guillermo Solana, Madrid, Alianza, 
2006, pp. 412-427).

678		 Massini Correas, Carlos Ignacio, “Derechos humanos y bienes humanos. Considera-
ciones precisivo-valorativas a partir de las ideas de John Finnis”, Metafísica y Persona. Filosofía, 
Conocimiento y Vida, vol. 2, núm. 3, 2010, pp. 66-68). El mismo Massini resume la descripción 
ilustrada del derecho bajo estas características: (1) Pérdida de la noción clásica de la ley na-
tural, es decir, la ausencia de significado jurídico en la estructura de las cosas, de modo que 
todo derecho “ha de construirse deductivamente por el sujeto a partir de los postulados de la 
misma razón”. (2) La noción moderna de los derechos humanos, facultades fundamentadas 
en la persona en virtud de su autonomía y racionalidad geométrica. (3) Fundamento inma-
nente del derecho, pues las cosas o posiciones de la realidad no ofrecen criterios y equilibrios 
inteligibles y vinculantes para el ser humano; de forma tal que el origen del orden jurídico 
es una razón mecánica de un sujeto constructor (cfr. Massini Correas, Carlos Ignacio, La ley 
natural y su interpretación contemporánea, cit., p. 107).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



237UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

do momento, enfrentarlo a su responsabilidad solidaria. En efecto, en una 
comprensión del fenómeno jurídico donde el beneficio o derecho gravita 
más en torno a un agente moral autónomo, las facultades que manifiestan 
y benefician a un individuo se vuelven centrales en la determinación de las 
exigencias jurídicas.679 Aquí se encuentra una idea heredera del modelo ra-
cionalista de entender y expresar el derecho. En este sentido, serían válidas, 
sólo hasta cierto punto, las críticas que se lanzan a la Declaración cuando se 
le califica como un texto racionalista, pues los deberes aparecen en segundo 
plano frente a los derechos.680

De hecho, durante los debates de la tercer sesión de la Tercera Comi-
sión de la Asamblea General, el delegado haitiano se quejaba así: “Pienso 
que el borrador preparado por la Comisión de Derechos Humanos ha reci-
bido demasiada influencia del individualismo de Jean-Jacques Rousseau”.681 
Cassin le respondió recordando que se habían evitado posiciones demasia-
do individualistas: “Los primeros [tres] artículos [dignidad, igualdad, soli-
daridad] y el artículo 27 [29], abarcan todos los derechos fundamentales. 
Sólo a partir de ellos puede seguirse el análisis del resto”.682

Pero no por eso debería sorprender que la Declaración coloque los de-
beres como en un segundo plano. Lo que lograron en 1948 es sin duda no-
torio. Si bien es cierto que la ausencia de referencias al Estado en la Decla-
ración fue buscada específicamente para respetar la naturaleza jurídica del 
texto —un documento no vinculatorio—. Asimismo, el sitio donde coloca-
ron los deberes buscaba expresar unas convicciones fundamentales sobre los 
derechos humanos: las exigencias de la dignidad son, para la persona, tanto 
un derecho, como un deber; reclaman el respeto a su valor absoluto como 
ser humano, pero también le exigen deberes de solidaridad. Como puede 

679		 Como consecuencia, pueden obscurecerse los principios ius oritur ex facto o ius est vis 
insita in rebus desde los que partía la jurisprudencia realista clásica.

680		 Por ejemplo, “El Planteamiento de la Declaración Universal refleja un claro predomi-
nio del modelo o concepción tradicional conforme al cual los derechos humanos son confi-
gurados casi exclusivamente como instrumentos de defensa del hombre en cuanto individuo” 
(Castro Cid, Benito de, “La crisis del modelo de la Declaración Universal de 1948”, Persona 
y Derecho, vol. 25, 1991, p. 12). Por su parte, Encarnación Fernández escribe: “la DUDH 
consideraría al individuo, titular de los derechos, no como una mónada autosuficiente, sino 
como una persona vinculada a una comunidad y a una familia. No obstante, la DUDH 
presenta aspectos insatisfactorios desde el punto de vista de las perspectivas no occidentales, 
por no subrayar suficientemente la importancia de la vertiente comunitaria de la existencia 
humana, ni la necesaria correlación entre derechos y deberes” (Fernández Ruiz-Gálvez, En-
carnación, “Derechos humanos: del universalismo abstracto a la universalidad concreta”, 
Persona y Derecho, vol. 41, 1999, p. 79).

681		 A/C.3/SR.105, 18 de octubre de 1948, p. 172.
682		 Ibidem, p. 178.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



238 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

verse, los redactores de la Declaración no sólo acordaron unas palabras en 
el ámbito del discurso político, sino que apelaban a la responsabilidad ética 
de la persona, como la fuente de los derechos humanos que describían.

VII. La fundamentación iusfilosófica de los derechos 
humanos en la Declaración

Se ha ofrecido un recorrido sobre las fórmulas más filosóficas —principios 
prácticos de acción— incorporadas al texto, los motivos para eliminar “por 
naturaleza” y “Dios”; asimismo, sobre el esfuerzo con el que trabajaron 
por elaborar un documento sencillo que fuera aceptable para personas de 
toda cultura, fácil de comprender; y, al mismo tiempo, que sus destinatarios 
se consideran moralmente vinculados a esos contenidos. Para lograrlo, entre 
otras cosas, evitaron hasta donde les fue posible, adscribir la Declaración a 
una concepción iusfilosófica concreta. En ningún caso, los redactores pensa-
ron en presentar un argumento con un fundamento filosófico nítido y defini-
tivo de los derechos enunciados.

Asimismo, a pesar de que la Declaración fue redactada, literalmente, 
por cientos de personas, los debates han mostrado que los delegados asu-
mían y reconocían un significado básico a algunas fórmulas y palabras, del 
que dependían los acuerdos sobre los derechos humanos. Aprobaron algu-
nas expresiones concretas asumiendo sus consecuencias prácticas más ele-
mentales y sus presupuestos filosóficos básicos. También reconocieron que 
los derechos nacían de una naturaleza común compartida, impregnada de 
un valor absoluto. A partir de ese sentido mínimo, se ponen de relieve las 
concepciones iusfilosóficas que subyacían tras los principios aprobados.683

683		 Se escriben estas páginas con la conciencia de la distinción existente entre la inten-
ción política que llevó a los delegados a adherirse a un texto y el significado manifestado al 
aprobar algún párrafo. El primero dependía de cada delegado, de sus convicciones persona-
les, de las necesidades y motivaciones de los Estados a los que representaba. En cambio, el 
significado básico de lo dicho está al alcance de quien revise el texto en sí mismo y la expli-
cación de sus alcances elementales. Así, por ejemplo, en la redacción del artículo 18 sobre 
libertad religiosa, Jamil Baroody (Arabia Saudita) entendía el derecho de cambiar de religión 
como una amenaza de Occidente contra los países de tradición islámica, pues la Declaración 
abriría la puerta a reconocer el derecho a hacer proselitismo de las minorías religiosas que 
vivían en su país. Cuanto mayor número de cristianos vivieran en sociedades islámicas, más 
se vería comprometida la coexistencia pacífica entre las distintas confesiones religiosas del 
medio oriente (cfr. A/C.3/SR.127, 9 de noviembre de 1948, p. 404). No obstante, las inten-
ciones de Baroody se han interpretado de forma contradictoria. Por un lado, como fidelidad 
a una disposición del Corán (cfr. Bielefeldt, Heiner, “Muslim Voices in the Human Rights 
Debate”, Human Rights Quarterly, vol. 17, núm. 4, 1995, pp. 603 y ss.); o, por el contrario, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



239UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Si además, se toma en cuenta que el filósofo tomista más importante 
para la popularización del concepto y lenguaje de los derechos humanos 
de mediados del siglo XX, Jacques Maritain, reconocía que eran posibles 
los acuerdos sobre el cómo, sin necesidad de partir de una concepción ius-
filosófica compartida; y sin que esto impidiera el desarrollo del proyecto, 
entonces, parecería coherente concluir que “los redactores modernos de los 
derechos humanos se abstuvieron de proponer una visión filosófica sobre 
los fundamentos de estos derechos”.684

1. Presupuestos ontológicos

Sin duda, esto tiene una parte de verdad. Pero, en contra de lo que 
opina Beitz, tras lo que se ha expuesto puede concluirse que la adopción de 
principios y expresiones concretas, y el rechazo de otras, por parte de los re-

como prevención contra lo que había sido una mala experiencia histórico-política, como lo 
fueron las tensiones que generaron las misiones cristianas en el medio oriente y los recelos 
sobre la occidentalización que habían producido (cfr. Normand, Roger y Zaidi, Sarah, Hu-
man Rights at the UN: The Political History of  Universal Justice, Bloomington, Indiana University 
Press, 2008, pp. 193 y ss., y Mahmood, Saba, “Religious Freedom, the Minority Question, 
and Geopolitics in the Middle East”, Comparative Studies in Society and History, vol. 54, núm. 2, 
2012, pp. 418-446). Como puede verse, se distingue entre la interpretación de Baroody de 
lo que significa cambiar de religión. Un problema similar se manifiesta en relación a la postura 
de la sueca Ulla Lindström, cuya delegación también sugirió un cambio en el derecho a 
cambiar de religión. En su propuesta se afirma que el derecho a hacer proselitismo, implícito 
en el artículo, abría la puerta para que fanáticos religiosos invadieran la esfera privada de 
la persona (cfr. A/C.3/252). Ahora bien, el significado de tal sugerencia no está tan claro: 
podría significar tanto un intento de defensa contra el fanatismo religioso, como un esfuerzo 
por evitar contradecir la legislación vigente en su país sobre ciudadanía y pertenencia a la 
iglesia protestante local (cfr. A/C.3/SR.127, 9 de noviembre de 1948, p. 403, y Lindkvist, Linde, 
op. cit., pp. 132-134). Cuando Lindström expuso el sentido de su preocupación, Benigno 
Aquino (Filipinas) la respaldó al decir que el proselitismo, en cuanto tal, podría ser disruptivo 
para una comunidad; sin embargo, ese derecho podría limitarse como cualquier otro, tal y 
como lo mencionaba el artículo 29 (cfr. A/C.3/SR.127, 9 de noviembre de 1948, p. 396). 
El que fuera ministro de la Suprema Corte de Justicia estadounidense, Antonin Scalia, 
afirmó que los legisladores podrían haber acordado unas palabras, pero la intención que los 
llevó a votar por esas fórmulas son variadas, y en ocasiones, contradictorias. Por eso, “el uso 
de la historia legislativa para encontrar el propósito en un estatuto es una ficción legal que 
abre una gran puerta para la manipulación y distorsión […] El significado apropiado de un 
texto legal es determinado por […] lo que pueda concluir un lector razonable; alguien capaz 
de comprender todos los elementos sobre los que se construye el significado del texto; y para 
quien es razonable conocer y juzgar los efectos jurídicos que los términos implican […] No 
buscamos la intención de una Cámara [legislativa], sino lo que verdaderamente significa 
aquello que dijeron” (Scalia, Antonin y Garner, Bryan, Reading Law. The Interpretation of  Legal 
Texts, Minneapolis, Thomson West, 2012, e-book, sección 66 y 67).

684		 Beitz, Charles R., “Human Dignity in the Theory of  Human Rights...”, cit., p. 259.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



240 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

dactores, implica y evidencia la aceptación de una concepción iusfilosófica, 
al menos en sus presupuestos más básicos y nociones preliminares. De tal 
manera que se puede afirmar que la Declaración contiene una concepción 
iusfilosófica subyacente, pero ésta sólo se limita, primero, a los mínimos éti-
cos necesarios para justificar el proceso mismo de redacción, gracias al cual 
se consiguió un acuerdo práctico.

En segundo lugar, sólo si se afirma que los redactores compartían una 
expectativa de que el resto de personas comprenderían los términos del 
acuerdo y se sabrían obligadas éticamente por las afirmaciones que se soste-
nían. En otras palabras, dadas las condiciones y el modo en que se redactó 
la DUDH, sólo es posible afirmar alguna verdad práctica común —cuyos 
contenidos vinculan a personas y Gobiernos— si todas las partes compren-
den y comparten el significado básico de los términos expresados por los ar-
tículos, los bienes a los que apuntan, los modos en que es posible realizarlos 
y la necesidad de que ellos mismos supieran que sin su deber solidario, sería 
imposible lograrlos.

Por ejemplo, piénsese en dos redactores de cualquier documento jurídi-
co, que parten de convicciones iusfilosóficas distintas. Si pretenden ponerse 
de acuerdo sobre los requerimientos prácticos que exige la educación como 
derecho humano, al menos han de comprender que los seres humanos na-
cen como infantes que requieren maduración. También, que existen unos 
contenidos en ese proceso que lo disponen para desarrollarse. Además, el 
modo en que se educa debe ser coherente con la dignidad y las etapas de 
crecimiento del niño. Por último, entre otras cosas, que existen riesgos 
de que fracase aquella transformación en personas aptas para la vida en 
común. Si sucediera esto último, al menos los proponentes de un acuerdo 
práctico tendrían que aceptar que ese fallo es cualitativamente distinto al 
que pudiera afectar a un automóvil con defectos de fábrica.

Con todo ello, es evidente que las distintas cosmovisiones no deben ser 
tan lejanas como para evitar que sea posible un discernimiento común mí-
nimo de los términos sobre los que se comprometen. Para que esto sea posi-
ble, por una parte, las personas que se ponen de acuerdo deben compartir la 
condición de seres humanos. Es decir, deben ser una substancia trascenden-
te cuyos fines sean inteligibles; de modo que las respuestas prácticas ofreci-
das sean razonables para las distintas partes. Por otro lado, hace falta una 
potencialidad intelectual que opere espontánea y naturalmente para captar, 
no sólo la utilidad pragmática del acuerdo, sino la vinculación deóntica en 
la conciencia de quienes conciertan. En conclusión, el hecho que se logre el 
acuerdo práctico manifiesta uno de estos dos presupuestos: una naturaleza 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



241UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

común y un modo esencial y compartido de darse cuenta de sus exigencias 
fundamentales. Robert Spaeman lo explica así:

Podríamos imaginar unos seres racionales procedentes de otro planeta, que 
llegan a la tierra y se encuentran con otros seres humanos cuyas formas de 
comportamiento no comprenden. Imaginemos que estos seres no experimen-
taran dolor; tendrían otras señales que los harían conscientes del riesgo en 
que se encuentran de perder su salud. Para ellos, sin embargo, el dolor se con-
sideraría como el parpadeo de luces de un automóvil; de modo que ninguno 
de ellos se movería a consolar al que sufre. Estos seres no podrían entender en 
absoluto por qué inducir el dolor de forma intencional, debería considerarse 
como algo malo […] Y si ese ser no sabe qué es dormir, no podría entender 
qué significaría que a alguien le negaran sistemáticamente el sueño […] Por 
eso los seres humanos pueden entender las tendencias de otros seres huma-
nos, y eso explica que puedan evaluar intereses en conflicto, y ajustarlos ade-
cuadamente. De no ser así, sólo la intensidad del deseo sería el único criterio 
para tomar en cuenta, por excéntrico y absurdo que sea […] Somos capaces 
de evaluar los deseos e intereses de los demás, sólo porque compartimos la 
misma naturaleza.685

Por lo anterior, si existe en la Declaración alguna fundamentación iusfi-
losófica básica, mínima, pero al fin y al cabo, una incipiente explicación del 
“por qué” de los derechos humanos, deberá ser aquella que describa esta 
exigencia: la que constituye el contenido medular implícito en este docu-
mento. Aquella que explica al menos por qué es razonable decir que existen 
esos derechos, por qué se espera que alguien más los conozca, por qué se 
asume que su realización vincula en conciencia, y cuáles son las consecuen-
cias que se siguen de dejarse llevar por sus requerimientos.

Sólo en este sentido se puede concluir, conforme a las fuentes sobre el 
proceso de redacción, que los delegados sí presuponían una concepción fi-
losófica sobre los derechos humanos. Es decir, al poner por escrito los acuer-
dos sobre cómo debían comportarse las personas para honrar y lograr la 
plenitud de la dignidad como seres humanos, lo hacían sobre el convenci-
miento de que existía una naturaleza humana común —condición humana 
compartida—. Al mismo tiempo, afirmaban que ésta podía ser percibida 
de forma espontánea mediante un conocimiento natural tanto de las obli-
gaciones éticas requeridas para su integridad, como del tipo de ser que es el 
que debe lograr sus fines inherentes. Además, también afirmaron que era 

685		 Spaeman, Robert, “Human Dignity and Human Nature”, en Schweidler, Walter (ed.), 
Human Rights and Natural Law. An Intercultural Philosophical Perspective, Renania del Norte-West-
falia, Academia Verlag, 2013, p. 16.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



242 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

intrínseca a la persona una potencia natural que ejecutaba ese tipo de ra-
zonamientos. Por último, para ellos, percatarse de esa “dignidad-ante-mí” 
no era apropiarse de un “paquete” de información que se almacena como 
se haría en una estantería: era un conocimiento deóntico, que implicaba a 
la persona en su acción, cuyas consecuencias lo hacían madurar como tal; y 
que de ellas se seguía el orden y la paz exigida por la sociedad.

Si bien es cierto que en el artículo 1 no sobrevivió las referencias a una 
naturaleza o a Dios, sí lo hizo la indicación de que la persona es un subsis-
tente verdadero y digno —“hay algo ahí que es humano”— que existe de 
un modo particular y goza de un valor absoluto por sí mismo, que es in-
sustituible e incomunicable. Al mismo tiempo, afirmaron que su presencia 
exige lograr unos fines para lo cual unas acciones los realizarán, mientras 
que otras los frustrarán; y que su plenitud sólo se logra dentro de una comu-
nidad de personas.

En este presupuesto se justifica la pretensión de que los derechos hu-
manos señalan un núcleo indisponible frente al cálculo que pueda hacer el 
Estado en favor de su propia subsistencia, o en beneficio del resto de miem-
bros de la sociedad. Sólo si realmente los derechos descritos en la DUDH 
son expresión del tipo de ser que es la persona humana, entonces éstos pue-
den ser el baremo de una existencia lograda que pretendían reconocer los 
redactores. Sólo así se respalda alguna pretensión de límites y orientaciones 
para la acción política por la que se espera lograr la paz y la seguridad a 
la que, en definitiva, aspira la Declaración. En consecuencia, a partir de 
esa premisa metafísica real —la presencia de un ente subsistente, un “ahí-
realmente-hay-un-algo”, que además es “ser-de-este-modo”, igual al de los 
de su especie—, cualquier pretensión en nombre de la dignidad puede con-
siderarse algo más que “edictos de tolerancia revocables”,686 o reivindica-
ciones merecedoras de tomarse en cuenta, sólo por haber sido dichas como 
ocurrencia arbitraria de un individuo.

La Declaración utiliza estas palabras: “dignidad intrínseca”, “derechos 
iguales e inalienables”, “dotados como están”, “nacen”, “elemento natu-
ral”, “una existencia conforme a la dignidad humana”. Todas ellas, y el 
proyecto mismo, se sostiene sobre el fundamento de que existe realmente 
una condición humana común. Como lo que no existe no puede pretender 
“aparecer ante otros”, ni exigir un trato en nombre de esa presencia, sólo 
puede referirse a algo como los derechos humanos incorporados a la De-
claración, si subsiste algo real inclinado hacia unos fines, dotado de valor 
absoluto.

686		 Spaeman, Robert, Lo natural y lo racional: Ensayos de antropología, Madrid, Rialp, 1989, p. 90.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



243UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Además, de alguna manera, su existencia no debe agotarse en su propia 
individualidad; de lo contrario sería imposible pretender que los demás la 
comprendieran, que se les exigiera respeto incondicional, y que se les invo-
lucrara en su desarrollo.687 Esa presencia debe ser cognoscible y compren-
sible para ser capaces de explicar por qué es posible incorporarla a un dis-
curso coherente y con sentido. Por último, debe gozar de un valor absoluto 
inherente por el cual se justifica, no sólo que tenga fines —como también los 
tiene un coco, un mosquito o un planeta—, sino la exigencia de realizarlos 
libremente.

Por todo ello, debe afirmarse que existe cierta similitud entre los prin-
cipios iusfilosóficos que subyacen tras la DUDH y la visión mariteniana de 
la persona.

2. Presupuestos gnoseológicos

El segundo bloque de presupuestos sobre los que se apoya la Decla-
ración se refiere a la capacidad de conocer la realidad. Términos como 
“reconocimiento”, “desconocimiento y el menosprecio”, “inspirándose”, 
“razón”, “conciencia”, “libertad de pensamiento”, señalan, tanto a una po-
tencialidad esencial de conocer, como a una operación natural de la razón. 
En este sentido, en la DUDH se encuentran cuatro significados, distintos e 
implícitos, sobre lo que significa “conocer”.

El primero se refiere a la capacidad intelectual propia del ser humano y 
su dignidad: es un ser idóneo para percatarse racionalmente, de compren-
der, de saber. En consecuencia, debe, necesariamente, existir, y los redacto-
res lo afirmaron, una potencia natural capaz de realizar esas operaciones.

El segundo alude a una cualidad inherente a la persona para poder ser 
captada racionalmente: es cognoscible. Es decir, así como el color es de for-
ma tal que un ojo puede captarlo, se ha de afirmar, al mismo tiempo, que 
éste es un ser orientado para captar a aquél. Entre ambos hay una conve-

687		 “Si nuestros objetos [una persona] no tienen una subjetividad —aunque sea rudimen-
taria y elemental— teleológicamente captada, entonces no podemos decir en realidad nada 
sobre ellos, sino sólo algo sobre nuestros propios estados cognitivos. Y tampoco podemos 
decir esto con pretensión de verdad, porque malinterpretamos sistemáticamente los estados 
propios si los entendemos como cognitivos. No podemos hablar en absoluto sobre nuestros 
estados, sólo podemos expresarlos. Pero nadie podría entender estas expresiones […] Así re-
sulta la siguiente alternativa: o los interlocutores son sólo cosas, y las cosas son radicalmente 
opacas, o las cosas son también partícipes de un contexto vital, tienen también el carácter 
del ser-con y no sólo el status de la utilidad o de la presencia. Es decir, son naturaleza. Sólo 
si existe lo natural, lo que es de por sí y para sí mismo, puede haber razón” (ibidem, p. 144).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



244 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

niencia —un equilibrio diseñado— gracias al cual, uno es cognoscible para 
el otro que es su cognoscente.688

Si se aplica esta idea a la persona humana y a su dignidad, se afirma que 
ésta no sólo está ahí, sino que desde su entidad emite una especie de “brillo” 
de inteligibilidad que le permite ser captada por un entendimiento prepara-
do, ajustado o conveniente para ello. Pues bien, los redactores de la DUDH 
afirmaron que la dignidad y las exigencias que surgen de ella “brillan” por 
su modo de ser, muestran el color del ser que son. De forma que en la per-
sona, inhiere una potencialidad para captar a las otras personas con las que 
comparte un tipo de ser; al mismo tiempo, esa subsistencia es cognoscible, 
está diseñada para ser comprensible por un intelecto habilitado para ello. 
Si la dignidad, o la presencia de lo humano, emite esa presencia inteligible, 
“la razón y la conciencia” están diseñadas, orientadas o configuradas para 
percibir ese resplandor. Esta capacidad es naturalmente humana en el senti-
do de que nace del ser mismo del hombre. La DUDH funda su expectativa 
de que los derechos humanos fueran un “ideal común” en el modo en que 
todos los seres humanos captan el deber de fraternidad universal, gracias a 
que están dotados de razón y de conciencia.

El tercer sentido del término conocer asumido por los redactores de la 
DUDH se refiere a preguntas del tipo: ¿cuándo de forma natural, la digni-

688		 El ejemplo del carácter ajustado entre color y ojo es de Tomás de Aquino. Escribe 
en De veritate: “Todo conocimiento se cumple por la asimilación del cognoscente a la cosa 
conocida. Dicha asimilación es la causa del conocimiento, como la vista conoce el color por 
acomodarse a la especie del color. La primera comparación del ser con el entendimiento 
consiste en que el ser se corresponde con el entendimiento. Esta correspondencia se llama 
adecuación del entendimiento y de la cosa. En esto consiste formalmente la razón de verda-
dero. Y esto es lo que lo verdadero añade al ser: la conformidad o adecuación de la cosa y 
del entendimiento, de la que se sigue el conocimiento de la cosa, como se dijo. De este modo, 
la entidad de la cosa precede a la razón de la verdad, y el conocimiento es un cierto efecto 
de la verdad. Según esto, la verdad o lo verdadero puede definirse de tres modos. De un 
modo, según aquello que precede a la razón de la verdad. En ello se funda lo verdadero. Así 
lo define Agustín en el libro de los Soliloquios: ‘Lo verdadero es lo que es’. Y Avicena, en su 
Metafísica: ‘La verdad de cada cosa es la propiedad de su ser que se le ha asignado’. Y otros lo 
definen así: ‘Lo verdadero es la indivisión del existir y de lo que es’. Se define, de otro modo, 
según aquello en lo que consiste formalmente la razón de lo verdadero. Dice, así, Isaac que 
la verdad es la adecuación de la cosa y del entendimiento. Y Anselmo, en el libro De veritate: 
‘La verdad es la sola rectitud perceptible por la mente’ (esta rectitud expresa cierta adecua-
ción). El Filósofo, por su parte, dice, Metafísica IV, que los que definimos lo verdadero decimos 
que es ‘cuando se dice que es lo que es y no es lo que no es’. Un tercer modo de definición 
de lo verdadero es por el efecto seguido. Y así dice Hilario: ‘Lo verdadero es lo declarativo 
y manifestativo del ser’. Y Agustín, en el libro De vera religione: ‘La verdad es aquello por lo 
que se muestra lo que es’. Y en el mismo libro: ‘La verdad es aquello por cuya conformidad 
juzgamos de las cosas inferiores’” (Aquino, Tomás de, De veritate, q.1. a.1. co.)

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



245UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

dad se presenta como inteligible —se enciende, por decirlo así— y, al mis-
mo tiempo, cuándo la razón se dispone naturalmente para captarla? ¿De 
qué tipo de argumento o intuición se trata, cómo se elabora o cómo es que 
aparece?

Al tejer su red, las arañas modifican la tensión de las cuerdas verticales 
fijando una rigidez distinta en cada una. Cuando alguna presa queda atra-
pada, el insecto percibe un movimiento en su trampa. Entonces, como si 
fueran cuerdas de guitarra, el cazador rasga los hilos afectados, de modo 
que entre la tensión, ubicación, tamaño y tipo del objeto, la araña registra 
tonalidades diferentes en la vibración que reconoce. A través de este me-
canismo, “escucha” de qué tipo es su presa —amenaza o alimento— o si 
existe un daño estructural en su malla.689

De manera similar, el ser humano está en condiciones de captar cuan-
do algunos bienes inherentes a su ser se encuentran en juego, tanto porque 
tiene esas potencialidades, como porque éstas se activan cuando los bienes 
esenciales a los que aspira se ponen en juego para realizarse, o son amena-
zados de no lograrse; todo ello en un contexto que requiere la operación o la 
acción del agente. Sólo en el marco de la acción, de la operación, se activa y 
genera el llamado inteligible de los fines —el sonido, la vibración— gracias 
al cual se busca realizarlos.

En el caso de los derechos humanos, los redactores de la Declaración 
incorporaron un modelo análogo al de la araña.690 Para ellos, cuando en la 
acción humana una persona pone en juego un bien propio de la dignidad, 
entonces en la razón y en la conciencia se percibirá el sonido, el llamado 
a comportarse afinadamente, y a ajustar sus actos conforme a ese valor. 
Es decir, le pide honrar con su operación el tipo “fraterno” de ser que es, 

689		 El estudio biomecánico de este ejemplo se encuentra en Mortimer, Beth et al., “The 
Speed of  Sound in Silk: Linking Material Performance to Biological Function”, Advanced 
Materials, vol. 26, núm. 30, 2014, pp. 5179-5183.

690		 Aunque la existencia de las personas tiene que ver, en parte, con su ámbito biológico, 
Ballesteros matiza: “La novedad de la cultura humana frente a la animal radica en su capaci-
dad de innovación, así como en su mayor complejidad, lo que ha sido reconocido tanto desde 
el punto de vista ecológico como desde el punto de vista personalista, ya que el ser humano 
es el único capaz de decir que no a sus impulsos y abrirse a los demás, debido a su capacidad 
de memoria y proyecto, mientras que el animal vive sometido al instante” (Ballesteros, Jesús, 
“Exigencias de la dignidad humana en la biojurídica”, en Ballesteros, Jesús y Aparisi Mira-
lles, Ángela (eds.), Biotecnología, dignidad y derecho: Bases para un diálogo, Pamplona, Eunsa, 2004, 
pp. 43-78). Sobre la relación entre las exigencias biológicas de la condición humana y su con-
figuración de los deberes éticos, puede verse Rhonheimer, Martin, “The Moral Significance 
of  Pre-Rational Natural Law in Aquinas: A Reply to Jean Porter (and Stanley Hauerwas)”, 
American Journal of  Jurisprudence, vol. 48, 2003, pp. 253-280.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



246 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

logrando sus fines propios. Este modelo cognitivo es descrito en la Declara-
ción como un intuicionismo moral a manera de empatía.

La DUDH no desarrolla una lógica deductiva o inductiva que relacio-
na conceptos y llega a condiciones nuevas. Los redactores tampoco des-
cribieron el proceso epistemológico a través del cual se llegan a captar los 
derechos humanos como la conclusión de una introspección de la propia 
conciencia sobre lo que es más ventajoso para el individuo. Menos aún, los 
proclamaron como una emanación de la libertad de la que de pronto se 
toma consciencia. Se trata más bien de una percepción cognitiva, humana, 
espontánea, natural, que aparece en la intimidad de la persona —en su ra-
zón y en su conciencia— cuando con su comportamiento se pone en juego 
la dignidad de los demás, que son como ella. Se encuentra en este rasgo 
una equivalencia al elemento gnoseológico de la explicación de Maritain y 
a la insistencia de Malik por referirse al elemento racional inherente en la 
persona.

El cuarto sentido del “conocer”, implícito en los redactores, se refiere al 
carácter educativo de la Declaración. Es decir, la persona percibe los reque-
rimientos de su dignidad, cada vez con mayor precisión, cuando ésta honra 
la exigencia moral que le presentan los derechos humanos. De modo que, 
el deber de fraternidad comprendido desde una intuición empática, sería el 
sonido que percibe el agente cuando con su acción está en posición de afir-
mar, de honrar, de lastimar, de dañar, o de lograr, los fines inherentes del ser 
humano. Los redactores esperaban que, con motivo de esa resonancia, o de 
ese eco, la persona pudiera comprender racionalmente quién y qué significa 
ser humano. Es decir, sólo después de experimentar la dignidad en juego a 
través de la acción, la persona puede captar qué significa el valor de aquello 
que percibe, puede justificar su presencia y dialogar con otros sobre los al-
cances de la misma. En efecto, el párrafo de proclamación dice:

La Asamblea General proclama la presente Declaración Universal de De-
rechos Humanos como ideal común por el que todos los pueblos y naciones 
deben esforzarse, a fin de que tanto los individuos como las instituciones, in-
spirándose constantemente en ella, promuevan, mediante la enseñanza y la 
educación, el respeto a estos derechos y libertades, y aseguren, por medidas 
progresivas de carácter nacional e internacional, su reconocimiento y aplica-
ción universales y efectivos, tanto entre los pueblos de los Estados Miembros 
como entre los de los territorios colocados bajo su jurisdicción.

La DUDH sería como una partitura donde se muestran los tonos de lo 
que significa un existir afinado o, como diría Maritain, cuál es la “norma-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



247UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

lidad de funcionamiento” de la persona humana. Si estas notas se hacen 
presentes, la persona percibirá la armonía entre su naturaleza y su acción; 
entonces será capaz de comprender realmente quién es él y por qué otros 
como él pueden exigirle un respeto hacia el resto de sus semejantes. De este 
modo, los derechos descritos en este documento podrían considerarse tam-
bién como mecanismos que permitirían afinar la propia capacidad intuiti-
va del ser humano. Estos derechos serían pedagogos de la capacidad para 
comprender, justificar y articular esa intuición de la dignidad una vez que 
es experimentada.

Pudiera suceder que la razón de algún humano estuviera “desajustada”, 
o que la cultura en la que viviera le ofreciera una partitura que lo predispu-
siera a sonar desafinado. En ese caso, la capacidad de conocer podría “atro-
fiarse”, y por ello las personas estarían, no tanto incapacitadas, sino más 
bien “desafinadas” para llevar a cabo un correcto razonamiento práctico.

Por todo ello, se puede decir que los redactores asumían que la persona 
común y corriente en su actuar cotidiano, era en definitiva, el origen y el fin 
del movimiento de los derechos humanos.691

Ante las preguntas, ¿por qué debe aceptarse que los enunciados de la 
Declaración son comprensibles para todas y cada una de las personas, inde-
pendientemente de la cultura en la que viven? ¿Por qué está justificado es-
perar una vinculación deóntica con las afirmaciones de ese documento?,692 
los redactores, respondieron incorporando en la DUDH las referencias a la 
facultad cognitiva, a la operación gnoseológica naturalmente humana por 
la que es posible conocer de forma personal esa forma de ser teleológica, y 
a la conexión entre la empatía y la acción a realizar.

3. La conclusión deóntica

Seguidamente, además de referirse a unos componentes ontológicos y 
gnoseológicos, el texto también alude a una conclusión de tipo deóntica. 
La intuición cognitiva descubierta como empatía no es neutral. Aparece 
naturalmente como un deber por realizar. Los derechos humanos son fines 
humanos por lograr, a los que esa intuición vincula en conciencia. La em-
patía no es imparcial. El ser humano se ajusta o afina en su existencia cada 
que se deja afectar por ese llamado de la dignidad: un requerimiento que 

691		 Cfr. MacIntyre, Alasdair, “La subversiva ley natural...”, cit.; MacIntyre, Alasdair, “Per-
sona corriente y filosofía moral: Reglas, virtudes y bienes”, trad. de Carmen Corral y Begoña 
Román Corral, Convivium, núm. 5, 1993, pp. 63-80.

692		 Cfr. Lucas, Javier de, op. cit., p. 19.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



248 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

pide ser llevado a cabo con la acción. Si es auténtico el conocimiento de ese 
valor incondicional, no es aséptico: la persona se sabe vinculada en su pro-
pia excelencia ética, en su deber de honrar aquello que es, cuando intuye 
que la dignidad de otro como él está juego con su acción. Por eso, el artículo 
1 concluye que los seres humanos “deben comportarse fraternalmente los 
unos con los otros”.

En suma, en la DUDH se afirma que se trata de un ser substancial, 
trascendente y teleológico. Además que comparte su condición con todos 
quienes “nacen” humanos; que todo humano es persona; que es posible co-
nocer de forma auténticamente humana y personal, a partir del encuentro 
con otros “humanos-dignos-como-yo” en orden a la acción; se trata de un 
“alguien” cuya intuición en este punto adquiere el carácter de deber ético. 
Estos tres elementos describen y expresan a las personas, señalan una digni-
dad que se perfeccionan, y su conocimiento incluye captar un deber propio 
ante ellas.

El Preámbulo expresa esta afirmación: se refiere a algo que es y por 
lo tanto se reconoce, no se inventa. Del mismo modo, en la composición del 
artículo 16 —sobre la familia y su carácter “natural”— y del artículo 18 
—el acto de conciencia como la forma auténticamente personal de asumir 
la propia existencia— se muestra que sólo si se afirma el ser de la persona 
humana, como algo que existe en sí mismo —no sólo como creación de la 
razón— se justifica que exista un núcleo real e indisponible de valor, tanto 
para el Estado y para el derecho, como para cualquier otro ser humano. De 
lo contrario, las fórmulas de la Declaración serían sólo frases formales sin 
contenido intersubjetivo comprensible y vinculante deónticamente.

Además, para los delegados, el agente de los derechos humanos se en-
tendía como un átomo aislado del que emanaba una libertad para oponer 
al resto. Por el contrario, la DUDH no únicamente afirma que sólo en una 
comunidad tienen sentido sus derechos, sino que “debe comportarse frater-
nalmente” como condición para comprender su propia dignidad. Además, 
sostiene que su introducción al mundo no sólo sucede biológicamente sino 
también culturalmente, sucede primariamente a través de la familia. Por eso 
ésta se califica como “elemento natural y fundamental”. Adicionalmente, 
reconoce que es necesario un “orden social” para hacer viable la práctica 
de los derechos humanos.

Por todo ello, insistieron en describir un sujeto que vive “con”, “en” y 
“para” otros: “alguien-en-relación”, cuyo nexo surge de la dignidad que 
comparte con el resto de personas humanas; vínculo inteligible a través de 
un conocimiento intrínsecamente orientado a la sociedad: la empatía. El 
sujeto de derechos de la DUDH nunca está solo o existe aislado en su au-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



249UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

tonomía: se ahogaría en ella. Moriría si se piensa en solitario.693 De ahí que 
las personas, para la Declaración, se vinculen entre sí gracias a una relación 
intrínseca a su ser y esencialmente moral: “debe”.

Los registros muestran que, en efecto, los redactores evitaron argumen-
taciones metafísicas exhaustivas —o tomas de postura fundamentales que 
permitieran adscribir la DUDH a una concepción iusfilosófica concreta o a 
una discusión entre expertos—. Sin embargo, esto no quiere decir que sólo 
hubieran incluido fórmulas vacías de referencias ontológicas. Algo dijeron 
sobre un subsistente real y trascendente, cuyo diseño creativo esencial lo 
orienta hacia unos fines propios en el que inhieren unas potencialidades 
ajustadas a esos fines.

También, cabe señalar que se refirieron a la existencia de una persona 
humana que justifica el discurso sobre unos requerimientos derivados de la 
dignidad, que no se originan en el Estado, en la historia o en un contexto 
cultural —aunque no se den fuera de ellos—. Se trata, simplemente, de 
mostrar que hay algo real y digno en los entes subsistentes, relacionales, ra-
cionales y humanos en los que inhieren unas exigencias a las que se refiere 
como sus derechos humanos. De esta forma, los redactores indicaron “por 
qué sucede que los seres humanos tienen lo que se identifica con derechos 
inalienables”.694

En este sentido, Malik —y Maritain en términos similares— explicaba 
que al calificar la dignidad como atributo intrínseco o inherente al hom-
bre, al afirmar su carácter inalienable, al señalar que se “nace” con ellos 
—“dotados como están” dice también—, la Declaración reconocía que esos 
atributos no eran asignados por alguien, sino características propias de un 
modo de ser.

Como, además, dicha condición se conoce racionalmente por un jui-
cio ético natural —en el sentido de surgir espontáneamente de la forma de 
ser— entonces se reconoce en el documento “un espacio” para reconocer 
elementos de la doctrina de la ley natural.695 Esta afirmación no significa 
que la “explicación” de la ley natural se haya incorporado al texto a priori, 

693		 “Cuando el principio de la autonomía de la voluntad se lleva al extremo los sujetos 
quedan remitidos a la soledad y al egoísmo individualista en sus decisiones (derecho al abor-
to, derecho a morir, derecho a recibir y el derecho a rehusar un tratamiento médico, derecho 
a negarse a ver un crucifijo en una escuela pública, etcétera), olvidándose que éstas se toman 
dentro de un contexto personal, social, cultural, etcétera” (Hermida del Llano, Cristina, 
“Viejos y nuevos derechos en la sociedad del malestar”, Bajo Palabra. Revista de Filosofía, época 
II, núm. 9, 2014, p. 82).

694		 Hughes, Glenn, op. cit., p. 2.
695		 Cfr. Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights..., cit., pp. 161-163.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



250 EL SENTIDO DE LOS PRINCIPIOS GENERALES...

ni que se hubiera seguido a modo de partitura. Más bien, cuando alguien 
se pregunta cómo se describe de forma elemental el modo en que existe lo 
humano y su dignidad; cómo se representa la operación de conocer de for-
ma espontánea e intuitiva aquello; y cómo al vincular ambos elementos en-
tonces surge por connaturalidad una percepción de que cierta acción debe 
realizarse a favor de aquella persona y su dignidad; entonces esa persona, 
quizá sin saberlo, replica los elementos básicos de la explicación de Charles 
Malik y Jacques Maritain de lo que entendían por ley natural.

Ahora bien, ¿por qué se tiene dignidad? ¿Por qué existe en el ser hu-
mano una capacidad de intuir las exigencias de ésta en la propia acción? 
¿Cómo fundamentar que esa experiencia sea de esa manera? ¿Cómo edu-
car a la persona para facilitar que conozca esos motivos? ¿Cómo se conecta 
esa comprensión con la acción concreta? ¿Cuál es el papel de una cultura 
en la elaboración de un argumento así? ¿Cuál de todos los significados de 
la noción de dignidad, propios de diferentes concepciones iusfilosóficas, es 
más apropiado para interpretar la DUDH? Al utilizar, como hace la De-
claración, la misma expresión —“derechos humanos”— para señalar tanto 
contenidos morales, como exigencias jurídicas, ¿se hace referencia al mismo 
tipo de deberes?696

El proceso de redacción de la Declaración deja claro que los delegados 
dejaron sin resolver estas preguntas, evitaron debates en este nivel y dejaron 
abierta la puerta para que desde cada cultura se busquen esas respuestas. 
Solamente incorporaron a la Declaración unos principios de acción ele-
mentales y los fundamentos más básicos de los derechos humanos. Sería 

696		 Los redactores se preocuparon porque la Declaración no se incorporara formalmente 
al sistema positivo del derecho internacional. Al mismo tiempo, buscaban que su texto sir-
viera para orientar exigencias en los sistemas jurídicos de los países. Así que, con frecuencia, 
transitaban entre la moral y lo jurídico con poca precisión para distinguir estos ámbitos. 
Como una breve introducción a su distinción, tómese en cuenta que “[e]l derecho remite al 
intérprete a la moral, a través de la exigencia de razonabilidad, como horizonte para realizar 
las elecciones ínsitas en todo proceso de interpretación. Pero la moral remite al derecho. 
¿Qué consecuencias prácticas tiene esta circularidad interpretativa? Como toda respuesta 
tautológica no es una respuesta válida […] La solución auténtica a estos problemas exige 
mostrar un ‘stopper’, no meramente formal: a) que hay valores o bienes materiales que dan 
razón de la exigencia de coherencia dentro de la propia práctica, y que cortan la remisión al 
infinito evadiendo la falacia naturalista; b) que hay una concepción antropológica muy con-
creta que permite distinguir entre aquellos asuntos en los que nos debemos al bien común, 
y aquéllos en los que no —aquello en lo que el Derecho tiene competencia y aquello en lo 
que no—. La exigencia de que el derecho se cuele en el razonamiento práctico no es […] 
universal, sino acotada a un tipo de asuntos” (Cianciardo, Juan y Zambrano, Pilar, “¿Para 
qué sirve el derecho si incorpora a la moral?”, Revista Chilena de Derecho, vol. 42, núm. 2, 2015, 
p. 645).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



251UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

como una primera vuelta que baja en una escalera de caracol. Cerraron 
un argumento de justificación racional, pero no terminaron ni detallaron lo 
que exige una explicación que fundamente los derechos humanos. Ha fina-
lizado un giro, pero no ha concluido el descenso.

La Declaración cuenta con cimientos filosóficos básicos, escuetos e inci-
pientes, pero claros y completos.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



253

Capítulo quinto

REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL 
DE LOS DERECHOS HUMANOS DE LA DECLARACIÓN

Los capítulos anteriores buscaban si existía o no un argumento de funda-
mentación de los derechos declarados en la DUDH. Se ha encontrado un 
argumento de justificación racional básico y elemental, pero no un argumen-
to filosófico completo. El primero ha mostrado ser universal e intercultural: 
al menos los delegados —y la experiencia histórica sobre la aceptación de la 
Declaración— muestran que un lector comprende que es mejor estar educa-
do a la ignorancia; que es más digno respetar la vida del inocente que atentar 
contra ella; que su actuar concreto debe asumir cierta empatía por el otro, a 
su desprecio, si pretende relacionarse con él. El segundo depende ya de un 
discurso de cada concepción iusfilosófica particular.

Ahora bien, en las páginas siguientes, se contrastará esta conclusión con 
algunas otras que sostienen lo contrario respecto a la Declaración. Después, 
como se ha dicho que la idea de ley natural de Maritain y Malik expli-
can cómo es posible describir la conclusión encontrada sobre la justificación 
racional; como ambos se refieren a las explicación de Tomás de Aquino 
sobre aquella ley, entonces se expondrá en qué sentido la explicación del 
Aquinatense se reconoce en el dinamismo racional-deóntico descrito en la 
Declaración.

Perdone el lector la insistencia en este tema. Ciertamente los redacto-
res no buscaron en la filosofía tomista las expresiones que después aplica-
rían a la Declaración; ni del tomismo —considerado como una serie de 
enunciados filosóficos— nació la DUDH. No es el interés de estas páginas 
demostrar o no este asunto: la evidencia documental es contundente para 
contestar negativamente a esa hipótesis. Más bien se pretende reflexionar 
sobre cómo lo descrito aquí como el argumento de justificación racional de 
los derechos humanos de la Declaración, contiene los elementos básicos de la 
explicación tomista de la ley natural.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



254 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

I. ¿Consenso entrecruzado o presupuestos naturalistas?

Entre quienes afirman que la DUDH no incluye afirmaciones metafísicas y 
carece de toda fundamentación iusfilosófica, es común encontrar tres premi-
sas sobre las que sostienen esta conclusión. Por una parte, recuerdan la anéc-
dota de Maritain sobre los convenios que se reducen al “qué”, y en la imposi-
bilidad de acordar el “por qué”. En segundo término, exponen el esfuerzo de 
los delegados por evitar discusiones filosóficas para un texto práctico y senci-
llo como la Declaración. Por último, se refieren al rechazo de los redactores a 
incorporar la fórmula “por naturaleza” y la palabra “Dios” en el artículo 1.

Maritain separaba las doctrinas sobre la fundamentación de los dere-
chos humanos en dos grupos opuestos: “los que aceptan más o menos ex-
plícitamente y los que rechazan más o menos explícitamente la ‘ley natural’ 
como fundamento de dichos derechos”.697 Por su parte, el profesor Charles 
Beitz ofrece una clasificación similar, pues distingue entre la visión “con-
tractualista” de la “naturalista”. La primera comprende los derechos huma-
nos como conceptos que se construyen por el acuerdo entre las partes, sobre 
aquellos valores morales y políticos que les parecen relevantes; mientras que 
la segunda, parte de lo que es común a la naturaleza de la vida humana.698

Se aprovechará esta clasificación para reflexionar en torno a las distin-
tas posiciones que contradicen la conclusión sobre la fundamentación iusfi-
losófica en la Declaración que se ha presentado en este trabajo.

1. Contractualismo: derechos humanos como estrategia discursiva

A. Derechos humanos como discurso

Beitz concluye —tras referirse a la anécdota de Maritain—699 que la 
intención del filósofo francés era dejar abierto el movimiento internacional 

697		 Maritain, Jacques, “Introducción”, cit., pp. 18 y 19.
698		 Cfr. Beitz, Charles R., The Idea of  Human Rights, Nueva York, Oxford University Press, 

2009, pp. 48-95. Debe reconocerse que el punto de partida de Beitz es el uso del concepto 
“derechos humanos” en la práctica del derecho internacional público. Él mismo elige como 
materia prima de los derechos humanos, el modo en el que se operan en tal ámbito. Una 
crítica de esta clasificación puede verse en Etinson, Adam Daniel, “To Be or not To Be: 
Charles Beitz on the Philosophy of  Human Rights”, Res Publica, vol. 16, 2010, p. 441. Sobre 
la diferencia entre los derechos naturales de corte clásico y racionalista, puede verse también, 
Díaz de Terán Velasco, María Cruz, “La similitud con el derecho natural”, en Megías Qui-
rós, José Justo (coord.), Manual de derechos humanos…, cit., pp. 43-48.

699		 Cfr. Beitz, Charles R., The Idea of  Human Rights, cit., p. 21.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



255UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

de derechos humanos a una variedad de justificaciones racionales, como un 
prerrequisito indispensable para su aceptación práctica en todo el mundo. 
En su opinión, cuando los derechos humanos se han intentado adscribir a 
una filosofía específica que los justifique e interprete,700 dichas propuestas 
han generado un desacuerdo y han requerido de tantos matices para cons-
truir una comprensión más constructiva que ha sido mejor abandonar esos 
intentos.

De esta forma, sugiere incorporar una intuición sostenida por John 
Rawls en The law of  peoples:701 describir los derechos humanos tal y como 
se utilizan en la práctica por los actores implicados en su uso. Es decir, se 
trata de manifestar el concepto a partir de la función argumentativa que 
desempeña en el discurso. De esta forma, los derechos humanos serían sólo 
una práctica discursiva que regularía el comportamiento de los Gobiernos, 
y que justificarían la intervención del resto de sujetos cuando los Estados 
fallaran en las expectativas aceptadas por los demás:

Las principales características que he enfatizado son la amplitud de la prác-
tica normativa, la heterogeneidad de los requisitos institucionales de sus nor-
mas constitutivas, la ausencia de cualquier opinión autorizada fundada en 
esas normas, el carácter dinámico del contenido normativo de la práctica, y 
la variedad de paradigmas de la acción política que podrían entenderse como 
justificadas en respuesta a las infracciones. […] No se asume un nivel pre-
vio o independiente de derechos fundamentales cuya naturaleza y contenido 
puede ser descubierto independientemente de la consideración del lugar de 
los derechos humanos en el ámbito internacional y su discurso normativo, y 
que por tanto pueda ser utilizado para interpretar y criticar la doctrina in-
ternacional.702

De esta forma, aunque quizá se ofrezcan argumentos que busquen fun-
damentar el contenido y justificación de los derechos humanos, para Beitz, 
lo único cognoscible —por ser lo único verificable— es la regularidad de 
comportamiento y reconocimiento en las prácticas relativas a los derechos 
humanos. Para él, sí es posible lograr un acuerdo práctico en este nivel, pero 
ninguno ulterior; más aún, los problemas sobre el fundamento se resolve-
rían dejándolos sin plantear. A este autor no le interesa la pregunta “¿por 
qué los derechos humanos ofrecen una razón para la acción a partir de lo 

700		 Él se refiere a dos alternativas expuestas en su libro: una justificación “naturalista” y 
otra del “consenso”, cfr. ibidem, pp. 49-95.

701		 Rawls, John, The Law of  Peoples, Massachusetts, Harvard University Press, 1999.
702		 Beitz, Charles R., The Idea of  Human Rights, cit., pp. 44, 102.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



256 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

que significan?”, sino esta otra: “¿en qué forma son utilizados los derechos 
humanos en el discurso normativo manifestado en la vida política?”.703

B. La Declaración sólo como expresión discursiva

Esta forma de comprender iusfilosóficamente los derechos humanos —
contractualista— es adscrita a los redactores de la DUDH por el profesor 
Tore Lindholm. El abandono de una fundamentación racional, eludir los 
por qué a los que se refiere Maritain, significaría que los redactores evita-
ron cualquier referencia metafísica y suscribieron sólo un acuerdo funcio-
nal sobre una práctica. Ofrece como ejemplo —además de la anécdota del 
“por qué”, del rechazo por incorporar el término “Dios”, la eliminación de 
“por naturaleza” y de los intentos por desoccidentalizar la Declaración— 
las palabras de Alexandre Bogomolov, delegado soviético durante la sesión 
de otoño de 1948 de la Tercera Comisión de la Asamblea General. Su país 
se oponía a una propuesta egipcia que pretendía afirmar explícitamente 
que los derechos humanos eran intrínsecos —palabra de implicaciones 
metafísicas— y no dependían de su “estatus como nacional de un Esta-
do particular”.704 Bogomolov sostuvo en contra de esta sugerencia que “la 
URSS no reconoce el principio de que todo hombre posee derechos indi-
viduales con independencia de su estatuto como ciudadano de un Estado 
determinado”.705 Como la propuesta egipcia fue rechazada, parecería que 
se podría demostrar que la Declaración es un documento al que sus redac-

703		 Beitz no se reconoce a sí mismo como un contractualista, pues éstos sí pretenden ofrecer 
una fundamentación de los derechos humanos. Él, por el contrario, sostiene que sólo es posi-
ble describir cómo opera una práctica, sin necesidad de explicar por qué es así. Un argumen-
to similar ofrece Joseph Raz: “Típicamente, los derechos son establecidos por argumentos 
sobre el valor de tenerlos. Su existencia depende de ser un interés cuya existencia justifica 
las garantías que pesan sobre otros sujetos a los deberes de protegerlos y promoverlos” (Raz, 
Joseph, “Human Rights without Foundations”, en Besson, Samantha y Tasioulas, John (eds.), 
The Philosophy of  International Law, Nueva York, Oxford University Press, 2010, p. 335). La 
adscripción de Beitz a la escuela contractualista corre a cargo del autor, ya que reduce el 
fundamento de los derechos humanos a un mero suceso, a una simple práctica compartida. 
Él pretende resolver el problema de los fundamentos, ocultándolos; ya que limita su análisis 
a una práctica, pues considera que el reto teórico no puede plantearse con utilidad. Pero él 
mismo corta la rama donde se sienta: ¿por qué una práctica común es viable, por qué sería 
una forma común de explicar lo que son los derechos humanos, aunque sólo sea en su ope-
ración? ¿Cómo distinguir una práctica válida sobre derechos humanos de la inapropiada si 
ambos aparecen como sucesos que ocurren en torno a la idea de derechos humanos?

704		 A/C.3/264
705		 A/C.3/SR.166, 30 de noviembre de 1948, pp. 774 y 775.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



257UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

tores dejaron sin un soporte ontológico, sin la palabra “intrínseca” o sin una 
fundamentación implícita. Lindholm concluye que:

La prototeoría de justificación de los derechos humanos en la DUDH, no 
es metafísica, ni teológica, ni adscrita a la doctrina del derecho natural; no se 
basa en alguna antropología filosófica específica; no se funda en una teoría 
autorizada de la historia humana y de su destino. El defecto de las tradiciones 
de justificación occidental que caen bajo estas etiquetas, ciertamente no es su 
origen cultural, y no del todo se puede decir con seguridad que sean falsas. Es 
más bien que se comprometen o conducen al error de monopolizar las res-
puestas a las preguntas sobre la justificación, que aparecen en un nuevo en-
torno mundial problemático, que por razones estratégicas y morales requiere 
de una sociedad pluralista, así como de un consenso global y entrelazado 
sobre los derechos humanos”.706

La “prototeoría” que Lindholm encuentra en la DUDH sería la cons-
tatación no metafísica sino exclusivamente empírica, procedimental, socio-
lógica e histórica, de unas prácticas agrupadas bajo la etiqueta “derechos 
humanos”.707 Pero la Declaración no haría referencia a una realidad meta-
física, ni a alguna forma de descripción moral del ser humano en sí. Para él, 
tal y como concluye desde los registros de los debates, los redactores optaron 
explícitamente por eliminar referencias tanto a “Dios” como a “por natura-
leza”. Esto debe interpretarse como un esfuerzo por vaciar el documento de 
cualquier contenido ontológico del que se derive lógicamente algún derecho 
humano, a partir de alguna naturaleza humana, ya sea fundada en Dios o 
en la razón. Ahora bien, como se logró un acuerdo práctico a partir de lo 
que él entiende como vacío metafísico, entonces quedaría probado que en 
la Declaración sólo se manifiesta una práctica política, pero no se funda-
menta derecho alguno.

En consecuencia, para Lindholm, la Declaración queda fuera de cual-
quier tipo de iusnaturalismo. A lo mucho, piensa este académico, conten-
dría una versión diluida de iusnaturalismo racionalista: se afirmarían unos 
derechos preestatales y prepositivos, pero éstos no se derivarían lógicamente 
de una naturaleza humana o de una referencia a Dios.708 Hacer algo así se-
ría, para este profesor noruego, adscribir la Declaración a una escuela filo-
sófica occidental iusnaturalista. Como los redactores evitaron hacerlo, como 
el documento debía caracterizarse por su universalidad, abierto a cualquier 

706		 Lindholm, Tore, “Prospects for Research...”, cit., p. 400.
707		 Cfr. ibidem, pp. 398 y ss.
708		 Cfr. ibidem, p. 398.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



258 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

tipo de justificación racional y de cualquier cultura, concluye Lindholm, la 
DUDH no contiene afirmaciones metafísicas que la condicionen, ni incor-
pora alguna concepción iusfilosófica sobre la que se construya.

Más aún, para el profesor escandinavo, los redactores de la DUDH sólo 
justificaron los derechos aludiendo a circunstancias histórico-sociológicas 
—la tragedia de la Segunda Guerra Mundial— y la repulsa, empíricamente 
verificable, de lo que dijeron percibir con su razón y conciencia. Con el paso 
del tiempo, la maduración cultural de ese rechazo a un trato indigno contra 
la persona, también sería la comprobación de que la DUDH es atinada al 
sólo proponer fórmulas comunes de naturaleza contractual y política. Pero 
de ahí, no se puede decir que se haga referencia a alguna naturaleza común 
o a una forma común de conocerla para sustentarlo. La falta de acuerdos 
sobre el por qué, permitiría a:

Cristianos, musulmanes, ateos, budistas, marxistas, liberales, etcétera […] 
desde su intimidad normativa […] llegar a justificar doctrinalmente, de pleno 
derecho, lo relativo a derechos humanos vinculatorios globalmente. Ninguna 
de las cuales necesita por qué ser compatible con las demás, si su función se 
reduce a proveer a los de su propia cultura, del soporte que necesitan para los 
principios de libertad inherente y de igual dignidad de todo ser humano.709

Así pues, Beitz —respecto a los derechos humanos, en general— y Lind-
holm —en referencia a la DUDH, en particular— serían un ejemplo de 
respuestas rivales a las conclusiones a las que se han llegado en este trabajo 
sobre el contenido iusfilosófico implícito en la Declaración.

2. Intuicionismo iusnaturalista

Beitz también describe otro tipo de argumentos disponibles para dar 
cuenta sobre la comprensión de los derechos humanos y sobre lo pretendi-
do por los redactores. Los califica como “naturalistas”. Con ello se refiere 
a aquellas teorías “herederas de las descripciones sobre los derechos natu-
rales que encontramos en el pensamiento político y jurídico europeo de la 
primera etapa de la modernidad”.710 Es decir, los derechos humanos serían 
aquellos que se distinguen del derecho positivo, como los estándares mora-
les poseídos antes de la conformación de un contrato social. Esos derechos 
pertenecerían a los seres humanos en cuanto tales, se asignarían a la perso-

709		 Ibidem, p. 400.
710		 Beitz, Charles, The Idea of  Human Rights, cit., p. 49.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



259UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

na en virtud de su pertenencia a la especie humana. Cada una de ellas —de 
cualquier tiempo y lugar— estarían dotadas de estas exigencias prepositivas 
a favor del “individuo-autónomo”, que funcionarían como criterio de jus-
tificación y validación de cualquier norma histórico-cultural. Por eso, esos 
derechos podrían considerarse como universales y fundamentales. Son tan 
básicos que su ausencia reflejaría una vida incompleta como ser humano.

En otras palabras, según Beitz, los autores iusnaturalistas repetirían las 
fórmulas, la estructura argumentativa y el alcance de los derechos intrínse-
cos racionalistas: exigencias-beneficios a favor de un individuo autónomo, 
anteriores al Estado; que inhieren en el hombre en cuanto tal y se deducen, 
como en un argumento geométrico, a partir de una naturaleza común ideal-
mente considerada; que contienen en sí el antecedente, las premisas, de toda 
solución de humano aplicable a cualquier cultura, en cualquier momento.

De esta manera, el fundamento de este tipo de derechos se encontraría 
en ciertas características que necesariamente comparte todo individuo.711 
Este iusnaturalismo sería heredero de aquella idea que, a decir de Robles 
Morchón: “ha triunfado socialmente, es la que podemos denominar teoría 
utilitaria e individualista de los derechos. Esta concepción se caracteriza, 
entre otras cosas, por presentar un cuadro de la ética en el que los derechos 
adquieren plena relevancia en detrimento de los deberes”.712

Beitz elige las ideas de Martha Nussbaum como una de las que me-
jor ejemplifican la concepción naturalista. Esta profesora estadounidense 
sostiene que los derechos humanos se originan en: “la existencia de una 
persona como ser humano […] en las capacidades básicas características 
de la especie humana. […] Estos derechos no existirían si las capacidades 
se basaran únicamente en los talentos individuales, y no en la norma de la 
especie”.713

Nussbaum explica que, mucho antes de que John Rawls popularizara el 
concepto de consenso entrecruzado (overlapping consensus), Jacques Maritain:

uno de los arquitectos de la DUDH, mantenía que personas con ideas dis-
crepantes sobre cuestiones metafísicas podían ponerse de acuerdo a efectos 
prácticos en una lista de derechos humanos. Esta distinción entre el acuerdo 
práctico y la esfera metafísica ha demostrado tener gran importancia en la 
formulación concreta de la Declaración, al facilitar que los participantes pro-

711		 Ibidem, pp. 59 y ss.
712		 Robles Morchón, Gregorio, “La olvidada complementariedad entre deberes y dere-

chos humanos”, en Megías Quirós, José Justo (coord.), Manual de derechos humanos…, cit., p. 31.
713		 Nussbaum, Martha C., Las fronteras de la justicia..., cit., p. 284.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



260 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

cedentes de diferentes tradiciones religiosas puedan respetar sus diferencias 
respectivas.714

Para Nussbaum, las capacidades de la persona no describen, ni “cons-
tituyen una esencia de lo que es humano”; pues no desea que su explica-
ción se “infecte con el virus del esencialismo”.715 Es decir, su teoría de los 
derechos humanos reconoce que existe un núcleo de autonomía en el que 
inhieren unas capacidades; pero no pretende que esta afirmación suponga 
reconocer implícitamente una naturaleza humana —en sentido metafísi-
co— que condicione los juicios morales de la autonomía personal.716 Las 
conclusiones sobre derechos humanos se “intuyen” a partir de una “razón 
pragmática” que percibe algunos principios como el rechazo de la esclavi-
tud, de la ignorancia, de la pobreza, etcétera. Pero se trata de una razón 
que autoconoce su propia operación, sus estructuras necesarias, a partir de 
cálculos utilitarios.

Ella inicia su libro Las fronteras de la justicia —donde ofrece su interpre-
tación de los derechos humanos y del proceso de redacción en categorías 
políticas rawlsianas— con estas palabras: “‘Imaginemos’ una época sin go-
biernos políticos, sin soberanos, ni leyes, ni tribunales, ni derechos de pro-
piedad establecidos, ni contratos”.717 Desde este punto de partida, elabora 
su teoría sobre los aspectos formales que permiten lograr acuerdos políticos 
equitativos para realizar, entre otras cosas, unas capacidades fundamentales 
humanas o los derechos humanos. En algún momento de su argumento, 
propone una lista de bienes cuyo logro es requisito para que una vida pueda 
considerarse “plenamente humana, una vida acorde con la dignidad del ser 
humano”.718

La profesora de la Universidad de Chicago justifica esta enumeración 
a partir de la experiencia de una “intuición reflexiva independiente”, gra-
cias a la cual se percibe que, cuando faltan, “los seres humanos resultan 
atrofiados”.719 En esta línea de pensamiento, el origen de los derechos, sería 
“una concepción intuitiva muy poderosa y compartida”.720 Esa lista de bie-
nes equivaldría al contenido de los derechos humanos, pues “una vida que 

714		 Ibidem, p. 301.
715		 Cfr. Morsink, Johannes, Inherent Human Rights..., cit., pp. 174-176.
716		 Cfr. Nussbaum, Martha C., Las fronteras de la justicia..., cit., pp. 278 y ss.
717		 Ibidem, p. 29. Énfasis añadido.
718		 Ibidem, p. 277.
719		 La lista de bienes es la siguiente: (1) vida, (2) salud física, (3) integridad física, (4) sen-

tidos, imaginación y pensamiento, (5) emociones, (6) razón práctica, (7) afiliación, (8) otras 
especies, (9) juego, (10) control sobre el propio entorno (cfr. ibidem, pp. 88 y 89).

720		 Ibidem, pp. 278 y 279.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



261UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

no contenga estos derechos en una medida suficiente, es una vida tan de-
gradada que no es compatible con la dignidad humana”.721 Para Nussbaum, 
el bien y el modo de conocerlo se refieren sólo a una “concepción moral 
parcial” a la que se apela “sólo a efectos políticos, y sin ningún fundamento 
en ideas metafísicas que puedan dividir a las personas”.722 A partir de estas 
premisas, la profesora deduce esta conclusión:

Reclamamos el reconocimiento de estas diez aspiraciones básicas [su lista de 
bienes], pero por lo demás dejamos que cada cual tome sus decisiones [res-
pecto a su fundamentación…] Mi enfoque, en cambio, dice: “Pedimos que 
suscribáis esta lista, pero no decimos nada sobre qué hace buenas las vidas 
en general”. En este sentido, permitimos a los amish, a los católicos y a otros 
ciudadanos con creencias religiosas a unirse al consenso internacional sin 
sentirse degradados […] El enfoque pretende ser respetuoso hacia el plura-
lismo y la diferencia, sin aceptar compromisos en relación con los derechos 
básicos de cada persona.723

3. El consenso entrecruzado como interpretación del proceso de redacción 
de la Declaración

Si la profesora estadounidense entiende que es bajo esa lógica liberal 
como ha de comprenderse los derechos humanos en general, los profesores 
Åshild Samdøy y Johannes Morsink, entre otros,724 aplican esas categorías al 
proceso de redacción de la Declaración de 1948. Así, por ejemplo, Samdøy 
sostiene que:

El artículo 1 [de la DUDH] representa un caso típico de lo que John Rawls 
denominó overlapping consensus. El acuerdo entre los redactores fue posible por-
que los participantes lograron mantener fuera del debate sus visiones metafí-
sicas divergentes. Partían del desacuerdo en asuntos filosóficos, pero su interés 
era llegar a un convenio práctico: la adopción de la DUDH.725

Esto significaría que el abandono voluntario de cualquier intento de 
incorporar algún tipo de fundamentación, habría sido la condición que per-

721		 Ibidem, p. 278.
722		 Ibidem, p. 294.
723		 Ibidem, pp. 294 y 295.
724		 Cfr. McCrudden, Christopher, op. cit., p. 678; Tasioulas, John, “Human Rights, Uni-

versality and the Values of  Personhood: Retracing Griffin’s Steps”, European Journal of  Philoso-
phy, vol. 10, 2002, p. 95.

725		 Samnøy, Åshild, op. cit., pp. 100 y 101.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



262 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

mitió a los redactores diseñar un documento legítimo interculturalmente. 
Morsink sostiene, por su parte, que:

se iría demasiado lejos si se afirma que evitar el uso de términos cargados 
de significado filosófico no represente algún consenso al respecto. Metafísi-
camente hablando, la gran mayoría de los redactores aceptaban que el con-
cepto derechos humanos significa que existen derechos intrínsecos y que las 
personas nacen con derechos morales inalienables. Y epistemológicamente 
hablando, la gran mayoría de los delegados aceptaban que la conciencia y la 
razón son las vías de conocimiento que nos introducen en los terrenos de de-
rechos morales intrínsecos. Estas convicciones forman un consenso mínimo, 
pero extendido.726

En esta interpretación de la DUDH, Morsink acepta que existe algo 
subsistente en la justificación de los derechos humanos. Esta conclusión se 
desprende de los debates entre los redactores y su interés por conectar al-
guna naturaleza humana con los derechos humanos. Para él, en respuesta 
a Lindholm, se puede sostener que el vacío metafísico de la DUDH —“the 
metaphysical openness”— aparece sólo después de haber afirmado que los de-
rechos humanos inhieren en algo como es la condición humana.727

Morsink reconoce que eso “real-inherente” a la condición de persona es 
lo que justifica el discurso de los derechos humanos, y que fue afirmado por 
los redactores de la Declaración. Este profesor estadounidense sostiene que 
cuando las personas se dan cuenta de que los derechos humanos inhieren 
en ellas en virtud de su propia humanidad, lo hacen no en términos teóri-
cos, ni a partir de deducciones filosóficas sobre una realidad metafísica. Al 
calificar una exigencia como “derecho humano”, únicamente se describiría 
la intuición moral que producen nuestra categorías lógicas. Es decir, si bien 
es cierto que a la persona le es intrínseca la capacidad de vislumbrar exi-
gencias morales fundamentales, sin embargo él piensa que a pesar de ello, 
se es incapaz de conocer alguna esencia concreta que imponga unos fines 
propios e incorporados a una naturaleza.728 De este modo, a diferencia de 

726		 Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit., p. 318.
727		 Cfr. Morsink, Johannes, Inherent Human Rights..., cit., pp. 26-39.
728		 Morsink piensa que tanto Tomás de Aquino como Hugo Grocio construyen el mismo 

tipo de concepción sobre el derecho natural. Para él, sólo se distinguen en que el medieval lo 
hace a partir de Dios, mientras que el renacentista seculariza el argumento desde la razón. 
Para él, ambos extraen conclusiones lógicas desde un modo de ser determinado y desde 
una naturaleza que impone unos fines. Él, en cambio, siguiendo a los redactores de la De-
claración, corta con toda noción metafísica de los derechos humanos, deducidos desde una 
supuesta esencia humana identificable, ya terminada (cfr. ibidem, pp. 26-39).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



263UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Lindholm, Morsink sostiene que la Declaración sí contiene una referencia 
a la inherencia de lo que hoy se llamarían capacidades humanas, pero éstas 
no son expresión de un modo de ser cerrado que imponga unos fines prede-
terminados. Lo inherente, o lo único metafísico común, sería la capacidad 
intuitiva de captar las exigencias de la autonomía de la persona.

De este modo, Morsink y Nussbaum aseguran que la ausencia de afir-
maciones de tipo filosófico y metafísico son la única condición que posibi-
lita lograr un acuerdo práctico transcultural como el de la DUDH. Éste se 
habría conseguido gracias a la intuición racional de que “una vida que no 
contenga estos derechos en una medida suficiente es una vida tan degrada-
da que no es compatible con la dignidad humana”.729

II. Sostenidos en arenas movedizas

1. Sólo son razonables los convenios prácticos si se comparte cierta base teórica

En definitiva, con algunos matices que distinguen sus posiciones, tanto Char-
les Beitz, como Åshild Samnøy, Tore Lindholm, Martha Nussbaum o Jo-
hannes Morsink, por citar algunos, están convencidos de que el abandono 
de cualquier intento de incorporar un tipo de fundamentación filosófica por 
parte de los redactores de la DUDH, expresa su rechazo a dotar de cualquier 
tipo de fundamentación al texto que escribieron. Bajo esa perspectiva, los 
derechos humanos de la Declaración serían sólo manifestación de la autono-
mía individual, expresada en pretensiones y reivindicaciones descritas en el 
lenguaje de los derechos de la tradición liberal.

Al mismo tiempo, piensan estos autores, si los redactores de la Decla-
ración hubieran querido otorgar a la DUDH de una fundamentación, se 
hubieran decantado por algún tipo de orientación. Aquello significaría el 
incumplimiento de su vocación intercultural y universal. En definitiva, para 
ellos, tanto la falta de afirmaciones ontológicas, como la ausencia de ex-
plicaciones definitivas sobre el “por qué”, fueron las condiciones de posi-
bilidad del acuerdo intercultural que dio origen a la Declaración. Por eso, 
concluyen, el documento debe interpretarse bajo esa perspectiva.

Sin embargo, el punto de partida de estos académicos lo colocan en la 
intuición racional por la que se reconocen los derechos humanos; pero ella 
significa la emanación de autonomía que resulta del cálculo utilitario del 
individuo. Es decir, como si esperara a que esta autonomía “explotara” o se 

729		 Nussbaum, Martha C., Las fronteras de la justicia..., cit., p. 278.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



264 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

“mostrara” en dirección de lo que considera bueno, y esto lo descubriera al 
calcular el beneficio de su acción frente a la dignidad de otro como su lími-
te o su daño. Si se ha puesto atención, el artículo 1 de la DUDH centra la 
justificación de los derechos humanos en la experiencia vital de una empa-
tía solidaria que se “enciende” como deber cuando la acción de la persona 
afectará la dignidad de otro. Ese conocimiento común fue delineado por los 
redactores mismos.

Además, ese punto de partida dejaría sin explicar cómo fue posible que, 
si cada uno partía de presupuestos teóricos diferentes, o si cada uno acudie-
ra a vincularse con otros, observando primariamente la emanación de su 
autonomía, entonces, ¿cómo sostener que los redactores asumieran que sus 
contrapartes se vincularían moralmente a ese acuerdo? ¿Por qué habrían de 
comprender que de la humanidad compartida se siguen unas exigencias im-
plícitas que realizan su existencia? ¿Es posible algo así, si todos los agentes 
descubren los derechos humanos como una intuición que brota del secreto 
y obscuro núcleo de libertad que es cada individuo, y no una condición hu-
mana compartida? ¿Cómo saber que de la autonomía de fulano surgirá una 
comprensión de lo que nació en perengano? ¿Cómo justificar que ese dato 
inteligible para uno, fuera al mismo tiempo vinculatoria para él, ya sería 
dañino que atentara contra la dignidad del otro?

Por eso, tampoco aclaran cómo fue que los delegados percibieran una 
necesidad de lograr un acuerdo y formular 30 sentencias prácticas sobre 
bienes humanos, 7 enunciados justificativos del Preámbulo y una procla-
mación. Son 38 párrafos que sintetizan una concepción común de algo que 
pretendían que fuera real, no únicamente expresión de las propias catego-
rías culturales o de necesidades de la libertad. Al mismo tiempo, esas fórmu-
las pretendían obligar éticamente a toda persona y su conducta.

En realidad, los acuerdos teóricos implícitos —mínimos, pero al fin y al 
cabo convenios sobre una realidad inteligible, comprendida, nombrada y 
vinculatoria— se manifiestan en los consensos sobre las prácticas que se pre-
tenden lograr y señalar como debidas. Estas ideas compartidas son: (1) existe 
una condición humana que puede ser conocida en clave ética; (2) de ella se 
derivan unas exigencias a favor de la persona que se denominan “derechos 
humanos”; (3) además, lejos de encerrarla en la individualidad, la conectan 
solidariamente con otros; por último, (4) esos derechos son exigencias distin-
tas y no del todo disponibles a las que pueda otorgar la ley o el Estado. En 
palabras del mismo Morsink:

Pero se iría demasiado lejos si se afirma que evitar el uso de términos carga-
dos de significado filosófico no represente algún consenso al respecto. Me-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



265UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

tafísicamente hablando, la gran mayoría de los redactores aceptaban que el 
concepto derechos humanos significa que existen derechos intrínsecos y que 
las personas nacen con derechos morales inalienables. Y epistemológicamen-
te hablando, la gran mayoría de los delegados aceptaban que la conciencia y 
la razón son las vías de conocimiento que nos introducen en los terrenos de 
derechos morales intrínsecos. Estas convicciones forman un consenso míni-
mo, pero extendido.730

Es decir, aunque no hayan querido hacerlo explícitamente, los delega-
dos, implícitamente, admitieron una base ontológica mínima y al mismo 
tiempo, un modo común de conocer esa realidad que los vinculaba deónti-
camente.

2. El naufragio justificativo de las posturas precedentes

De tal manera, si los contractualistas como Beitz, Raz y Lindholm tu-
vieran razón, ¿cómo se explica que se lograra un acuerdo sobre exigencias 
universales a una existencia común y, al mismo tiempo, aceptar un vacío 
metafísico respecto a la realidad a la que apuntan esas palabras? ¿Cómo 
defender unos derechos humanos de algo que sólo es real dentro de las ca-
tegorías lógicas de cada individuo con el que no se comparte una existencia 
común? De no existir un vínculo entre la empatía de la que habla la Decla-
ración y una consistencia real de la persona y su dignidad, los motivos para 
respetar los derechos humanos serían sólo el resultado de un razonamiento 
hedonista o utilitario. Si esto es así, ¿por qué habrían de empeñarse, en un 
esfuerzo por lograr un acuerdo, más allá del miedo que manifiesta el débil 
ante el poder del fuerte?731

Por su parte, en los “naturalistas” como Nussbaum o Morsink se en-
cuentra una contradicción que impediría que su concepción explique un 
documento como la Declaración o describa los fundamentos delineados por 
los redactores. Afirman que estamos ante una capacidad de intuición com-
partida que se ha de manifestar en todos los ejemplares de la especie hu-

730		 Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights..., cit., p. 318.
731		 Al respecto, comenta el profesor Rumayor: “Implícitamente, la ética de John Rawls y 

la pedagogía que se deriva de ésta niegan el cambio y también la posibilidad de profundas 
transformaciones sociales […] La sociedad política rawlsiana es un sistema asfixiado en sus 
propias energías, lo cual bloquea su desarrollo. Por tanto, es la única aspiración personal a 
la que se ven abocados sus educandos [o miembros de esa comunidad] que aburridamente 
viven bajo esta estructura” (Rumayor Fernández, Miguel Ángel, Ciudadanía y democracia en la 
educación, Pamplona, Eunsa, 2008, pp. 136 y 137).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



266 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

mana. Además, sostienen que es posible comprender de forma común que 
dichos bienes son tan básicos para las personas, que con relativa facilidad 
se entendería el deber de realizarlos para lograr una vida valiosa. Al mismo 
tiempo, reconocen que, dados los distintos orígenes filosóficos, culturales o 
religiosos, tanto habrá un desacuerdo entre los bienes de esa lista de capaci-
dades, como que es imposible proponer alguna afirmación metafísica sobre 
la naturaleza del ser humano y de sus potencialidades esenciales.

Aun así, en su propuesta asumen y exigen que toda persona deba some-
terse a ese modelo político procedimental, o que todas ellas acepten como 
razonablemente humano, esa explicación sobre el actuar. Este tipo de ex-
pectativa es más sorprendente cuando se considera que todo ese discurso ha 
partido de una fantasía imaginaria: un individuo aislado, capaz de tomar 
conciencia de sí mismo autorreferencialmente y de prever todas las conse-
cuencias —positivas y negativas— de sus decisiones —las que tomará a lo 
largo de su vida—, sintetizarlas, colocarlas en un mismo plano, sumar, restar 
y descubrir el mejor resultado para su beneficio.

El “imaginemos” con el que parte Nussbaum, por ejemplo, significa 
señalar como punto de partida un dato ficticio, imaginado; a partir del cual 
ella misma diseña un discurso de más de cuatrocientas páginas. Al final de 
esa fantástica elucubración concluye que su argumento es válido porque no 
impone alguna cosmovisión metafísica o ética. Pero inmediatamente des-
pués, contradictoriamente, demanda que todas las personas acepten, tanto 
su listado de requerimientos —aunque reconocidos a partir de una intui-
ción imaginaria individual, de la que no explica por qué motivo deba ser 
universal y compartida—, como que los actores se vinculen a ese procedi-
miento para acordar soluciones.

Dicho de otro modo, Nussbaum y Morsink piden aceptar un listado 
de bienes que definen los contornos de una vida humana lograda; pero, 
al mismo tiempo, sostienen que el acto cognoscente por el que captamos 
el valor moral de ellos, es sólo fruto de una potentísima intuición y de una 
imaginación creativa. En otras palabras, de un presentimiento inmanente, 
de una especie de auto-ocurrencia auto-referencial sobre uno mismo, esperan que 
se obtenga la llave para lograr acuerdos. Pues en el argumento presuponen 
que todos los demás serán capaces de comprender el discurso del otro, que 
contradictoriamente no sería más que una expresión de su ingenio subjeti-
vo. Todo parte de un supuesto punto de partida: una intuición individual 
que, además, prohíbe imponer alguna concepción ética o metafísica. Pero 
aun así, hay que señalarlo una vez más, solicitan y reclaman en todos los 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



267UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

miembros de una comunidad, un compromiso hacia sus tesis en nombre de 
esa curiosidad intuitiva.732

Pero, ¿cómo justifican ese acto cognitivo al que se refieren? Ni Morsink, 
ni Nussbaum ofrecen más argumentos para explicar cómo es posible acer-
tar en la propia intuición, ni cómo saber si se ha atinado, ni por qué otro 
ser igualmente autónomo y subjetivo comprenderá el dato imaginado. Para 
ellos, el contenido de ese conocimiento únicamente depende de un tipo 
de emanación de la propia autonomía. ¿Bajo qué argumento esperan, más 
bien “exigen” adhesión a esa lista de bienes humanos, si ésta sólo se cons-
truiría desde intuiciones imaginarias?

Ellos mismos abren la puerta para que quepan distintas y amplias ideas 
de bien, que sirvan de encuentro entrecruzado, pero ¿hasta qué punto se 
disponen a tolerar el disenso en los bienes de su lista y sobre su alcance —
algo que ellos mismos alientan— sin atrofiar el logro de la existencia huma-
na por el procedimiento que ellos mismos pretenden?

No parece coherente que, por una parte, acepten la posibilidad de que 
exista disenso en su lista de bienes; pero, por la otra, exijan la adhesión a 
su explicación procedimental de la justicia al modo liberal rawlsiano. Ni 
tampoco que pretendan que por el solo hecho de “intuir”, el resultado se 
presuma como acertado. ¿Por qué alguien habría de saberse vinculado a la 
ley del consenso —a formar parte de uno, o a cumplir su compromiso hacia 
él— si se presupone que la intuición sobre sus bienes únicamente refleja la 
propia conciencia, algo que se percibe desde un dato imaginado?

732		 En teoría, según Rawls, cualquier persona razonable se sumaría al proceso de deter-
minación de la justicia por consenso entrecruzado; esto sería así, porque cualquier ciudada-
no, “en su momento”, traducirá sus pretensiones, valores e intereses en razones, argumentos 
y motivaciones públicas. En Rawls, esto quiere decir que esas posiciones deben ser aceptadas 
por cualquier ciudadano. Para que esto sea así —por ejemplo respecto al matrimonio, el 
aborto, la guerra, la ecología, la justicia social— se ha de despojar de todo aquello que cause 
conflicto. Esto ocasiona que se inhiban las propuestas más audaces e innovadoras que 
edifican el bien común; y ocasiona, en efecto, un prejuicio al debate público, el consenso se 
privilegia en detrimento de un estilo argumentativo, que mediante un esfuerzo por el diá-
logo, logre una comprensión más acabada del bien. Además, en la práctica, las profundas 
diferencias filosóficas y religiosas existentes en la sociedad contemporánea, muestran que 
“hay muy poco o ningún espacio en el futuro próximo para el consenso entrecruzado respecto a 
los principios básicos de la justicia. Por ello, la teoría de Rawls, al insistir que los ciudadanos 
razonan sobre la justicia desde un punto de vista común [aceptable por cualquier ciudadano], 
como razón pública o posición original, obliga a algunos ciudadanos a dar primacía práctica 
en la esfera pública a un punto de vista moral que es ajeno a sus doctrinas comprehensivas. 
Algo así sería una clara violación a su integridad ética” (Thunder, David, Citizenship and the 
Pursuit of  the Worthy Life, Nueva York, Cambridge University Press, 2014, p. 97).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



268 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

Estos autores esperan que una intuición sobre la importancia de la edu-
cación, por ejemplo, sea motivo suficiente para que todos se comprometan 
en un reclamo concreto y específico sobre la situación educativa de alguien 
más. ¿Cómo justificar algo así desde esos presupuestos? ¿Cómo explicarían 
que sea posible la empatía, si el conocimiento moral, en su argumento, sólo 
nacería de una intuición de la propia autonomía, ajena a cualquier des-
cripción compartida del ser-persona?733 ¿Es posible justificar racionalmente 
el deber de respeto a los otros, si lo único que el individuo podría percibir 
sería la intuición de lo que produciría mayor utilidad a él mismo? ¿Cómo 
es posible que exista una idea de bien, cuya ausencia justifique el uso del 
calificativo “atrofiada”, y después, cuando haya que buscar hacerlo realidad 
en la vida pública, el bien mismo deba diluirse para caber en su procedi-
miento político aceptable por todos? Estos autores no ofrecen respuestas a 
este tipo de preguntas.734 Quizá por su idea de lo que significa un concepto 

733		 Nussbaum sólo se refiere a una poderosa intuición por la que se asume que los propios 
deseos de lo que se considera valioso, han de ser comprendidos por los demás y tratados 
como tales, sólo porque el sujeto los califica así. Por su parte, Alasdair MacIntyre, al exponer 
la idea de empatía en Edith Stein, argumenta: “Cuando percibo cierto objeto, debe ser un 
posible objeto de percepción tanto para mí como para otros. […] Es decir, las afirmaciones 
en las que describo mi experiencia del objeto en primera persona serán verdaderas única-
mente si es verdadera cierta clase de afirmaciones en tercera persona sobre cómo se presenta 
o se presentaría el mismo objeto a los demás, y es verdadera cierta clase de afirmaciones en 
tercera persona sobre cómo yo aparezco a los demás en tanto que sujeto de percepción […] 
Es de vital importancia el énfasis que [Edith Stein] pone en cómo nuestra comprensión de 
nosotros mismos se abre a ser corregida por lo que aprendemos de nosotros mismos en virtud 
de otros a través de nuestra conciencia empática de cómo nos ven” (MacIntyre, Alasdair, 
Edith Stein. Un prólogo filosófico, 1913-1922, trad. de Feliciana Merino Escalera, Granada, Nue-
vo Inicio, 2008, pp. 146-148).

734		 Una crítica al liberalismo y una descripción de sus inconsistencias pueden verse en 
Larmore, Charles, “The Moral Basis of  Political Liberalism”, The Journal of  Philosophy, vol. 96, 
núm. 12, 1999, pp. 599-625; también en Massini Correas, Carlos Ignacio, Constructivismo ético 
y justicia procedimental en John Rawls, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 
2004; Etcheverry, Juan B., El debate sobre el positivismo jurídico incluyente, México, UNAM, Insti-
tuto de Investigaciones Jurídicas, 2006. La comprensión de Nussbaum sobre el concepto de 
naturaleza humana en Aristóteles, puede verse en Nussbaum, Martha C., “Aristotle on Hu-
man Nature and the Foundations of  Ethics”, en Altham, J. E. y Harrison, Ross (eds.), World, 
Mind, and Ethics. Essays on the Ethical Philosophy of  Bernard Williams, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1995, pp. 86-131. Andrés Ollero sostiene que ese modelo, para funcionar, 
presupone al menos las afirmaciones categóricas: “se deben cumplir las promesas” y “se de-
ben tratar a los demás como fines, no como medios”. En consecuencia, esta necesidad “invita 
a mantenerse sobre aviso ante el riesgo de que, inconscientemente, el juego procedimental 
acabe enmascarando opciones netas por determinados contenidos materiales, identificándo-
las a priori con el sentido común” (Ollero Tassara, Andrés, Derechos humanos. Entre la moral y el 
derecho, México, UNAM, 2007, p. 38).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



269UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

con connotaciones metafísicas: necesariamente implica adscribirla a una fi-
losofía comprehensiva particular; y no tanto a la descripción —por elemen-
tal que sea— de algo en cuanto es.

Por ejemplo, una naranja puede ser estudiada como objeto de un color 
determinado; en ese caso su ciencia sería la óptica. Si se estudia en cuanto 
algo lanzable, su ciencia sería la física. Si es su redondez, la geometría. Si en 
cuanto saludable, la medicina. Si como generado de un árbol, la biología o 
botánica. Si como objeto a través del cual se relaciona equitativamente un 
comprador con un vendedor, el derecho. Si como medio para lograr una 
vida digna en lo personal o en la vida común, se trataría de la ética o la 
política. Pero si se considera como objeto “pensable” en cuanto un objeto 
que “es” (material), “qué” es (formal), cuál es su origen (eficiente); y por qué 
existe, lo hace de esa manera y cómo se vincula inteligiblemente con otros 
seres. El modo de conocer de esta última manera, se llama “metafísica”.

Ahora bien, quienes temen que una descripción metafísica implicaría 
adscribir una idea a una filosofía particular, apuntan acertadamente que 
aquello implicaría adscribir esa descripción a una escuela filosófica particu-
lar. Porque todo discurso científico parte ya de unos presupuestos histórico-
culturales sobre lo que una ciencia es, sus modelos argumentativos, etcétera. 
Nussbaum tiene razón en cuanto hablar de una intuición. Pero quizá la 
palabra debe matizarse. Porque el conocimiento espontáneo, elemental y 
primario de toda persona acierta en lo elemental, pero para justificarlo ra-
cionalmente necesitaría argumentarlo desde un sistema cultural.

La “intuición” a la que se refiere Nussbaum, no es sólo conocimiento 
básico de la realidad, sino ya un modo de argumentar desde sus presupues-
tos liberales de la persona. En este sentido, MacIntyre señala que:

[l]os filósofos morales del siglo XX han apelado en ocasiones a sus intuiciones 
o las nuestras; […] pero una de las cosas que deberíamos haber aprendido 
de la filosofía moral es que la introducción de la palabra intuición por parte de 
un filósofo moral es siempre señal de que algo funciona bastante mal en una 
argumentación. […] Y el último defensor de tales derechos [humanos], Ro-
nald Dworkin (Taking rights seriously, 1976), concede que la existencia de tales 
derechos no puede ser demostrada, pero en este punto subraya simplemente 
que el hecho de que no pueda ser demostrada no implica necesariamente el que 
no sea verdadera.735

735		 MacIntyre, Alasdair, Tras la virtud, trad. de Amelia Valcárcel, Barcelona, Crítica, 2001, 
p. 96.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



270 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

En otras palabras, por un lado —tanto Beitz, Samnøy y Lindholm, 
como Nussbaum o Morsink— intentan diseñar un sistema de acceso a los 
derechos humanos que no imponga alguna idea comprehensiva de bien, 
para lo cual omiten —y exigen obviar— cualquier afirmación o referencia 
metafísica, por elemental que sea. A partir de esta idea, pretenden que su 
argumento sea filosóficamente neutro y abierto a toda cultura. Pero por otro 
lado, no son imparciales y obligan al resto de personas de otras tradiciones 
culturales y filosóficas a participar en ese sistema, bajo “estas” condiciones 
y presupuestos intelectuales. ¿Cómo tomar en serio una explicación que no 
se toma en serio a sí misma; que no se aplica a sí misma las conclusiones a 
las que llega?

Del mismo modo, la contradicción se repite en su explicación so-
bre los fundamentos —o más bien, la falta de los mismos— de la Decla-
ración Universal misma. Por una parte, sostienen que el texto carece de 
fundamentación iusfilosófica sólo porque en la discusión del artículo 1 se 
rechazaron términos como “por naturaleza” o “Dios”; y porque además, los 
redactores evitaron partir de un modelo filosófico de fundamentación claro 
y consensuado. Pero, por otro lado, sostienen que la DUDH se adscribe a su 
modelo de justicia procedimental liberal; que la cultura global de derechos 
humanos sólo se explica desde esos presupuestos.

Las páginas anteriores muestran que los redactores señalaron como 
fundamento —es decir, como la justificación racional de una expectativa 
fundada sobre la existencia, el modo de conocer y de saberse vinculado a 
los derechos humanos— una experiencia personal, racional y ética, de la 
dignidad de una condición humana compartida.

El artículo 1 de la Declaración asume que la persona ajustará su con-
ducta conforme a la radicalidad de la dignidad que reconoce ante sí me-
diante la empatía. Pues bien, ha de tomarse en cuenta que el consenso en-
trecruzado liberal tiene como condición, implícitamente, la mediocridad 
en la acción. En efecto, sus presupuestos de la operación asumen que los 
agentes involucrados ya conocen una idea de bien, y que sólo pretenden 
encontrar el mejor modo de llevarlo a cabo en su vida, junto a otros que no 
piensan como él. Al mismo tiempo, esperan que su idea de bien sea diluida, 
de modo que pueda ser aceptable por las normas de la neutralidad ética. 
Este modelo no ofrece a la persona el reto de buscar y comprender, junto 
con otros, cuál es el bien que pueden realizar: qué es bien común. La Decla-
ración espera, de manera contraria a lo que sostiene el modelo liberal, que 
la persona sea espoleada y salga de sí misma mediante la razón y concien-
cia, a través de la empatía, que la hacen consciente del bien real de lo que 
significa ser persona y que se comprometa con sus deberes.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



271UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Además, una concepción como la de Rawls —centrada en el portador 
del beneficio, como un agente racional, que determina sus derechos a par-
tir de su propia autonomía— es incapaz de explicar por qué el respeto a la 
libertad es razón suficiente para fundamentar el contenido y los motivos de 
los derechos humanos, tal y como los entendían los redactores de la Decla-
ración. En este documento se encuentran exigencias que no se comprenden 
a partir de la nuda libertad o de la propia autonomía: en la DUDH no es 
optativo el deber de comportarse fraternalmente. Tampoco es opcional que 
la educación deba lograr ciertos fines; ni que para determinar el salario 
equitativo se tomen en cuenta las necesidades de la familia; tampoco que 
para desarrollar los derechos humanos haga falta establecer un orden social 
apropiado. ¿O cómo justificar, por ejemplo, los derechos humanos de los 
infantes o discapacitados mentales que son incapaces de comportarse como 
agentes libres?736

Cuando los redactores describieron por qué quedaba justificado míni-
mamente todo su discurso sobre derechos humanos, no apelaban a un pro-
cedimiento neutral. Por el contrario, hicieron referencia, en primer lugar, a 
un dato real, a una naturaleza común a todas las personas humanas. Apun-
taban a una sustancialidad trascendente, o de lo contrario, los derechos hu-
manos serían tan relevantes y justificables como “el mito de la diosa Venus, 
una mujer de carne y hueso que nació de la espuma del mar”.737 La DUDH 
quizá apareciera como la materialización de una buena idea —síntesis de 
deseos oportunos— pero sería irreal, fruto de la propia imaginación. Sin 
ese carácter trascendental, verdadero, metafísico, de la naturaleza humana, 
cualquier sentencia sobre los derechos humanos, “serviría igualmente para 
defender presunciones sobre unicornios y brujas”.738

736		 El argumento es de David Thunder, quien señala que las explicaciones centradas en 
la libertad, como fundamento de los derechos humanos, son inconsistentes por dos motivos: 
“primero, no puede justificarse, a partir de la exigencia de respeto a su libertad, la fuerza 
normativa de los derechos humanos de aquellos que carecen de capacidad para comportarse 
como agentes racionales; y segundo, porque el contenido fundamental de los derechos hu-
manos no puede derivarse exclusivamente de las condiciones necesarias para el ejercicio de 
la libertad, dado el más amplio rango de intereses humanos básicos que están en juego más 
allá del interés de un sujeto en cuanto racional” (Thunder, David, “Why respect for Freedom 
cannot Explain the Content and Grounds of  Human Rights: A Response to Valentini”, Poli-
tical Theory, vol. 42, núm. 4, 2014, p. 496). También puede verse Garzón Vallejo, Iván, “Los 
dilemas del carácter público de los argumentos filosóficos y religiosos del liberalismo de John 
Rawls”, Praxis Filosófica, núm. 30, 2009, pp. 39-64.

737		 Carpintero Benítez, Francisco, “Los constructos racionales en la reflexión sobre la 
justicia (Primera parte)”, Dikaiosyne, vol. 23, 2009, p. 48.

738		 MacIntyre, Alasdair, Tras la virtud, cit., p. 96. En este pasaje, MacIntyre critica a la 
tradición posmoderna, representada en Dworkin, quien sostiene que la realidad moral no 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



272 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

Sin esa verdad sobre la cual sostener los derechos humanos, más allá de 
un contenido intuitivo autorreferencial, la Declaración defendería una ilu-
sión, un modelo construido como testimonio de los propios gustos, deseable 
en la medida en que apetece, escondido tras un procedimiento lógico y for-
mulado con la exuberancia retórica necesaria para ocultar su idealidad.739 
Sería como el síndrome de Dulcinea, al que se apela como la materializa-
ción de un ideal, a la que se le ofrece una gesta heroica, pero que se edifica 
desde la propia imaginación.740

En otras palabras, sin un dato real —una substancia de naturaleza hu-
mana y personal— si los derechos humanos fueran sólo exigencias construi-
das por intuiciones de la razón o de la autoconciencia, o emanación de la 
propia libertad, se trataría del reflejo de un espejo sobre otro. Sin una ver-
dad sobre la persona, se carecería de criterios para distinguir la realidad de 
la ficción, de la imaginación o del capricho subjetivo —de la persona misma 
o del Estado—; y, en consecuencia, quedaría sin justificar la pretensión de 
que alguien más quede vinculado deónticamente a la conclusión intuitiva que 
ha captado otro.

Sólo si es real, verdadera y trascendente esa dignidad que se pone en 
juego a través de ciertas acciones, entonces los derechos humanos descritos 
en la DUDH —documento que busca cumplir una función edificadora de 
la persona y su comunidad— podrían oponerse contra aquellos que preten-
dan atentar contra la persona, más allá del mero uso de la fuerza.741

Junto a ese referente real, todo tipo de fundamentación necesita reco-
nocer el carácter cognoscible, inteligible y razonable, tanto de lo conocido, 

puede ser verificada en la realidad, sólo explicada en términos lógicos. MacIntyre asume que 
la DUDH forma parte de esta tradición, algo que debe ser matizado.

739		 Megías muestra cómo la tendencia a erigir los gustos, sólo porque lo son, en derechos, 
“constituye una regresión a las corrientes de los siglos VI y V, a. C., que pretendieron justifi-
car todo aquello que tuviera apariencia de naturalidad” (Megías Quirós, José Justo, “Cuando 
las apetencias se convierten en derechos”, Persona y Derecho, vol. 56, 2007, p. 140).

740		 Cfr. Carpintero Benítez, Francisco, La crisis del Estado..., cit., pp. 94 y ss.
741		 En este sentido, comenta Cristina Hermida del Llano que “los derechos humanos 

nos abren al mundo de una ética que es común a todos los seres humanos, en su calidad de 
agentes morales. Esto quiere decir que somos titulares de los derechos humanos en nuestra 
condición de hombres y no de ciudadanos adscritos a un determinado ordenamiento jurídi-
co” (Hermida del Llano, Cristina, “La universalidad racional de los derechos”, Bajo Palabra. 
Revista de Filosofía, época II, núm. 8, 2013, p. 36). Y señala como sus características a la uni-
versalidad de su adscripción, la inalienabilidad, su “‘indisponibilidad activa’, en cuanto que 
no son alienables por el sujeto que es titular, es decir, el propio titular está obligado a respetar 
sus derechos; y, por otra, la ‘indisponibilidad pasiva’, al no ser expropiables o limitables por 
otros sujetos. El derecho de un sujeto despierta siempre en otro la obligación de no impedir 
su ejercicio” (ibidem, pp. 40 y 41).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



273UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

como del agente. Sin esta segunda exigencia, nadie sería capaz de situarse 
ante la realidad, carecería de un lenguaje para referirnos a ella, y perdería 
sentido cualquier intento de argumentación o de diálogo.

Sin duda, para lograr un acuerdo transcultural, los redactores evitaron 
una explicación exhaustiva sobre los fundamentos del ser y del conocer, pero 
ciertamente afirmaron verdades metafísicas, epistemológicas y deontológi-
cas propias de la naturaleza humana. Si Rawls, Beitz, Lindholm, Nussbaum 
o Morsink tuvieran razón, lo único que fundamentaría el compromiso por 
los derechos humanos sería la propia intuición racional; y ésta, a lo mucho, 
sólo reflejaría un auto conocer formal de la razón. Si éste fuera el caso, por 
ejemplo, ¿cómo justificar el despertar de la conciencia de la humanidad que 
fue la que promovió la abolición de la esclavitud?742 ¿Cómo saber que esas 
intuiciones subjetivas son reales y por tanto universalizables? ¿Qué criterios 
se utilizarían para, por ejemplo, oponerse al asesinato en una comunidad de 
sádicos? ¿Y si se pierde o desajusta la intuición racional? ¿Y si una mayoría 
dijera que el hombre no nació para la libertad o para gozar de los benefi-
cios de una nación? ¿Cómo saberlo si la única fuente racional es el dato que 
ofrece una intuición que toma sus datos a partir de sí misma? Platón escribió 
en el “Gorgias”:

Piensa, en efecto, de qué modo podría defenderse el médico puesto en tal 
situación, si se le acusara ante un tribunal de jueces infantes con estas pala-
bras: “Niños, este hombre os ha causado muchos males a vosotros; a los más 
pequeños de vosotros los destroza cortando y quemando sus miembros, y os 
hace sufrir enflaqueciéndolos y sofocándolos; os da las bebidas más amargas 
y os obliga a pasar hambre y sed; no como yo, que os hartaba con toda clase 
de manjares agradables”. ¿Qué crees que podría decir el médico puesto en 
ese peligro? O bien, si dijera la verdad: “Yo hacía todo eso, niños, por vuestra 

742		 Escribe la profesora Fernández Ruiz-Gálvez que el concepto de derechos humanos es 
histórico “en cuanto se trata de un concepto vivo, que no puede considerarse elaborado de 
una vez por todas, de una vez para siempre de forma completa, acabada y definitiva. Por el 
contrario, la noción de derechos humanos evoluciona con el devenir histórico, tanto en lo 
que respecta a las connotaciones del concepto, a sus rasgos, caracteres, notas o determina-
ciones, como en lo que respecta a su extensión […] Es la conexión con la dignidad humana 
y las necesidades básicas la que explica esta historicidad. Los derechos humanos representan 
la explicitación, la concreción, en cada momento histórico, de las exigencias básicas deriva-
das de la dignidad, la libertad y la igualdad de las personas y la solidaridad entre ellas, las 
más radicalmente vinculadas al sistema de necesidades humanas” (Fernández Ruiz-Gálvez, 
Encarnación, “Derechos humanos, ¿yuxtaposición o integración?”, Anuario de Filosofía del 
Derecho, núm. XIV, 1997, pp. 679 y 680).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



274 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

salud”. ¿Cuánto crees que protestarían tales jueces? ¿No gritarían con todas 
sus fuerzas?743

Por todo ello los presupuestos iusfilosóficos asumidos por los redactores 
no son compatibles del todo con las explicaciones contractualistas de Beitz y 
Lindholm, ni con las naturalistas liberales de Nussbaum o Morsink.

III. El argumento de justificación y la explicación 
de Tomás de Aquino

1. Una pregunta que se plantea con cautela

La primera sección de este capítulo se dedicó a mostrar cómo son insuficien-
tes e imprecisos los intentos de corte liberal contemporáneo, por explicar el 
fundamento iusfilosófico incorporado por los redactores a la Declaración. 
¿Es posible señalar otra escuela de pensamiento que lo haga con mayor pre-
cisión? Si Charles Malik y Jacques Maritain delinearon significativamente el 
argumento de justificación racional de la Declaración; si ambos se alimenta-
ron de una fuente común, a saber, el pensamiento de Tomás de Aquino y su 
descripción de la ley natural; entonces, ¿en qué sentido las ideas del teólogo 
medieval están presentes en las bases iusfilosóficas de la DUDH?

Esta pregunta se plantea con cautela. Como se ha repetido en este 
trabajo, los redactores mismos no partieron de ninguna escuela de funda-
mentación específica común; y evitaron, hasta donde les fue posible, la ar-
ticulación de un argumento filosófico como presupuesto de los acuerdos 
prácticos. Así que, cualquier respuesta que se ofrezca sobre el Aquinatense 
y la Declaración no pretende concluir si la fundamentación de la DUDH 
sea o no tomista. Más bien se trata de explorar si ciertas ideas, estructuras 
de pensamiento, realidades descritas por Tomás, explican con coherencia lo 
recogido en la Declaración. Si esto es así, ¿cómo lo hacen?

No se trata pues de comparar las fórmulas de la filosofía tomista con 
las de los redactores de la Declaración. Sino intentar, hasta donde sea posi-
ble, comparar la experiencia que “veían” los redactores sobre la existencia, 
descubrimiento racional y compromiso deóntico de exigencias de la huma-
nidad de las personas dignas; y cotejarlas con aquello que “veía” Tomás de 
Aquino sobre una experiencia similar. Evidentemente importa tomar en 
cuenta la diferencia en los modos de decir, argumento buscado en los presu-

743		 Platón, “Gorgias”, en id., Diálogos, t. II: Gorgias, Menéxeno, Eutidemo, Menón, Crátilo, trad. de 
Julio Calonge Ruiz, Madrid, Gredos, 1992, 521e-522a.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



275UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

puestos culturales de un teólogo del siglo XII y las de un delegado del siglo 
XX. Pero aun así, si el profesor medieval describe un conocimiento elemen-
tal de obligaciones deónticas que se descubren de manera empática a través 
de la acción —tal y como articularon los redactores de la DUDH—, enton-
ces, ¿cómo es esa explicación? ¿Ambos argumentos comparten premisas y 
conclusiones? ¿Si esto es así, entonces, cómo lo hacen?

Se sabe que los redactores dejaron abierta la pregunta de la fundamen-
tación definitiva de los derechos descritos en el documento como tarea de 
cada escuela filosófica. Ellos sólo presentaron un argumento terminado 
pero no definitivo, sólo bajaron un nivel en la escalera de caracol. Al mismo 
tiempo, se presentó ya la explicación en la que Malik encontraba “un espa-
cio muy amplio” para encontrar la doctrina tomista de la ley natural en la 
Declaración.744 Pero aquí la pregunta trata de algo distinto.

En la fundamentación iusfilosófica de la Declaración explicada páginas 
arriba, y en los presupuestos básicos que la posibilitan, ¿es posible recono-
cer, y de qué modo, las explicaciones y disposiciones para acercarse a la 
realidad moral de la filosofía del Aquinate? Si se toma en cuenta el papel 
jugado por Maritain y Malik, ¿qué argumentos de la explicación tomista 
facilitaron y ofrecieron las herramientas intelectuales que utilizaron los re-
dactores para lograr acuerdos prácticos sin partir de convenios teóricos?

Para ofrecer una respuesta, primero se describirán tres características 
de la justificación racional de los derechos humanos en la DUDH; a saber, 
a) la experiencia moral básica de la que parte, b) el dinamismo educativo de 
sus requerimientos, y c) la relación entre justificación racional de sus bases 
intelectuales con el respeto práctico de sus dictados. Esto permitirá compa-
rar la explicación de la ley natural de Tomás de Aquino con los presupuestos 
racionales ineludibles incorporados en la Declaración.

2. Tres características de la fundamentación de la Declaración

A. La experiencia moral básica: conocimiento real, elemental y de sentido común

Cuando Maritain cuenta la anécdota de la falta de acuerdos en el por 
qué, está construyendo un argumento del que ese pasaje es sólo un fragmen-
to. El francés sigue explicando que este convenio práctico es posible, no por-
que parta de un vacío metafísico, sino porque la ley natural operará en los 
participantes induciéndolos a comprometerse por los bienes fundamentales 
de su propia humanidad. Esto sucederá, incluso a pesar de que, cuando 

744		 Cfr. supra nota 523.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



276 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

cada uno de ellos justifique cómo es posible una conclusión así, elaborará 
una explicación desde su tradición filosófica y cultural. En este ámbito se 
encontrará con formulaciones discrepantes, pues se hallará condicionado 
por “las adquisiciones y servidumbre, [por] la estructura y evolución del 
grupo social”,745 de la tradición especulativa a la que pertenece esa persona.

El trabajo de los redactores de la Declaración prueba el funcionamiento 
de esa estructura gnoseológica: sin incorporar una explicación filosófica de-
finitiva y común, ni pretender adscribir su documento a una escuela deter-
minada, los delegados asumieron un discurso elemental compartido sobre 
los fundamentos de los derechos humanos. Describieron el dinamismo ele-
mental de su forma de ser, como dato originario, que se conoce naturalmen-
te en sus contornos básicos. O en palabras del propio Maritain, este acuerdo 
común “constituye, grosso modo, como un residuo común, una especie de 
ley común no escrita, en el punto de convergencia práctica de las ideologías 
teóricas y las tradiciones espirituales distintas”.746

Como se ha señalado, la fundamentación de los derechos humanos en 
la DUDH se asemeja a una escalera de caracol. Ha concluido la primera 
vuelta, pero no ha terminado de elaborar una explicación filosófica definiti-
va. Todavía es necesario resolver preguntas del tipo: ¿por qué ese ser es así? 
¿Por qué se conoce de esa manera? ¿Por qué se puede decir que esa realidad 
es debida? ¿Por qué la persona está impregnada de un logos cognoscible por 
una razón que vincula deónticamente? ¿Significa lo mismo la expresión 
“derechos humanos” si se utiliza en el terreno moral, o en el político, o 
como categoría jurídica?747 La Declaración es incapaz —no le correspon-
de— de ofrecer una respuesta satisfactoria a estas preguntas.

Ahora bien, dado que sólo pretende ser un convenio práctico, ¿significa 
que se trata únicamente de un documento político o de consensos utilita-
rios? Si bien es cierto hubo negociaciones que generaron la aprobación de 
unas fórmulas en lugar de otras, queda claro que la Declaración no se redu-
ce sólo a expresar un juego de intereses encontrados. Durante el proceso de 
redacción de la DUDH, el Consejo de Seguridad, máximo órgano ejecutivo 
de la ONU, también emitió resoluciones consensuadas. A diferencia de la 
Declaración, ninguna de ellas se ha invocado para inspirar Constituciones, 
movimientos sociales, cambio de leyes o se les reconoce como promotoras 
del movimiento contemporáneo por los derechos humanos. Precisamente 

745		 Maritain, Jacques, “Introducción”, cit., p. 18.
746		 Ibidem, p. 16.
747		 Sobre la ampliación y porosidad contemporánea del término, cfr. Glendon, Mary 

Ann, Rights Talk: The Impoverishment of  Political Discourse, Nueva York, Free Press, 1991.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



277UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

porque el lector de la DUDH percibe en ella una apelación a su concien-
cia, acepta como válidas unas fórmulas que le dicen algo, sobre alguien, y 
le exigen una conducta. En la Declaración hay algo más que un consenso 
político.748

Esto, precisamente, lo concluyó Maritain y defendió Malik: el acuerdo 
en el “cómo” y evitando los “por qué”, no significa el vacío metafísico, ni la 
incapacidad de conocer algo. Por el contrario, la experiencia muestra que 
estos acuerdos se logran porque en ellos se anuncia y reconoce tanto “un” 
orden racional, como “una” orden inteligible y legítima, de actuación ins-
critos en la humanidad compartida. La concepción iusfilosófica que ofrece 
la Declaración es, ya se dijo, como el primer giro en una escalera de cara-
col. El texto no pretende bajar, a través de argumentos sólidos y cerrados 
por una escalera recta hasta llegar al fundamento último de los derechos 
humanos.

Pero, en lo que describe, su razonamiento mantiene su solidez en su 
aparente debilidad, pues recoge un dato de experiencia inexcusable: al per-
cibir en la propia conciencia la dignidad del otro, se reconoce la propia, y 
el caer en la cuenta de ello, no sucede de forma neutral: la persona se sabe 
vinculada para realizar ambas existencias en un “nos-otros” personal. Una 
vez captada esa verdad, la persona no puede escapar, a costa de negarse a sí 
misma, de esta elemental evidencia.

B. Derechos humanos: una pedagogía de la dignidad

En la Declaración, también se encuentran referencias a un principio 
educativo: cuando la persona está predispuesta a dejarse afectar por la em-

748		 Algo similar se recoge en el “Gorgias”. En un diálogo sobre la naturaleza de la retóri-
ca, Sócrates se enfrenta a Calicles, quien sostenía que la justicia era sólo un asunto conven-
cional, producto del acuerdo humano, político. De esta manera, sería justo aquello que la 
mayoría de miembros de una sociedad —generalmente débiles— acuerdan para controlar 
a quien es superior a ellos en fuerza o inteligencia. Esa es para Calicles una ley natural” 
(“Gorgias”, 483e; también 464b-465d, 502c-503a, 504d, 521d). No existiría ningún otro 
orden que pudiera reflejarse por el acuerdo logrado. En su respuesta, Sócrates sostiene que lo 
naturalmente justo es un orden de bienes humanos, y puede llamarse natural, no en términos 
empíricos —sólo porque ha acontecido— sino porque es conforme a la razón y ajustado con 
la cosa, en este caso, con los seres humanos (cfr. “Gorgias”, 506d-507a). Sobre el concepto de 
ley natural en Platón, puede verse Lewis, Bradley, “‘Reason striving to become Law’: Nature 
and Law in Plato’s Laws”, American Journal of  Jurisprudence, vol. 54, 2009, pp. 67-91; también 
Lewis, Bradley, “Platonic Philosophy and Natural Law”, Natural Law, Natural Rights, and Ameri-
can Constitutionalism: Classical and Medieval Sources of  Natural Law, Witherspoon Institute, 2001; 
disponible en http://www.nlnrac.org/classical/plato.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



278 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

patía y por su experiencia de la dignidad del otro, entonces se pone en con-
diciones de descubrir sus propios derechos y de edificar las comunidades 
a las que pertenece. De modo que, cuando deja que la DUDH le muestre 
los requerimientos mínimos que deben respetarse para lograr el desarrollo 
de la vida auténticamente humana y la paz de las sociedades, entonces, el 
texto se convierte en un pedagogo capaz de mostrar el camino para conse-
guirlo.749

Por el contrario, cuando se atenta contra la dignidad, cuando se despre-
cian los contenidos de la Declaración, al mismo tiempo se atrofia la capa-
cidad de percibir la dignidad del otro, y se obscurecen los motivos por los 
cuales se comprende el valor incondicional de la persona.750 De esta forma 
—aunque en sentido contrario— en la medida en que se viva conforme a 
estas exigencias fundamentales, se comprenderán con facilidad las razones 
que estructuran y fundamentan la Declaración. Y en esa medida, el esfuer-
zo por justificar los derechos humanos que se viven, no sólo resuelve una 
inquietud académica, sino que predispone y facilita su cumplimiento.751

749		 “En el paradigma del de Aquino, el cultivo de las virtudes morales no debe realizarse 
sólo en vistas al beneficio del individuo, sino que debe también extenderse al servicio de la fa-
milia, la comunidad civil y la comunidad universal […] La naturaleza y dignidad de la virtud 
moral sólo es evidente en el contexto de la sociabilidad que nos inclina a trascender a nuestra 
propia individualidad en vistas a la buena vida y al bien común” (Keys, Mary, Aquinas, Aristotle 
and the Promise of  the Common Good, Nueva York, Cambridge University Press, 2006, pp. 131 
y 132).

750		 Puede verse el primer párrafo del Preámbulo y el artículo 1 en conjunto con el se-
gundo párrafo del Preámbulo: “Considerando que el desconocimiento y el menosprecio de 
los derechos humanos han originado actos de barbarie ultrajantes para la conciencia de la 
humanidad”. Pérez Luño señala que el planteamiento optimista, el cual sostiene que no hace 
falta fundamentar los derechos humanos, gracias a que ya existe un consenso sobre ellos con 
la DUDH, es poco convincente, pues “la constante violación actual de los derechos humanos 
muestra la falta de arraigo y la precariedad de esas pretendidas ‘convicciones generalmente 
compartidas’; y la consiguiente necesidad de seguir argumentando en su favor […] Pero 
este argumento que puede explicarnos cómo se ha llegado a un acuerdo sobre los derechos y 
libertades básicas, deja en la penumbra otro de los problemas centrales de la fundamentación 
de tales derechos: su por qué, es decir, su razón de ser” (Pérez Luño, Antonio, “La fundamen-
tación…”, cit., pp. 8 y 9).

751		 Rawls pensaba que una concepción política de la justicia, como la suya, también era 
pedagógica, es decir, crearía un clima favorable para el desarrollo de perspectivas más tole-
rantes, y al mismo tiempo obstaculizaría ciertas formas de fanatismo. El problema es que su 
visión de la justicia depende de tal manera del consenso, que queda reducida a un prejuicio 
cultural, pues ¿quién es el que califica como suficientemente neutra, objetiva y apta para el 
acuerdo, alguna de las posiciones que se presentan, con la esperanza de lograr un consenso 
entrecruzado, por ejemplo, respecto al aborto? Incluso si el convenio entre sujetos razonables 
se concibe hipotéticamente, éste se diseña o moldea por la racionalidad que lo orienta; si esto 
es así, ¿cómo puede imaginarse ese sujeto racional sin asignarle de antemano algunos pre-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



279UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

Por ello, si los redactores de la DUDH esperaban que, de un encuentro 
empático con la dignidad, se conociera una obligación fundamental, enton-
ces, en la medida en que se cumpliera con esos deberes, el portador de los 
derechos se capacitaría para comprender el fundamento de esas prerrogati-
vas a su favor. Así que, en retrospectiva, la búsqueda de los motivos raciona-
les sobre estos derechos, es parte de la fuente de la que se obtiene la fuerza 
moral necesaria para cumplir con sus deberes.

Además, según dejaron escrito, tanto en el párrafo de Proclamación 
como en el artículo sobre educación, los delegados esperaban que la De-
claración tuviera un efecto instructivo en quien la leyera. Asumían, de igual 
modo, que al experimentar vitalmente el significado de los términos “razón 
y conciencia”, se despertaría el sentido moral, de modo que los derechos 
humanos serían parte del proceso de maduración de cada persona y de toda 
sociedad.

C. Esfuerzo por fundamentar como maduración personal para respetar

De modo similar a quien llega por la noche a su casa. Para abrir la puer-
ta, primero debe prender la luz para poder acertar con la llave correcta en la 
chapa. En este caso, la elemental nobleza —empatía, diría Chang— por ilu-
minar la propia conciencia, permitirá descubrir la llave correcta para acer-
tar con la acción. En este proceso, la persona aprende, asimila, aprehende 
tanto cómo es ella, cómo es el otro frente a sí, qué acciones realiza su huma-
nidad común y cuáles la atrofian. Sin preocuparse por encender la luz, será 
difícil que se logre ver adecuadamente y educarse en ese dinamismo.

Pues bien, como se ha señalado, tanto Malik como Maritain ofrecie-
ron una conclusión similar: el empeño por fundamentar teóricamente los 
derechos humanos que se defendían, significaba una tarea de valor moral 
inaplazable para la eficacia práctica de los mismos.752 Para ellos, no era 
suficiente con que éstos se asumieran como ya justificados, como pensaría 
después Bobbio, para preocuparse sólo de su respeto práctico.753

supuestos sobre moralidad, tolerancia, etcétera, y al mismo tiempo asumir su neutralidad? 
Para ampliar este argumento, puede verse Thunder, David, “A Rawlsian Argument against 
the Duty of  Civility”, American Journal of  Political Science, vol. 50, núm. 3, 2006, pp. 676-690.

752		 Por ejemplo, en Malik, Charles Habib, “Spiritual Implications of  Universal Declara-
tion”, cit.; y en Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y democracia, 
cit., capítulo 3.

753		 Encarnación Fernández presenta sintetizadas tres objeciones a la conclusión de Bob-
bio. En primer lugar, una buena fundamentación respalda y promueve la práctica efectiva 
por los derechos humanos, dado que es difícil comprometerse y empeñarse a favor de algo 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



280 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

La búsqueda de los motivos últimos para comportarse conforme a los 
derechos humanos no es, por lo tanto, una tarea primariamente académica 
sino vital, pues ¿cómo se distingue un deber, cuyo cumplimiento configura a 
la persona como alguien en sociedad, de un simple capricho o de una impo-
sición arbitraria? ¿Cómo traducir esa forma digna de actuar en un discurso 
inteligible y comunicable, sin el cual es imposible coordinar la acción junto 
con otros? ¿A partir de qué argumento se justifica que se pida un respeto 
para los propios derechos humanos?754

Recapitulando, en la concepción iusfilosófica propia de la Declaración 
se reconocen tres características: primera, el conocimiento de los derechos 
humanos como experiencia moral básica. Segunda, el dinamismo educativo 
y la maduración personal que se desatan con la puesta en práctica de esas 
exigencias de la dignidad. Y, tercera, la vinculación necesaria entre el es-
fuerzo intelectual por fundamentarlos, con el respeto cotidiano de estos de-
rechos; de modo que, sin el empeño en un ámbito, el otro se ve amenazado.

Estas tres características permiten calificar este modelo de fundamenta-
ción como del sentido común, de la experiencia vital y del saber existencial.

3. La filosofía del sentido común

Como se ha sostenido en este trabajo, en la Declaración se advierte la 
presencia de un enfoque iusfilosófico muy en sintonía con las ideas de Mari-
tain y Malik. En 1929, el filósofo francés publicó una breve introducción al 
personaje y a la filosofía tomista que tituló El doctor angélico. Ahí señala que el 

que no se sabe si sus exigencias merecen la atención que en principio reclaman. En segundo 
lugar, la facticidad de un consenso se refiere al cómo es un hecho, y no al porqué del mismo, 
algo que es inherente a cualquier fundamentación. Por último, en la práctica no parece que 
exista un acuerdo sobre la validez de los derechos humanos manifiesta en sus múltiples vul-
neraciones. Cfr. Fernández Ruiz-Gálvez, Encarnación, “¿Cómo conjugar universalidad de 
los derechos y diversidad cultural?”, Persona y Derecho, vol. 49, 2003, pp. 395-403.

754		 Escribe Pilar Zambrano que “si el Derecho no es razonable [en cuanto cognoscible] 
o aceptable [en cuanto a su eticidad] para todos, tampoco es ‘inteligible para todos’. No, al 
menos, en el orden práctico en que se mueve el Derecho. Y lo que no es ‘inteligible’ para 
todos, no es inteligible para nadie, pues lo racional es, por definición, universalmente visi-
ble. Si el Derecho tiende fenomenológicamente a lo objetivo, inteligible, o ‘público’, tiende 
también, y al mismo tiempo, a lo razonable sin recortes. Lo bueno no circunstancial o rela-
tivamente, sino lo bueno absolutamente. Lo bueno según lo que queremos no porque somos 
quienes somos, sino porque somos lo que somos. Lo bueno, en fin, en cuanto es apropiado a un 
concepto metafísico, no político, de persona” (Zambrano, Pilar, “El derecho como práctica y 
como discurso. La perspectiva de la persona como garantía de objetividad y razonabilidad 
en la interpretación”, Díkaion, Bogotá, año 23, núm. 18, p. 128).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



281UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

de Aquino edificó su explicación a partir de la experiencia cotidiana o senti-
do común; es decir, desde la argumentación que se origina de “la intelección 
de los primeros principios y las certezas racionales que, como dotes espon-
táneas de la naturaleza, siguen al ejercicio natural de la razón”.755 En otras 
palabras, los argumentos del Aquinate responden a las certezas elementales 
e inobjetables —naturales— de la razón, dado que su punto de partida es la 
evidencia objetiva y básica que logran las personas, a saber:

Lo que es, es; que al decir “sí” o “no”, si decimos la verdad, alcanzamos lo 
que es; que todo lo que llega a existir tiene una causa; que el mundo sensible 
existe; que el hombre posee un yo substancial, una voluntad libre; que las le-
yes primordiales de la moral son universales; que el mundo, en fin, no se hizo 
solo, sino que es la obra de un autor inteligente.756

755		 Maritain, Jacques, El doctor angélico, cit., p. 137. Con su estilo característico, G. K. 
Chesterton lo explica así: “El hecho de que el tomismo sea la filosofía del sentido común es 
a su vez cuestión de sentido común […] Lo único que yo subrayo aquí es que Aquino está 
casi siempre del lado de la sencillez, y que respalda al hombre ordinario en su aceptación de 
evidencias ordinarias […] En un esbozo que sólo aspira a la explicación más escueta, ésta me 
parece ser la verdad más simple sobre el Santo Tomás filósofo. Es, por así decirlo, un hombre 
fiel a su primer amor, y fue amor a primera vista. Quiero decir que reconoció de inmediato 
una cualidad real en las cosas, y desde entonces se resistió a todas las dudas disolventes que 
surgieran de la naturaleza desde esas cosas […] A diferencia de Kant y de la mayoría de los 
hegelianos, él tiene una fe que no es sólo una duda sobre la duda. No es sólo lo que vulgar-
mente se llama una fe sobre la fe, sino que es una fe sobre los hechos. A partir de ese punto se 
puede avanzar, y deducir y desarrollar y decidir, como el que proyecta una ciudad o como el 
que se sienta en un tribunal” (Chesterton, Gilbert Keith, Santo Tomás de Aquino, trad. de María 
Luisa Balseiro Fernández-Campoamor, Madrid, Homolegens, 2009, pp. 149, 183, 194).

756		 Idem. Por su parte, Ralph McInerny señala: “Cualquier cosa que Tomás tiene que de-
cir sobre el mundo, nosotros mismos y lo que debemos hacer, él partirá con lo que nosotros 
ya sabemos. Él asumirá que con seguridad sabemos bastantes cosas. Difícilmente nos sor-
prenderemos con reconocer que este conocimiento cierto en ocasiones es confuso y genérico. 
No es menos cierto y más que suficiente para proporcionar los presupuestos y puntos de 
partida de la filosofía” (McInerny, Ralph, A First Glance at St. Thomas Aquinas: A Handbook for 
Peeping Thomists, South Bend, University of  Notre Dame Press, 1990, pp. 38 y 39). En su ex-
plicación sobre la filosofía de Tomás de Aquino, Grabmann escribe que ésta “descansa […] 
en una doble certeza. El más hondo fundamento consiste en la convicción de que nuestro 
pensamiento es capaz de conocer y de asimilarse el reino de las escénicas, de las causas, de 
los fines y de las leyes, que están tras y sobre el mundo de las apariencias. Es la convicción 
de la realidad y de la cognoscibilidad de un orden suprasensible, la decidida adhesión a la 
posibilidad y la realidad de la Metafísica” (Grabmann, Martin, Santo Tomás de Aquino, cit., 
p. 59); la segunda convicción es la existencia de Dios y de un mundo sobrenatural. Josef  
Pieper describe este segundo cimiento como la coordinación entre “lo natural y sabido, con 
lo sobrenatural y creído, de tal forma que sean reconocidos los derechos propios de ambos 
campos” (Pieper, Josef, Introducción a Tomás de Aquino. Doce lecciones, trad. de Ramón Cercos, 
Madrid, Rialp, 2005, p. 134).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



282 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

Este punto de partida es similar al de los redactores, quienes sostenían 
unas exigencias esenciales de la persona, que se percibían como deberes 
primarios, a partir de un darse cuenta básico y espontáneo que surge del 
encuentro con la dignidad. Este argumento se sostiene en ese dinamismo 
humano elemental o natural. La DUDH sería sólo un recordatorio de ese 
proceso ya experimentado por cada persona. Los delegados esperaban que 
el documento fuera universal, precisamente porque asumían que toda cul-
tura se edificaba desde ese conocimiento humano espontáneamente básico: 
debe evitarse todo atentado a la dignidad, ha de actuarse de modo que los 
derechos humanos —consecuencia de ese valor incondicional de cada ser 
humano— sean eficaces.

Por eso, en su punto de partida, tanto los redactores de la Declaración 
como este teólogo medieval comparten un presupuesto: señalar un dato de 
experiencia, de sentido común. En efecto, los dos enfoques parten del “co-
nocimiento racional implícito y preconsciente, que procede no ya por modo 
de razón o de conceptos, sino por inclinación”.757

Si a un niño le arrebatan sin motivo un juguete, se rebelará contra 
ello. Análogamente, si un profesor hace acepción de personas contra algún 
alumno, los alumnos captan espontáneamente que los han tratado injusta-
mente, y se oponen a ello. Del mismo modo, el hombre común percibe 
que si realiza un mismo trabajo que otro, debe recibir un pago, al menos 
igual que el de su compañero. Si al infante le respetan su juguete, si al alum-
no lo tratan igual que al resto, si al trabajador le pagan su sueldo justo, “la 
razón queda contenta, se siente como en su casa”,758 pues esa conducta está 
de acuerdo con algo dentro de ellos. La situación es captada como equili-
brada respecto a una racionalidad en la que se trata a los hombres como a 
personas, donde las acciones manifiestan y realizan el orden de la plenitud 
de la dignidad.

Ese es el punto de partida del sentido común de la persona corriente. 
Tomás de Aquino y la Declaración parten de esa misma experiencia. Nin-
guno de los dos renuncia a ese dato originario para imaginar una situación 
hipotética de nuda libertad, razones puras, cálculos definitivos, velos de ig-
norancia, o imperativos categóricos formales vacíos de contenidos.

757		 Maritain, Jacques, Lecciones fundamentales de la filosofía moral, trad. de María Mercedes 
Bergadá, Buenos Aires, Club de Lectores, 1965, p. 63. Más adelante dirá: “Hay un cono-
cimiento moral, el del hombre común, el de la experiencia ordinaria, que precede al co-
nocimiento filosófico. Las gentes no aguardaron a la filosofía para tener una moral” (ibidem, 
p. 62).

758		 Ibidem, p. 67.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



283UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

4. La experiencia personal y vital de la propia naturaleza

Ahora bien, ¿en qué sentido puede decirse que la fundamentación sobre 
la que se apoya la DUDH en cuanto experiencia vital, se asemeja a la doc-
trina tomista? El de Aquino entendía que el hombre, como cualquier ser, 
existe constituido hacia un fin, y que tanto su conocimiento como el telos de 
las cosas se encontraban en el mismo plano real.759 De forma tal que, cuan-
do la razón comprende y la voluntad quiere unos medios adecuados a esos 
fines intrínsecos, realiza una operación proporcionada a su propio ser.760

Razonar adecuadamente no significaba “deducir” de una naturaleza 
abstracta subsistente cuáles son las reglas heterónomas de aplicación al caso 
concreto. Más bien se trata de, por una parte, descubrir los fines que están 
en juego en una situación determinada; y, por otra, configurar cómo a tra-
vés de la acción propia se alcanzan lo más posible, los fines más relevantes.

Como se ha señalado, el ojo es capaz de descubrir las imágenes con las 
que se manifiesta la realidad, tanto porque ésta es captable, como porque 
aquélla es capaz de observar. Igualmente, el oído lo es respecto a los soni-
dos; el tacto lo es respecto a la textura, etcétera. En otro nivel, la razón es 
apta para percibir que las cosas son “algo-ahí” —“que son”—; además, que 
son “un-tipo-de-ser” —qué son—; y que son dirigidos hacia un telos —“para 
qué son”—. De modo que, para Tomás, el hombre existe orientado a su en-
torno, y éste existe como preparado para que la persona viva racionalmente 
en él a través de la realización de los fines.761 Realidad y razón, existencia 
finalizada y realización concreta, son “configuradas desde” o “impregnadas 
de” un logos, racional y teleológico, por el que se ordenan y relacionan una 

759		 “El fin y el agente que obra por el fin se encuentran siempre en un mismo orden de 
cosas; por esto el fin próximo, que es proporcionado al agente, pertenece a su misma especie, 
lo mismo en las cosas naturales que en las artificiales” (Summa contra gentiles, lib. 1, cap. 72).

760		 “La voluntad debe guardar proporción con su objeto. Pero el objeto de la voluntad es 
el bien entendido […] Luego la voluntad se extiende naturalmente a todo lo que el entendi-
miento le puede proporcionar bajo la razón de bien” (Summa contra gentiles, lib. 2, cap. 27).

761		 El profesor Carpintero explica: “Tomás no acepta la existencia de unas potencias 
humanas que existan ya dadas abstractamente, sin actividades concretas; no sucede que 
niegue la existencia de la facultad de la vista en el hombre que duerme; él se opone a la 
consideración abstracta de las potencias, como si el hombre hubiera de poseer la vista aun 
cuando no hubiera nada qué ver. Su tesis general es clara: siempre la afirmación es anterior 
a la negación, y lo afirmativo son los actos, no las capacidades ulteriores para producirlos. 
Los actos únicamente pueden ser explicados desde su causa final, porque —entre otras con-
sideraciones— la causa eficiente no posee una forma común para explicar todos los casos” 
(Carpintero Benítez, Francisco, “La Adaequatio Hermeneutica en Tomás de Aquino”, Revista 
Philosophica, vol. 35, semestre I, 2009, pp. 108 y 109).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



284 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

con la otra. Así lo explica en De Veritate: “Todo aquello que existe por causa 
de un fin, tiene una forma de ser recibida desde el fin al que se ordena, del 
mismo modo que la sierra y otras cosas de este tipo, dirigen tanto su materia 
como su forma hacia su fin, que es serrar. Toda potencia del alma, ya sea 
activa o pasiva, se dirige al acto como a su fin”.762

Por eso, cuando la razón humana percibe la realidad, capta la existen-
cia de su finalidad: tanto porque la razón existe configurada para descubrir 
un telos en las cosas, como porque la realidad se presenta finalizada. Este 
dato se percibe desde la experiencia cotidiana, básica y original. De este 
modo, por ejemplo, sería un contrasentido racional y real esperar que los 
fines esenciales de una araña sean logrados por una rana. Cada ser está di-
señado —Tomás escribiría “creado”— para intuir, para tender a sus fines 
propios expresados en inclinaciones adecuadas a su condición. En el caso 
del hombre, esa operación está impregnada de racionalidad, personalidad, 
cultura y libertad:

Dios provee a cada naturaleza según la propia capacidad, pues hizo a cada 
criatura tal como comprendió que sería capaz de llegar al fin bajo su gobier-
no divino. Ahora bien, únicamente la criatura racional es capaz de aquella di-
rección por la que es dirigida a sus propios actos no sólo según la especie, sino 
incluso individualmente, pues tiene entendimiento y razón, y por eso puede 
percatarse de las diversas maneras como una cosa es buena o mala según lo 
que conviene a los diversos individuos, tiempos y lugares.763

Además, cuando la razón percibe si dicha acción consigue los fines bá-
sicos de su existencia, entonces descubre primaria, directa y espontánea-
mente que debe realizarla. Tomás de Aquino llamó ley natural764 a esta 
capacidad de percibir natural y racionalmente como debida, aquella acción 
concreta que permite lograr el fin de esta persona, tanto en su carácter 
de “ser-humano”, como en su “ser-incomunicablemente-digno”.765 Dicho 

762		 Aquino, Tomás de, De veritate, q.15 a.2 co.
763		 Summa contra gentiles, lib. 3, cap. 113.
764		 “[L]ey natural, es un término sumamente capcioso. Es muy importante ver en qué 

contexto surge […] Sólo después de decir en su Summa theologiae, la mayor de las veces va-
liéndose de categorías aristotélicas, todo lo esencial sobre las acciones humanas, sobre su 
especificación y cualificación moral por la razón, sobre el bien y el mal en las acciones hu-
manas, sobre las pasiones y las virtudes morales, dirige santo Tomás su atención a la cuestión 
específicamente teológica de la ley” (Rhonheimer, Martin, La perspectiva de la moral..., cit., pp. 
272 y 273).

765		 Ana Marta González señala que esta ley natural no debe ser entendida en el sentido 
de ser un proceso físico o biológico enfrentado a la razón. Es natural porque expresa la 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



285UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

de otra manera, la ley natural es el juicio racional práctico sobre la acción 
que permite lograr su plenitud en cuanto humana. Martin Rhonheimer la 
define como:

la capacidad o poder cognitivo de la persona humana, esto es, la razón prác-
tica en cuanto ordena lo que debe hacerse, buscar el bien, evitar el mal, a 
partir de la percepción de los bienes básicos humanos intuidos a partir de las 
inclinaciones naturales. En otro sentido, segundo y derivado, la ley natural in-
cluye también la totalidad de los contenidos básicos de estos actos de la razón 
práctica y sus preceptos formulados como proposiciones.766

Tomás elige la experiencia fundamental del hombre de la calle como 
punto de partida que debe decidir cómo comportarse para hacer realidad 
los bienes fundamentales de su existencia.767 La vida cotidiana de la persona 
común se desarrolla a través de infinidad de decisiones sobre cómo actuar. 
Es el modo en que existe como sujeto de sí mismo, como alguien que debe 
honrar el tipo de ser que es con su operación.768 Él es auto providente de 

forma racional del ser humano, el cual debe introducir un orden racional en sus actos, a fin 
de no sólo estar vivo sino, sobre todo, vivir bien como el ser que es. En este sentido se llama 
natural porque designa los principios en atención a los cuales la razón discierne entre el bien 
y mal, e introduce un orden en nuestros actos con vistas a lograr el bien humano. Por todo 
ello, “si bien la ley natural tiene que ver fundamentalmente con los principios —que en el 
orden práctico son los fines o bienes constitutivos de la naturaleza humana— en sí misma, 
comprende el conjunto de normas o preceptos que la razón extrae, a modo de conclusión, 
a partir de aquellos principios, con el objeto de regular nuestras acciones en determinadas 
materias” (González, Ana Marta, “Claves filosóficas de la ley natural”, Scripta Theologica, vol. 
42, 2010, p. 393).

766		 Rhonheimer, Martin, “The Moral Significance...”, cit., p. 269. En otro lugar, lo for-
mula así: la ley natural es el “orden que la razón práctica del sujeto de acción pone por natu-
raleza en las inclinaciones y acciones humanas […] Lex naturalis no significa, por tanto, otra 
cosa que los principios de la razón práctica con base en los que se da una guía cognitiva a las 
tendencias al fin de la virtud moral. La lex naturalis es una ley de la razón práctica del hombre 
que establece los criterios pertinentes para guiar a las tendencias y acciones humanas y para 
trazar la diferencia entre el bien y el mal en ellas” (Rhonheimer, Martin, La perspectiva de la 
moral..., cit., pp. 274 y 275. Énfasis en el original).

767		 Resulta evidente que para este teólogo es importante explicar cómo la ley natural se 
vincula a Dios. En la Summa theologiae expone primero esa conexión. Pero una vez que lo hace, 
su argumento no abandona la experiencia humana básica, ni su esfuerzo por comprender ra-
cionalmente lo que percibe. En efecto, no es lo mismo describir el modo en que la ley natural 
se origina o no en Dios, que justificar y mostrar cómo es que el hombre común percibe que 
es debido actuar conforme a los fines naturales de su modo de ser.

768		 “La razón práctica se opone así tanto a la razón exacta como a la voluntad arbitraria. 
Nos permite una búsqueda de la verdad, que ha de ser encontrada y aplicada teniendo en 
cuenta las circunstancias del caso, la realidad. Por ello, la nota más característica de este 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



286 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

los juicios, motivos y reglas de su propia conducta. En otras palabras, su ley 
natural manifiesta su ser personal; de modo que cada una de esas elecciones 
presenta implícitamente al menos dos tipos de problemas.

El primero de ellos, su carácter prudencial: “¿qué es razonablemente 
prudente que yo actúe en este momento? ¿Está justificado que coma esto, 
aquí y ahora? ¿Es ecuánime seguir leyendo estas líneas o que vaya a atender 
a mi hijo?” Estas preguntas vinculan al yo, con la acción a realizar ahora: 
“¿en quién me convierto cuando ejecuto esta operación?”

Por otro lado, el segundo tipo de preguntas implícitas en cualquier jui-
cio prudencial, son del tipo “¿y por qué, en caso de que sea razonable, se 
debe ejecutar?”.769 Tomás de Aquino responde a este último prototipo de 
interrogantes con un argumento de dos partes.770

La primera sección se inicia con una analogía referida al conocimiento 
especulativo. Al captar racionalmente un objeto, el primer dato —no en el 
tiempo, sino en la estructura de ese conocer— se refiere a sostener su pre-
sencia. Si un lector de este texto pasa su ojos por estas palabras, capta el 
discurso como la materialidad del libro: su pasta, hojas, tipografía, etcétera. 
Además, conoce algo del autor y las ideas que sostiene. Quizá descubra, 

conocimiento es su carácter ‘situacional’, aunque no por ello relativo” (Aparisi Millares, 
Ángela, “Justicia y praxis jurídica”, Persona y Derecho, vol. 56, 2007, p. 122).

769		 La razón especulativa es la que conoce la verdad de las cosas en orden al saber lo que 
son. Por su parte, el entendimiento práctico es aquel que “se ordena a la obra […] con una 
operación inmanente, que permanece en el mismo sujeto, como deliberar, elegir, querer 
y otras operaciones semejantes” (Aquino, Tomás de, Sententia libri politicorum, Prooemium, párr. 
6). Es distinto saber qué es un violín, a saber tocarlo bien; saber qué es una casa, que cons-
truirla correctamente; pensar un discurso, que escribirlo adecuadamente en una computa-
dora, etcétera. Al mismo tiempo, es diferente saber ejecutar algo técnicamente, que la propia 
edificación como persona humana plena a través de la acción ética, comportarse como una 
buena persona humana: “no por el hecho de que el hombre tiene ciencia, se convierte uno 
en alguien que quiere estudiar lo verdadero, sino sólo en alguien que puede hacerlo […] Y 
algo semejante acontece con el arte respecto del entendimiento práctico; por lo que el arte 
no perfecciona al hombre por el hecho de que quiera obrar conforme al arte, sino sólo en 
cuanto sabe y puede” (Aquino, Tomás de, De virtutibus, q.1 a.7 co.). Por eso, para el saber 
especulativo, basta con que efectivamente se conozca la verdad en el interior de la razón. 
Para la ejecución técnica, basta con saber repetir unos actos con pericia respecto a un objeto 
externo a la persona. En cambio, para la razón práctica debe ejecutarse una operación o 
una acción: “El hábito del entendimiento especulativo se ordena a su propio acto, que es 
la consideración de lo verdadero; y lo convierte en perfecto. No se ordena, pues, a un acto 
exterior como a su fin, sino que tiene el fin en su propio acto. En cambio, el entendimiento 
práctico se ordena como afín a otro acto exterior, porque la consideración sobre lo que hay 
que obrar o hacer no pertenece al entendimiento práctico más que por causa del obrar o del 
hacer” (Aquino, Tomás de, De Virtutibus, q.1 a.7 co.).

770		 El corpus de Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I-II q.94 a.2.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



287UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

también, la intención con la cual pensó este proyecto y las fuentes de las 
que se valió. “Detrás” de estas cuatro formas de conocer el texto —su ma-
terialidad, formalidad, origen y finalidad—, como sosteniendo aquello, se 
encuentra el conocimiento de “que es” algo y “qué es” aquello. Tomás lo 
llama conocimiento “primero” por estar presente en cualquier forma de co-
nocer cualquier cognoscible. Y si descubre “que-es” y su “qué-es”, necesa-
riamente percibe una regla básica de su existir: si capto un “sí-es”, entonces 
no descubrió un “no-es”. Chesterton desarrolla este trabalenguas así:

Mucho antes de saber que la hierba es hierba, o que él es él, sabe que algo 
es algo. Tal vez fuera mejor decir con toda rotundidad (y con un puñetazo 
en la mesa): “Hay un es”. Muy pocos incrédulos empiezan pidiéndonos que 
creamos en tan poco. […] Aquino insiste de manera muy profunda, pero 
muy práctica, en que junto a esta idea de afirmación entra al instante la idea 
de contradicción. Al instante es obvio, incluso para el niño, que afirmación y 
negación no pueden ser a la vez.771

Se trata del primer objeto del entendimiento especulativo, que aparece 
ante cualquier cosa conocida: “algo-es”, “no-es-una-nada”. Afirmarlo lleva 
necesariamente a enunciar un primer principio, o regla, o exigencia racio-
nal de aquello: si se percibe que “algo-es-un-es”, no es posible afirmar al 
mismo tiempo que ese algo no es un “no-es”. En otras palabras, al conoci-
miento más elemental y básico que se capta —el ente— le corresponde un 
primer principio, una regla que mide su coherencia elemental: esa exigencia 
es la ley universal, primaria y evidente de todo conocimiento especulativo.

Algo análogo sucede, explica Tomás, en el conocimiento práctico con 
el que se determina y juzga la acción por operar.772 En el ámbito del saber 
qué actuar, ¿qué es lo más elemental que se percibe, primero que se capta, 
cuando se razona sobre cualquier acción? El hecho de que con ella se pre-
tende lograr un fin. No existe una actividad sin una finalidad que se ofrece 

771		 Chesterton, Gilbert Keith, Santo Tomás de Aquino, cit., p. 174.
772		 Cfr., por ejemplo, Aquino, Tomás de, Summa theologiae. I q.79 a.11 co. En la respuesta 

a la segunda objeción señala de ese artículo: “Lo verdadero [conocido por el entendimiento 
especulativo en orden al saber] y lo bueno [conocido por el entendimiento práctico en orden 
a la acción] se implican mutuamente, pues lo verdadero es un cierto bien. De no ser así, no 
sería deseable. Y, lo bueno es verdadero [o real y razonable], porque, de otro modo, no sería 
inteligible. Por lo tanto, así como lo verdadero puede ser objeto del apetito bajo el concepto 
de bueno, como sucede cuando alguien desea conocer la verdad, así también lo bueno es 
aplicable a la acción bajo el aspecto de verdadero, que es el objeto del entendimiento prácti-
co. Pues el entendimiento práctico conoce la verdad, como la conoce también el especulati-
vo, pero ordena a la acción la verdad conocida” (Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I, q.79 
a.11 ad. 2).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



288 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

a la razón, ni sin un bien que se quiere con el fin propio de la acción misma 
o el entender: “puesto que todo agente obra por un fin, y el fin tiene razón 
de bien”.773

Por ejemplo, cuando un niño aprende a nadar, experimenta que al ha-
cerlo se pone en juego un fin para su acción en cuanto aprendiz (desplazarse 
con seguridad y eficacia dentro del agua). Al mismo tiempo, percibe un fin 
propio de su condición humana (permanecer vivo). Si esta operación persi-
gue esos dos fines —mantenerse vivo moviéndose por el agua— entonces el 
niño también descubre que debe realizar los actos que alcanzan esos fines 
de la acción, pues serán buenos para él.

Si el carácter debido se conoce en cuanto se percibe el fin que se pre-
tende conseguir,774 entonces, el principio fundamental que está implícito en 
el conocimiento del bien de la operación, su regla básica, su primera ley, es 

773		 Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I-II, q.94 a.2 co. Antes lo había explicado así: “es 
evidente que lo apetecible lo es en cuanto que es perfecto, pues todos apetecen su perfección” 
(Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I, q.5 a.1 co.). El apetito es la inclinación natural de 
las cosas hacia su bien propio que las perfecciona, o en otras palabras, el deseo y atracción 
natural hacia lo que es adecuado a ella misma, y realmente logra a su plenitud como aquello 
que es. Así lo explica el Doctor Angélico: “Y por este modo todas las realidades naturales 
están inclinadas hacia eso que les es conveniente, teniendo en sí mismas algún principio de 
su inclinación, por cuya razón su inclinación es natural, de modo que en cierto modo ellas 
mismas vayan y no sólo sean conducidas hacia los fines debidos; pues las violentas sólo son 
conducidas, ya que nada confieren al que mueve, pero las naturales también van hacia los 
fines, en cuanto que cooperan con el que inclina y dirige por un principio ínsito en ellas 
[…] Pero por razón del principio ínsito en ellas se dice que todas las realidades apetecen el 
bien como tendencia espontánea hacia el bien” (Aquino, Tomás de, De veritate, q.22 a.1 co.). 
McInerny comenta que sólo es posible conocer adecuadamente aquello que se quiere, pues 
“amamos las cosas por lo que son y en ellas mismas; no como las conocemos, sino como lo 
que son. Podríamos decir que el modo del apetito es más existencial que el del intelecto” 
(McInerny, Ralph, “Art and Prudence...”, cit.) Es la voluntad de orientarnos hacia la realidad, 
un acto más excelente que sólo el deseo de conocerla. La inclinación es el proemio de nuestra 
forma de ser, para amar la verdad.

774		 En Summa theologiae, I-II q.19 a.3 ad.2, Tomás sostiene que el apetito del fin como 
objeto propio de la voluntad exige una recta aprehensión de ese fin que realiza la razón. 
Cuando algo es captado como fin y querido como bien, es la voluntad la que mueve a la ra-
zón a aconsejar y razonar sobre los medios específicos o lo que es para el fin. En este segundo 
ámbito, “la rectitud de la razón consiste en su conformidad con el apetito del fin debido”. 
También puede verse Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I-II q.9 a.1 ad. 3, donde afirma 
que “la voluntad mueve al entendimiento para el ejercicio del acto, porque lo verdadero, que 
es la perfección del entendimiento, está incluido como bien particular en el bien universal. 
Pero, para la determinación del acto, que procede del objeto, el entendimiento mueve a la 
voluntad, porque el mismo bien es comprendido según una razón especial, incluida en 
la razón universal de verdadero”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



289UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

esta: se debe actuar con vistas a realizar y alcanzar su fin —su bien—, y se 
debe de evitar lo que lo aleje de él.775

Por eso, el primer precepto de la acción racional es la regla elemental 
que aparece junto al conocimiento del fin que se pretende —necesariamen-
te— con una acción. Esta experiencia inicial, primera ley, puede formularse 
así: “el bien ha de hacerse y buscarse; el mal ha de evitarse”. En resumen, 
en la medida en que se perciba un fin, éste se querrá como bueno. Al mismo 
tiempo, necesariamente se tendrá noticia de su inevitable principio, de regla 
o su ley: debe hacerse aquello que consigue ese fin y se ha de evitar aquello 
que impide ese bien. Esta conclusión le permite a Tomás avanzar hacia la 
segunda parte de su argumento, en la que aplicará este esquema de cono-
cimiento a la comprensión de las acciones fundamentales de la existencia 
como seres humanos.

Entonces, si una vez que el fin es captado como el bien a realizar por la 
acción, si se descubre el deber de afirmar y realizar ese fin práctico, ¿cómo 
saber que el bien conocido en el telos de una acción, realmente sí es un 
bien “para mí como persona humana”? ¿Es posible que existan y se puedan 
comprender unos fines que no sólo sean “bien para mí”, sino también “bien 
constitutivo de lo humano”?

El Aquinate entiende que la normalidad de funcionamiento de la condición 
humana —usando la terminología sugerida por Maritain— implica un di-
seño creativo teleológico. Estos fines están inscritos en la forma de ser co-
mún de los que comparten la humanidad, y por ello, se inclinan a descu-
brirlos cuando en la acción a operar se entra en el ámbito propio de esos 
fines. Como en el ejemplo de la araña: el apetito por el bien se activará na-
turalmente cuando se encuentra en posibilidad de alcanzar el bien de dicho 
apetito que manifiesta los fines intrínsecos a su condición.

En el caso del niño que se zambulle y bucea, la situación en la que se 
encuentra pone en juego unos bienes en cuanto que es “esta persona”, y 
otros fines en cuanto que es “un ser humano”. Respecto a estos últimos, 
se ha de considerar que “todo aquello a lo que el hombre se siente natu-
ralmente inclinado, lo aprehende la razón como bueno, y por ende, como 
algo que debe ser procurado”. Así que si la razón práctica capta un fin que 
ha de ser conseguido con la operación para afinar a la “persona” en cuanto 
“humano”, entonces percibirá que su principio y regla necesaria será un 
“debes realizarla”.

775		 Como puede verse, en su argumento no hay un paso indebido entre el ser y el deber 
ser. Al respecto puede verse García-Huidobro, Joaquín, “El acceso a la ley natural. Comen-
tario a un texto de Tomás de Aquino (S.Th. I-II, q.94 a2 co.)”, Persona y Derecho, vol. 37, 1997, 
pp. 197-218.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



290 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

Tomás llama inclinación natural a esa luz racional que se “enciende” 
cuando la persona se dispone a actuar. Ahí, como uno de los fines que han 
de conseguirse con la acción, aparecen espontáneamente los que son esen-
ciales a su condición humana. La naturaleza humana apunta hacia la di-
rección que le exige su telos, como “el fuego se inclina por naturaleza a 
calentar”.776

Si, por lo tanto, a) las inclinaciones naturales son al mismo tiempo la 
indicación de lo que es su propósito y perfección en cuanto ser humano; si, 
b) cuando se dé cuenta de aquello, al mismo tiempo conocerá cuál su regla y 
ley primera; entonces, concluye el de Aquino el largo argumento, c) seguir el 
orden de las inclinaciones señala también cuáles son las disposiciones, reglas 
y preceptos básicos de la naturaleza humana.

Así que, como al dato cognitivo que ofrecen las inclinaciones naturales 
le corresponden unas reglas, principios y leyes propias; entonces éstas se 
presentan a la razón como la regla, principio y ley propia de la acción de 
una persona en cuanto ser humano.

¿Cuáles son las inclinaciones más básicas de la condición humana? 
Tomás se refiere, en primer lugar, al deber de comportarse de modo que 
se mantenga en el ser. Esto es así porque, según se ve en todos los entes, 
cuando actúan lo hacen preservando su existencia.777 En segundo lugar, al 
deber de actuar de modo que se salvaguarde la especie; pues cada individuo 
de una especie procura comportarse de modo que se logren los fines de esa 
clase de seres. Algo análogo, ejemplifica Tomás, es lo que se ve en los ani-
males: si uno de sus fines naturales es mantener la presencia de su especie, 
entonces se inclina a la generación de nuevos individuos.778 En el caso del 

776		 Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I-II q.94 a.3 co.
777		 “[L]a tendencia natural que hay en los carentes de razón manifiesta la tendencia na-

tural de la voluntad de la naturaleza intelectual. En los seres de este mundo observamos que 
aquello cuyo ser pertenece por naturaleza a otro, tiende preferentemente y más a otro que a sí 
mismo. Esta tendencia natural se observa en los fenómenos naturales, porque, como se dice 
en II Physic, lo que naturalmente se hace en cada ser debe ser hecho así. En efecto, vemos 
que la parte por naturaleza se expone al peligro para conservar el todo. Ejemplo: la mano, 
sin deliberación, se expone a herirse para conservar todo el cuerpo. Y como quiera que la 
razón imita a la naturaleza, encontramos también esta tendencia en las virtudes sociales. Así, 
lo propio del ciudadano virtuoso es exponerse al peligro de la muerte para la conservación de 
todo el Estado. Y si el hombre fuera parte natural de su ciudad, esta tendencia sería natural” 
(Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I q.60 a.5 co.)

778		 Cuando Tomás de Aquino compara la operación del hombre con la de los animales, 
no pretende decir que, así como éstos, los hombres son esclavos de sus instintos, como si 
seguir esa inclinación redujera a la persona a una biología y corporalidad humana sin racio-
nalidad y desvinculada de su dignidad. En el prólogo al Comentario a la Política de Aristóteles, el 
profesor medieval inicia con una conclusión de Aristóteles: “el arte imita a la naturaleza”. A 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



291UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

hombre, serían tanto los deberes respecto al matrimonio, en cuanto respues-
ta racional al fenómeno de la procreación, como la educación de los hijos, 

partir de este principio comenta que el aprendiz de un artista trabaja siguiendo la obra de su 
maestro para aprender cuál es el ejemplar normativo de lo que ha de lograr. Al imitarlo, se 
introduce en las habilidades y procesos para ejecutar una obra tal y como lo hace quien sabe 
y es referente. No se trata de hacer una pieza idéntica, ni de ser esclavo del maestro. El punto 
es haber desarrollado, gracias a que operó siguiendo el ejemplo y disposiciones de su mentor, 
los hábitos, razonamientos, relaciones con el gremio y fruiciones de quien se dedicará a ese 
arte. Pero cuando el discípulo trabaja por su cuenta, no copia el ejemplar del maestro, sino 
que crea su propia y nueva versión. En ese sentido, si Dios es el maestro, y la naturaleza su 
obra, “el intelecto humano […] tiene necesariamente que informarse por observación, para 
lo que vaya hacer, de las cosas que existen naturalmente, para que pueda actuar de manera 
semejante” (Aquino, Tomás de, Sententia libri politicorum, Prooemium, párr. 1). De esta manera, 
cuando Tomás de Aquino usa como ejemplo las referencias a lo que sucede en la naturaleza, 
no pretende que ésta se imite tal cual, sino que lo haga del modo en que aprende que ella 
opera: las cosas tienden a sus propios fines, que expresan su ser a través de sus apetitos y de 
las potencias necesarias para cumplirlos conforme a lo que es (cfr. Aquino, Tomás de, De 
veritate, q.22 a.1 co.) También puede reconocer cómo cuando logran la plenitud de su ser, 
la belleza y la plenitud que percibe, se convierte también en una invitación para su propia 
realización. De modo que, al contemplar la naturaleza, la persona tiene un modelo sobre 
cómo, análogamente, debe actuar conforme a su propia condición: persona libre, ejemplar 
de la condición humana. Pero al mismo tiempo, se da cuenta que a diferencia de los seres 
no racionales, la naturaleza del hombre está como a la espera del concurso de la razón, de 
su esfuerzo intelectual, pues “el arte imita a la naturaleza, y suple el defecto de la naturaleza 
en aquellas cosas en que la naturaleza es deficiente” (Aquino, Tomás de, Summa theologiae, III 
q.57 a.1; también en Aquino, Tomás de, Scriptum super sententiis, lib. 4 d.42 q.2 a.1). En este 
sentido, comenta Rémi Brague que “La naturaleza que determinaba la ética era, sin duda, lo 
que se entiende habitualmente por ‘la naturaleza’, a saber, el conjunto de cosas que el hom-
bre no produce (mediante su póiesis), ni tampoco ‘hace’ (mediante su praxis), sino que están 
ahí por sí mismas […] Para nuestros antepasados, en cambio, el hombre podía —e incluso 
debía— tomar prestado a la naturaleza el criterio de su acción. La naturaleza era entonces 
fuente de moralidad. En consecuencia, cabía hacer de la física una propedéutica de la ética 
[…] El valor ético de la física no procede del proceso humano de conocimiento, sino de la 
propia naturaleza. No se trata de recordar que el estudio de la naturaleza puede llevarnos a 
la práctica de ciertas virtudes, porque las despierta o las implica. Así, el esfuerzo por elucidar 
los misterios de la naturaleza puede formarnos en el valor” (Brague, Rémi, La sabiduría del 
mundo: Historia de la experiencia humana del universo, trad. de José Antonio Alba Millán, Madrid, 
Ediciones Encuentro, 2008, pp. 168 y 169). Por su parte, Megías Quirós apunta que “aunque 
no pueda existir una correspondencia racional en el afecto [entre el hombre y los animales], 
ello no es óbice para que el ser humano se vea movido a quererlos y cuidarlos, ‘pues como la 
pasión de la misericordia nace de ver los dolores ajenos, y los animales brutos experimentan 
también dolores, puede también el hombre sentir misericordia de los animales que sufren’. 
No se queda en esta afirmación solamente, sino que santo Tomás pone de relieve cómo un 
comportamiento afectuoso y respetuoso hacia los animales predispone también a las buenas 
disposiciones hacia los demás, mientras que el maltrato de los animales predispone también 
a maltratar a las personas” (Megías Quirós, José Justo, “El dominio sobre la Naturaleza: de 
la moderación escolástica al relativismo kantiano”, Persona y Derecho, vol. 70, 2014, p. 151).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



292 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

es decir, la inclinación a formarlos para que se comporten adecuadamente 
como individuos de la especie humana.

Por último, el tercer tipo de preceptos son los que se siguen de las in-
clinaciones que permiten ser y manifiestan al ser humano como persona: 
un “alguien”, tanto “racional” —que comprende, entiende, discurre y ra-
zona— como “relacional” —que existe “desde”, “con” y “para” otras per-
sonas—. De ahí se sigue el deber de vivir en comunidad con todo aquello y 
todos aquéllos de lo que es capaz.779

Es importante recordar que en la Summa contra gentiles, Tomás había conclui-
do que la ley natural mostraba la voluntad de Dios, no sólo para que cada 
humano asumiera como suyo el propio existir, sino que gracias a esta ley, 
él pudiera entrar en relación personal como un “yo” ante el “Tú” divino:

Mas la criatura racional está sometida a la divina providencia como goberna-
da y atendida por sí misma y no sólo en atención a la especie, como las otras 
criaturas corruptibles; porque el individuo que es gobernado según la especie 
no es gobernado por sí mismo; y la criatura racional es gobernada por ella 
misma [es autoprovidente de su propia ley…] Luego los actos de la criatura 
racional son dirigidos por la divina providencia no sólo en cuanto que son 
actos propios de la especie, sino también en cuanto que son actos personales 
[…] Luego es preciso que los seres que posean algunas acciones, además de 
la inclinación de la especie, sean regulados en sus actos por otra dirección 
distinta de la que corresponde a la especie. Es así que en la criatura racional 
vemos muchas acciones para las cuales no basta con la inclinación de la espe-
cie; prueba de ello es que no son iguales en todos, sino que varían según los 
individuos. Es preciso, pues, que la criatura racional sea dirigida en sus actos 
no sólo colectiva o específicamente, sino también individualmente.780

Las inclinaciones naturales son, por tanto, aquellas predisposiciones o 
tendencias incoadas en nuestra propia condición humana que incitan a des-
cubrir los bienes propios de nuestra forma de ser-humano. Éstas se ponen 
en juego con vistas a una acción concreta y son descubiertas en el contexto 
de un razonamiento práctico. Se trata de una auténtica “ley” —en cuanto 
regla racional, medida de las acciones, un orden y una orden— “natural” 
—en cuanto que sigue el diseño teleológico y cognoscible de su condición 
propia—. “Ley” en tanto obra de la razón.781 “Natural” en cuanto a) incli-

779		 Cfr. Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I-II q.94 a2 co.
780		 Aquino, Tomás de, Summa contra gentiles, lib. 3, cap. 113.
781		 En la Summa contra gentiles, Santo Tomás escribió: “la ley no es otra cosa que la razón 

de la obra, y la razón de una obra cualquiera se toma del fin” (Summa contra gentiles, lib.3 cap. 
114). Más adelante, en la Summa theologiae, inicia su tratado de la ley justificando esta misma 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



293UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

na naturalmente a realizar “el tipo de ser que soy”; en cuanto b) es dictada 
racionalmente de forma natural “por mí”;782 en cuanto c) vincula unos fines 
propios con las potencias inherentes para conseguirlo;783 en cuanto d) se des-
cubre gracias a una capacitad intrínseca de darse cuenta de ellas.

Por todo ello, con la palabra “natural” Tomás se refiere tanto al conoci-
miento intelectual connatural de la inclinación básica del ser hacia sus fines 
propios con vistas a la acción; y también, en otro sentido, a la razón que dis-
curre e integra en la acción aquello que constituye la vida real de la persona: 
la comunidad en la que se asienta, sus costumbres, las determinaciones de la 
autoridad para dirigir el bien común de esa sociedad.

El profesor medieval sabe que la persona, sus exigencias éticas y su ra-
zón práctica, operan en la vida real, contingente, cambiante e histórica. 
Las tendencias humanas, en cuanto tales, sólo ofrecen una respuesta a las 
inclinaciones elementales de la existencia: mantenerse como un ser que es, a 
vivir racional y relacionalmente como miembro de la especie humana. Pero 
estas inclinaciones nunca contienen la información suficiente para saber 
qué es lo adecuado actuar en cada momento.784 No basta conocer las cosas 

idea: “La ley es una regla y medida de nuestros actos según la cual uno es inducido a obrar 
o dejar de obrar; pues ley deriva de ligar; porque obliga en orden a la acción. Ahora bien, 
la regla y medida de nuestros actos es la razón, que, como ya vimos, constituye el primer 
principio de los actos humanos, puesto que propio de la razón es ordenar al fin, y el fin es, 
según enseña el Filósofo, el primer principio en el orden operativo. Pero lo que es principio 
en un determinado género es regla y medida de ese género, como pasa con la unidad en el 
género de los números y con el movimiento primero en el género de los movimientos. De 
ahí se sigue, pues, que la ley es algo que pertenece a la razón” (Aquino, Tomás de, Summa 
theologiae, I-II q.90 a.1 co.)

782		 En la Summa contra gentiles el teólogo dominico había argumentado que Dios disponía 
que el hombre fuera autoprovidente de su propia ley, “la criatura racional, como hemos 
dicho, está sometida a la divina providencia, de manera que participa cierta semejanza de 
la misma, en cuanto que puede gobernarse a sí misma en sus actos […] La ley, según se ha 
dicho, es cierta razón de la divina providencia gobernante propuesta a la criatura racional” 
(Aquino, Tomás de, Summa contra gentiles, lib. 3 cap. 114).

783		 Como puede verse, el adjetivo natural referido a lex —como disposición de la razón— 
o a ius —equilibrio de las cosas y sus relaciones— no necesariamente se aplica de la misma 
manera en Tomás de Aquino. Sobre este problema puede verse Carpintero Benítez, Fran-
cisco, “Nuestros prejuicios acerca del llamado derecho natural”, Persona y Derecho, vol. 27, 
1992, pp. 21-200; o en Carpintero Benítez, Francisco, “Historia y justicia, según los juristas 
de formación prudencial”, Anuario de Filosofía del Derecho, núm. IX, 1992, pp. 351-394.

784		 “La virtud moral intenta llegar al medio de un modo connatural. Pero dado que el jus-
to medio no es el mismo en todas, no es suficiente para ello la inclinación natural que actúa 
siempre del mismo modo, sino que es necesaria la prudencia” (Aquino, Tomás de, Summa 
theologiae, II-II q.47 ad.7, ad.3).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



294 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

en sí o la naturaleza en sí;785 tampoco es suficiente percibir los fines por in-
clinación de las tendencias naturales o por aprehensión virtuosa.

Para Tomás, “en las cosas humanas no están prefijados los medios, sino 
que se diferencian según la variedad de las personas y de los negocios”,786 
por lo que es la persona quien ha de razonar en búsqueda de lo que debe 
actuar. Se trata de configurar racionalmente y hacer realidad un bien con-
creto y singular. De tal manera que, aunque sólo puede ser conocido por 
todos los seres humanos aquello que cae en el ámbito del conocimiento de 
los principios comunes de la razón:

en el orden práctico, la verdad o rectitud práctica no es la misma en todos a 
nivel de conocimiento concreto o particular, sino sólo de conocimiento uni-
versal; y aun aquellos que coinciden en la norma práctica sobre lo concreto, 
no todos la conocen igualmente. […] Así, pues, se debe concluir que la ley na-
tural, en cuanto a los primeros principios universales, es la misma para todos 
los hombres, tanto en el contenido como en el grado de conocimiento. Mas 
en cuanto a ciertos preceptos particulares, que son como conclusiones deri-
vadas de los principios universales, también es la misma bajo ambos aspectos 
en la mayor parte de los casos; pero pueden ocurrir algunas excepciones, ya 
sea en cuanto a la rectitud del contenido, a causa de algún impedimento es-
pecial (como también en algunos casos fallan las causas naturales debido a 
un impedimento); ya sea en cuanto al grado del conocimiento, debido a que 
algunos tienen la razón oscurecida por una pasión, por una mala costumbre 
o por una torcida disposición natural. Y así cuenta Julio César en su De bello 
gallico que entre los germanos no se consideraba ilícito el robo a pesar de que 
es expresamente contrario a la ley natural”.787

Como puede verse, en la Summa theologiae I-II, q.94 a. 2 co., Tomás ofre-
ce una fundamentación sobre el deber de realizar las exigencias propias de 

785		 En su Comentario a la Ética a Nicómaco de Aristóteles, se pregunta si es propio de la cien-
cia ética el estudio del “bien separado como un cierto arquetipo”, para poder “conocer más 
y conseguir más eficazmente lo que es un bien para nosotros”. Tomás sigue a Aristóteles, y 
dice que no es necesario, entre otros motivos la naturaleza del objeto propio de la ética: los 
operables. Conocer el arquetipo es “enteramente inútil” para esta ciencia y este arte porque 
como todo arte “no se realiza un bien abstracto o común, sino un bien concreto en parti-
cular. El médico no tiende a la salud en abstracto, sino a la salud en concreto, a la salud del 
hombre y, en particular, a la salud de este hombre, porque cura a este hombre en concreto, 
no al hombre universal. De lo cual se desprende que el conocimiento del bien universal y 
separado no es necesario, ni para la adquisición de las ciencias, ni para su ejercicio en cuanto 
al ejercicio de las mismas [… y en cuanto] la adquisición de la ciencia o el arte” (Aquino, 
Tomás de, Sententia libri ethicorum, lib.1 lec.VIII).

786		 Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I-II q.47 a.15 co.
787		 Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I-II q. 94 a.4 co.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



295UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

la condición humana —común a todos los miembros de la especie— a par-
tir de señalar un orden del ser, que transita por un conocer y concluye en 
un deber. Al mismo tiempo, señala cómo es posible que esa forma de darse 
cuenta sea compartida por todos los hombres, de toda cultura, sin que por 
ello se excluya que sus conclusiones mediatas y remotas, o la concepción 
iusfilosófica que las explique, no sean compartidas.

Por ello, puede afirmarse que los presupuestos iusfilosóficos sobre los 
que se apoya la DUDH sigan una línea similar a la concepción que en su 
momento expresó Tomás de Aquino con su explicación de la ley natural.

5. Un saber existencial progresivo que requiere de maestros

En el sistema de pensamiento de Tomás de Aquino, para avanzar con 
eficacia en el desarrollo del argumento —para bajar por la escalera de ca-
racol— no sólo se requería una capacidad de filosofar, hacía falta al mismo 
tiempo, un maestro y cierta madurez personal. Es decir, sólo se aprehende 
intelectual y eficazmente los requerimientos morales cuando se ha madura-
do éticamente y viceversa:

En los dominios de la ciencia el argumento de autoridad es el más débil de 
todos. Mas en el dominio del aprendizaje, en el orden de la preparación a la 
ciencia, de la vía ad scientiam, donde precisamente el espíritu, sostenido por 
signos y argumentos extrínsecos, se va habituando a avanzar poco a poco 
por sí mismo a fuerza de evidencia, la autoridad de un maestro desempeña 
un papel preponderante.788

Se trata, ante todo, de una “cuestión pedagógica y educacional, como es 
sacar, traer a la existencia, originar el saber filosófico de la potencia misma 
de un entendimiento que no es, desde luego, más que una tabula rasa”.789 
MacIntyre señala que, en la explicación de la vida práctica y social de To-
más de Aquino:

las virtudes morales de la templanza, la fortaleza y la justicia se adquieren 
mediante el hábito. Nos volvemos atemperados, fuertes y justos al llevar a 
cabo aquellas acciones que requieren templanza, fortaleza y justicia. Cuáles 

788		 Maritain, Jacques, El doctor angélico, cit., p. 109.
789		 Idem.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



296 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

son esas acciones que requieren la templanza, la fortaleza y la justicia es algo 
que inicialmente aprendemos de los demás.790

Según el dominico, para adquirir la virtud hay que operar continua-
mente las acciones necesarias para ser prudente, justo, fuerte y atempe-
rado.791 Sólo de esta manera se consigue el hábito por el que la razón se 
capacita para juzgar adecuadamente respecto a los bienes propios de esas 
virtudes.792 Así que, para adquirir la virtud, la persona debe poseer la expe-
riencia y la capacidad de determinar intelectualmente respecto a los bienes 
que se buscan con esas excelencias.793 Nadie puede ser atemperado en la 
comida, ni acertar respecto a los juicios y acciones que esto requiere, si no 
conoce qué exige la templanza; si no tiene experiencia de lo que implica ali-
mentarse moderadamente en distintos momentos a lo largo del día, acom-
pañado de otros como él; si carece del talante para refrenarse ante lo que se 
le antoja, etcétera.

Se trata de una aparente contradicción. Si para adquirir la virtud se 
debe actuar según la razón recta, y ésta sólo se consigue si se está habituado 

790		 MacIntyre, Alasdair, Dios, filosofía, universidades. Historia selectiva de la tradición filosófica 
católica, trad. de Enrique Anrubia y Sebastián Montiel, Granada, Nuevo Inicio, 2012, pp. 
145 y 146.

791		 Si bien es cierto, en el hombre existe naturalmente cierta incoación de aptitud respecto 
a la virtud (cfr. Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I-II q.63 a.1 co.). Por consiguiente, la 
virtud del hombre ordenada al bien, cuyo modo lo establece la regla de la razón humana, 
puede ser causada por los actos humanos, en cuanto que estos actos proceden de la razón, 
bajo cuya potestad y regla se establece tal bien” (cfr. Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I-II 
q.63 a.2 co.). Sin embargo es necesaria la repetición de esos actos dirigidos a los bienes de 
esas potencias, pues “es evidente que el principio activo, que es la razón, no puede dominar 
totalmente con un solo acto la potencia apetitiva, dado que la potencia apetitiva está diver-
samente abierta a diversas tendencias, en tanto que la razón juzga con un solo acto que algo 
ha de ser apetecido conforme a determinados motivos y circunstancias. Por lo que con eso 
no queda reducida totalmente la potencia apetitiva para que tienda a lo mismo en la mayoría 
de los casos, de modo natural, como se requiere para el hábito de virtud. Por consiguiente el 
hábito de virtud no puede ser engendrado por un solo acto, sino por muchos” (cfr. Aquino, 
Tomás de, Summa theologiae, I-II q.63 a.2 co.).

792		 Para Tomás de Aquino, la virtud, citando a Aristóteles, “hace bueno a quien la tiene y 
transforma su acción en buena; como es virtud del caballo la que le hace ser bueno y caminar 
bien, y llevar cómodamente al caballero; eso es labor del caballo” (Aquino, Tomás de, De 
virtutibus, q.1 a.7 co.). De modo que, la virtud hace que quien la posee acierte en los razona-
mientos prácticos que realice: “Pero el apetito no recibe la impresión de la razón como uní-
vocamente, porque no se hace racional por esencia, sino por participación” (Aquino, Tomás 
de, Summa theologiae, I-II q.60 a.2 co.).

793		 La “virtud humana, según la razón perfecta de virtud, es aquella que requiere rectitud 
del apetito, pues tal virtud no sólo confiere facultad de obrar bien, sino que causa también el 
uso de la buena obra” (Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I-II q.61 a.1 co.)

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



297UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

a la excelencia de la virtud misma, entonces, ¿cómo pretender comportarse 
conforme a las virtudes, si todavía se es incapaz de razonar ajustadamen-
te, o se es inhábil para actuar adecuadamente, respecto a los bienes que se 
buscan con ellas?

Considérese que, para acertar en esa búsqueda de conclusiones adecua-
das para la acción —lo “particular operable”—, “es preciso que la razón sea 
verdadera y el apetito sea recto”.794 Es decir, en el caso de la razón práctica, 
su bien propio no es la verdad en cuanto tal, sino su concordancia con el 
apetito recto. Éste será el que, por una parte, logra que el apetito se adhiera 
a su bien propio —el que lo inclina acertadamente a aquello que lo perfec-
ciona naturalmente—; y, por la otra, el que lo vincula racionalmente a los 
fines de la persona, con los medios adecuados para lograrlo.

Ese primer componente de la rectitud del apetito, lo establece la natu-
raleza humana, y en ese sentido, mide a la inteligencia respecto a la acción; 
establece su regla. Por ello, la razón práctica será verdadera si capta el fin 
de la naturaleza al que inclina el apetito. Respecto al segundo elemento, el 
carácter de recto estará determinado por la proporción de los medios —de 
aquello que es para el fin— constituidos desde la razón práctica que se es-
fuerza por hacer realidad su fin en cuanto humano y como “esta persona”.795

794		 Aquino, Tomás de, Scriptum super sententiis, lib.6 lecc.2 n.810.
795		 “En este punto parece haber cierta duda. Pues si la verdad del intelecto práctico es 

determinada en comparación al apetito recto, la rectitud del apetito es determinada porque 
concierta con la razón verdadera, como se dijo. De esto se sigue que haya cierto círculo vi-
cioso en dichas determinaciones. Por tanto, debe decirse que el apetito es del fin y de lo que 
es para el fin. Pero el fin es determinado en el hombre por naturaleza, como se vio en el libro 
tercero. Mas, lo que es para el fin, no es determinado en nosotros por naturaleza sino que 
debe ser inquirido por la razón. Así, es manifiesto que la rectitud del apetito respecto del fin 
es la medida de la verdad en la razón práctica. Según esto, se determina la verdad de la razón 
práctica por su concordancia con el apetito recto. Pero la verdad misma de la razón práctica 
es regla de la rectitud del apetito con relación a lo que es para el fin. De acuerdo con esto, 
llamamos recto el apetito que prosigue de lo que dice la verdadera razón” (Aquino, Tomás 
de, Sententia libri ethicorum, lib.6 lecc.2 n.8). En la Summa theologiae explica que el apetito del 
fin como objeto propio de la voluntad, presupone la recta aprehensión de ese fin que realiza 
la razón. Una vez captado como fin y querido como bien, es la voluntad la que mueve a la 
razón a aconsejar y razonar sobre los medios o lo que es para el fin, por lo que en este ámbito 
“la rectitud de la razón consiste en su conformidad con el apetito del fin debido” (Aquino, 
Tomás de, Summa theologiae, I-II q.19 a.3 ad.2). También puede verse Aquino, Tomás de, Sum-
ma theologiae, I-II q.9 a.1 ad.3, donde afirma que “la voluntad mueve al entendimiento para el 
ejercicio del acto, porque lo verdadero, que es la perfección del entendimiento, está incluido 
como bien particular en el bien universal. Pero, para la determinación del acto, que procede 
del objeto, el entendimiento mueve a la voluntad, porque el mismo bien es comprendido 
según una razón especial, incluida en la razón universal de verdadero”.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



298 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

Así, “y en general, para ser virtuosos, necesitamos maestros —los pa-
dres u otros adultos— que sean a su vez virtuosos […] y, más sorprendente-
mente para nosotros, la ley”.796 Es decir, los maestros, a través de las costum-
bres, normas, ejercicios impuestos, tradiciones, etcétera, van introduciendo 
a sus pupilos en unas prácticas que los acostumbran a alcanzar los bienes a 
los que se dirigen esas prácticas. Los habitúan a las acciones que logran esos 
fines, desarrollan el carácter requerido, les permiten experimentar el gozo 
por lograr esos bienes, y la frustración ante su fracaso. Conforme el apren-
diz vaya madurando, podrá comprender los motivos que hacen razonable 
ese tipo de acciones; podrá discernir si su apetito se ha ajustado a sus fines.

En el horizonte ético de Santo Tomás, los maestros son los que resuel-
ven la aparente contradicción entre el origen racional de la virtud y la ne-
cesidad de ésta para que aquélla acierte. Entre la exigencia de racionalidad 
en el apetito para que éste sea recto, y el equilibrio de la inclinación como 
condición para que la razón discurra con tino. Son ellos los que, a través de 
las prácticas que ordenan, introducen y habitúan —como hace un mentor 
con su aprendiz— en los modos, acciones, motivos y gozos requeridos para 
lograr los fines de su actividad.

Es en este sentido que, para Santo Tomás, la ley —o, en nuestro caso, 
un texto como la Declaración— puede ser maestra de virtudes, ya que ofre-
ce motivos racionales para conseguir, en común, los bienes propios de las 
prácticas que ordena. Lo es, además, porque manifiesta cuáles son esos bie-
nes, y los modos en que han de lograrse.797

Aquí se encuentra otro motivo para poder afirmar que existe corres-
pondencia entre la concepción tomista y la fundamentación iusfilosófica 
que responde, en gran medida, a la Declaración Universal. O más bien, 
de señalar cómo ambas visiones comparten un modo de fundamentar: a 
saber, la necesidad de maestros para ser introducidos en unas prácticas que 

796		 MacIntyre, Alasdair, Dios, filosofía, universidades..., cit., p. 146. La presencia de un maes-
tro que introduzca en las prácticas y las razones que las justifican, se manifiesta también en 
el modo de educar en las ciencias sagradas. Por esto, Santo Tomás estructuró de tal manera 
la Summa theologiae. Él mismo lo explica: “Hemos detectado, en efecto, que los novicios en esta 
doctrina se encuentran con serias dificultades a la hora de enfrentarse a la comprensión de lo 
que algunos han escrito hasta hoy. Unas veces, por el número excesivo de inútiles cuestiones, 
artículos y argumentos. Otras, por el mal método con que se les presenta lo que es clave para 
su saber, pues, en vez del orden de la disciplina, se sigue simplemente la exposición del libro 
que se comenta o la disputa a que da pie tal o cual problema concreto. Otras veces, por la 
confusión y aburrimiento que, en los oyentes, engendran las constantes repeticiones” (Aqui-
no, Tomás de, Summa theologiae, Prooemio).

797		 Cfr. Aquino, Tomás de, Summa theologiae, I-II q.95 a.1 co; también puede verse MacIn-
tyre, Alasdair, Dios, filosofía, universidades..., cit., pp. 145-153.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



299UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

lograrán la madurez que requiere acertar en los juicios prudenciales sobre 
las virtudes. De modo que la DUDH podría ser un educador moral si se 
considera como un vehículo para recordar cuáles son esos bienes humanos 
básicos. La Declaración los presenta y apunta al fruto que se obtiene con el 
cumplimiento del deber por cumplir y el logro del bien al que apunta.

6. La correspondencia entre la fundamentación de la Declaración 
y la doctrina de la ley natural de Tomás de Aquino

Recapitulando, ¿en qué sentido son similares la concepción de los re-
dactores incorporada a la DUDH con la filosofía tomista? Primero, en su 
punto de partida como filosofía del sentido común. Segundo, en la estruc-
tura de la experiencia moral básica: del reconocimiento de algo que es, y 
que se manifiesta por sus inclinaciones, se conocen sus exigencias deónticas 
por connaturalidad; de la que se perciben unos deberes propios que hacen 
realidad sus fines. Y, tercero, en el carácter educativo del proyecto.

En nombre de esa equivalencia, puede decirse, y únicamente en ese sen-
tido, que la concepción iusfilosófica de los derechos humanos subyacente en 
la Declaración es similar a la doctrina tomista.

Puede asignársele ese calificativo, no porque los redactores hubieran 
asumido conscientemente los planteamientos sobre la ley natural de Santo 
Tomás, sino porque ambos discurren, desde la misma experiencia, con la 
misma estructura básica y con equivalente disposición pedagógica. Es como 
si Santo Tomás y los redactores hubieran encontrado una misma fuente, 
describieran lo que han descubierto, y delinearan lo que han visto en unas 
fórmulas específicas… pero cada uno desde su perspectiva y en su tiempo.798

Pero eso no quiere decir que el texto sea fruto del tomismo considerado 
como una filosofía que se elige de antemano para explicar la realidad de los 
derechos que debían justificar. Ni que otras escuelas filosóficas pudieran ex-
plicar con coherencia el proceso de redacción y la justificación racional de 
los derechos enunciados en la Declaración. Aun así, la doctrina del Aquina-
te explica de forma bastante coherente tanto el fundamento de las expecta-
tivas y los modos de comprender elementales utilizados durante el proceso 
de redacción, como los fundamentos que posibilitan un argumento así. Es 

798		 Al menos, el contenido iusfilosófico fundamental que muestra la Declaración no repli-
ca el punto de partida iusnaturalista racionalista: no parte de un sujeto autónomo y aislado 
que opone su libertad a los demás; ni entiende que los derechos se descubren por la auto-
conciencia de su personalidad. Para la distinción entre la teoría prudencial realista de la ley 
natural, de los desarrollos racionalistas, puede verse, por ejemplo, Herrera Pardo, Camila, 
“Apuntes sobre la ley natural desde la perspectiva del realismo clásico”, Díkaion, vol. 19, núm. 2, 
pp. 261-285.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



300 REFLEXIONES EN TORNO A LA JUSTIFICACIÓN RACIONAL...

la filosofía que contendría el resto de escalones por los que no bajaron los 
redactores de la Declaración.

Así pues, especialmente a través de Malik y Maritain, el tomismo sería 
la única teoría disponible para los delegados en la que podían encontrar los 
recursos para responder a los siguientes problemas filosóficos: por qué es 
posible lograr un acuerdo práctico desde el desacuerdo teórico; por qué 
existen distintas formas de justificar lo que es esencialmente debido al ser 
humano —cada individuo de la especie lo es, y en principio todos habrían 
de coincidir en algo tan básico—; por qué nunca se lograría el acuerdo 
teórico; por qué era posible esperar que toda persona se vinculara en con-
ciencia a respetar y cumplir lo formulado en los artículos; y, por qué si se 
respetaban esos bienes comunes de la existencia, maduraría el ser humano 
como persona, crecerían sus comunidades y se podría aspirar a un nuevo 
orden mundial justo y pacífico.

Pero ha de quedar claro que del hecho de que la filosofía del de Aquino 
tuviera esas respuestas, no quiere decir que los redactores hubieran acudido 
a ella directamente. Malik encontraba espacio en la DUDH para ver en ella 
el argumento de la ley natural del tomismo de su época, pero no pretendía 
que el texto se formulara a partir de los argumentos del de Aquino o de sus 
herederos intelectuales. En este sentido, en efecto, no es posible afirmar que 
los redactores de la Declaración plasmaron un acuerdo a partir de las cate-
gorías de la teoría de la ley natural de Santo Tomás.

Se podría seguir el consejo del libanés a sus alumnos que se enfrentaban 
a los grandes autores clásicos: colocarse a los pies de los redactores, para ver 
desde ahí tanto la realidad que pretendían explicar, como los fines que que-
rían lograr; tanto los medios que eligieron, como los modos de decir que 
formularon. Desde esa posición, sería posible concluir que la doctrina de la 
ley natural, sostenida por Malik y Maritain, es amplia y coherente para ex-
plicar cómo fue posible redactar un documento como la Declaración.

Es decir, la perspectiva adoptada por la filosofía tomista permitía, des-
de el sentido común y la razón natural, llegar a acuerdos prácticos desde 
visiones culturales diferentes. Al mismo tiempo, ofrecía herramientas inte-
lectuales y nociones adecuadas para orientar el trabajo que llevaban a cabo.

Ahora bien, resulta imposible describir cómo hubiera sido la Declara-
ción sin la aportación de Malik, pero sí es un hecho que el libanés logró que 
la DUDH incorporara las palabras “razón y conciencia”, y que se man-
tuviera el “dotados como están” en el cuerpo fundamental del articulado. 
Gracias a él, el texto se refiere a unas exigencias naturales, no disponibles 
para el Estado, respecto a la educación, la familia y a las tomas radicales de 
postura de la persona que, tanto la hacen madurar individualmente, como 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



301UN ACUERDO EN LAS RAÍCES

edifican su vida en la comunidad. Además, muy probablemente, la DUDH 
no hubiera sido aprobada en el tiempo previsto si Malik no hubiera for-
mado parte de todos los organismos dentro de Naciones Unidas por los 
que circuló el texto. Ninguno de sus colegas pertenecía, al mismo tiempo, 
a todos los organismos por los que transitó el borrador. No sólo fue impor-
tante que estuviera ahí, sino que el libanés pudo ofrecer a sus colegas, en 
las distintas entidades de la ONU,799 un mismo argumento, estructurado y 
coherente, que generó las adhesiones requeridas para que el documento 
avanzara por las distintas etapas de redacción.

Maritain, por su parte, preparó un ambiente intelectual en el que el 
argumento de la ley natural pudiera ser tomado en cuenta para elaborar 
un catálogo con compromisos a favor de la dignidad, que para ser eficaces, 
no requerían de acuerdo en sus fundamentos teóricos. Difícilmente hubiera 
sido posible algo así, sin el entorno cultural delineado por el filósofo francés.

Para terminar, Mary Ann Glendon reconoce que, desde sus orígenes, 
la búsqueda de los fundamentos sobre los derechos humanos en la DUDH, 
sigue siendo una tarea inacabada. Esta apertura la predispone a correr el 
riesgo de la irrelevancia, el relativismo, o su instrumentación a favor de in-
tereses particulares. Para Glendon, la Declaración implica el reto de cada 
cultura por hacer el esfuerzo de llenar ese espacio. Los redactores sentaron 
los principios, pero no cerraron el significado y alcance de la DUDH, entre 
otras cosas, con la confianza y la fe en que la dignidad y la empatía humana 
serían capaces de adaptar el documento a las futuras vicisitudes históricas. 
Una esperanza en que las siguientes generaciones superarían la tentación 
de convertir los derechos humanos en algo distinto a lo que son. Que no 
caerían en el error de reducirlos a una expresión autorreferencial e inma-
nente del propio capricho, la mera voluntad o una elección arbitraria:

Los redactores de la DUDH conocían de sobra las dificultades que tenían 
ante sí. Esto es claro en sus muchas afirmaciones donde reconocían la priori-
dad de la cultura sobre la ley. Aunque Maritain no fue estrictamente hablan-
do un redactor, lo dijo muy claramente. Que la música interpretada con las 
treinta cuerdas de la Declaración “se afine con la dignidad humana o le sea 
perjudicial”, dependerá principalmente del desarrollo de “una cultura de la 
dignidad humana”.800

799		 Como relator de la Comisión de Derechos Humanos, relator del Comité Redactor, 
presidente del Ecosoc, presidente de la Tercera Comisión de la Asamblea General.

800		 Glendon, Mary Ann, “Foundations of  Human Rights: The Unfinished Business”, 
American Journal of  Jurisprudence, vol. 44, núm. 1, 1999, p. 13.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



303

Anexo

DECLARACIÓN UNIVERSAL DE DERECHOS HUMANOS

Preámbulo

Considerando que la libertad, la justicia y la paz en el mundo tienen por base el 
reconocimiento de la dignidad intrínseca y de los derechos iguales e inaliena-
bles de todos los miembros de la familia humana;

Considerando que el desconocimiento y el menosprecio de los derechos 
humanos han originado actos de barbarie ultrajantes para la conciencia de 
la humanidad, y que se ha proclamado, como la aspiración más elevada del 
hombre, el advenimiento de un mundo en que los seres humanos, liberados 
del temor y de la miseria, disfruten de la libertad de palabra y de la libertad 
de creencias;

Considerando esencial que los derechos humanos sean protegidos por un 
régimen de Derecho, a fin de que el hombre no se vea compelido al supre-
mo recurso de la rebelión contra la tiranía y la opresión;

Considerando también esencial promover el desarrollo de relaciones amis-
tosas entre las naciones;

Considerando que los pueblos de las Naciones Unidas han reafirmado en 
la Carta su fe en los derechos fundamentales del hombre, en la dignidad y el 
valor de la persona humana y en la igualdad de derechos de hombres y mu-
jeres, y se han declarado resueltos a promover el progreso social y a elevar el 
nivel de vida dentro de un concepto más amplio de la libertad;

Considerando que los Estados Miembros se han comprometido a asegu-
rar, en cooperación con la Organización de las Naciones Unidas, el respeto 
universal y efectivo a los derechos y libertades fundamentales del hombre, y

Considerando que una concepción común de estos derechos y libertades 
es de la mayor importancia para el pleno cumplimiento de dicho compro-
miso;

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



304 ANEXO. DECLARACIÓN UNIVERSAL DE DERECHOS HUMANOS

Por tanto, la Asamblea General

Proclama

La presente Declaración Universal de Derechos Humanos como 
ideal común por el que todos los pueblos y naciones deben esforzarse, a fin 
de que tanto los individuos como las instituciones, inspirándose constante-
mente en ella, promuevan, mediante la enseñanza y la educación, el respeto 
a estos derechos y libertades, y aseguren, por medidas progresivas de carácter 
nacional e internacional, su reconocimiento y aplicación universales y efec-
tivos, tanto entre los pueblos de los Estados Miembros como entre los de los 
territorios colocados bajo su jurisdicción.

Artículo 1. Todos los seres humanos nacen libres e iguales en dignidad y 
derechos y, dotados como están de razón y conciencia, deben comportarse 
fraternalmente los unos con los otros.

Artículo 2. Toda persona tiene todos los derechos y libertades proclama-
dos en esta Declaración, sin distinción alguna de raza, color, sexo, idioma, 
religión, opinión política o de cualquier otra índole, origen nacional o so-
cial, posición económica, nacimiento o cualquier otra condición. Además, 
no se hará distinción alguna fundada en la condición política, jurídica o 
internacional del país o territorio de cuya jurisdicción dependa una perso-
na, tanto si se trata de un país independiente, como de un territorio bajo 
administración fiduciaria, no autónomo o sometido a cualquier otra limita-
ción de soberanía.

Artículo 3. Todo individuo tiene derecho a la vida, a la libertad y a la 
seguridad de su persona.

Artículo 4. Nadie estará sometido a esclavitud ni a servidumbre, la escla-
vitud y la trata de esclavos están prohibidas en todas sus formas.

Artículo 5. Nadie será sometido a torturas ni a penas o tratos crueles, in-
humanos o degradantes.

Artículo 6. Todo ser humano tiene derecho, en todas partes, al reconoci-
miento de su personalidad jurídica.

Artículo 7. Todos son iguales ante la ley y tienen, sin distinción, derecho 
a igual protección de la ley. Todos tienen derecho a igual protección contra 
toda discriminación que infrinja esta Declaración y contra toda provoca-
ción a tal discriminación.

Artículo 8. Toda persona tiene derecho a un recurso efectivo ante los tri-
bunales nacionales competentes, que la ampare contra actos que violen sus 
derechos fundamentales reconocidos por la Constitución o por la ley.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



305ANEXO. DECLARACIÓN UNIVERSAL DE DERECHOS HUMANOS

Artículo 9. Nadie podrá ser arbitrariamente detenido, preso ni deste-
rrado.

Artículo 10. Toda persona tiene derecho, en condiciones de plena igual-
dad, a ser oída públicamente y con justicia por un tribunal independiente 
e imparcial, para la determinación de sus derechos y obligaciones o para el 
examen de cualquier acusación contra ella en materia penal.

Artículo 11. 1. Toda persona acusada de delito tiene derecho a que se 
presuma su inocencia mientras no se pruebe su culpabilidad, conforme a la 
ley y en juicio público en el que se le hayan asegurado todas las garantías 
necesarias para su defensa.

2. Nadie será condenado por actos u omisiones que en el momento de 
cometerse no fueron delictivos según el derecho nacional o internacional. 
Tampoco se impondrá pena más grave que la aplicable en el momento de 
la comisión del delito.

Artículo 12. Nadie será objeto de injerencias arbitrarias en su vida priva-
da, su familia, su domicilio o su correspondencia, ni de ataques a su honra o 
a su reputación. Toda persona tiene derecho a la protección de la ley contra 
tales injerencias o ataques.

Artículo 13. 1. Toda persona tiene derecho a circular libremente y a ele-
gir su residencia en el territorio de un Estado.

2. Toda persona tiene derecho a salir de cualquier país, incluso del pro-
pio, y a regresar a su país.

Artículo 14. 1. En caso de persecución, toda persona tiene derecho a bus-
car asilo, y a disfrutar de él, en cualquier país.

2. Este derecho no podrá ser invocado contra una acción judicial real-
mente originada por delitos comunes o por actos opuestos a los propósitos y 
principios de las Naciones Unidas.

Artículo 15. 1. Toda persona tiene derecho a una nacionalidad.
2. A nadie se privará arbitrariamente de su nacionalidad ni del derecho 

a cambiar de nacionalidad.
Artículo 16. 1. Los hombres y las mujeres, a partir de la edad núbil, tie-

nen derecho, sin restricción alguna por motivos de raza, nacionalidad o re-
ligión, a casarse y fundar una familia, y disfrutarán de iguales derechos en 
cuanto al matrimonio, durante el matrimonio y en caso de disolución del 
matrimonio.

2. Sólo mediante libre y pleno consentimiento de los futuros esposos 
podrá contraerse el matrimonio.

3. La familia es el elemento natural y fundamental de la sociedad y tiene 
derecho a la protección de la sociedad y del Estado.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



306 ANEXO. DECLARACIÓN UNIVERSAL DE DERECHOS HUMANOS

Artículo 17. 1. Toda persona tiene derecho a la propiedad, individual y 
colectivamente.

2. Nadie será privado arbitrariamente de su propiedad.
Artículo 18. Toda persona tiene derecho a la libertad de pensamiento, 

de conciencia y de religión; este derecho incluye la libertad de cambiar de 
religión o de creencia, así como la libertad de manifestar su religión o su 
creencia, individual y colectivamente, tanto en público como en privado, 
por la enseñanza, la práctica, el culto y la observancia.

Artículo 19. Todo individuo tiene derecho a la libertad de opinión y de 
expresión; este derecho incluye el de no ser molestado a causa de sus opinio-
nes, el de investigar y recibir informaciones y opiniones, y el de difundirlas, 
sin limitación de fronteras, por cualquier medio de expresión.

Artículo 20. 1. Toda persona tiene derecho a la libertad de reunión y de 
asociación pacíficas.

2. Nadie podrá ser obligado a pertenecer a una asociación.
Artículo 21. 1. Toda persona tiene derecho a participar en el gobierno de 

su país, directamente o por medio de representantes libremente escogidos.
2. Toda persona tiene el derecho de acceso, en condiciones de igualdad, 

a las funciones públicas de su país.
3. La voluntad del pueblo es la base de la autoridad del poder público; 

esta voluntad se expresará mediante elecciones auténticas que habrán de 
celebrarse periódicamente, por sufragio universal e igual, y por voto secreto 
u otro procedimiento equivalente que garantice la libertad del voto.

Artículo 22. Toda persona, como miembro de la sociedad, tiene derecho 
a la seguridad social, y a obtener, mediante el esfuerzo nacional y la coo-
peración internacional, habida cuenta de la organización y los recursos de 
cada Estado, la satisfacción de los derechos económicos, sociales y cultu-
rales, indispensables a su dignidad y al libre desarrollo de su personalidad.

Artículo 23. 1. Toda persona tiene derecho al trabajo, a la libre elección 
de su trabajo, a condiciones equitativas y satisfactorias de trabajo y a la pro-
tección contra el desempleo.

2. Toda persona tiene derecho, sin discriminación alguna, a igual sala-
rio por trabajo igual.

3. Toda persona que trabaja tiene derecho a una remuneración equi-
tativa y satisfactoria, que le asegure, así como a su familia, una existencia 
conforme a la dignidad humana y que será completada, en caso necesario, 
por cualesquiera otros medios de protección social.

4. Toda persona tiene derecho a fundar sindicatos y a sindicarse para la 
defensa de sus intereses.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



307ANEXO. DECLARACIÓN UNIVERSAL DE DERECHOS HUMANOS

Artículo 24. Toda persona tiene derecho al descanso, al disfrute del tiem-
po libre, a una limitación razonable de la duración del trabajo y a vacacio-
nes periódicas pagadas.

Artículo 25. 1. Toda persona tiene derecho a un nivel de vida adecuado 
que le asegure, así como a su familia, la salud y el bienestar, y en especial 
la alimentación, el vestido, la vivienda, la asistencia médica y los servicios 
sociales necesarios; tiene asimismo derecho a los seguros en caso de desem-
pleo, enfermedad, invalidez, viudez, vejez u otros casos de pérdida de sus 
medios de subsistencia por circunstancias independientes de su voluntad.

2. La maternidad y la infancia tienen derecho a cuidados y asistencia 
especiales. Todos los niños, nacidos de matrimonio o fuera de matrimonio, 
tienen derecho a igual protección social.

Artículo 26. 1. Toda persona tiene derecho a la educación. La educación 
debe ser gratuita, al menos en lo concerniente a la instrucción elemental y 
fundamental. La instrucción elemental será obligatoria. La instrucción téc-
nica y profesional habrá de ser generalizada; el acceso a los estudios supe-
riores será igual para todos, en función de los méritos respectivos.

2. La educación tendrá por objeto el pleno desarrollo de la persona-
lidad humana y el fortalecimiento del respeto a los derechos humanos y a 
las libertades fundamentales; favorecerá la comprensión, la tolerancia y la 
amistad entre todas las naciones y todos los grupos étnicos o religiosos, y 
promoverá el desarrollo de las actividades de las Naciones Unidas para el 
mantenimiento de la paz.

3. Los padres tendrán derecho preferente a escoger el tipo de educación 
que habrá de darse a sus hijos.

Artículo 27. 1. Toda persona tiene derecho a tomar parte libremente en 
la vida cultural de la comunidad, a gozar de las artes y a participar en el 
progreso científico y en los beneficios que de él resulten.

2. Toda persona tiene derecho a la protección de los intereses morales 
y materiales que le correspondan por razón de las producciones científicas, 
literarias o artísticas de que sea autora.

Artículo 28. Toda persona tiene derecho a que se establezca un orden so-
cial e internacional en el que los derechos y libertades proclamados en esta 
Declaración se hagan plenamente efectivos.

Artículo 29. 1. Toda persona tiene deberes respecto a la comunidad, pues-
to que sólo en ella puede desarrollar libre y plenamente su personalidad.

2. En el ejercicio de sus derechos y en el disfrute de sus libertades, toda 
persona estará solamente sujeta a las limitaciones establecidas por la ley con 
el único fin de asegurar el reconocimiento y el respeto de los derechos y li-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



308 ANEXO. DECLARACIÓN UNIVERSAL DE DERECHOS HUMANOS

bertades de los demás, y de satisfacer las justas exigencias de la moral, del 
orden público y del bienestar general en una sociedad democrática.

3. Estos derechos y libertades no podrán, en ningún caso, ser ejercidos 
en oposición a los propósitos y principios de las Naciones Unidas.

Artículo 30. Nada en esta Declaración podrá interpretarse en el senti-
do de que confiere derecho alguno al Estado, a un grupo o a una persona, 
para emprender y desarrollar actividades o realizar actos tendientes a la 
supresión de cualquiera de los derechos y libertades proclamados en esta 
Declaración.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



309

BIBLIOGRAFÍA

Agi, Marc, René Cassin: Fantassin de Droits de l’Homme, París, Plon, 1979.
Álvarez Caperochipi, José Antonio, “Lutero y el derecho”, Persona y Dere-

cho, vol. 13, 1985.
American Anthropological Association, “Statement on Human 

Rights”, American Anthropologist, vol. 49, núm. 4, 1947.
American Law Institute, “Statement of  Essential Human Rights”, en 

Frank, John (ed.), The American Law Institute: 1993-1998, Philadelphia, 
American Law Institute, 1998.

Amoroso Lima, Alceu, “Maritain y América Latina”, en Gilson, Étienne 
(ed.), Jacques Maritain: su obra filosófica, Buenos Aires, Desclée de Brouwer, 
1950.

Aparisi Miralles, Ángela, Derecho a la paz y derecho a la guerra en Francisco de 
Vitoria, Granada, Colmenares, 2007.

Aparisi Miralles, Ángela, “En torno al principio de la dignidad humana. 
A propósito de la investigación con células troncales embrionarias”, Cua-
dernos de Bioética, vol. XXIV, 2013/2o.

Aparisi Miralles, Ángela, Ética y deontología para juristas, México, Porrúa-
Universidad Panamericana, 2009.

Aparisi Miralles, Ángela, “Justicia y praxis jurídica”, Persona y Derecho, vol. 
56, 2007.

Aparisi Miralles, Ángela, La revolución norteamericana: Aproximación a sus oríge-
nes ideológicos, Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, Boletín Oficial 
del Estado, 1995.

Aparisi Miralles, Ángela, “Los derechos humanos en la Declaración de 
Independencia Americana de 1776”, en Ballesteros, Jesús (ed.), Dere-
chos Humanos, Madrid, Tecnos, 1992.

Aquino, Tomás de, Comentario a la Ética a Nicómaco de Aristóteles, trad. de 
Ana Maella, Pamplona, Eunsa, 2010.

Aquino, Tomás de, Comentario a La política de Aristóteles, trad. de Héctor Ve-
lázquez, Pamplona, Cuadernos de Anuario Filosófico, 1996.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



310 BIBLIOGRAFÍA

Aquino, Tomás de, “Cuestión sobre las virtudes en general”, trad. de Pe-
dro Arenillas Sangrador, en Osuna Fernández-Largo, Antonio (ed.), 
Opúsculos y cuestiones selectas, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 
2014, vol. 2.

Aquino, Tomás de, “De la verdad”, trad. de Gabriel Ferrer Aloy, en Osuna 
Fernández-Largo, Antonio (ed.), Opúsculos y cuestiones selectas, Madrid, 
Biblioteca de Autores Cristianos, 2001, vol. 1.

Aquino, Tomás de, “Scriptum super sententiis”, Corpus Thomisticum, Enri-
que Alarcón (ed.), Pamplona, Universidad de Navarra, 2000; disponible 
en http://www.corpusthomisticum.org/snp4037.html.

Aquino, Tomás de, Suma contra gentiles (I), trad. de José M. de Garganta et al., 
Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1967, vol. 1.

Aquino, Tomás de, Suma contra gentiles (II), trad. de Laureano Robles Car-
cedo y Adolfo Robles Sierra, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 
1968, vol. 2.

Aquino, Tomás de, Suma de teología (I), trad. de José Capó et al., Madrid, Bi-
blioteca de Autores Cristianos, 2001, vol. 1.

Aquino, Tomás de, Suma de teología (II), trad. de Jesús María Rodríguez Arias 
et al., Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1993, vol. 2.

Aquino, Tomás de, Suma de teología (III), trad. de Ovidio Campo y Lorenzo 
Jiménez Patrón, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1990, vol. 3.

Aquino, Tomás de, Suma de teología (V), trad. de Pedro Arenillas Sangrador 
y Aristónico Montero Galán, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 
1994, vol. 5.

Arendt, Hannah, Eichmann en Jerusalén, trad. de Carlos Ribalta, Barcelona, 
DeBolsillo, 2008.

Arendt, Hannah, “Las perplejidades de los derechos del hombre”, en 
Arendt, Hannah, Los orígenes del totalitarismo, trad. de Guillermo Solana, 
Madrid, Alianza, 2006.

Aristóteles, Política, trad. de Manuela García Valdés, Madrid, Gredos, 
1988.

Army Information School, Proposals for the Establishment of  a General Inter-
national Organization, s. l., Book Department, 1946.

Auger, Pierre et al. (eds.), Los derechos del hombre: Estudios y comentarios en torno a 
la nueva Declaración Universal, trad. de Eugenio Ímaz et al., México, Fondo de 
Cultura Económica, 1949.

Ballesteros, Jesús, “¿Derechos? ¿Humanos?”, Persona y Derecho, vol. 48, 2003.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



311BIBLIOGRAFÍA

Ballesteros, Jesús, “El individualismo como obstáculo a la universalidad 
de los derechos humanos”, Persona y Derecho, vol. 41, 1999.

Ballesteros, Jesús, “Exigencias de la dignidad humana en la biojurídica”, 
en Ballesteros, Jesús y Aparisi Miralles, Ángela (eds.), Biotecnología, 
dignidad y derecho: Bases para un diálogo, Pamplona, Eunsa, 2004.

Ballesteros, Jesús, Sobre el sentido del derecho, Madrid, Tecnos, 2002.
Barroso, Luis Roberto, “Here, There and Everywhere: Human Dignity 

in Contemporary Law and in the Transnational Discourse”, Boston College 
International and Comparative Law Review, vol. 35, núm. 2, 2012.

Bary, William Theodore de, “Neo-confucianism and Human Rights”, en 
Rouner, Leroy (ed.), Human Rights and the World’s Religions, Notre Dame, 
University of  Notre Dame Press, 1988.

Beitz, Charles R., “Human Dignity in the Theory of  Human Rights: 
Nothing But a Phrase?”, Philosophy & Public Affairs, vol. 41, núm. 3, 2013.

Beitz, Charles R., The Idea of  Human Rights, Nueva York, Oxford University 
Press, 2009.

Berlin, Isaiah, “Two Concepts of  Liberty”, en Berlin, Isaiah, Four Essays on 
Liberty, United States of  America, Oxford Universtity Press, 1969.

Bernasconi, Robert, “Toward a Phenomenology of  Human Rights”, en 
Jung, Hwa Yol y Embree, Lester (eds.), Political Phenomenology. Essays in 
Memory of  Petee Jung, Switzerland, Springer, 2016.

Beuchot, Mauricio, Filosofía y derechos humanos, México, Siglo XXI, 2004.
Biblioteca Dag Hammarskjöld, “Drafting of  the Universal Declaration 

of  Human Rights”, Organización de las Naciones Unidas, 2011; disponi-
ble en http://research.un.org/en/undhr.

Bielefeldt, Heiner, “Muslim Voices in the Human Rights Debate”, Human 
Rights Quarterly, vol. 17, núm. 4, 1995.

Bobbio, Norberto, “Sobre el fundamento de los derechos del hombre”, en 
id., El tiempo de los derechos, trad. de Rafael de Asís Roig, Madrid, Sistema, 
1991.

Borgwardt, Elizabeth, A New Deal for the World: America’s Vision for Human 
Rights, Cambridge, Massachusetts, Belknap Press, 2005.

Boutmy, Emile, “La Declaración de Derechos del Hombre y del Ciudadano 
y M. Jellinek”, en Jellinek, Georg, La Declaración de los Derechos del Hombre y 
del Ciudadano, trad. de Adolfo Posada, México, UNAM, 2003.

Brague, Rémi, La sabiduría del mundo: Historia de la experiencia humana del univer-
so, trad. de José Antonio Alba Millán, Madrid, Ediciones Encuentro, 2008.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



312 BIBLIOGRAFÍA

Brock, Stephen L., “The Legal Character of  Natural Law According to St. 
Thomas Aquinas”, University of  Toronto, tesis doctoral, 1988; disponible 
en http://bib26.pusc.it/fil/p_brock/naturallawthesis.pdf.

Burgers, Jan Herman, “The Road to San Francisco: The Revival of  the 
Human Rights Idea In The Twentieth Century”, Human Rights Quarterly, 
vol. 14, núm. 4, 1992.

Carlyle, Alexander James, “The Political Theory of  the Roman Lawyers 
and the Canonists from the Ninth to the Thirteenth Century”, en id., A 
History of  Medieval Political Theory in the West, Edinburgh, William Black-
wood and Sons, 1909, vol. II.

Carozza, Paolo, “From Conquest to Constitutions: Retrieving a Latin Ame-
rican Tradition of  the Idea of  Human Rights”, Human Rights Quarterly, vol. 
25, núm. 2, 2003.

Carozza, Paolo, “Human Dignity in Constitutional Adjudication”, en 
Ginsburg, Tom y Dixon, Rosalind (eds.), Research Handbook in Comparative 
Constitutional Law, Northampton, Edward Elgar, 2011.

Carpintero Benítez, Francisco, “En torno al método de los juristas medie-
vales”, Anuario de Historia del Derecho Español, 1982.

Carpintero Benítez, Francisco, “Facultas, proprietas, dominium: Tres antro-
pologías en la base de la justicia”, Persona y Derecho, núm. 52, 2005.

Carpintero Benítez, Francisco, Historia del derecho natural. Un ensayo, Méxi-
co, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1999.

Carpintero Benítez, Francisco, “Historia y justicia, según los juristas de 
formación prudencial”, Anuario de Filosofía del Derecho, núm. IX, 1992.

Carpintero Benítez, Francisco, Justicia y ley natural: Tomás de Aquino, y los 
otros escolásticos, Madrid, Universidad Complutense, Servicio de Publica-
ciones, 2004.

Carpintero Benítez, Francisco, “La Adaequatio Hermeneutica en Tomás de 
Aquino”, Revista Philosophica, vol. 35, semestre I, 2009.

Carpintero Benítez, Francisco, La crisis del Estado en la edad posmoderna, Na-
varra, Aranzadi, 2012.

Carpintero Benítez, Francisco, La ley natural. Una realidad aún por explicar, 
México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2013.

Carpintero Benítez, Francisco, “Los constructos racionales en la reflexión 
sobre la justicia (Primera parte)”, Dikaiosyne, vol. 23, 2009.

Carpintero Benítez, Francisco, “Nuestros prejuicios acerca del llamado 
derecho natural”, Persona y Derecho, vol. 27, 1992.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



313BIBLIOGRAFÍA

Carpintero Benítez, Francisco, “‘Persona’, ‘derecho natural’, y nuestra 
tradición jurisprudencial”, Anuario Mexicano de Historia del Derecho, vol. VI, 
1994.

Carpintero Benítez, Francisco, “Persona humana y persona jurídica”, en 
Rabbi-Baldi Cabanillas, Renato (coord.), Las razones del derecho natural: 
Perspectivas teóricas y metodológicas ante la crisis del positivismo jurídico, Buenos 
Aires, Ábaco de Rodolfo Depalma, 2000.

Carpintero Benítez, Francisco, Una introducción a la ciencia jurídica, Madrid, 
Civitas, 1988.

Cassin, René, “From the Ten Commandments to the Rights of  Man”, en 
Shomham, Giora (ed.), Of  Law and Man: Essays in Honor of  Haim H. Cohn, 
Tel-Aviv, Sabra Books, 1971.

Cassin, René, “How the Charter on Human Rights was Born”, The UNESCO 
Courier, vol. 21, núm. 1, 1968.

Cassin, René, La Pensée et l’Action, París, Éditions F. Lalou, 1972.
Cassin, René, “Twenty Years After the Universal Declaration”, Journal of  the 

International Commission of  Jurist, vol. VIII, núm. 2, 1967.
Cassin, René, “Vatican II et la Protection de la Personne”, en Benelli, 

Giovanni (ed.), Rencontre des Cultures à l’UNESCO. Sous le Signe du Concile 
Oecuménique Vatican II, Tours, Mame, 1966.

Castro Cid, Benito de, “La crisis del modelo de la Declaración Universal 
de 1948”, Persona y Derecho, vol. 25, 1991.

Chang, Peng Chun, “Education for Modernization in China: A Search for 
Criteria of  Curriculum Construction in View of  the Transition in Na-
tional Life, with Special Reference to Secondary Education”, Columbia 
University, tesis doctoral, 1924.

Chesterton, Gilbert Keith, El hombre común y otros ensayos sobre la modernidad, 
trad. de Ana María Díaz y Pablo Valle, Buenos Aires, Lohlé-Lumen, 
1996.

Chesterton, Gilbert Keith, Santo Tomás de Aquino, trad. de María Luisa Bal-
seiro Fernández-Campoamor, Madrid, Homolegens, 2009.

Cianciardo, Juan, “Modernidad jurídica y ‘falacia naturalista’”, Díkaion, 
vol. 18, núm. 13, 2004.

Cianciardo, Juan y Zambrano, Pilar, “¿Para qué sirve el derecho si incor-
pora a la moral?”, Revista Chilena de Derecho, vol. 42, núm. 2, 2015.

Cmiel, Kenneth J., “The Recent History of  Human Rights”, The American 
Historical Review, vol. 109, núm. 1, 2004.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



314 BIBLIOGRAFÍA

Conde García, Francisco Javier, “La Declaración de los Derechos del 
Hombre y del Ciudadano de 1789 y los derechos de la persona humana 
en el mensaje de navidad de 1942, de S.S. Pío XII”, Anuario de Derechos 
Humanos, Nueva Época, vol. 2, 2001.

Conferencias Internacionales Americanas, Conferencia internacional 
americana sobre los problemas de la guerra y la paz (México, 1945), México, Secre-
taría de Relaciones Exteriores, 1956, vol. 2.

Cotta, Sergio, Itinerarios humanos del derecho, trad. de Jesús Ballesteros, Pam-
plona, Eunsa, 1974.

Crosson, Frederick J., “Maritain and Natural Rights”, The Review of  Meta-
physics, vol. 36, núm. 4, 1983.

Crowe, Michael Bertram, “St. Thomas and the Natural Law”, The Irish 
Ecclesiastical Record, vol. 76, 1951.

Crowe, Michael Bertram, “St. Thomas and Ulpian’s Natural Law”, en 
Maurer, Armand (ed.), St. Thomas Aquinas 1274-1974. Commemoratives 
Studies, Toronto, Pontifical Institute of  Medieval Studies, 1974, vol. I.

Crowe, Michael Bertram, “The Natural Law before St. Thomas”, The Irish 
Ecclesiastical Record, vol. 76, 1951.

Curle, Clinton Timothy, Humanité: John Humphrey’s Alternative Account of  Hu-
man Rights, Toronto, University of  Toronto Press, 2007.

Danchin, Peter, “Article 1. The Universal Declaration on Human Rights”, 
2011, Columbia Center for the Study of  Human Rights; disponible en 
http://ccnmtl.columbia.edu/projects/mmt/udhr/article_1.html.

Davidson, Alastair, The Immutable Laws of  Mankind. The Struggle for Universal 
Human Rights, Melbourne, Springer, 2012.

Davies, Norman, Europe: A History, Oxford, Oxford University Press, 1998.
Davies, Norman, Reinos desaparecidos. La historia olvidada de Europa, trad. de 

Joan Fontcuberta y Joan Ferrarons, Barcelona, Galaxia Gutemberg, 2013.
Díaz de Terán Velasco, María Cruz, “¿Es posible el universalismo en 

una sociedad multicultural?”, Persona y Derecho, vol. 56, 2007.
Díaz de Terán Velasco, María Cruz, “La similitud con el derecho natu-

ral”, en Megías Quirós, José Justo (coord.), Manual de derechos humanos. 
Los derechos humanos en el siglo XXI, Cizur Menor, Thomson Aranzadi, 2006.

D’Ors, Álvaro, “Personas-cosas-acciones, en la experiencia jurídica roma-
na”, Historia. Instituciones. Documentos, núm. 20, 1993.

Dougherty, Jude P., Jacques Maritain: An Intellectual Profile, Washington, The 
Catholic University of  America Press, 2003.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



315BIBLIOGRAFÍA

Etcheverry, Juan B., El debate sobre el positivismo jurídico incluyente, México, 
UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2006.

Etinson, Adam Daniel, “To Be or not To Be: Charles Beitz on the Philoso-
phy of  Human Rights”, Res Publica, vol. 16, 2010.

Evans, Tony, “Human Rights: A Reply to Geoffrey Best”, Review of  Interna-
tional Studies, vol. 17, núm. 1, 1991.

Fazio, Mariano y Fernández Labastida, Francisco, Historia de la filosofía IV. 
Filosofía contemporánea, Madrid, Palabra, 2004.

Fernández Ruiz-Gálvez, Encarnación, “¿Cómo conjugar universalidad 
de los derechos y diversidad cultural?”, Persona y Derecho, vol. 49, 2003.

Fernández Ruiz-Gálvez, Encarnación, “Derechos humanos: del universa-
lismo abstracto a la universalidad concreta”, Persona y Derecho, vol. 41, 1999.

Fernández Ruiz-Gálvez, Encarnación, “Derechos humanos, ¿yuxtaposi-
ción o integración?”, Anuario de Filosofía del Derecho, núm. XIV, 1997.

Fernández Ruiz-Gálvez, Encarnación, “Regeneración de la vida política 
y efectividad de los derechos”, en id. (coord.), El futuro de los derechos humanos, 
Valencia, Tirant lo Blanch, 2016.

Finnis, John Mitchell, Aquinas: Moral, Political, and Legal Theory, Oxford, 
Oxford University Press, 1998.

Finnis, John Mitchell, “Law and What I Truly Should Decide”, American 
Journal of  Jurisprudence, vol. 48, 2003.

Finnis, John Mitchell, “Law as Co-ordination”, Ratio Iuris: An International 
Journal of  Jurisprudence and Philosophy of  Law, vol. 2, núm. 1, 1989.

Finnis, John Mitchell, Ley natural y derechos naturales, trad. de Cristóbal Orrego 
Sánchez, Buenos Aires, Abeledo-Perrot, 2000.

Finnis, John Mitchell, “‘Ley natural y derechos naturales’, 30 años después”, 
en Etcheverry, Juan B. (ed.), Ley, moral y razón. Estudios sobre el pensamiento 
de John M. Finnis a propósito de la segunda edición de Ley natural y derechos naturales, 
trad. de Pilar Zambrano, México, UNAM, Instituto de Investigaciones 
Jurídicas, 2013.

Gandhi, M., “Carta de Mahatma Gandhi al Director General de la UNESCO, 
25 de mayo de 1947”, en Auger, Pierre et al. (eds.), Los derechos del hombre. 
Estudios y comentarios en torno a la nueva Declaración Universal, trad. de Margari-
ta Villegas de Robles, México, Fondo de Cultura Económica, 1949.

García-Huidobro, Joaquín, “El acceso a la ley natural. Comentario a un 
texto de Tomás de Aquino (S.Th. I-II, q.94 a2 co.)”, Persona y Derecho, vol. 
37, 1997.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



316 BIBLIOGRAFÍA

Garzón Vallejo, Iván, “El triunfo de Dios mortal. Una lectura hobbesia-
na de la secularización”, Revista Enfoques, vol. VII, núm. 10, 2009.

Garzón Vallejo, Iván, “Los dilemas del carácter público de los argumen-
tos filosóficos y religiosos del liberalismo de John Rawls”, Praxis Filosófica, 
núm. 30, 2009.

Glendon, Mary Ann, “Foundations of  Human Rights: The Unfinished Bu-
siness”, American Journal of  Jurisprudence, vol. 44, núm. 1, 1999.

Glendon, Mary Ann, Rights Talk: The Impoverishment of  Political Discourse, 
Nueva York, Free Press, 1991.

Glendon, Mary Ann, “The Forgotten Crucible: The Latin American In-
fluence on the Universal Human Rights Idea”, The Harvard Human Rights 
Journal, vol. 16, 2003.

Glendon, Mary Ann, The Forum and the Tower: How Scholars and Politicians have 
imagined the World, from Plato to Eleanor Roosevelt, Oxford, Oxford University 
Press, 2011.

Glendon, Mary Ann, Un mundo nuevo: Eleanor Roosevelt y la Declaración Univer-
sal de Derechos Humanos, trad. de Pedro Pallares Yabur, México, Fondo de 
Cultura Económica, 2011.

González, Ana Marta, “Claves filosóficas de la ley natural”, Scripta Theolo-
gica, vol. 42, 2010.

Grabmann, Martin, Santo Tomás de Aquino, trad. de Juan Salvador Minguijón 
y Adrián, Barcelona, Labor, 1945.

Graneris, Giuseppe, Contribución tomista a la filosofía del derecho, trad. de Celina 
Ana Lértora Mendoza, Buenos Aires, Editorial Universitaria de Buenos 
Aires, 1973.

Gros Espinell, Héctor, “Raíces conceptuales y políticas en la historia, la 
filosofía y el derecho americano”, Revista del Instituto Interamericano de Derechos 
Humanos, núm. 43, 1989.

Gros Espinell, Héctor, “The Evolving Concept of  Human Rights: Wes-
tern, Socialist and Third World Approaches”, en Ramcharan, Bertrand 
(ed.), Human Rights Thirty Years after the Universal Declaration, La Haya, Mar-
tinus Nijhoff, 1979.

Grossi, Paolo, El orden jurídico medieval, trad. de Francisco Tomás y Valiente y 
Clara Álvarez, Madrid, Marcial Pons, 1996.

Guevin, Benedict M., “Aquinas’s Use of  Ulpian and the Question of  Physi-
calism Reexamined”, The Thomist, vol. 63, 1999.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



317BIBLIOGRAFÍA

Heidegger, Martin, “Desde la experiencia del pensamiento”, trad. de Pa-
blo Mora, Espéculo, Madrid, vol. 18, 2001; disponible en https://pendientede 
migracion.ucm.es/info/especulo/numero18/heidegg.html.

Heidegger, Martin, El ser y el tiempo, trad. de José Gaos, México, Fondo de 
Cultura Económica, 1986.

Hellman, John, “World War II and the Anti-democratic Impulse in Catholi-
cism”, en Redpath, Peter (ed.), From Twilight to Dawn: The Cultural Vision of  
Jacques Maritain, Indiana, University of  Notre Dame Press, 1990.

Hermida del Llano, Cristina, “La universalidad racional de los derechos”, 
Bajo Palabra. Revista de Filosofía, época II, núm. 8, 2013.

Hermida del Llano, Cristina, “Viejos y nuevos derechos en la sociedad del 
malestar”, Bajo Palabra. Revista de Filosofía, época II, núm. 9, 2014.

Herrera Pardo, Camila, “Apuntes sobre la ley natural desde la perspectiva 
del realismo clásico”, Díkaion, vol. 19, núm. 2.

Hervada Xiberta, Javier, “Apuntes para una exposición del realismo jurídi-
co clásico”, Persona y Derecho, núm. 18, 1988.

Hervada Xiberta, Javier, Historia de la ciencia del derecho natural, Pamplona, 
Eunsa, 1991.

Hervada Xiberta, Javier, Lecciones propedéuticas de filosofía del derecho, Pamplo-
na, Eunsa, 1992.

Hobbins, Alan John, “René Cassin and the Daughter of  Time: The First 
Draft of  the Universal Declaration of  Human Rights”, Fontanus, vol. II, 1989.

Hoffmann, Stefan-Ludwig, “Introduction: Genealogies of  Human Rights”, 
en id. (ed.), Human Rights in the Twentieth Century, Nueva York, Cambridge 
University Press, 2010.

Hughes, Glenn, “The Concept of  Dignity in the Universal Declaration of  
Human Rights”, Journal of  Religious Ethics, vol. 39, núm. 1, 2011.

Hughes, Henry Stuart, The Obstructed Path: French Social Thought in the Years of  
Desperation: 1930-1960, Nueva York, Harper & Row, 1968.

Humphrey, John P., “Dumbarton Oaks at San Francisco”, Canadian Forum, 
vol. 25, 1945.

Humphrey, John P., Human Rights and the United Nations: A Great Adventure, 
Nueva York, Transnational, 1984.

Humphrey, John P., “International Protection of  Human Rights”, American 
Academy of  Political and Social Science Annals, vol. 225, 1948.

Humphrey, John P., “On the Definition and Nature of  Laws”, Modern Law 
Review, vol. 8, núm. 4, 1945.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



318 BIBLIOGRAFÍA

Humphrey, John P., On the Edge of  Greatness: The Diaries of  John Humphrey, First 
Director of  the United Nations Division of  Human Rights, ed. Alan John Hobbins, 
Montreal, McGill University Libraries, 1994, vol. 1.

Humphrey, John P., “On the Foundations of  International Law”, American 
Journal of  International Law, vol. 39, 1945.

Humphrey, John P., “The Law of  the United Nations”, Canadian Bar Review, 
vol. 29, 1951.

Humphrey, John P., “The Parent of  Anarchy”, International Journal, vol. 1, 
1946.

Humphrey, John P., “The Theory of  the Separation of  Functions”, Univer-
sity of  Toronto Law Journal, vol. 6, núm. 2, 1946.

Humphrey, John P., “The Universal Declaration of  Human Rights”, Inter-
national Journal, vol. 4, 1949.

Humphrey, John P., “The Universal Declaration of  Human Rights: Its His-
tory, Impact and Juridical Character”, en Ramcharan, Bertrand (ed.), 
Human Rights: Thirty Years after the Universal Declaration, La Haya, Martinus 
Nijhoff, 1979.

Huxley, Julian, UNESCO, its Purpose and its Philosophy, París, Preparatory 
Commission of  the United Nations Educational, Scientific and Cultural 
Organization, 1946.

Innerarity, Daniel, Dialéctica de la modernidad, Madrid, Rialp, 1990.
Jellinek, Georg, La Declaración de los Derechos del Hombre y del Ciudadano, trad. 

de Adolfo Posada, México, UNAM, 2003.
Juan Pablo II, “Discurso al Cuerpo Diplomático, 9 de enero de 1989”, Ciu-

dad del Vaticano, 1989; disponible en http://www.vatican.va/holy_father/
john_paul_ii/speeches/1989/january/documents/hf_jp-ii_spe_19890109_corpo 
-diplomatico_sp.html.

Juan Pablo II, “Mensaje del Santo Padre Juan Pablo II a la Organización de 
las Naciones Unidas (2 de diciembre de 1978)”, Ciudad del Vaticano, 1978; 
disponible en http://w2.vatican.va/content/john-paulii/es/speeches/1978/docu 
ments/hf_jpi_spe_19781202_segretario-onu.html.

Judt, Tony, Postwar: A History of  Europe since 1945, Nueva York, Penguin 
Books, 2005.

Kaiser, Wolfram, Christian Democracy and the Origins of  European Union, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 2007.

Kalinowski, Georges, “El fundamento objetivo del derecho en la Suma 
Teológica de Santo Tomás de Aquino”, trad. de Bernardo Beltrán Cal-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



319BIBLIOGRAFÍA

derón, en Massini Correas, Carlos Ignacio (ed.), Concepto, fundamento y 
concreción del derecho, Buenos Aires, Abeledo-Perrot, 1982.

Kant, Immanuel, Filosofía de la historia, trad. de Eugenio Ímaz, México, Fon-
do de Cultura Económica, 1994.

Kaufmann, Arthur, “La universalidad de los derechos humanos. Un ensayo 
de fundamentación”, trad. de José Antonio Seoane, Persona y Derecho, vol. 
38, 1998.

Kaufmann, Arthur, “¿Qué es y cómo ‘hacer justicia’? Un ensayo histórico-pro-
blemático”, Persona y Derecho, vol. 15, 1986.

Keys, Barbara J., Reclaiming American Virtue: The Human Rights Revolution of  the 
1970s, Cambridge, Massachusetts, Harvard University Press, 2014.

Keys, Mary, Aquinas, Aristotle and the Promise of  the Common Good, Nueva York, 
Cambridge University Press, 2006.

Kretzmer, David y Klein, Eckart (eds.), The Concept of  Human Dignity in 
Human Rights Discourse, La Haya, Kluwer Law International, 2002.

Krumbein, Frédéric, “P. C. Chang: The Chinese Father of  Human Rights”, 
Journal of  Human Rights, vol. 14, núm. 3, 2015.

Larmore, Charles, “The Moral Basis of  Political Liberalism”, The Journal of  
Philosophy, vol. 96, núm. 12, 1999.

Leão, Múcio, “Discurso de recepción en la Academia Brasileña de Austre-
gésilo de Athayde”, Academia Brasileña de la Lengua, 1951; disponible 
en http://www.academia.org.br/abl/cgi/cgilua.exe/sys/start.htm%3Fsid%3D137 
discurso-de-recepcao.

Lewis, Bradley, “Platonic Philosophy and Natural Law”, Natural Law, Natural 
Rights, and American Constitutionalism: Classical and Medieval Sources of  Natural Law, 
Witherspoon Institute, 2001; disponible en http://www.nlnrac.org/classical/plato.

Lewis, Bradley, “‘Reason striving to become Law’: Nature and Law in Plato’s 
Laws”, American Journal of  Jurisprudence, vol. 54, 2009.

Lindholm, Tore, “Article 1”, en Alfredsson, Gudmundur y Eide, Asb-
jørn (eds.), The Universal Declaration of  Human Rights: A Common Standard of  
Achievement, La Haya, Martinus Nijhoff  Publishers, 1999.

Lindholm, Tore, “Prospects for Research on Cultural Legitimacy of  Hu-
man Rights: The Cases of  Liberalism and Marxism”, en An-Na’im, Ab-
dullahi Ahmed (ed.), Human Rights in Cross-Cultural Perspectives: A Quest for 
Consensus, University of  Pennsylvania Press, 1992.

Lindkvist, Linde, Shrines and Souls. The Reinvention of  Religious Liberty and the 
Genesis of  the Universal Declaration of  Human Rights, Malmö, Bokbox, 2014.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



320 BIBLIOGRAFÍA

Llano, Alejandro, “Claves filosóficas del actual debate cultural”, Humanitas, 
año I, primavera de 1996; disponible en http://www.humanitas.cl/revistas/
humanitas-4.

Llano Cifuentes, Alejandro e Inciarte, Fernando, Metafísica tras el final de 
la metafísica, Madrid, Ediciones Cristiandad, 2007.

Lucas, Javier de, “Algunos equívocos sobre el concepto y fundamentación 
de los derechos humanos”, en Ballesteros, Jesús (ed.), Derechos humanos, 
Madrid, Tecnos, 1992.

MacIntyre, Alasdair, Dios, filosofía, universidades. Historia selectiva de la tradición 
filosófica católica, trad. de Enrique Anrubia y Sebastián Montiel, Granada, 
Nuevo Inicio, 2012.

MacIntyre, Alasdair, Edith Stein. Un prólogo filosófico, 1913-1922, trad. de Fe-
liciana Merino Escalera, Granada, Nuevo Inicio, 2008.

MacIntyre, Alasdair, Justicia y racionalidad: Conceptos y contextos, trad. de Alejo 
José G. Sisón, Barcelona, Eiunsa, 1994.

MacIntyre, Alasdair, “La subversiva ley natural. El caso de Tomás de Aqui-
no”, en id., Ética y política. Ensayos escogidos II, trad. de Sebastián Montiel, 
Granada, Nuevo Inicio, 2008.

MacIntyre, Alasdair, “Persona corriente y filosofía moral: Reglas, virtudes 
y bienes”, trad. de Carmen Corral y Begoña Román Corral, Convivium, 
núm. 5, 1993.

MacIntyre, Alasdair, “Teorías del derecho natural en la cultura de la mo-
dernidad avanzada”, trad. de Rafael Ramis Barceló, Doxa. Cuadernos de 
Filosofía del Derecho, vol. 35, 2012.

MacIntyre, Alasdair, Tras la virtud, trad. de Amelia Valcárcel, Barcelona, 
Crítica, 2001.

Mahmood, Saba, “Religious Freedom, the Minority Question, and Geopo-
litics in the Middle East”, Comparative Studies in Society and History, vol. 54, 
núm. 2, 2012.

Malik, Charles Habib, “A Christian Reflection on Martin Heidegger”, The 
Thomist, vol. 41, núm. 1, 1977.

Malik, Charles Habib, “A Near Eastern witness to Christian Missions”, 
Theology Today, vol. 5, núm. 4, 1949.

Malik, Charles Habib, “An Appreciation of  Professor Whitehead with Spe-
cial reference to his Metaphysics and to his Ethical and Educational Signi-
ficance”, The Journal of  Philosophy, vol. 45, núm. 21, 1948.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



321BIBLIOGRAFÍA

Malik, Charles Habib, “Annual Report of  the Philosophy Department, 
1940-1941”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 113, folder 2, Washington, 
Library of  Congress, Manuscript Division.

Malik, Charles Habib, “Aristotle’s Logic: the Syllogism, 1941”, Charles Habib 
Malik’s Papers, caja 116, folder 5, Washington, Library of  Congress, Ma-
nuscript Division.

Malik, Charles Habib, “Collected Papers of  Charles Sanders Peirce by Charles 
Sanders Peirce, Charles Hartshorne, Paul Weiss”, Isis, vol. 23, núm. 2, 
1935.

Malik, Charles Habib, “Crisis of  Reason”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 
115, folder 10 y ss., Washington, Library of  Congress, Manuscript Division.

Malik, Charles Habib, “Fourteen Months in Germany”, Charles Habib 
Malik’s Papers, manuscrito del 29 de octubre de 1936, caja 207, folder 5, 
Washington, Library of  Congress, Manuscript Division.

Malik, Charles Habib, “Human Rights and Religious Liberty”, The Ecume-
nical Review, vol. 1, núm. 4, 1949.

Malik, Charles Habib, “International Bill of  Rights”, United Nations Bulle-
tin, 1948; disponible en http://archive-org.com/page/1671613/2013-03-19/
http://www.udhr.org/history/ibrmalik.html.

Malik, Charles Habib, “Introduction”, en id. (ed.), Readings in Philosophy: Se-
lection from the Great Masters, Beirut, American University of  Beirut, 1939, 
vol. 1.

Malik, Charles Habib, “Introduction”, en Nolde, Otto Frederick (ed.), Free 
and Equal: Human Rights in Ecumenical Perspective. With Reflections on the Origin 
of  the Universal Declaration of  Human Rights, Geneva, World Council of  Chur-
ches, 1968.

Malik, Charles Habib, “Lecture III. Man and Transcendence. April 17th, 
1953”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 115, folder 11, Washington, Li-
brary of  Congress, Manuscript Division.

Malik, Charles Habib, “Letter to Jacques Maritain, July 5th, 1955”, Charles 
Habib Malik Papers, caja 34, folder 1, Washington, Library of  Congress, 
Manuscript Division, 1955.

Malik, Charles Habib, “Letter to William Hocking, March 3rd, 1945”, 
Charles Habib Malik Papers, caja 20, folder 12, 1945, Washington, Library 
of  Congress, Manuscript Division.

Malik, Charles Habib, “Liberal Education. Paper Read before Faculty of  
Arts and Science. November 23th, 1942”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 
124, folder 4, Washington, Library of  Congress, Manuscript Division.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



322 BIBLIOGRAFÍA

Malik, Charles Habib, Man in the Struggle for Peace, Nueva York, Harper & 
Row, 1963.

Malik, Charles Habib, “Notas para la clase de Tomás de Aquino, 19 de 
febrero de 1942”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 116, folder 5, Washing-
ton, Library of  Congress, Manuscript Division.

Malik, Charles Habib, “Positive Christianity and Communism”, The Ecume-
nical Review, vol. 8, núm. 4, 1956.

Malik, Charles Habib, “Reviewed Work: An Introduction to Logic and Scientific 
Method by Morris R. Cohen, Ernest Nagel”, Isis, vol. 23, núm. 1, 1935.

Malik, Charles Habib, “Reviewed Work: The Categories of  Charles Peirce by 
Eugene Freeman”, Isis, vol. 23, núm. 1, 1935.

Malik, Charles Habib, “Schedule of  Assignments in Philosophy 203-204 
(1939-1940)”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 116, folder 4, Washington, 
Library of  Congress, Manuscript Division.

Malik, Charles Habib, “Spiritual Implications of  Universal Declaration”, 
en Malik, Habib Charles (ed.), The Challenge of  Human Rights: Charles Malik 
and the Universal Declaration, 1949.

Malik, Charles Habib, “The Arab World: The Reception of  Kierkegaard in 
the Arab world”, en Stewart, Jon (ed.), Kierkegaard’s International Reception, 
t. III: The Near East, Asia, Australia and the Americas, Copenhagen, Ashgate, 
2009.

Malik, Charles Habib, “The Basic Issues of  the Near East”, The Annals of  the 
American Academy of  Political and Social Science, vol. 258, núm. 1, 1948.

Malik, Charles Habib, The Challenge of  Human Rights: Charles Malik and the 
Universal Declaration, ed. Charles Habib Malik, Oxford, Charles Malik 
Foundation, 2000.

Malik, Charles Habib, “The Meaning of  Philosophy. Lecture delivered at 
the American Junior College for Women (Feb. 24th, 1938)”, Charles Habib 
Malik’s Papers, caja 116, folder 5, Washington, Library of  Congress, Ma-
nuscript Division.

Malik, Charles Habib, “The Metaphysics of  Freedom”, The New Scholasti-
cism, vol. 40, núm. 3, 1966.

Malik, Charles Habib, “The Metaphysics of  Time in the Philosophies of  
A. N. Whitehead and M. Heidegger”, Harvard University, tesis doctoral, 
1937.

Malik, Charles Habib, “The Spiritual Significance of  the United Nations”, 
The Christian Scholar, vol. 38, núm. 1, 1955.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



323BIBLIOGRAFÍA

Malik, Charles Habib, “The Synthesis of  Saint Thomas Aquinas, March 
5th, 1940”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 116, folder 4, Washington, 
Library of  Congress, Manuscript Division.

Malik, Charles Habib, The Systems of  Whitehead’s Metaphisics, eds. id. y Toni 
Nasrallah, Líbano, Notre Dame University-Louaize Press, 2016.

Malik, Charles Habib, “The Thomistic Doctrine of  Truth, March 12th, 
1940”, Charles Habib Malik’s Papers, caja 116, folder 4, Washington, Library 
of  Congress, Manuscript Division.

Malik, Charles Habib, “The Universal Declaration of  Human Rights: Its 
Making and Meaning”, en Royce, Marion y Rennie, Wesley (eds.), We, 
the People, and Human Rights: A Guide to Study and Action, Nueva York, Associa-
tion Press, 1949.

Malik, Charles Habib, War and Peace. A Statement made before the Political Com-
mittee of  the General Assembly, November 23, 1949, Nueva York, The National 
Committee for Free Europe, Inc., 1949.

Malik, Charles Habib, “What are Human Rights?”, The Rotarian, vol. 73, 
núm. 2, agosto de 1948.

Maritain, Jacques, A Christian Looks at the Jewish Question, Nueva York, Long-
mans, Green and Co., 1939.

Maritain, Jacques, “Acerca de la filosofía de los derechos del hombre”, en 
UNESCO (comp.), Los derechos del hombre. Estudios y comentarios en torno a la 
nueva Declaración Universal, trad. de Margarita Nelken, México, Fondo de 
Cultura Económica, 1949.

Maritain, Jacques, Breve tratado acerca de la existencia y de lo existente, trad. de 
Leandro de Sesma, Buenos Aires, Club de Lectores, 1953.

Maritain, Jacques, Christianity and Democracy, London, Bles, 1945.
Maritain, Jacques, El alcance de la razón, trad. de Luis Alberto Bixio, Buenos 

Aires, Emecé, 1959.
Maritain, Jacques, El doctor angélico, trad. de Manuel Guirao y Eduardo Pi-

ronio, Buenos Aires, Club de Lectores, 1942.
Maritain, Jacques, “El fin del maquiavelismo”, en id., El alcance de la razón, 

trad. de Luis Alberto Bixio, Buenos Aires, Emecé, 1959.
Maritain, Jacques, “El fin del maquiavelismo”, en id., Principios de una política 

humanista, trad. de María de las Nieves Echeverría, Buenos Aires, Excelsa, 
1946.

Maritain, Jacques, El hombre y el Estado, trad. de Manuel Guerra, Buenos 
Aires, Guillermo Kraft Limitada, 1952.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



324 BIBLIOGRAFÍA

Maritain, Jacques, Humanismo integral. Problemas temporales y espirituales de una 
nueva cristiandad, trad. de Alfredo Mendizábal, Madrid, Palabra, 1999.

Maritain, Jacques, “Introducción”, en UNESCO (comp.), Los derechos del 
hombre. Estudios y comentarios en torno a la nueva Declaración Universal, trad. de 
Margarita Nelken, México, Fondo de Cultura Económica, 1949.

Maritain, Jacques, Introducción a la filosofía, trad. de Leandro de Sesma, Bue-
nos Aires, Club de Lectores, 1985.

Maritain, Jacques, Lecciones fundamentales de la filosofía moral, trad. de María 
Mercedes Bergadá, Buenos Aires, Club de Lectores, 1965.

Maritain, Jacques, “Letter from Jacques Maritain to René Cassin, 16 de 
junio de 1942, y del 1 de julio de 1943”, Papers of  Jacques Maritain, caja 
17, folder 1 y caja 18, folder 9, South Bend, University of  Notre Dame, 
Jacques Maritain Center.

Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural, trad. de Alfredo Weiss 
y Héctor Miri, Buenos Aires, Biblioteca Nueva, 1943.

Maritain, Jacques, Los derechos del hombre y la ley natural. Cristianismo y democra-
cia, trad. de Antonio Esquivias, Madrid, Palabra, 2001.

Maritain, Jacques, Para una filosofía de la persona humana, Buenos Aires, Cursos 
de Cultura Católica, 1937.

Maritain, Jacques, “Posibilidades de cooperación en un mundo dividido”, 
en id., El alcance de la razón, trad. de Luis Alberto Bixio, Buenos Aires, Eme-
cé, 1959.

Maritain, Jacques, “The End of  Machiavellianism”, The Review of  Politics, 
vol. 4, núm. 1, 1942.

Maritain, Jacques, Tres reformadores: Lutero, Descartes, Rousseau, trad. de Rafael 
Pividal, Buenos Aires, Librería Santa Catalina, 1945.

Martínez Arroyo, Araceli y Menéndez Menéndez, Libertad, “Pedro 
de Alba. Educador, político y diplomático”, en Menéndez Menéndez, 
Libertad y Díaz Zermeño, Héctor (eds.), Los primeros cinco directores de la Fa-
cultad de Filosofía y Letras. 1924-1933, Ciudad de México, UNAM, Facultad 
de Filosofía y Letras, 2007.

Massini Correas, Carlos Ignacio (ed.), Concepto, fundamento y concreción del 
derecho, Buenos Aires, Abeledo-Perrot, 1982.

Massini Correas, Carlos Ignacio, “Derechos humanos y bienes humanos. 
Consideraciones precisivo-valorativas a partir de las ideas de John Finnis”, 
Metafísica y Persona. Filosofía, Conocimiento y Vida, vol. 2, núm. 3, 2010.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



325BIBLIOGRAFÍA

Massini Correas, Carlos Ignacio, La ley natural y su interpretación contemporá-
nea, Pamplona, Eunsa, 2006, vol. 74.

Massini Correas, Carlos Ignacio, “La teoría del derecho natural en el 
tiempo posmoderno”, Doxa. Cuadernos de Filosofía, vol. 21, núm. 2, 1998.

May, William E., “The Meaning and Nature of  the Natural Law in Thomas 
Aquinas”, American Journal of  Jurisprudence, vol. 22, 1977.

Mazower, Mark, “The Strange Triumph of  Human Rights 1933-1950”, 
The Historical Journal, vol. 47, núm. 2, 2004.

McCauliff, Catherine, “Cognition and Consensus in the Natural Law Tra-
dition and in Neuroscience: Jacques Maritain and the Universal Declara-
tion of  Human Rights”, Villanova Law Review, Villanova University, vol. 54, 
núm. 3, 2009.

McCrudden, Christopher, “Human Dignity and Judicial Interpretation of  
Human Rights”, The European Journal of  International Law, vol. 19, núm. 4, 2008.

McInerny, Ralph, A First Glance at St. Thomas Aquinas: A Handbook for Peeping 
Thomists, South Bend, University of  Notre Dame Press, 1990.

McInerny, Ralph, “Art and Prudence. Studies in the Thought of  Jacques 
Maritain”, University of  Notre Dame Press, 1988; disponible en https://
maritain.nd.edu/jmc/etext/AAP.htm.

McInerny, Ralph, The Very Rich Hours of  Jacques Maritain: A Spiritual Life, 
South Bend, University of  Notre Dame Press, 2003.

McKeon, Richard, “The Philosophic Bases and Material Circumstances of  
the Rights of  Man”, Ethics, vol. 58, núm. 3, 1948.

Megías Quirós, José Justo, “Cuando las apetencias se convierten en dere-
chos”, Persona y Derecho, vol. 56, 2007.

Megías Quirós, José Justo, “De la facultad moral a la cualidad moral: El 
derecho subjetivo en la segunda escolástica tardía”, Anuario de Filosofía del 
Derecho, vol. IX, 1992.

Megías Quirós, José Justo, “Dignidad, universalidad y derechos huma-
nos”, Anuario de Filosofía del Derecho, núm. 22, 2005.

Megías Quirós, José Justo, “Diversas teorías justificadoras”, en id. (coord.), 
Manual de derechos humanos. Los derechos humanos en el siglo XXI, Cizur Menor, 
Thomson Aranzadi, 2006.

Megías Quirós, José Justo, “El derecho subjetivo en el derecho roma-
no (Un estado de la cuestión)”, Revista de Estudios Histórico-Jurídicos, vol. 
25, 2003; disponible en https://ezproxy.si.unav.es:4037/10.4067/S0716 
-5455200300250002.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



326 BIBLIOGRAFÍA

Megías Quirós, José Justo, “El dominio sobre la Naturaleza: de la mode-
ración escolástica al relativismo kantiano”, Persona y Derecho, vol. 70, 2014.

Ministerio de Relaciones Exteriores de Colombia, “Novena Con-
ferencia Internacional Americana, Actas y documentos”, vol. 5, Bogotá, 
Ministerio de Relaciones Exteriores de Colombia, 1953.

Mitoma, Glenn, “Charles H. Malik and Human Rights: Notes on a Biogra-
phy”, Biography, vol. 33, núm. 1, 2010.

Mitoma, Glenn, Human Rights and the Negotiation of  American Power, Philadel-
phia, University of  Pennsylvania Press, 2013.

Montoro Ballesteros, Alberto, “Utopía y realidad en la protección de 
los derechos humanos”, Persona y Derecho, vol. 23, 1990.

Morsink, Johannes, Inherent Human Rights: Philosophical Roots of  the Universal 
Declaration, Philadelphia, University of  Pennsylvania Press, 2009.

Morsink, Johannes, The Universal Declaration of  Human Rights: Origins, Drafting, 
and Intent, Philadelphia, University of  Pennsylvania Press, 1999.

Morsink, Johannes, “World War Two and the Universal Declaration”, Hu-
man Rights Quarterly, vol. 15, 1993.

Mortimer, Beth et al., “The Speed of  Sound in Silk: Linking Material Per-
formance to Biological Function”, Advanced Materials, vol. 26, núm. 30, 2014.

Moyn, Samuel, Christian Human Rights, Philadelphia, University of  Pennsyl-
vania Press, 2015.

Moyn, Samuel, “Jacques Maritain, Christian New Order, and the Birth of  
Human Rights”, Social Science Research Network, Nueva York, 2008; disponi-
ble en http://ssrn.com/abstract=1134345.

Moyn, Samuel, “Personalism, Community, and the Origins of  Human 
Rights”, en Hoffmann, Stefan-Ludwig (ed.), Human Rights in the Twentieth 
Century, Nueva York, Cambridge University Press, 2010.

Moyn, Samuel, The Last Utopia. Human Rights in History, Massachusetts, The 
Belknap Press of  Harvard University Press, 2010.

Moyn, Samuel, “The Secret History of  Constitutional Dignity”, Yale Human 
Rights and Development Journal, vol. 17, núm. 1, 2014.

Müller, Jan Werner, Contesting Democracy: Political Ideas in Twentieth-Century 
Europe, New Haven, Yale University Press, 2011.

Novak, Michael, “Epilogue”, en Simon, Anthony (ed.), Freedom, Virtue, and 
the Common Good, Indiana, University of  Notre Dame Press, 1995.

Normand, Roger y Zaidi, Sarah, Human Rights at the UN: The Political History 
of  Universal Justice, Bloomington, Indiana University Press, 2008.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



327BIBLIOGRAFÍA

Nussbaum, Martha C., “Aristotle on Human Nature and the Foundations of  
Ethics”, en Altham, J. E. y Harrison, Ross (eds.), World, Mind, and Ethics. 
Essays on the Ethical Philosophy of  Bernard Williams, Cambridge, Cambridge 
University Press, 1995.

Nussbaum, Martha C., Las fronteras de la justicia: Consideraciones sobre la exclusión, 
trad. de Ramón Vilá Vernis y Albino Santos Mosquera, Barcelona, Paidós, 
2006.

Ollero Tassara, Andrés, Derechos humanos. Entre la moral y el derecho, México, 
UNAM, 2007.

Orrego Sánchez, Cristóbal, “La ‘gramática de los derechos’ y el concepto 
de derechos humanos en John Finnis”, Persona y Derecho, núm. 59, 2008.

Pendas, David O., “Toward a New Politics? On Recent Historiography of  
Human Rights”, Contemporary European History, vol. 21, núm. 1, 2012.

Pérez Luño, Antonio, Derechos humanos, Estado de derecho y Constitución, Ma-
drid, Tecnos, 1995.

Pérez Luño, Antonio, “La fundamentación de los derechos humanos”, Re-
vista de Estudios Políticos, Nueva Época, núm. 35, 1983.

Pieper, Josef, Introducción a Tomás de Aquino. Doce lecciones, trad. de Ramón Cer-
cos, Madrid, Rialp, 2005.

Pío XII, “Radiomensaje de navidad de su Santidad Pío XII (1942)”, Ciudad 
del Vaticano, 1942; disponible en https://w2.vatican.va/content/piusxii/es/
speeches/1942/documents/hf_p-xii_spe_19421224_radiomessage-christmas.html.

Platón, “Gorgias”, en id., Diálogos, t. II: Gorgias, Menéxeno, Eutidemo, Menón, 
Crátilo, trad. de Julio Calonge Ruiz, Madrid, Gredos, 1992.

Platón, La República, trad. de Conrado Eggers Lan, Madrid, Gredos, 1988.
Pocock, John G. A., Pensamiento político e historia. Ensayos sobre teoría y método, 

trad. de Sandra Chaparro Martínez, Madrid, Akal, 2011.
Rabbi-Baldi Cabanillas, Renato, “El concepto de derecho en el realismo 

clásico a partir de las opiniones de Michel Villey y George Kalinowski”, 
Persona y Derecho, vol. 25, 1991.

Ramírez García, Hugo Saúl y Pallares Yabur, Pedro, Derechos humanos, 
México, Oxford University Press, 2011.

Rawls, John, The Law of  Peoples, Massachusetts, Harvard University Press, 
1999.

Raz, Joseph, “Human Rights without Foundations”, en Besson, Samantha 
y Tasioulas, John (eds.), The Philosophy of  International Law, Nueva York, 
Oxford University Press, 2010.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



328 BIBLIOGRAFÍA

Rhonheimer, Martin, La perspectiva de la moral. Fundamentos de la ética filosófica, 
trad. de José Mardomingo, Madrid, Rialp, 2000.

Rhonheimer, Martin, “The Moral Significance of  Pre-Rational Natural 
Law in Aquinas: A Reply to Jean Porter (and Stanley Hauerwas)”, American 
Journal of  Jurisprudence, vol. 48, 2003.

Robles Morchón, Gregorio, “La olvidada complementariedad entre de-
beres y derechos humanos”, en Megías Quirós, José Justo (coord.), Ma-
nual de derechos humanos. Los derechos humanos en el siglo XXI, Navarra, Thom-
son Aranzadi, 2006.

Roetz, Heiner, “Mengzi’s Political Ethics and the Question of  its Modern 
Relevance”, en Huang, Chun-Chieh et al. (eds.), The Book of  Mencius and its 
Reception in China and Beyond, Wiesbaden, Harrassowitz, 2008.

Rómulo, Carlos, “Natural Law and International Law”, en Barrett, Ed-
ward (ed.), Natural Law Institute Proceedings, South Bend, University of  Notre 
Dame, 1959, vol. 3.

Roosevelt, Eleanor, “Making Human Rights come Alive. Speech To Pi 
Lambda Theta, Columbia University, March 30, 1949”, Gift of  Speeches, 
1949; disponible en http://gos.sbc.edu/r/eleanor1.html.

Roosevelt, Eleanor, On my Own, Nueva York, Harper & Brothers, 1958.
Roosevelt, Eleanor, “The Promise of  Human Rights”, The Eleanor Roosevelt 

Papers Project, 1948; disponible en https://www.gwu.edu/~erpapers/documents/
articles/promiseofhumanrights.cfm.

Roosevelt, Franklin D., “Four Freedoms Speech”, Franklin D. Roosevelt 
Presidential Library and Museum, 1941; disponible en http://www.fdrli 
brary.marist.edu/ pdfs/fftext.pdf.

Rosemont, Henry y Ames, Roger T., The Chinese Classic of  Family Reverence. 
A Philosophical Translation of  the Xiaojing, Honolulu, University of  Hawai’i 
Press, 2009.

Roth, Hans Ingvar, “Peng Chun Chang, Intercultural Ethics and the Uni-
versal Declaration of  Human Rights”, en Collste, Göran (ed.), Ethics 
and Communication. Global Perspectives, Londres, Rowman & Littlefield Inter-
national, 2016.

Rumayor Fernández, Miguel Ángel, Ciudadanía y democracia en la educación, 
Pamplona, Eunsa, 2008.

Rumayor Fernández, Miguel Ángel, Educación, voluntad y Dios; notas so-
bre la paideia personalista de Jacques Maritain, Madrid, Caparrós Editores, 
2006.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



329BIBLIOGRAFÍA

Russell, Ruth y Muther, Jeannette, A History of  the United Nations Charter: 
the Role of  the United States, 1940-1945, Washington, Brookings Institution, 
1958.

Ryan, Alan, On Politics: A History of  Political Thought from Herodotus to the Present, 
Inglaterra, Allen Lane, 2012.

Samnøy, Åshild, “Human Rights as International Consensus. The Making 
of  the Universal Declaration of  Human Rights, 1945-1948”, CMI Report 
Series, vol. 4, Bergen Norway, 1993; disponible en http://www.cmi.no/publi 
cations/publication/?1365=human-rights-asinternational-consensus.

Santa Cruz, Hernán, Cooperar o perecer. El dilema de la comunidad mundial, Bue-
nos Aires, Grupo Editor Latinoamericano, 1984.

Scalia, Antonin y Garner, Bryan, Reading Law. The Interpretation of  Legal 
Texts, Minneapolis, Thomson West, 2012.

Schabas, William A. (ed.), The Universal Declaration of  Human Rights. The Tra-
vaux Préparatories, Reino Unido, Cambridge University Press, 2013.

Seibt, Johana, “Process Philosophy”, Stanford Encyclopedia of  Philosophy, Stan-
ford University, 2012; disponible en http://plato.stanford.edu/entries/process 
-philosophy/.

Serna Bermúdez, Pedro, Positivismo conceptual y fundamentación de los derechos 
humanos, Pamplona, Eunsa, 1990.

Sim, May, “A Confucian Approach to Human Rights”, North American Philoso-
phical Publications, vol. 21, núm. 4, 2004.

Skinner, Quentin, “Meaning and Understanding in the History of  Ideas”, 
History and Theory, vol. 8, núm. 1, 1969.

Skinner, Quentin, Visions of  Politics. Regarding Method, Reino Unido, Cam-
bridge University Press, 2002, vol. 1.

Sluga, Glenda, “René Cassin. ‘Les Droits de l’Homme’ and the Universality of  
Human Rights, 1945-1966”, en Hoffmann, Stefan-Ludwig (ed.), Human 
Rights in the Twentieth Century, Nueva York, Cambridge University Press, 
2010.

Spaeman, Robert, “Human Dignity and Human Nature”, en Schweidler, 
Walter (ed.), Human Rights and Natural Law. An Intercultural Philosophical Pers-
pective, Renania del Norte-Westfalia, Academia Verlag, 2013.

Spaeman, Robert, Lo natural y lo racional. Ensayos de antropología, Madrid, Rialp, 
1989.

Stein, Edith, La filosofía existencial de Martín Heidegger, trad. de Rosa Sala Car-
bó, Madrid, Mínima Trotta, 2006.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



330 BIBLIOGRAFÍA

Stibora, Carrie Rose, “Jacques Maritain and Alasdair MacIntyre on Hu-
man Rights”, Catholic University of  America, tesis doctoral, 2013; dispo-
nible en https://cuislandora.wrlc.org/islandora/object/etd%3A397.

Tasioulas, John, “Human Rights, Universality and the Values of  Personhood: 
Retracing Griffin’s Steps”, European Journal of  Philosophy, vol. 10, 2002.

Teilhard de Chardin, Pierre, “Algunas consideraciones acerca de los de-
rechos del hombre”, en Auger, Pierre et al. (eds.), Los derechos del hombre. 
Estudios y comentarios en torno a la nueva Declaración Universal, trad. de Margari-
ta Nelken, México, Fondo de Cultura Económica, 1949.

Thunder, David, “A Rawlsian Argument against the Duty of  Civility”, Ame-
rican Journal of  Political Science, vol. 50, núm. 3, 2006.

Thunder, David, Citizenship and the Pursuit of  the Worthy Life, Nueva York, 
Cambridge University Press, 2014.

Thunder, David, “Why Respect for Freedom cannot explain the Content 
and Grounds of  Human Rights: A Response to Valentini”, Political Theory, 
vol. 42, núm. 4, 2014.

Tierney, Brian, The Idea of  Natural Rights: Studies on Natural Rights, Natural Law 
and Church Law (1150-1625), Míchigan, William B. Eerdmans Publishing 
Company, 1997.

Tuck, Richard, Natural Rights Theories. Their Origin and Development, Nueva 
York, Cambridge University Press, 1979.

Twiss, Summer, “Confucian Contributions to the Universal Declaration of  
Human Rights: A Historical and Philosophical Perspective”, en Sharma, 
Arvind (ed.), The World’s Religions after September 11, Connecticut, Praeger 
Perspectives, 2009, vol. 2.

United Nations, “Social, Humanitarian and Cultural Questions”, en id., 
Yearbook of  the United Nations 1946-1947, Nueva York, United Nations, 
1947.

Vik, Hanne Hagtvedt, “Taming the States: The American Law Institute and 
the ‘Statement of  Essential Human Rights’”, Journal of  Global History, vol. 
7, núm. 3, 2012.

Villey, Michel, Estudios en torno al derecho subjetivo, colección de artículos entre-
sacados de Leçons d’Histoire de laPphilosophie du Droit y Seize Essais de 
Philosophie du Droit, trad. de Alejandro Guzmán, Valparaíso, Ediciones 
Universitarias de Valparaíso, 1976.

Violini, Lorenza y Giungi, Maria Maddalena, “Human Dignity an Un-
defined Idea? In Search of  the Concept’s Many Facets Through the Path 
of  History and Philosophy”, en Schweidler, Walter (ed.), Human Rights 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



331BIBLIOGRAFÍA

and Natural Law. An Intercultural Philosophical Perspective, Renania del Norte-
Westfalia, Academia Verlag, 2013.

Waldron, Jeremy, “How Law Protects Dignity”, Cambridge Law Journal, vol. 
71, núm. 1, 2012.

Waldron, Jeremy, “Is Dignity the Foundation of  Human Rights?”, New York 
University Public Law and Legal Theory Working Papers, Paper 374; disponible 
en http://lsr.nellco.org/nyu_plltwp/374.

Waldron, Jeremy (ed.), Nonsense upon Stilts. Bentham, Burke and Marx on the 
Rights of  Man, Londres-Nueva York, Methuen, 1987.

Waltz, Susan, “Reclaiming and Rebuilding the History of  the Universal 
Declaration of  Human Rights”, Third World Quarterly, vol. 23, núm. 3, 
2002.

Weil, Simone, Echar raíces, trad. de Juan Carlos González Pont y Juan Ra-
món Capella, Madrid, Trotta, 1996.

Wiesen cook, Blanche, Eleanor Roosevelt, vol. 3: The War Years and After: 1939-
1962, Nueva York, Random House, 2016.

Will, Pierre-Étienne, “The Chinese Contribution to the Universal Decla-
ration of  Human Rights”, en Delmas-Marty, Mireille y Will, Pierre-
Étienne (eds.), China, Democracy and Law. A Historical and Contemporary Ap-
proach, Leiden, Brill, 2012.

Winter, Jay, Dreams of  Peace and Freedom: Utopian Moments in the Twentieth Cen-
tury, New Haven, Yale University Press, 2006.

Winter, Jay y Prost, Antoine, René Cassin and Human Rights. From the Great 
War to the Universal Declaration, Nueva York, Cambridge University Press, 
2013.

Woessner, Martin, “Provincializing Human Rights? The Heideggerian 
Legacy from Charles Malik to Dipesh Chakrabarty”, en Barreto, José-
Manuel (ed.), Human Rights from a Third World Perspective: Critique, History and 
Account, Reino Unido, Cambridge Scholars Publishing, 2013.

Woodcock, Andrew, “Jacques Maritain, Natural Law and the Universal 
Declaration of  Human Rights”, Journal of  the History of  International Law, 
vol. 8, núm. 2, 2006.

Ying-Shih, Yü, Democracy, Human Rights and Confucian Culture, Oxford, Uni-
versity of  Oxford, 2000.

Zambrano, Pilar, “El derecho como práctica y como discurso. La perspecti-
va de la persona como garantía de objetividad y razonabilidad en la inter-
pretación”, Díkaion, Bogotá, año 23, núm. 18.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



332 BIBLIOGRAFÍA

DOCUMENTOS OFICIALES DE NACIONES UNIDAS

1. Asamblea General

A. Pleno

Acta con la transcripción literal de la centésima octogésima sesión de la 
Asamblea General, 9 de diciembre de 1948 (AG/PV.180).

Acta con la transcripción literal de la centésima octogésima segunda sesión 
de la Asamblea General, 10 de diciembre de 1948 (AG/PV.182).

B. Primera Comisión

Carta del representante de Chile al secretario general, 3 de noviembre de 
1946 (A/C.1/38).

C. Tercera Comisión

a. Documentos

Holanda: Propuesta de modificación al primer párrafo del Preámbulo, 4 de 
octubre de 1948 (A/C.3/219).

Egipto: Propuesta, 5 octubre de 1948 (A/C.3/222).
Sudáfrica: Propuestas de modificaciones al borrador de Declaración 

(E/800), 6 de octubre de 1948 (A/C.3/226).
Bélgica: Propuesta de modificación al artículo 1 de la Declaración (E/800), 

7 de octubre de 1948 (A/C.3/234).
Líbano: Propuesta de modificación al artículo 1 de la Declaración (E/800), 

7 de octubre de 1948 (A/C.3/235).
Recapitulación de las propuestas de modificación al artículo 1 del borra-

dor de la Declaración (E/800), 7 de octubre de 1948 (A/C.3/243).
Suecia: Propuesta de modificación a los artículos 16, 19 y 21 del borrador de 

la Declaración (E/800), 9 de octubre de 1948 (A/C.3/252).
Egipto: Propuestas de modificaciones al borrador de Declaración (E/800), 

12 de octubre de 1948 (A/C.3/264).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



333BIBLIOGRAFÍA

Recapitulación de las propuestas de modificación del Preámbulo del bo-
rrador de la Declaración (E/800), 20 de noviembre de 1948 (A/C.3/314).

República Socialista Soviética de Bielorrusia: Modificación al artículo 21 
para volver al texto enviado por la subcomisión tercera de la Tercera Co-
misión de la Asamblea General (A/C.3/363), 25 de noviembre de 1948 
(A/C.3/366).

Informe de la Subcomisión 4 de la Tercera Comisión, enviado por el Sr. Mr. 
Alan S. Watt (Australia), relator, 4 de diciembre de 1948 (A/C.3/400/Rev.1).

b. Registro de las sesiones

Resumen de las actas de la nonagésima sesión [de la Tercera Comisión], que 
tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el viernes 1 de octubre de 1948 a las 
10.30 a. m. (A/C.3/SR.90).

Resumen de las actas de la nonagésima primera sesión [de la Tercera Comi-
sión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el sábado 2 de octubre de 
1948 a las 10:30 a. m. (A/C.3/SR.91).

Resumen de las actas de la nonagésima cuarta sesión [de la Tercera Comi-
sión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el martes 5 de octubre de 
1948 a las 10:30 a. m. (A/C.3/SR.94).

Resumen de las actas de la nonagésima quinta sesión [de la Tercera Comi-
sión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el miércoles 6 de octubre 
de 1948 a las 3:15 p. m. (A/C.3/SR.95).

Resumen de las actas de la nonagésima sexta sesión [de la Tercera Comi-
sión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el jueves 7 de octubre de 
1948 a las 10:30 a. m. (A/C.3/SR.96).

Resumen de las actas de la nonagésima séptima sesión [de la Tercera Comi-
sión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el viernes 8 de octubre de 
1948 a las 4:15 p. m. (A/C.3/SR.97).

Resumen de las actas de la nonagésima octava sesión [de la Tercera Comi-
sión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el sábado 9 de octubre de 
1948 a las 10:30 a. m. (A/C.3/SR.98).

Resumen de las actas de la nonagésima novena sesión [de la Tercera Comi-
sión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el lunes 11 de octubre de 
1948 a las 3 p. m. (A/C.3/SR.99).

Resumen de las actas de la centésima cuarta sesión [de la Tercera Comi-
sión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el sábado 16 de octubre 
de 1948 a las 10:45 a. m. (A/C.3/SR.104).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



334 BIBLIOGRAFÍA

Resumen de las actas de la centésima quinta sesión [de la Tercera Comi-
sión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el lunes 18 de octubre de 
1948 a las 10:30 p. m. (A/C.3/SR.105).

Resumen de las actas de la centésima vigésima séptima sesión [de la Tercera 
Comisión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el martes 9 de no-
viembre de 1948 a las 10:50 a. m. (A/C.3/SR.127).

Resumen de las actas de la centésima quincuagésima cuarta sesión [de la 
Tercera Comisión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el miérco-
les 24 de noviembre de 1948 a las 11 a. m. (A/C.3/SR.154).

Resumen de las actas de la centésima quincuagésima sexta sesión [de la Ter-
cera Comisión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el jueves 25 de 
noviembre de 1948 a las 11 a. m. (A/C.3/SR.156).

Resumen de las actas de la centésima quincuagésima séptima sesión [de la 
Tercera Comisión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el jueves 25 
de noviembre de 1948 a las 3 p. m. (A/C.3/SR.157).

Resumen de las actas de la centésima sexagésima cuarta sesión [de la Ter-
cera Comisión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el lunes 29 de 
noviembre de 1948 a las 3:15 p. m. (A/C.3/SR.164).

Resumen de las actas de la centésima sexagésima quinta sesión [de la Terce-
ra Comisión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el martes 30 de 
noviembre de 1948 a las 10 a. m. (A/C.3/SR.165).

Resumen de las actas de la centésima sexagésima sexta sesión [de la Tercera 
Comisión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el martes 30 de 
noviembre de 1948 a las 3 p. m. (A/C.3/SR.166).

Resumen de las actas de la centésima sexagésima séptima sesión [de la Ter-
cera Comisión], que tuvo lugar en el Palais de Chaillot, París, el martes 30 
de noviembre de 1948 a las 9 p. m. (A/C.3/SR.167).

Resumen de las actas de la centésima octogésima sesión [de la Tercera Co-
misión], que tuvo lugar en el Palais des Nations, Ginebra, el miércoles 21 de 
julio de 1948 a las 3 p. m. (A/C.3/SR.180).

2. Consejo Económico y Social

a. Resoluciones

Resolución 5(I) del Consejo Económico y Social (E/RES/5[I]).
Resolución de la Comisión de Derechos Humanos del 21 de 1946 (E/

RES/9[II]).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



335BIBLIOGRAFÍA

Borrador de Declaración sobre Derechos y Libertades Fundamentales del 
28 de marzo de 1947 (E/RES/46[IV]).

b. Documentos

Informe de la Comisión de Derechos Humanos a la segunda sesión del 
Consejo Económico y Social, 21 de mayo de 1946 (E/38/Rev.1/3).

Borrador de resolución respecto al informe de la Comisión de Derechos 
Humanos: texto propuesto por el Comité Redactor (Documento E/56/
Rev.1), 21 de junio de 1946 (E/56/Rev.2).

Informe al Consejo Económico y Social sobre la segunda sesión de la Co-
misión de Derechos Humanos que se llevó a cabo en Ginebra del 2 al 17 
de diciembre de 1947, 17 de diciembre de 1947 (E/600).

Informe de la tercera sesión de la Comisión de Derechos Humanos, que se 
llevó a cabo en Lake Success, del 24 de mayo al 18 de junio de 1948, 28 
de junio de 1947 (E/800).

A. Comisión de Derechos Humanos

a. Documentos

Borrador de Declaración Internacional de Derechos y Deberes del Hom-
bre, 8 de junio de 1947 (E/CN.4/2).

Análisis de varios borradores de Catálogo Internacional de Derechos (asun-
to 8 de la agenda), 23 de junio de 1947 (E/CN.4/W.16).

Informe del Comité Redactor a la Comisión de Derechos Humanos, 1 de 
julio de 1947 (E/CN.4/21).

Informe del Grupo de Trabajo sobre la Declaración de Derechos Huma-
nos, 10 de diciembre de 1947 (E/CN.4/57).

Comentarios de los Gobiernos sobre el borrador de Declaración Interna-
cional de Derechos Humanos, sobre el borrador de la Convención Inter-
nacional de Derechos Humanos, y las Medidas de Implementación, 16 de 
abril 1948 (E/CN.4/82).

Comentarios de los Gobiernos sobre el borrador de Declaración Interna-
cional de Derechos Humanos, sobre el borrador de la Convención Inter-
nacional de Derechos Humanos, y las Medidas de Implementación, 22 de 
abril de 1948 (E/CN.4/82, Add.2).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



336 BIBLIOGRAFÍA

Comentarios de los Gobiernos sobre el borrador de Declaración Interna-
cional de Derechos Humanos, sobre el borrador de la Convención Inter-
nacional de Derechos Humanos, y las Medidas de Implementación, 27 de 
abril de 1948 (E/CN.4/82, Add.4).

Comentarios de los Gobiernos sobre el borrador de Declaración Interna-
cional de Derechos Humanos, sobre el borrador de la Convención Inter-
nacional de Derechos Humanos, y las Medidas de Aplicación, 6 de mayo 
de 1948 (E/CN.4/82, Add.8).

Comentarios de los Gobiernos sobre el borrador de Declaración Interna-
cional de Derechos Humanos, sobre el borrador de la Convención Inter-
nacional de Derechos Humanos, y las Medidas de Implementación, 10 de 
mayo de 1948 (E/CN.4/82, Add.9).

Correcciones a los comentarios de los Gobiernos sobre el borrador de 
Declaración Internacional de Derechos Humanos, sobre el borrador de la 
Convención Internacional de Derechos Humanos, y las Medidas de Im-
plementación, recibidas por parte de Nueva Zelanda, 3 de junio de 1948 
(E/CN.4/82, Add.12).

Compilación de comentarios sobre el borrador de Declaración Interna-
cional de Derechos Humanos, sobre el borrador de la Convención Inter-
nacional de Derechos Humanos, y las Medidas de Implementación, 1 de 
mayo de 1948 (E/CN.4/85).

Informe del Comité Redactor de la Comisión de Derechos Humanos, 21 de 
mayo de 1948 (E/CN.4/95).

India y Reino Unido: Modificaciones al borrador de la Declaración de De-
rechos Humanos, 24 de mayo de 1948 (E/CN.4/99).

Bélgica: Modificaciones al artículo 13 del borrador de Declaración de 
Derechos Humanos (Documento E/CN.4/95), 27 de mayo de 1948 (E/
CN.4/103).

Líbano: Modificación al artículo 13 de la Declaración Internacional de 
Derechos Humanos (Documento E/CN.4/95), 2 de junio de 1948 (E/
CN.4/105).

Estados Unidos de América: Propuesta alternativa al Preámbulo del borra-
dor de la Declaración Internacional de Derechos Humanos, 10 de junio 
de 1948 (E/CN.4/119).

Informe del subcomité, compuesto por los representantes de Francia, Líba-
no, Reino Unido, Estados Unidos de América y Uruguay, sobre algunos 
artículos adicionales para el borrador de Declaración Internacional de 
Derechos Humanos, 10 de junio de 1948 (E/CN.4/120).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



337BIBLIOGRAFÍA

Declaración Americana de Derechos y Deberes del Hombre, adoptada 
por la novena Conferencia Internacional de Estados Americanos (extracto 
del Acta Final de la Conferencia), 10 de junio de 1948 (E/CN.4/122).

Líbano: Preámbulo sugerido para el borrador de Declaración Internacional 
de Derechos Humanos, 14 de junio de 1948 (E/CN.4/132).

Segundo Informe del subcomité redactor sobre el Preámbulo del borrador 
de Declaración Internacional de Derechos Humanos, 17 de junio de 1948 
(E/CN.4/149).

b. Registro de las sesiones

Resumen de las actas de la segunda sesión de la Comisión [de Derechos Hu-
manos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el lunes 27 de enero 
de 1947 a las 3:00 p. m. (E/CN.4/SR.2).

Resumen de las actas de la séptima sesión de la Comisión [de Derechos 
Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el viernes 31 de 
enero de 1947 a las 11:00 a. m. (E/CN.4/SR.7).

Resumen de las actas de la octava sesión de la Comisión [de Derechos Hu-
manos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el viernes 31 de 
enero de 1947 a las 2:45 p. m. (E/CN.4/SR.8).

Resumen de las actas de la novena sesión de la Comisión [de Derechos Hu-
manos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el sábado 1 de febre-
ro de 1947 a las 11:00 a. m. (E/CN.4/SR.9).

Resumen de las actas de la décima segunda sesión de la Comisión [de De-
rechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el lunes 3 
de febrero de 1947 a las 11:00 a. m. (E/CN.4/SR.12).

Resumen de las actas de la décima cuarta sesión de la Comisión [de Dere-
chos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el martes 4 
de febrero de 1947 a las 2:00 p. m. (E/CN.4/SR.14).

Resumen de las actas de la vigésima sexta sesión de la Comisión [de Derechos 
Humanos], que tuvo lugar en sesión privada en el Palais des Nations, Ginebra, 
el miércoles 3 de diciembre de 1947 a las 10:00 a. m. (E/CN.4/SR.26).

Resumen de las actas de la vigésima octava sesión de la Comisión [de Dere-
chos Humanos], que tuvo lugar en el Palais des Nations, Ginebra, el jueves 4 
de diciembre de 1947 a las 10:15 a. m. (E/CN.4/SR.28).

Resumen de las actas de la vigésima novena sesión de la Comisión [de De-
rechos Humanos], que tuvo lugar en el Palais des Nations, Ginebra, el jueves 
4 de diciembre de 1947 a las 3 p. m. (E/CN.4/SR.29).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



338 BIBLIOGRAFÍA

Resumen de las actas de la trigésima cuarta sesión de la Comisión [de Dere-
chos Humanos], que tuvo lugar en el Palais des Nations, Ginebra, el viernes 
12 de diciembre de 1947 a las 10 a. m. (E/CN.4/SR.34).

Resumen de las actas de la trigésima séptima sesión de la Comisión [de 
Derechos Humanos], que tuvo lugar en el Palais des Nations, Ginebra, el 
sábado 13 de diciembre de 1947 a las 3 p. m. (E/CN.4/SR.37).

Resumen de las actas de la cuadragésima primera sesión de la Comisión [de 
Derechos Humanos], que tuvo lugar en el Palais des Nations, Ginebra, el 
martes 16 de diciembre de 1947 a las 3 p. m. (E/CN.4/SR.41).

Resumen de las actas de la cuadragésima sexta sesión de la Comisión [de 
Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el lu-
nes 24 de mayo de 1948 a las 11.00 a. m. (E/CN.4/SR.46).

Resumen de las actas de la cuadragésima octava sesión de la Comisión [de 
Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el 
miércoles 26 de mayo de 1948 a las 2:45 p. m. (E/CN.4/SR.48).

Resumen de las actas de la cuadragésima novena sesión de la Comisión [de 
Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el jue-
ves 27 de mayo de 1948 a las 11.00 a. m. (E/CN.4/SR.49).

Resumen de las actas de la quincuagésima sesión de la Comisión [de Dere-
chos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el jueves 27 
de mayo de 1948 a las 2:30 p. m. (E/CN.4/SR.50).

Resumen de las actas de la quincuagésima primera sesión de la Comisión 
[de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el 
viernes 28 de mayo de 1948 a las 10:45 a. m. (E/CN.4/SR.51).

Resumen de las actas de la quincuagésima segunda sesión de la Comisión 
[de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el 
viernes 28 de mayo de 1948 a las 2:30 p. m. (E/CN.4/SR.52).

Resumen de las actas de la quincuagésima quinta sesión de la Comisión 
[de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el 
miércoles 2 de junio de 1948 a las 11 a. m. (E/CN.4/SR.55).

Resumen de las actas de la quincuagésima octava sesión de la Comisión 
[de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el 
jueves, 3 de junio de 1948 a las 2:30 p. m. (E/CN.4/SR.58).

Resumen de las actas de la quincuagésima novena sesión de la Comisión 
[de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el 
viernes 4 de junio de 1948 a las 10:45 a. m. (E/CN.4/SR.59).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



339BIBLIOGRAFÍA

Resumen de las actas de la sexagésima sesión de la Comisión [de Derechos 
Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el viernes 4 de 
junio de 1948 a las 3 p. m. (E/CN.4/SR.60).

Resumen de las actas de la sexagésima primera sesión de la Comisión [de 
Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el lu-
nes 7 de junio de 1948 a las 11.00 a. m. (E/CN.4/SR.61).

Resumen de las actas de la sexagésima cuarta sesión de la Comisión [de De-
rechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el martes 
8 de junio de 1948 a las 2:30 p. m. (E/CN.4/SR.64).

Resumen de las actas de la sexagésima quinta sesión de la Comisión [de De-
rechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el miér-
coles 9 de junio de 1948 a las 10:15 a. m. (E/CN.4/SR.65).

Resumen de las actas de la sexagésima séptima sesión de la Comisión [de 
Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success Nueva York, el jue-
ves 10 de junio de 1948 a las 11 a. m. (E/CN.4/SR.67).

Resumen de las actas de la sexagésima octava sesión de la Comisión [de De-
rechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el jueves 
10 de junio de 1948 a las 3:30 p. m. (E/CN.4/SR.68).

Resumen de las actas de la septuagésima tercera sesión de la Comisión [de 
Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el mar-
tes 15 de junio de 1948 a las 10:45 a. m. (E/CN.4/SR.73).

Resumen de las actas de la septuagésima cuarta sesión de la Comisión [de 
Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el mar-
tes 15 de junio de 1948 a las 2:30 p. m. (E/CN.4/SR.74).

Resumen de las actas de la septuagésima quinta sesión de la Comisión [de 
Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el 
miércoles 16 de junio de 1948 a las 10:45 a. m. (E/CN.4/SR.75).

Resumen de las actas de la septuagésima séptima sesión de la Comisión [de 
Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el jue-
ves 17 de junio de 1948 a las 11 a. m. (E/CN.4/SR.77).

Resumen de las actas de la octogésima primera sesión de la Comisión [de 
Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York el vier-
nes 18 de junio de 1948 a las 2:30 p. m. (E/CN.4/SR.81).

B. Comisión Nuclear de Derechos Humanos

Borrador de Declaración de Derechos Humanos de la delegación cubana 
y carta de presentación de la Gran Bretaña, 12 de febrero de 1946 (E/
HR/1).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



340 BIBLIOGRAFÍA

Comunicaciones en relación a la libertad de información y libertad de 
prensa, enviado por la delegación de Estados Unidos de América a la 
Asamblea General, 23 de abril de 1946 (E/HR/2).

Postulados sobre derechos humanos esenciales presentado por la delega-
ción de Panamá, 26 de abril de 1946 (E/HR/3).

Borrador de resolución para convocar un Congreso Internacional de 
Prensa, enviado por la delegación filipina, durante la primera parte de la 
primer sesión de la Asamblea General, 25 de abril de 1946 (E/HR/4).

Resumen de las actas de las sesiones [de la Comisión “Nuclear” de Derechos 
Humanos], primera sesión que tuvo lugar el lunes 29 de abril de 1946 a 
las 3 p. m. (E/HR/6).

C. Comité Redactor de la Comisión de Derechos Humanos sobre el Catálogo 
Internacional de Derechos

a. Documentos

Memorándum sobre los antecedentes históricos para el Comité (enviado 
por la División de Derechos Humanos), 29 de mayo de 1947 (E/CN.4/
AC.1/2).

Borrador de Declaración Internacional de Derechos Humanos (Docu-
mento E/600) con las recomendaciones de los Estados Unidos de Améri-
ca, 2 de mayo de 1948 (E/CN.4/AC.1/20).

Comité Redactor respecto al Esquema Documentado de Catálogo Inter-
nacional de Derechos Humanos, 11 de junio de 1947 (E/CN.4/AC.1/3/
Add.1).

Comparación Textual del borrador de Catálogo Internacional de Derechos 
Humanos, enviado por el delegado del Reino Unido al Comité Redactor 
[de la Comisión de Derechos Humanos, y sobre el Esquema Documenta-
do de Catálogo Internacional enviado por la División de Derechos Huma-
nos), 10 de junio de 1947 (E/CN.4/AC.1/3/Add.3).

Borrador de Declaración Internacional de Derechos enviada por el Grupo 
de Trabajo del Comité Redactor (Preámbulo y artículos 1-6), 16 de junio de 
1947 (E/CN.4/AC.1/W.1).

Sugerencias enviadas por el representante de Francia sobre los artículos 
7-32 de la Declaración Internacional de Derechos, 16 de junio de 1947 
(E/CN.4/AC.1/W.2).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



341BIBLIOGRAFÍA

Correcciones a las sugerencias enviadas por el representante de Francia 
sobre los artículos de la Declaración Internacional de Derechos, 20 de 
junio de 1947 (E/CN.4/AC.1/W.2/Rev.2).

b. Registro de las sesiones

Resumen de las actas de la segunda sesión del Comité Redactor [de la Co-
misión de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva 
York, el miércoles 11 de junio de 1947 a las 11:00 a. m. (E/CN.4/AC.1/
SR.2).

Resumen de las actas de la tercera sesión del Comité Redactor [de la Comi-
sión de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, 
el miércoles 11 de junio de 1947 a las 2:30 p. m. (E/CN.4/AC.1/SR.3).

Resumen de las actas de la sexta sesión del Comité Redactor [de la Comi-
sión de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, 
el viernes 13 de junio de 1947 a las 10:30 a. m. (E/CN.4/AC.1/SR.6).

Resumen de las actas de la séptima sesión del Comité Redactor [de la Comi-
sión de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, 
el martes 17 de junio de 1947 a las 11:00 a. m. (E/CN.4/AC.1/SR.7).

Resumen de las actas de la octava sesión del Comité Redactor [de la Comi-
sión de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, 
el martes 17 de junio de 1947 a las 2:30 p. m. (E/CN.4/AC.1/SR.8).

Resumen de las actas de la décima segunda sesión del Comité Redactor 
[de la Comisión de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, 
Nueva York, el viernes 20 de junio de 1947 a las 11 a. m. (E/CN.4/AC.1/
SR.12).

Resumen de las actas de la décima tercera sesión del Comité Redactor [de la 
Comisión de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nue-
va York, el viernes 20 de junio de 1947 a las 2:30 p. m. (E/CN.4/AC.1/
SR.13).

Resumen de las actas de la décima octava sesión del Comité Redactor [de la 
Comisión de Derechos Humanos], que tuvo lugar en Lake Success, Nueva 
York, el miércoles 25 de junio de 1947 a las 10:30 a. m. (E/CN.4/AC.1/
SR.18).

Resumen de las actas de la vigésima primera sesión del Comité Redactor, 
segunda Sesión] que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el 4 de mayo 
de 1948 a las 10.30 a. m. (E/CN.4/AC.1/SR.21).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



342 BIBLIOGRAFÍA

Resumen de las actas de la trigésima quinta sesión del Comité Redactor, 
segunda sesión] Lake Success, Nueva York, el lunes 17 de mayo de 1948 a 
las 11 a. m. (E/CN.4/AC.1/SR.35).

Resumen de las actas de la trigésima octava sesión del Comité Redactor, 
segunda sesión] que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el martes 18 
de mayo de 1948 a las 3 p. m. (E/CN.4/AC.1/SR.38).

Resumen de las actas de la cuadragésima sesión del Comité Redactor, se-
gunda sesión] que tuvo lugar en Lake Success, Nueva York, el miércoles 19 
de mayo de 1948 a las 2:30 p. m. (E/CN.4/AC.1/SR.40).

D. Grupo de Trabajo sobre la Declaración de la Comisión de Derechos Humanos
(diciembre de 1947)

Registro de las sesiones

Resumen de las actas de la quinta sesión del Grupo de Trabajo sobre la De-
claración de Derechos Humanos], que tuvo lugar en el Palais des Nations, 
Ginebra, el lunes 8 de diciembre de 1947 a las 3 p. m. (E/CN.4/AC.2/
SR.5).

Resumen de las actas de la sexta sesión del Grupo de Trabajo sobre la De-
claración de Derechos Humanos], que tuvo lugar en el Palais des Nations, 
Ginebra, el martes 9 de diciembre de 1947 a las 10 a. m. (E/CN.4/AC.2/
SR.6).

Resumen de las actas de la novena sesión del Grupo de Trabajo sobre la 
Declaración de Derechos Humanos, que tuvo lugar en el Palais des Nations, 
Ginebra, el miércoles 10 de diciembre de 1947 a las 3 p. m. (E/CN.4/
AC.2/SR.9).

Resumen de las actas de la novena sesión del Grupo de Trabajo sobre las 
Medidas de Implementación que tuvo lugar en el Palais des Nations, Gine-
bra (E/CN.4/AC.4/SR.7).

3. UNESCO

Human rights. Comments and interpretations, París, 1948, UNESCO/PHS/3(rev.).

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/yhw5vemk

DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



Un acuerdo en las raíces. Los fundamentos en la Declaración Univer-
sal de Derechos Humanos. De Jacques Maritain a Charles Malik, 
editado por el Instituto de Investigaciones Jurídicas de la 
UNAM, se publicó en versión digital el 14 de octubre de 
2020. En su composición tipográfica se utilizó tipo Baskerville 

en 9, 10 y 11 puntos.






