


FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES.
UNA NUEVA INTRODUCCION AL PENSAMIENTO CRITICO



INSTITUTO DE INVESTIGACIONES jURiDICAS
Serie DOCTRINA JURIDICA, nim. 902

COORDINACION EDITORIAL

Lic. Ratl Marquez Romero
Secretario técnico

Mtra. Wendy Vanesa Rocha Cacho
Jefa del Departamento de Publicaciones

Ricardo Hernandez Montes de Oca

Cuidado de la edicion y formacion en computadora

Mauricio Ortega Garduno
Elaboracidn de portada



Ei!@@

FILOSOFIA: CONCEPTOS
FUNDAMENTALES.
UNA NUEVA
INTRODUCCION AL
PENSAMIENTO CRITICO

CRISTOBAL ORREGO

W&STIG4g,
s000%
N

TUT
\@5‘“

8
Porane

unanm

UNIVERSIDAD NACIONAL AUTONOMA DE MEXICO
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURIDICAS
EDICIONES DE LA UNIVERSIDAD CATOLICA DE CHILE
MEXICO, 2020



Esta edicion y sus caracteristicas son propiedad de la Universidad
Nacional Auténoma de México.

Prohibida la reproduccion total o parcial por cualquier medio
sin la autorizacién escrita del titular de los derechos patrimoniales.

Primera edicion: 8 de septiembre de 2020
DR © 2020. Universidad Nacional Autbnoma de México
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURiDICAS

Circuito Maestro Mario de la Cueva s/n
Ciudad de la Investigacién en Humanidades
Ciudad Universitaria, 04510 Ciudad de México

Ediciones Universidad Catélica de Chile
Vicerrectoria de Comunicaciones
Santiago, Chile
Derechos reservados, enero 2016
ISBN N° 978-956-14-1728-1

www.ediciones.uc.cl

Impreso y hecho en México

ISBN: en tramite



Patri meo desideratissimo
magistro scientiarum vitaeque mirabili.
In memoriam.



CONTENIDO

ADreviaturas . ... ... ...t
Prefacio ala edicibn mexicana . ......................

Introduccion . ...

I. Filosofia consciente vs. manipulacién inconsciente . .

IL Jurista vs. leguleyo . ...... .. ... ... . .. ...
IIL. Filésofo ws. sofista. . .. ..o
IV Aut,autvs. ety et ...
V. Sobre sabios y expertos: sabiduria vs. técnica . .. . ..
VI. Amar la verdad: confiar en que es posible. ... ... ..
VII. Hedonismo y filosofia: ¢pasarlo bien o hacer el bien?
VIIIL. T4 y nosotros: bien comun vs. individualismo. . . . . .

IX. La carcel de la mente: realismo vs. idealismo . ... ..

XI. Una mente ordenada: defensa de la logica .. .. .. ..
XII. Lalégicaformal ........... . ... ... ... ...,
XIII. La analogia: rigor y flexibilidad mental. . . . . ... ...
XIV. El comienzo del rigor: aprender a definir .. .. ... ..
XV. El momento de la verdad: juzgar, afirmar o negar . .
XVI. Razonar con rigor: deduccién e induccién . .. ... ..
XVII. Persuadir: la palabra al servicio de la verdad . ... ..
XVIIL Falacias o sofismas ..........................
XIX. Lo natural y lo racional: physis, logos, polis ... ... ...

X

XI



X CONTENIDO

XX. La nociéon metafisica de naturaleza.................
XXI. Sobre las diferentes naturalezas. . ..................
XXII. El movimiento: acto y potencia. .. .................
XXIII. Hilemorfismo: la estructura intima de la naturaleza . . . .

XXIV. Las categorias: sustancia y accidentes . . .............

XXV. Los trascendentales del ser: unidad, verdad, bondad, be-

XXVI. Las cuatro causas: material y formal, eficiente y final . . .
XXVII. Sobre el ser y la esencia: un “qué es” que “es” ........

XXVIII. Madre tonta y maestra muda: sobre el logos en la natura-

XXIX. La imagen del hombre y su felicidad. .. .............
XXX. La unidad de la persona humana: cuerpoy alma . ... ..
XXXI. Los grados de vida y las funciones vitales . ...........
XXXII. Las potencias del alma humana: el conocimiento. . . . ..
XXXIII. Las potencias del alma humana: los apetitos o tendencias
XXXIV. La voluntad y el libre albedrio ................. ...
XXXV. El alma humana: espiritu inmortal .. ...............
XXXVI. Sobre hombres y simios. .. ...,
XXXVIL. Dios, dioses y hombres. .. ... oL
XXXVIII La demostracion metafisica de la existencia de Dios. . . .
XXXIX. Laesenciade Dios. . ....... ... ... o oL
XL.Diosylaética ............coiiiii

Epilogo: breves consideraciones para un estudiante de derecho . . . .
Bibliografia .. ... .. ..

Acercadel autor . ... ... .. .

161
165
171
181
189

199
205
213

221
227
233
245
257
269
275
287
297
309
319
331
343



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

ABREVIATURAS

CG: SANTO TOMAS DE AQUINO. Suma contra los gentiles.

Confes.: SAN AGUSTIN. Confesiones.

contra Gaunilo: SAN ANSELMO DE CANTERBURY. Apologia contra Gaunilo.
DA: ARISTOTELES. Acerca del alma.

De ctv. Dei: SAN AGUSTIN. La Ciudad de Dios.

De Doctrina Christiana: SAN AGUSTIN. De la doctrina cristiana.

De duabus naturis et una persona Christi: BOECIO. Sobre la persona y las dos naturalezas.
Contra Eutiques y Nestoro.

De gen. an.: ARISTOTELES. Reproduccidn de los animales.

De gen.: ARISTOTELES. Acerca de la generacion y la corrupcion.

De interpr.: ARISTOTELES. Sobre la interpretacion.

De natura deorum: CICERON. Sobre la naturaleza de los dioses.

Disp.: SUAREZ, Francisco. Disputaciones metafisicas.

DK: DIELS, Hermann y KRANZ, Walther. Die Fragmente der Vorsokratiker.
Dz: DENZINGER, Enrique. El Magisterio de la Iglesia.

ECH: LOCKE, John. Ensayo sobre el conocimiento humano.

EE: ARISTOTELES. Elica eudemia.

EN: ARISTOTELES. Elica a Nicomaco.

Fedon: PLATON. Fedon.

Fedro: PLATON. Fedro.

Fis.: ARISTOTELES. Fisica.

GA 9: HEIDEGGER, Martin. Carta sobre el humanismo.

GM: NIETZSCHE, Friedrich. La genealogia de la moral.

Gorgias: PLATON. Gorgias.

Ideas: HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una_fenomenologia pura y una filosofia
Jenomenoligica.

IEH: HUME, David. Investigacion sobre el entendimiento humano.

XI

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XII ABREVIATURAS

In Anal. Post.: SANTO TOMAS DE AQUINO. Comentario de los Analiticos posteriores
de Aristdteles.

In Met.: SANTO TOMAS DE AQUINO. In XII Libros Metaphysicorum.

In Phys.: SANTO TOMAS DE AQUINO. Comentario a la Fisica de Aristdteles.
EpV: KANT, Immanuel. Critica de la razén prdctica.

ErV: KANT, Immanuel. Critica de la razén pura.

Leyes: PLATON. Leyes.

Liber pro insipiente: GAUNILO DE MARMOUTIER. En favor del insensato.

Meditationes: DESCARTES, René. Meditaciones acerca de la filosofia primera. Seguidas
de las objeciones y respuestas.

Menén: PLATON. Mendn.

Met.: ARISTOTELES. Metafisica.

Pensées: PASCAL, Blaise. Pensamientos.

Pol.: ARISTOTELES. Politica.

Proslogion: SAN ANSELMO DE CANTERBURY. Proslogion.
Regulae: DESCARTES, René. Reglas para la direccion del espiritu.
Rep.: PLATON. Repiblica.

Ret.: ARISTOTELES, Retérica.

S. Th.: SANTO TOMAS DE AQUINO. Suma de teologia.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

PREFACIO A LA EDICION MEXICANA

La originalidad de este libro estriba en toda la investigacién necesaria para
recoger, adobada a mi manera, una pequena parte de la sabiduria acumulada
durante siglos de filosofia clasica, mas extensamente recogida por los tratados
y manuales, tan s6lidos y queridos, a los que me remito en las citas y las notas.

Mis amigos, mis estudiantes, mis lectores, han sido amablemente recep-
tivos con la primera edicion y en tal manera que han provocado algo inédito
en mi biografia: que tenga que dar a la imprenta una segunda. Esta segunda
edicién chilena, ampliada y corregida, es la que las prestigiosas editoriales
de la Universidad Nacional Autbnoma de México y de la Universidad Ca-
tolica de Chile ponen, en generosa ediciéon conjunta, al alcance de la mano
del publico mexicano, que desde hace anos ha mostrado su benevolencia
hacia el autor. Ahora hemos ampliado las fuentes y redondeado algunas
ideas. Aparte de anadir aproximadamente ochenta obras a la bibliografia y
casi doscientas citas y notas, he redactado otra vez los parrafos que fueron
poco comprendidos por mis estudiantes y he ofrecido algunas explicaciones
adicionales.

En la preparacién de esta edicién mexicana he contado con el apoyo de
la Facultad de Derecho de la Pontificia Universidad Catdlica de Chile, que
agradezco en las personas de Gabriel Bocksang, decano, y de Felipe Widow,
director del Departamento de Fundamentos del Derecho, quienes me han
permitido dedicar tiempo a la investigacién necesaria para actualizar este
libro y para impulsar simultaneamente otros proyectos. Agradezco también
al Fondo Nacional de Ciencia y Tecnologia de Conicyt Chile, por financiar
el proyecto Fondecyt 1181573, que toca algunos de los temas actualizados
en la presente edicion.

De manera especial reconozco al licenciado Raal Marquez Romero,
secretario técnico del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM, y
a dofia Maria Angélica Zegers Vial, directora de Ediciones UC, por acoger
nuestra iniciativa de una ediciéon conjunta de esta obra en México. La idea
surgi6 en el contexto de mis visitas al Instituto de Investigaciones Juridi-
cas de la UNAM, a cuyo director, profesor Pedro Salazar Ugarte, manifies-

1

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

2 PREFACIO A LA EDICION MEXICANA

to aqui mi gratitud. Sobre todo, quisiera manifestar mi profunda estima y
agradecimiento al profesor Javier Saldafia Serrano, quien me ha invitado a
ensefiar ocasionalmente, junto con ¢él, a sus alumnos de la Facultad de De-
recho de la UNAM. Los estudiantes de derecho de la UNAM vy de la UC
merecen también mi gratitud por todo cuanto he aprendido de sus inquietu-
des. Coon sus preguntas exigentes y sinceras, inteligentes y respetuosas, han
confirmado la oportunidad de esta obra y la urgente necesidad de que la
filosofia sustituya a la sofistica, a la propaganda ideoldgica que tantas veces
confunde a nuestros jovenes. Toca a la benevolencia de los futuros lectores
ponderar en qué medida seguimos por esa senda, porque en cada una de
estas paginas se asomaran a nuestras clases y compartiran el amor a la ver-
dad de quienes estuvimos en ellas, uno como profesor, otros como alumnos,
y todos aprendiendo los unos de los otros en una creciente amistad acadé-
mica y personal.

Finalmente, Francisco Javier Valdés Costa ha sido, en esta ocasion, el
ayudante de investigacién a quien debo sumo reconocimiento por quemar-
se las pestanas buscando libros, paginas y referencias remotamente recor-
dadas. Lo mas dificil fue encontrar una cita de Juan de Salisbury, aquella
donde recoge la sentencia de su maestro Bernardo de Chartres, quien decia
que somos como enanos a hombros de gigantes y solo por eso podemos ver mds lejos. Si
de alguien es eso verdad, que es un enano asombrado ante las alturas del
pensamiento clasico, es de quien se ha atrevido a sintetizar tanta filosofia en
tan poco espacio. El asunto es que, trabajando los dos mano a mano, tarda-
mos un dia completo en encontrar la dichosa cita de Juan de Salisbury, en su
latin original, y antes en castellano y en inglés. Luego vimos que gastar tan-
tas horas en una sola referencia era algo desproporcionado; que no habia
que repetir la gracia so pena de no terminar nunca. Asi que acunamos dos
expresiones nuevas en la historia del pensamiento: “Hacer una Salisbury”,
que es lo que nunca se debe hacer: obsesionarse con encontrar una cita (o
cualquier cosa) de la que cabe prescindir, y “Aplicar la navaja de Salisbury”,
que es la operacion inversa y de sentido comun: desistir de hacer algo para
lo que no tenemos ya los recursos o el tiempo razonable.

Y eso es lo Ginico original en este libro. Lo demas es plagio. Y las ala-
banzas son calumnias.

Cristobal ORREGO
Ciudad de México, 23 de agosto de 2020

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

INTRODUCCION

“Todos los hombres desean por naturaleza saber”.! Asi comienza uno de los
libros fundacionales de la filosofia. Esta conviccion preside las conversacio-
nes, tantas veces peripatéticas, y también las clases formales, los seminarios
académicos, el apasionado trabajo cientifico de quienes nos dedicamos a la
Universidad. Los cuarenta temas filosoficos que ahora se presentan constitu-
yen una introduccion a la filosofia especulativa que sirve de base al auténtico
pensamiento critico.

No se trata de exposiciones acabadas de cada tema, sino de la explica-
c16n de algunos conceptos filoso6ficos fundamentales tal como han cristaliza-
do tras siglos y siglos de ensefianza en la tradicion filoséfica, especialmente
en la que arranca de la sintesis de santo Tomas de Aquino. En rigor, no cabe
atribuir estas ideas, asi consolidadas, a ningin autor en particular, pues su
continua transmision permite hallarlas, con variaciones multiples, en diver-
sos tratados y manuales de filosofia, a algunos de los cuales remitimos en la
bibliografia. La tradicion escolastica ha construido definiciones pedagogicas
y ttiles a partir de textos de Platon, Aristoteles, san Agustin, santo Tomas de
Aquino, etcétera, sin que la formulacion cristalizada se halle necesariamente
en alguno de ellos. Asi, pues, procuro ofrecer, mas que un tratamiento erudi-
to y detallado —cosa imposible e innecesaria para una introducciéon—, una
seleccion de aquellos puntos de la sabiduria clasica que conviene aprender
como base de una ulterior discusion racional mas profunda. Las asignatu-
ras filosoficas en todas las carreras universitarias se justifican precisamente
como un primer contacto de estudiantes jévenes con las nociones funda-
mentales de la filosofia. En estos cursos propedéuticos siempre es util una
exposicion sucinta de cada asunto para dar paso enseguida a un tiempo de
conversacion, mas desordenada en apariencia, pero igualmente imprescin-
dible. Se trata de cuestiones sobre todo especulativas, puesto que los asuntos
éticos, politicos, juridicos, los de la filosofia practica en general, se tratan
después con rigor sobre la base de unos fundamentos de logica, metafisica,

I Met., 1,1, 980al.

3

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

4 INTRODUCCION

epistemologia, teologia natural y antropologia, someramente investigados.
Un libro como este, que no evade la dureza y la profundidad de la metafi-
sica y de la antropologia, como preparacién o complemento de una buena
formacion ética a un nivel universitario, nos parece necesario en cualquier
carrera de una universidad abierta a la plenitud de los saberes.

Los profesores universitarios no se atreven, normalmente, a publicar
exposiciones elementales. No quieren arriesgar su prestigio cientifico. Por
contrapartida, nos asiste a algunos la convicciéon de que nuestros estudiantes
no leeran jamas las publicaciones especializadas, sobre las que se asienta el
reconocimiento académico que cada uno pueda haber merecido de la bene-
volencia de sus colegas. Mi propia experiencia es bastante triste, por decirlo
asi: nunca he ensefiado en clases el tema de mi tesis doctoral;? nunca he
discutido, mas alla de cursos especializados, los articulos académicos sobre
Kelsen, Hart, Finnis o Rawls, entre otros.? No lo haré¢ jamas, de acuerdo con
este antiguo dicho: el profesor joven ensefia lo que no sabe; el profesor maduro ensefia
todo lo que sabe; el profesor viejo ensefia lo que necesitan los estudiantes. Yo lo aprendi
de mi padre, el mas grande universitario que he podido conocer en mi vida,
a quien dedico esta obra en senal de reconocimiento y homenaje. Gracias a
esa transmision de la sabiduria acumulada, puedo decir que he quemado
etapas, porque, como suele decirse, la juventud se cura con los anos. No le
temo a ensenar pocas cosas, muy sabidas por los filosofos, poco originales,
pero que son las que tantos olvidan y las que un estudiante necesita escu-
char alguna vez, para discutirlas y analizarlas, para aprenderlas y asimilar-
las, o bien, aun si las rechaza, para rehusar estos conceptos elementales con
la libertad de quien sabe y ha leido algo y no con la excusa de quien ignora
y no ha leido nada.

La experiencia de ensefar verdades antiguas —y pocas: a veces, como
se dice, menos es mas—, a gentes abiertas al raciocinio y todavia no de-
rrotadas ni por el escepticismo ni por la corrupcion, ha sido gozosa sin in-
terrupciones y sin excepciones. He visto a centenares de hombres y de mujeres
jovenes adquirir rigor para argumentar, convicciéon de que la verdad es po-

2 Cfir H.L.A. Hart. Abogado del positivismo juridico, Pamplona, Eunsa, 1997.

3 Por nombrar algunos, ¢fr. Poder estatal y libertad religiosa. Fundamenios de su relacién [con
Javier Saldana], México, UNAM, 2001; Analitica del derecho justo, México, UNAM, 2005; La
doble cara del liberalismo politico. Ensayos criticos sobre el debate contempordneo, México, Porrua-Uni-
versidad Panamericana, 2010 [Santiago, Instituto Res Publica, 2016]; “Gains and Losses in
Jurisprudence since H. L. A. Hart”, The American Journal of Jurisprudence 59, 2 (2014), 111-132;
“Principio de proporcionalidad y principio de doble efecto. Una propuesta desde la filosofia
del derecho”, Dikaion, 24-1 (2015), pp. 117-143.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

INTRODUCCION 5

sible, estructuras mentales solidas —la mejor preparaciéon para cualquier
aprendizaje futuro— y, muy frecuentemente, también un mejoramiento de
las virtudes personales, un refuerzo del caracter al que de suyo tiende toda
buena filosofia. Hablo a propdsito de un mejoramiento de las virtudes, porque
mis estudiantes han sido habitualmente, en todas las universidades a don-
de la providencia de Dios ha querido llevarme, notablemente respetuosos,
dados al estudio, alegres, idealistas, con la alta aspiracion de encontrar un
amor noble, deseosos de la verdad aun cuando, a veces, atenazados por la
duda en esto o en aquello, solidarios con los pobres y con los ignorantes v,
en su mayoria, sin odio ni resentimiento hacia los mas ricos y poderosos —
no obstante la prédica contraria de ciertas minorias—, inquietos por la vida
eterna aun cuando tantas veces como huérfanos, lejos de la Iglesia.

Por eso no temo ahora presentar esta introduccién embrionaria al pen-
samiento critico, que puede servir para iniciar un dialogo fecundo. Me he
convencido de que a muchos otros lectores podran ayudarles estos concep-
tos tradicionales, quiza también a alguno de esos abogados o comerciantes
que dicen que no estan para filosofias. Naturalmente, animo vivamente a
quienes piensen que esto es poco, a bucear en la bibliografia.

Primero presentaré diez cuestiones que exigen una opcién fundamen-
tal: filosofar conscientemente o someterse a lo que han pensado otros (I); en
el caso de los abogados —aunque a los dieciocho afos ningun estudiante
lo es mas que en suenos o en potencia (¢fic XXII)—, ser un jurista de verdad o
un leguleyo o tinterillo (II); ir en pos de la verdad, como el filosofo, o usar las
técnicas intelectuales solamente para dominar (III); contraponer y separar,
absolutizando, los diversos aspectos de la realidad, o mejor distinguir para
unir (IV); quedarse en la tecnocracia o subir hasta la sabiduria, sin despre-
ciar las técnicas en su propio ambito (V); buscar la verdad o dejarse atrapar
por el suenio malo del escepticismo (VI); someter los placeres a la razén o
al revés (VII); encerrarse en si mismo o abrirse a los demas (VIII); la gran
alternativa entre el idealismo filoséfico y el realismo clasico (IX); fingir una
neutralidad pseudocientifica o tomar partido con honestidad intelectual por
todo lo que se reconoce como bueno, bello, verdadero (X).

Enseguida nos introduciremos en los rudimentos del pensar y del uso de
la palabra al servicio de la verdad: una defensa de la légica como instrumen-
to del pensamiento riguroso (XI), el esquema de la légica formal (XII), la
importancia de la analogia para ser flexibles sin equivocos (XIII), el analisis
de los tres actos fundamentales del pensamiento (definir, juzgar y razonar:
XIV al XVI), los principios de la retorica (XVII) y una vacuna contra las
falacias o sofismas (X'VIII). A esas alturas, el lector habra visto que el mundo

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

6 INTRODUCCION

existe y que su mente no es un camulo de arbitrariedades: funciona, aun-
que, a veces, funciona mal. Y que a veces fallemos demuestra que también
acertamos, porque, sin el trasfondo del acierto y de la verdad, ;como pode-
mos afirmar que nos hemos equivocado, para rectificar?

Los siguientes capitulos abordan los conceptos fundamentales de las ra-
mas de la filosofia especulativa. En la filosofia de la naturaleza y la metafisica,
precisamos la nocion filosofica de naturaleza (XIX a XXI) y como el cambio
visible supone algunas distinciones metafisicas como las de acto y potencia
(XXII), materia y forma (XXIII), sustancia y accidentes (XXIV), y nos lleva
a descubrir las profundidades del ser con sus varios aspectos trascendentales
(XXV), las cuatro causas (XXVI), la gran distinciéon real entre el ser y la esen-
cia (XXVII) y la conviccion fundamental que subyace a toda investigacion
cientifica: la inteligibilidad de la naturaleza penctrada por el logos (XXVIII).
La antropologia filosofica o filosofia del hombre comienza por presentar
una imagen unitaria del hombre y apunta ya cémo la felicidad —tema pro-
pio de la ética— depende de una adecuada antropologia (XXIX). Luego se
estudia la unidad de alma y cuerpo en la persona humana (XXX, los tres
grados de vida —separados en la naturaleza biologica, compendiados en el
ser humano— vy las potencias correspondientes (XXXI), el conocimiento y
las inclinaciones que se siguen de lo conocido (XXXII y XXXIII), la liber-
tad (XXXIV), la inmortalidad demostrada racionalmente (XXXV)y la su-
perioridad esencial del hombre —por su espiritualidad— sobre todo el resto
de la creacién material, incluidos los simios superiores (XXXVI). Finalmen-
te, a partir del ser natural y de la dignidad del hombre nos remontamos,
con los instrumentos metafisicos ya disponibles, a analizar las cuestiones
mas dificiles de la teologia natural (i.e., la metafisica en cuanto referida a la
divinidad): el caracter antropologicamente natural y necesario de la religion
y del impulso del hombre hacia la divinidad (XXXVII), una somera pre-
sentaci6on —ciertamente insuficiente, pero ilustrativa— de las tradicionales
pruebas de la existencia de Dios (XXXVIII), un elenco igualmente limitado
de las perfecciones divinas que describen su esencia en cuanto pobremente
cognoscible por la mente humana (XXXIX) y una reflexion sobre la impor-
tancia ética de resolver bien estas cuestiones metafisicas sobre Dios (XL).

Son temas dificiles, que se presentan aqui, para colmo de males, de una
manera elemental. Sin embargo, todos los hombres desean por naturaleza saber, y
hemos de confiar en que los estudiantes jovenes —también los viejos y al-
gun otro lector— pueden echar sobre sus hombros los conceptos y el bagaje
que los sabios antiguos elaboraron para comprender el universo, al hombre
y a Dios. Con esos presupuestos metafisicos duros, con la penetrante luz de

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

INTRODUCCION 7

la filosofia acumulada en conceptos y raciocinios de validez permanente,
nos veremos mejor capacitados para comprender mas tarde los problemas
y las respuestas de la ética filosofica, y para llevar adelante las discusiones
politicas y juridicas mediante un discurso que supere el sentimentalismo, la
ideologia, el eslogan irracional.

Este libro procede de mi docencia universitaria. Agradezco a los estu-
diantes sus aportes, sus preguntas, su paciencia, su critica constructiva. Tam-
bién recuerdo especialmente la asistencia de los ayudantes de catedra. Sobre
todo agradezco la ayuda posterior de uno de mis colaboradores, Juan Leo-
nardo Lagos, quien ha trabajado codo a codo conmigo en la preparacion
del manuscrito final: corroborando o buscando citas, corrigiendo erratas,
sugiriendo complementos. Les estoy especialmente reconocido a quienes
me impulsaron a volver a la Pontificia Universidad Catolica de Chile, con-
tratindome como profesor ordinario en la Facultad de Derecho: el decano
Roberto Guerrero, el vicedecano Carlos Frontaura, el secretario académico
Gabriel Bocksang y el director del Departamento, Gonzalo Rojas. Agradez-
co especialmente la acogida que ha encontrado esta obra en la prestigiosa
editorial de nuestra Pontificia Universidad Catélica de Chile, asi como a un
revisor andénimo que sugirié como mejorar algunos capitulos para la version
final.

Por ultimo, debo senalar que algunos frutos de sendas investigaciones
recientes dan sustento, aqui y alla, indirectamente, a la docencia univer-
sitaria. Tal es el ideal en las universidades clasicas. En este sentido, debo
agradecer el apoyo recibido del Fondo Nacional de Ciencia y Tecnologia
de Conicyt Chile, a través de diversos proyectos de investigaciéon Fondecyt.
Entre estos se halla el actual Proyecto Fondecyt 1130409, que ha permiti-
do organizar seminarios y equipos de trabajo con ayudantes unidos en la
reflexion y el estudio en torno a algunos de los temas que sirven de funda-
mento filosofico para todo pensamiento genuinamente critico y reflexivo.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/
I
FILOSOFIA CONSCIENTE

V'S. MANIPULACION INCONSCIENTE

La vida no tiene precio, pero tiene su costo. Nos enfrentamos ante severas op-
ciones intelectuales y vitales. En la filosofia también hay alternativas abiertas.
Si no se toma la senda adecuada, dejan de tener sentido las propuestas mas
dificiles y comprometedoras del resto de la sintesis de la sabiduria clasica, que
presentamos en esta pequena obra para inconformistas. Existe la alternativa
entre hacer una filosofia consciente y asumir una filosofia inconsciente; la
opcion entre ser un jurista que va al fondo de los asuntos o uno que se limita
a repetir las leyes;* se ha de escoger entre el realismo metafisico, que procura
adaptar la mente a una realidad que esta ahi, esperando nuestro conocimien-
to, y la postura basica del idealismo gnoseolégico, que piensa que la verdad
consiste en la adaptacion de nuestra mente a unos objetos que ella misma
produce,’ y asi sucesivamente, en relaciéon con otras opciones que se nos pre-
sentan tanto en la vida como en la filosofia. Consciente o inconscientemente,
el lector ya ha tomado muchas de estas opciones vy, en ese sentido, estos capi-
tulos iniciales son una invitacién a confirmar o a revisar qué tan sabias fueron
esas decisiones, adoptadas quiza de manera menos consciente, menos infor-
mada y por eso menos libre de lo que seria deseable. Las primeras opciones
metafisicas se hacen cuando se comienza a usar la razén, normalmente cerca
de los siete anos, aunque algunas personas particularmente dotadas se abren
al ser, a la realidad, incluso antes. Santa Teresa del Nifio Jests recuerda sus
primeros actos de uso de razon, que fueron como a los tres afos de edad, mas
o menos.® También murid muy jovencita, asi que, si nosotros nos atrasamos
un poco en despertar al uso de la razoén, no nos preocupemos: quiza vamos
a vivir un tiempo mas largo para compensar nuestra lentitud y la tibieza o el

+ Cfi- infra cap. 1L

S Cfi infra cap. IX.

6 (fi Santa Teresa del Nifio Jests, Historia de un alma, p. 25y Van der Meersch, Maxence,
Santa Teresita. Vida de Teresa de Lisieux, doctora de la Iglesia, trad. de Manuel Morera Rubio, Ma-
drid, Palabra, 2003, p. 11.

9

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

10 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

error inicial de nuestras opciones, y para dar el fruto bueno con paciencia, en
el plazo mas largo —mno lo sabemos— que Dios quiera concedernos.

Recordemos la historia de ese hombre —es una anécdota muy conoci-
da—7 que va por los alrededores de una cantera y encuentra a un trabajador
y le pregunta: “Usted, ¢qué esta haciendo?”. Y ¢l contesta: “Pero, icémo,
que no lo ve? Estoy picando piedra, jesto es lo que se hace en una cantera!”
Va después y le pregunta a otro: “Y usted, ;qué esta haciendo?”. Y este res-
ponde: “Estoy labrando un sillar, es decir, trabajo en los fundamentos de un
edificio”. Aunque materialmente estaba haciendo lo mismo, su visiéon era
mas profunda. En tercer lugar, el visitante se encuentra con otro picapedre-
ro, y le pregunta: “;Qué esta haciendo usted?”. El Gltimo afirma, con un
tono pleno de alegria y de sentido: “;Yo estoy construyendo una catedral!”.
Estaba haciendo lo mismo. Entonces, ;qué es lo que cambia? Es otra la vi-
s16n, la profundidad, la conciencia de si mismo en el marco de un orden que
le trasciende. Es otro el sentido y la amplitud del horizonte vital.

En cambio, tiene un sabor contrario esa historia, que contaba Ronald
Dworkin, del que encuentra a una pareja en el Metro. La muchacha llora
desconsoladamente. Su novio la toca en el hombro, la abraza tiernamente y
trata de consolarla. “Vamos”, le dice, “no te entristezcas: sé filosofica... jno
pienses mas en eso!”. Esa es la vision pragmatica de la filosofia: filosofar es
no pensar mas en las cosas, tomarselo todo como viene, mantener la sereni-
dad a fuerza de evadirse de la dureza de la vida. En cambio, la filosofia de
verdad —la opcién que propongo para comenzar a abrir la mente— es jus-
tamente lo contrario: es pensar acerca de las cosas, enfrentar los problemas
con la cabeza, de frente, incluso si alguna vez tenemos que llorar.

A la vista de tales incomprensiones, intentemos comprender qué es la
filosofia. Asi, veremos que todos los hombres somos, por naturaleza, filoso-
fos. Por eso propongo, finalmente, una opcion radical a favor de la filosofia
consciente y reflexiva.

Se atribuye a Pitagoras el que, cuando alguno de sus discipulos le llama-
ba sabio (sofds/c0¢0dg), €l replicaba que no lo era, sino que era soélo filésofo
(filos-sofds/ pihog-c0¢0¢).8 Si la verdadera sabiduria es el conocimiento pro-
fundo de todas las cosas, yo no la poseo: ningin humano la alcanza jamas.
Si podemos ser, en cambio, amigos de la sabiduria. Las palabras griegas filia
(pAi) y sofia (codia) significan, respectivamente, amistad, amor de amistad
(desinteresado) y sabiduria. El fil6sofo es el amante de la sabiduria, el ami-

7 Gfr Melendo, Tomas, Introduccion a la filosofia, Pamplona, Eunsa, 2004, p. 17.
8 Cfi Millan Puelles, Antonio, Fundamentos de filosofia, Madrid, Rialp, 2009, p. 15.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

I. FILOSOFIA CONSCIENTE VS. MANTPULACION INCONSCIENTE 11

go desinteresado, el que se goza en acercarse y en contemplarla, aunque
nunca llegue a poseerla del todo. Hay muchos tipos de amor. Hay un amor
de utilidad: yo quiero algo o a alguien por el beneficio que me reporta, vy,
cuando deja de proporcionarmelo, lo desecho. Hay también un amor de
placer: quiero algo o a alguien porque lo disfruto o me lo paso bien con esa
persona, pero, cuando ya dejo de pasarlo bien, ja otra cosa! Hay, en fin, un
amor de amistad, en sentido estricto, que es un amor desinteresado. Los se-
res humanos mezclamos todas estas cosas. Para nosotros es muy dificil tener
un amor de amistad pura, en el que no se mezcle ningn interés. Y es que
somos seres contingentes, limitados; por lo tanto, siempre estamos buscando
algo que nos complete, que nos satisfaga, que colme nuestra indigencia. Sin
embargo, también tenemos esa tendencia, esa tension hacia la donacion,
hacia lo desinteresado, y eso es lo que expresa mas la palabra amistad en su
sentido fundamental. Sé que estas lineas pueden provocar una tristeza, una
nostalgia del amor verdadero; pero hay esperanza, si optamos por la vida
filosofica: abierta a la verdad, empefiada en el bien, fiel a la belleza, desin-
teresada y serena.

La sabiduria en el ser humano siempre es limitada, siempre puede cre-
cer; por lo tanto, esta expresiéon de humildad de Pitdgoras —ese saber que
no es sabio, pero si que es amigo de la sabiduria y que la busca— refleja lo
que todos los fil6sofos posteriores aceptaron como natural: jqué incomodo
es para una persona que la consideren sabia! Es un pecado contra la filo-
sofia creerse sabio, ufanarse o engreirse por los propios supuestos logros
intelectuales. Le sucede al revés a los grandes cientificos, que, mientras mas
progresan en el conocimiento, mas lineas nuevas de investigacién se abren
hacia lo desconocido; por lo tanto, mientras mas saben realmente —cono-
cen la verdad—, mas conscientes son de la amplitud de los limites de todo
cuanto se sabe y cuanto es lo que sabemos que no sabemos. Si se me permite
la comparacién, una persona que esta encerrada en una habitacién peque-
na puede creer que eso es lo Gnico que existe; pero, si sale a una casa donde
hay varios pasillos, se da cuenta de que en realidad hay mucho que explorar.
Un nifio quiza conoce un dia toda la casa y sale al jardin y se da cuenta de
que, en realidad, hay mucho mas todavia que explorar. Y asi sucesivamente.
La filosofia es ese amor a la sabiduria por si misma, no por la utilidad que
pueda proporcionarnos, no por el placer que pueda prestarnos, sino por si
misma. Esta convicciéon fundamental sobre el valor superior de la filosofia
—porque es intil— no se opone a reconocer la utilidad que, secundaria-
mente —per accidens, como dice el lenguaje mas preciso de los filosofos—,
nos presta el conocer bien la filosofia. Tampoco se opone al placer, sino so-

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

12 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

lamente a que el placer sea el motivo fundamental de la basqueda filoséfica.
De hecho, los gozos del intelecto son los mas altos que existen, y el cristia-
nismo cifra el fin Gltimo de toda criatura racional en la vision de Dios, cara
a cara, que redunda en el maximo gozo intelectual.” De la verdad buscada
por si misma, y no por el gozo derivado de poseerla, y de Dios amado por si
mismo, y no por la alegria de contemplarlo, se derivan paradéjicamente los
mas altos gozos y las mas profundas alegrias como un fruto maduro: gaudium
de veritate."

Aristoteles abre su Metafisica asi: ““Todos los hombres desean por natura-
leza saber”.!! Después va mostrando como se manifiesta este deseo natural
de saber, por ejemplo, en el agrado de los sentidos, en la adquisicion de ex-
periencia, y, por encima de la experiencia, en las distintas artes o técnicas,
y, por sobre las artes, en las ciencias, y, en fin, entre todas las ciencias y por
sobre ellas, en una que investiga los principios mas profundos, que es la me-
tafisica. En el punto de partida, que finalmente arriba a la metafisica, esta
un deseo de saber cualquier cosa y todas las cosas, que es natural —todos
nosotros lo tenemos— y que se manifiesta en la curiosidad. Este deseo pue-
de tener expresiones desordenadas, cuando alguien intenta saber lo que no
le corresponde saber o no le conviene saber o lo distrae del cuamplimiento de
un deber. Esto es una curiosidad mala, es el vicio de la curiosidad; pero, en
general, el deseo de saber es bueno y se manifiesta ordenadamente en que-
rer conocer cada vez mas aquellas cosas que nos haria bien saber, que nos
compete saber; por ejemplo, las cuestiones generales sobre la vida y sobre la
profesion de cada uno. Immanuel Kant, en el siglo XVIII, también afirma
que todo hombre es por naturaleza metafisico.’? Kant niega la posibilidad
de la metafisica en el sentido de conocimiento del ser en si mismo y sus cau-
sas mas profundas, del conocimiento de lo que ¢l llama el nodmeno o cosa en
56,13 pero no desconoce la experiencia fundamental de la humanidad, que es
que queremos conocer las cosas como son y conocer cada vez mas e ir mas
alla de las apariencias y de los fenémenos.

Desde luego, si tomamos esto de ser filbsofo por naturaleza como refe-
rido al que cultiva una disciplina filoséfica especializada, como su profesion
académica, en forma erudita, que todo el dia lee y medita obras de filosofia,

9 Cfr: infra cap. 39.

10 Cfi Confes., X, XXII1, 33 y Juan Pablo II, Ex Corde Ecclesiae, §1.
1 Met. 1, 1, 980a 20.

12 Cfi Melendo, Introduccion a la filosofia, cit., p. 17.

13 Cfi Kl A254/ B310 vy ss.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

I. FILOSOFIA CONSCIENTE VS. MANTPULACION INCONSCIENTE 13

las comenta y las ensefa, entonces es falso afirmar que todos los hombres
son naturalmente filosofos. Existe ese profesor de filosofia, el investigador
profesional de la filosofia, el erudito de la filosofia; pero no todos los hom-
bres lo son, no todos pueden serlo, y, paraddjicamente, hay algunos que son
eruditos de la filosofia y no son filésofos, y hay auténticos filosofos que no
han sido eruditos en la filosofia académica, como Gilbert K. Chesterton.!*
Es duro decirlo, pero es verdad: hay eruditos de la filosofia, que conocen
distintas variantes de los textos de Her4clito, de Hume o de Hegel, que do-
minan toda la discusion filologica que se ha dado acerca de cada parrafo,
pero que, por una lamentable corrupcion de la admiracion filosofica que
por primera vez los atrajo hacia ese camino, han dejado de preguntarse so-
bre la realidad de las cosas, sobre el sentido de la vida y del universo, sobre
el bien y el mal. ;De qué me aprovecha —a mi, a mi alma— conocer todos
los textos del mundo y todos los detalles de cada texto y todos los debates
eruditos, si pierdo mi conexién con la comprension mas profunda de la rea-
lidad, del misterio de la existencia, del enigma de la libertad, del deseo de
infinito? Si me pasa eso... dejo de ser amigo de la sabiduria; he cesado de ser
filosofo, aunque sea un erudito de la filosofia académica, y domine la técni-
ca de partir un texto en cuatro y un pelo en dos. Gracias a Dios, también son
muchos los eruditos especializados en un sector de la filosofia académica,
que son, ademas, verdaderos fil6sofos, amantes de la sabiduria, como, por
ejemplo, John Finnis.!>

La erudicion no es la opcion fundamental que propongo, porque, muy
legitimamente, no todos se sienten inclinados a ser especialistas en filosofia
académica. Aunque quiza alguno sienta que, de estas lineas mal engrana-
das, salta una chispa que enciende esa inclinaciéon. Mas si no fuere asi, isig-
nifica eso que cabe desoir las voces de estos dos grandes filosofos, de Aris-
toteles y de Kant, y de muchos otros, que dicen: “Todo hombre desea por
naturaleza saber”, y saber cada vez mas, o: “Iodo hombre es naturalmente

14 G. K. Chesterton (1874-1936). Escritor y periodista britanico de inicios del siglo XX.
Entre sus obras mas notables destacan: Ortodoxia; Lo que estd mal en el mundo; San Francisco de
Asis; El hombre que fue jueves y la saga detectivesca del Padre Brown. Respecto de esta ultima,
Jorge Luis Borges senal6: “Cada una de las piezas de la saga del Padre Brown presenta un
misterio, propone explicaciones de tipo demoniaco y magico y las reemplaza, al fin, con otras
que son de este mundo. La maestria no agota la virtud de esas breves ficciones”. Borges,
Jorge Luis, Nueva antologia personal, Madrid, Brugera, 1980, p. 247.

15 John Finnis (1940-). Filésofo del derecho australiano. Profesor emérito de la Universi-
dad de Oxford y catedratico en la Universidad de Notre Dame. Autor de Ley natural y derechos
naturales y de Tomds de Aquino. Teoria moral, politica y juridica, trad. de Fabio Morales, Santiago,
1ES, 2019.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

14 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

metafisico”? No hagamos oidos sordos a esa voz, que es el impulso de la na-
turaleza y lo natural es seguirlo; lo antinatural es cortarlo, aplastarlo.

Hay una filosofia, por tanto, en un sentido real, vital, no de erudito o
especialista, que puede seguir cualquier persona. De hecho, los nifios lo
hacen. Ellos preguntan “;Qué es esto?”, “:Por qué?”. Tantas veces, penosa-
mente, el padre ha dejado de ser filésofo —aunque lo sea por naturaleza—,
y le tapa la boca al nifio. “Papa, ;qué es un eclipse?”. “Un eclipse”, respon-
de el padre, “es el oscurecimiento de la tierra durante el dia”. “;Y por qué
ocurre el eclipse?”, pregunta el nifio. “Bueno, porque la luna se interpone
entre el sol y la tierra, y entonces tapa la luz que llega a la tierra”. “Ah... jy
por qué la luna se interpone entre...?” “;Ya, déjeme tranquilo, no pregunte
tanto!”, termina por exclamar el carifoso, pero impaciente progenitor. El
nifio tiene la tendencia filoséfica espontanea, que es el preguntar el porqué
del porqué del porqué, y todos hemos sido nifios. Calicles, en el Gorgias —un
dialogo de Platon que ha convertido a pragmatistas extremos en fil6sofos de
verdad—, le dice a Socrates, socarronamente:

[E]sta muy bien ocuparse de la filosofia en la medida en que sirve para la
educacién, y no es desdoro filosofar mientras se es joven; pero, si cuando
uno es ya hombre de edad atn filosofa, el hecho resulta ridiculo, Sécrates, y
yo experimento la misma impresién ante los que filosofan que ante los que
pronuncian mal y juguetean. En efecto, cuando veo jugar y balbucear a un
nifio que por su edad debe atn hablar asi, me causa alegria y me parece
gracioso, propio de un ser libre y adecuado a su edad. Al contrario, cuando
0igo a un nino pronunciar con claridad me parece algo desagradable, me
irrita el oido y lo juzgo propio de un esclavo. En cambio, cuando se oye a un
hombre pronunciar mal o se le ve jugueteando, resulta ridiculo, degradado y
digno de azotes. Esta misma impresién experimento también respecto a los
que filosofan. Ciertamente, viendo la filosofia en un joven me complazco, me
parece adecuado y considero que este hombre es un ser libre; por el contra-
rio, el que no filosofa me parece servil e incapaz de estimarse jamas digno de
algo bello y generoso. Pero, en cambio, cuando veo a un hombre de edad que
aun filosofa y que no renuncia a ello, creo, Socrates, que este hombre debe
ser azotado. Pues, como acabo de decir, le sucede a éste, por bien dotado que
esté, que pierde su condicién de hombre al huir de los lugares frecuentados
de la ciudad y de las asambleas donde, como dijo el poeta [Homero, lliada IX
441], los hombres se hacen ilustres, y al vivir el resto de su vida oculto en un rin-
c6n, susurrando con tres o cuatro jovenzuelos, sin decir jamas nada noble,
grande y conveniente.'6

16 Gorgias, 485a-e. Cursivas en el original.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

I. FILOSOFIA CONSCIENTE VS. MANTPULACION INCONSCIENTE 15

Esa es la forma cinica de despreciar a la filosofia; no es un argumento,
sino un ataque o una apelacion a la superioridad del hombre maduro sobre
el joven inexperto. Obviamente es una burla, y la burla es una de las armas
mas eficaces para destruir las mentes jovenes. A Socrates no le afecta, pero
a la gente joven le lanzan una pulla y quizas ya no sélo no se atreven a pre-
guntar, sino ni siquiera a preguntarse las cuestiones fundamentales. Y eso
es la destruccion total de la filosofia, en su sentido real, el que mas importa,
aunque no en su sentido erudito.

Esta es la opcién que propongo: la opcién por la filosofia real, la del
que se pregunta por las explicaciones altimas de las cosas y trata de encon-
trarlas usando la razén natural. Llegamos asi a otra definicién clasica de la
filosofia: ¢) un conocimiento o ciencia ) acerca de la totalidad de la cosas,
1) por sus causas primeras o principios ultimos —los mas profundos, los
mas explicativos—, w) adquirido mediante la luz natural de la razon (ie.,
sin una revelacion divina aceptada por la fe).!” He aqui los elementos fun-
damentales de lo que busca quien ha hecho su opcion filosofica: lo busca
cuando conversa con sus amigos; lo busca cuando pasea; lo busca cuando
tiene un tiempo libre, porque trata de ir al fondo de las cosas. En primer
lugar, se trata de un verdadero conocimiento, de una ciencia rigurosa que
tiene un objeto: la verdad. En segundo lugar, el interés de la filosofia, por
asi decirlo, es omniabarcante: se extiende a la totalidad de las cosas. No hay
nada que quien posee auténtica mentalidad filoséfica no procure conocer
en profundidad. No hay nada que quede fuera de la filosofia; pero, en tercer
lugar, la filosofia no se interesa por los detalles superficiales, por las aparien-
cias, ni por las causas mas proximas al fenémeno o a la experiencia, sino
que busca los principios tltimos, los mas explicativos, aquellos a los que se
llega al preguntar por el tercer o el cuarto porqué. Otra forma de decirlo
es que la filosofia pregunta por las causas primeras. Decir causas tltimas y
causas primeras es lo mismo, adoptando distintos puntos de vista: a partir
del fenémeno que se debe explicar o a partir de las causas que lo explican.
Las ciencias particulares también buscan la verdad y un porqué, y en los
origenes del pensamiento sistematico constituian una parte de la filosofia
precisamente porque buscaban el porqué. Actualmente, esas ciencias espe-
cializadas estan como independizadas —relativamente— y buscan una ex-
plicacién parcial: valida, pero parcial. El filésofo, no: él inquiere hasta el ul-
timo porqué. Si pensamos, por ejemplo, en la explicacion fisiologica de por
qué se produce la muerte de una persona y la contrastamos con la reflexion

17 Cfi: Artigas, Mariano, Introduccion a la filosofia, Eunsa, Pamplona, 1995, p. 20.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

16 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

conmocionada de quien se pregunta por qué ha muerto un padre, una ma-
dre, un hijo, un hermano, un amigo, y st cabe o no esperar un encuentro ul-
terior y trascendente, comprenderemos de inmediato la diferencia de nivel
entre la filosofia y la ciencia particular. Por eso todos nosotros podemos ser
filosofos, en este sentido real, de fondo, no erudito; pero no todos nosotros
podemos ser fisidlogos, fisicos nucleares, quimicos, psicélogos o médicos.
Uno puede cultivar una ciencia particular, como la ciencia del derecho o
la psicologia, y entonces conocera infinitos detalles que no es necesario que
toda persona conozca; pero, como ser humano, uno busca las explicaciones
mas profundas de la totalidad, esas que a todos nos afectan, porque son, li-
teralmente, de vida o muerte. Finalmente, en filosofia se trata de buscar esas
respuestas a las preguntas fundamentales usando la luz natural de la razon.
Esta acotacion sobre la razén como fuente e instrumento del saber filoséfico
es clave, porque hay respuestas que derivan de la fe, por la cual acogemos
la verdad contenida en la revelaciéon divina. La divina revelacién también
da origen a un estudio cientifico, que se sirve de la filosofia, que es la teo-
logia, llamada, con mas precision, teologia sobrenatural o teologia de la fe,
para distinguirla de la teologia natural, una parte de la filosofia que estudia
a Dios de manera puramente racional.'® Muchas de las verdades de la fe
no se pueden comprobar racionalmente (v.g7., el misterio de la Santisima
Trinidad o la Presencia de Cristo en la Eucaristia). La filosofia, en cambio,
se refiere a aquello que se puede probar racionalmente y s6lo admite como
verdad filosofica —sin por eso negar a priori las verdades sobrenaturales—
aquello que es evidente racionalmente de modo inmediato, sin necesidad
de demostracion (v.gr., el principio de no contradiccién), o que de hecho ha
sido racionalmente demostrado (v.gr., que Dios existe o que el hombre goza
de libre eleccion entre alternativas limitadas).!?

En todos despierta la pregunta filoséfica en algin momento, vy, a veces,
en varios momentos de la vida hay una oportunidad, una nueva oportu-
nidad. Hay algunas experiencias que desencadenan el acto filos6fico.?0 A
pesar de que normalmente uno esté dedicado a actividades poco profundas
—a lo que se llama el mundo del trabajo, la vida cotidiana—, de repente

18 Cfi infia caps. 37 a 40.

19 Cfi: Maritain, Jacques, Introduccién a la filosofia, trad. de Leandro de Sesna, Buenos
Aires, Club de Lectores, 1948, pp. 81-108, y Millan Puelles, Antonio, Fundamentos de_filosofia,
cit., pp. 40-54.

20 Cfr. Pieper, Josef, El ocio y la vida intelectual, trad. de Alberto Pérez Masegosa el al.,
Madrid, Rialp, 1962, p. 86. Véase también Millan Puelles, Antonio, Fundamentos de filosofia,
cit., pp. 26-31.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

I. FILOSOFIA CONSCIENTE VS. MANTPULACION INCONSCIENTE 17

ocurren cosas que nos sacan un poco de esa cotidianidad y nos llevan a pre-
guntarnos por las causas mas profundas, por el porqué, el qué hago con mi
vida. Hace afios me contaba un amigo que, en un momento de su juventud,
poco después de los veinte afios, de repente, como que le cay6 un rayo y se
dijo: “Pero, ¢qué estoy haciendo? jEstoy perdiendo mi vida!”. Estaba metido
en todo tipo de vicios. Una persona, de repente, tiene la buena oportunidad
—quizas Unica, quizas irrepetible— de darse cuenta de que se esta yendo
hacia abajo por un abismo. Y este tuvo la buena suerte de tener una expe-
riencia filosofica, de detenerse un momento a pensar: “;Por déonde me voy
en este instante?”. Ese es un caso extrafio, porque fue a propésito de nada,
aparentemente. En cambio, hay casos que son corrientes, en el sentido de
que les ocurren a todas las personas practicamente, aunque no con mucha
frecuencia. Es lo que Aristoteles llama el origen de la filosofia —su origen
psicolégico en cada persona, no su origen histérico— en la admiracion, el
asombro, ante algo que acontece. Aqui no tomamos la palabra “admira-
ci6n” en el sentido restringido que normalmente tiene en espanol, como el
ver algo que nos parece excelente y que provoca en nosotros la alabanza,
como cuando uno admira una obra de arte. No, sino que tiene ese sentido
mas bien de experimentar una conmocién, de maravillarse, asombrarse,
desconcertarse y, por eso, comenzar a hacerse preguntas de fondo: avanzar
precisamente hacia esas cuestiones que el diario trajin aparta de nuestra
mirada interior.

La primera de esas experiencias es la muerte.?! {Nosotros no estamos
hechos para morirnos! Esto lo sabemos por la fe; pero, por la simple ex-
periencia humana —sin fe: basta con no ser un autémata—, nos damos
cuenta del trauma que significa la muerte, y la muerte de un ser querido,
la muerte de un hermano, o la muerte de uno de los padres o la muerte de
un abuelo o una abuela que han sido muy cercanos, es algo que, cuando se
produce —a la edad que sea— hace que la persona piense en lo que va mas
alla de la vida cotidiana. Si va al funeral, no se va a sentar casi a las afueras
de la iglesia; no se va a poner atras para poder salir a fumar mientras suce-
den unos ritos ante el cadaver de la senora o del nifio. Quien hace eso —lo
he visto algunas veces— va para cumplir un tramite social: no le afecta para
nada esa muerte. Si a uno le afecta esa muerte, se sienta mas adelante —los
mas cercanos, cerca del altar—; atiende a lo que dice el sacerdote, incluso
cuando no comparte la fe del difunto. Entonces uno ha de pensar: ges esto
verdad? ;O es un cuento de curas, un consuelo facil, un invento psicologico,

21 Cfy. Pieper, El ocio y la vida intelectual, cit., p. 86.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

18 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

un recurso mitico terapéutico? La muerte gatilla preguntas importantes y
las personas comienzan a buscar respuestas, a pensar por si mismas, incluso
—los que tienen fe— a ir mas alla de lo que la fe les dice.

La segunda experiencia que despierta profundidades filosoficas es el
amor, incluso cuando se lo experimenta en sus estadios iniciales y mas sensi-
bles, como enamoramiento.? José Ortega y Gasset definia al enamoramien-
to como “un fenémeno de la atencién, un estado anémalo de ella que en el
hombre normal se produce”.?® Definitivamente, cuando uno se enamora, la
atencion esta alterada; ya no esta uniformemente distribuida sobre todas las
actividades ordinarias del dia, sino que esta perturbada, concentrada en un
solo objeto de manera preferente y hasta exclusiva. El enamoramiento tam-
bién despierta preguntas, la bisqueda de respuestas. Por ejemplo, ;cémo
compatibilizo esta sensacion de eternidad que esta en el enamoramiento, la
intima conviccion de que esto es para siempre, con el conocimiento racio-
nal, fundado s6lidamente en lo que he visto mil veces, de que el amor no es
eterno? ;O quiza silo es, s6lo que a mucha gente no le resulta el empefio por
eternizar el amor? Hemos de pensarlo. Hay gente que se compromete con
la persona amada, de por vida. Y, entonces, aparte de pensar el amor, ino
significa, ese compromiso, que debemos pensar también la libertad? ;Somos
capacesde un compromiso aside radical: contigo hastalaeternidad, aunque te
enfermes y enloquezcas, aunque te deprimas o te empobrezcas, aunque me
seas infiel una y mil veces, aunque envejezcas y engordes? ;O no? ;O nos
enganamos cuando nos comprometemos de esa forma? ;Qué tan libres so-
mos realmente? Todo esto hay que pensarlo a proposito, simplemente, de
que los seres humanos nos enamoramos, y llegamos a creer y a sentir que
hemos nacido para amar. ;Sera verdad? El auténtico filésofo no lo duda,
pero tampoco deja de preguntarse, de ir al fondo del asunto, de explorar los
limites del amor y de la ilusion.

Hace afos pregunté a un curso en pleno si alguno no habia tenido esta
experiencia del amor. Y hubo un hombre que levanté la mano, a pesar de
tener ya dieciocho anos. “jLo lamento infinitamente”, le dije, “tiene usted
dieciocho afios y... ¢nunca ha estado enamorado? ;De nadie? ;Ni siquiera
una semana? jPobre hombre!”. Nunca mas haré esa pregunta indiscreta y
cruel. Si a alguien le pasa, todavia no le ha llegado el momento de la ma-
duracién ni quiza de un acto filosofico fundamental, que es impulsado por

22 Cfi: Pieper, El ocio y la vida intelectual, cit., pp. 86, 294-299 y 309-317.
2 Ortega y Gasset, José, “Amor en Stendhal”, en Obras completas, Madrid, Revista de
Occidente, 1947, vol. 5, p. 573.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

I. FILOSOFIA CONSCIENTE VS. MANTPULACION INCONSCIENTE 19

una experiencia profunda y conmovedora. Son las dos grandes experiencias
centrales de la humanidad: el amor y la muerte. Los mas sublimes poemas,
y los mas populares, son sobre el amor y sobre la muerte.

Mas hay otras experiencias que conmocionan: quiza la desesperacion,
el jubilo, el aburrimiento, como cree Heidegger;** ciertamente el gozo ante
la belleza y el arte, y la simple admiracion por el cémo ocurren las cosas. El
afan cientifico llega a un momento en que topa con la filosofia. Durante toda
la historia de la humanidad, las personas buscan estas respuestas. Algunos
dedican mas tiempo a reflexionar sobre estas cuestiones, pero todos las bus-
can y todos necesitan la filosofia, de alguna manera. Esas ideas, alumbradas
por los filésofos, se difunden después a toda la humanidad. Por eso, estamos
ante una opcion. O asumir una filosofia consciente, critica, pensadamente,
o vivir en la inconsciencia filosofica. No es que quienes no optan por la filo-
sofia reflexiva y explicita no tengan ideas filosoficas en su cabeza, sino que
van a tener esas ideas sin saber de donde vienen, sin haber hecho el ¢jerci-
cio critico de confrontar unas ideas con otras. Van a ser parte de esa masa
manipulable, que por desgracia existe, que oye un buen discurso y va para
alla; oye un discurso contrario y va para el otro lado. No vamos a encontrar
a ninguna persona en el planeta que no tenga una filosofia. Vamos a encon-
trar personas que reflexionan, que estudian, que se ponen en contacto con
las fuentes mas profundas, con esos gigantes sobre cuyos hombros nos po-
demos empinar nosotros, segun la feliz comparacion que Juan de Salisbury
atribuye a su maestro Bernardo de Chartres: “Decia Bernardo de Chartres
que nosotros somos como enanos montados a hombros de gigantes, para
que podamos ver mas cosas y mas lejanas que cllos, no ciertamente por-
que tengamos una vista mas aguda, ni un cuerpo mas elevado, sino porque
somos transportados y elevados a lo alto de una estatura gigantesca”.?> O
bien, a la inversa, vamos a descubrir, por desgracia, a esas otras personas
que un dia piensan una cosa y al otro la contraria, que creen lo que dijo un

2 Cfr Heidegger, Martin, Introduccién a la Metafisica, trad. de Emilio Estd, Buenos Aires,
Nova, 1959, pp. 39 y 40.

25 Salisbury, Juan de, Metalogicus, 111, 4, en Saresberiensis, loannis, Policraticus sive De nugis
Curialium, et vestignus Philosophorum, libri octo. Accedit huic editioni eitusdem Metalogicus, Ex
Officina Ioannis Maire, Lugduni Batavorum, CID IDC XXXIX [1639], libro III, capitulo
4, pp. 855-856. Trad. del latin es mia. Puede verse la versién inglesa en John, of Salisbury,
Bishop of Chartres, d. 1180, and Daniel D McGarry, The Metalogicon of John of Salisbury: a
Twelfih-century Defense of the Verbal And Logical Arts of the Trivium. University of California Press,
Berkeley, 1955. Sobre Juan de Salisbury, véase Ladero, Miguel Angel, “Introduccién” a John
de Salisbury, Policraticus, Madrid, Editora Nacional, 1983.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

20 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

comentarista en la radio en la manana y en la noche ya adoptan la opinién
contradictoria, lo que acaba de gritar un personaje de la farandula. Este es
el hombre masa, el sujeto inconsciente, el individuo que piensa como pien-
san todos porque nunca piensa nada. Son gigantes atados al suelo por una
multitud de enanos.

Y esta es la primera alternativa que pongo ante los ojos del comprensivo
lector. Espero que reflexione, y que adopte, en efecto, la opcion filosofica.
En realidad, ya esta perdido: si sigue leyendo, la opcion ya esta hecha, aun-
que no sea irrevocable.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

II.
JURISTA VS. LEGULEYO

Este capitulo es una interpelacién muy concreta dirigida a los estudiantes de
derecho. La alternativa que propone, sin embargo, puede adaptarse a cual-
quier profesion. El estudiante de derecho deberia plantearse la cuestion de si
va a aprender el derecho con cierto nivel de profundidad o va a memorizar
un montén de leyes, que se pueden aplicar relativamente bien sin estudiar
cinco afnos. Por lo tanto, tiene que optar entre estudiar derecho con mentali-
dad filosofica o con mentalidad meramente pragmatica; si estudiar derecho
con la actitud del que busca la verdad y la justicia o con la actitud del que
quiere que las cosas funcionen, y le paguen sus honorarios, y que del resto se
ocupen los profesores de filosofia del derecho. Para defender una opciéon por
la alternativa correcta —ser hombre y no ratéon—, me voy a referir primero
al jurista como ser humano vy, en segundo lugar, a la necesidad de lo inatil:
coémo puede haber cosas que son necesarias y que no sirven para nada; en-
tre ellas, la filosofia. Es una necesidad para el jurista porque éste es un ser
humano. Ok, my God!: igual que el médico, el arquitecto, el comerciante o el
marinero.

A la propuesta de este capitulo subyace una pregunta:? ;jquién es el
hombre? No qué es el hombre, sino quién es... Un animal mas, de los que
cumplen una funcién cdésmica; un animal que se come unos bichos, un paja-
rito que caza gusanos, un gusano que come unas plantas, una planta que sir-
ve para hacer nidos de pajaros... (Eso es el hombre? ;O el hombre —varén
y mujer— es algo que es mas bien alguien porque trasciende todo lo mate-
rial? El hombre puede hacer cosas que valen por si mismas, aunque no sir-
van para otras y porque no sirven para otras... Guando contemplamos una
obra de arte, por ejemplo, cuando cultivamos una amistad, cuando investi-
gamos la edad del universo... Interroguemos a un fisico astrélogo: ipara qué
le sirve saber la edad del universo? Para nada. Ese es el hombre. El hombre
es el animal que necesita cosas inutiles. Y esa es parte de su grandeza. Si eso

26 Cfy: infra cap. XXIX.

21

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

22 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

no fuera asi, uno seria un simple hamster. Uno no quiere llevar la vida de
un hamster, dando siempre vueltas en una rueda, comiendo, durmiendo y
apareandose. jCuantos humanos son como hamsteres, como una mascota
simpatica...! O, peor atn, son como un racimo de uvas, que se deja madu-
rar, que se exprime, se convierte en vino, y alguien lo bebe. Eso es el hom-
bre meramente productivo, simplemente objetivado como cosa util. ;Qué
diferencia hay entre un hombre meramente productivo, que hace todo el
tiempo cosas para que otros las disfruten —cosas que sirven para algo—, y
un hermoso hamster que rueda, come y duerme? Es el homo faber, el animal
laborans; pero su vida comienza a carecer de sentido... Eso se le puede hacer
a un hombre, desde luego; pero tratar a un hombre como a un hamster no
es hacerle justicia. Y lo peor de todo: jeso es algo que un hombre se puede
hacer a si mismo!, por algunas opciones desgraciadas que toma en su vida,
opciones que van orientadas al puro placer o a la pura utilidad, dos tipos de
bienes que deben estar ordenados, en su lugar justo, pero que no son el bien
absoluto ni lo mas necesario.

El hombre, en realidad —si pensamos en un alguien y no en un algo—,
tiene una inteligencia para ir mas alla de lo inmediato, para ver por debajo
de las apariencias de las cosas, para tomar decisiones libres, para perfeccio-
narse con el conocimiento y la sabiduria, y también para fortalecer su volun-
tad con elecciones razonables, plenas de sentido, que hay que descubrir, que
no vendran dadas con autoridad, desde arriba, ni tampoco automaticamen-
te: el que se deja llevar y va haciendo lo que se le presenta, sin deliberacion,
probablemente termina convertido en hamster.

El hombre es el animal racional, el animal libre, el animal que sabe
amar, el animal que se puede elevar sobre su propia sombra, el animal que
puede mirar al cielo y disfrutarlo, que puede descubrir figuras en las nu-
bes, que puede sonar y puede hacer realidad una parte importante de esos
suefios, y que a veces hace mas de lo que habia sonado, con la ayuda de
Dios. Eso es el hombre. Entonces, si el estudiante de derecho pudiera ser
convertido en una maquina productora de escritos para el archivo judicial,
clertamente que eso seria un crimen; pero no tendria a nadie a quien echarle
la culpa mas que a si mismo, porque es libre. Asi que me atrevo a defender la
necesidad de un saber inatil para el jurista, porque los juristas son seres hu-
manos y son humanos también en cuanto que juristas: jquieren saber mas
que la superficie de las leyes! Recuerdo hace aflos un buen profesor, que era
un buen hombre, un humanista —no un hamster—, pero que, por darle im-
portancia a su asignatura y siguiendo la tradicion exegética y legalista, nos
decia que, cuando nos preguntaran en el examen por qué tal o cual norma

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

II. JURISTA VS. LEGULEYO 23

era asi, siempre habia que responder: porque asi lo dice el codigo... jy eso
bastaba para ganarse el 7! Hasta que una vez nos dio la clase otra persona
y expuso un tema dificil; alguien preguntéd que por qué eso era asi, y contes-
to: “Porque asi lo dice el c6digo”; entonces otro alumno contraatacé: “Pero
Jpor qué lo dice el codigo?”, y la respuesta concluyente fue: “iEso a mi no
me lo pregunten, que yo vengo a ensefiar el codigo!”. En una universidad
decente, consciente y reflexiva —mas todavia si es catolica—, hay que ex-
plicar, st lo dice el codigo, por qué es justo —por tal o cual razén— o jpor
qué es injusto? Pero no se puede decir: “eso a mi no me lo pregunten”. Esto
seria renunciar al pensamiento, abdicar del ideal de Universidad que hemos
recibido de Bolonia y de Paris, de Salamanca y de Oxford. Si uno responde
algo asi, ¢donde esta la critica? ;Donde esta la justicia? ;Donde estan las
reformas, que frecuentemente hemos de emprender para mejorar las cosas?
Me refiero a las reformas, no a la destruccioén; al mejoramiento, que es to-
mar algo que hay y darle una mejor forma, no echarlo abajo. ;Gémo puede
hacer alguien esas preguntas y tender esforzadamente a las respuestas, si no
tiene filosofia en su cabeza? Por tanto, es necesario este saber inutil.

Todo esto podria resumirse en seis razones por las que la filosofia es
necesaria para los juristas, como lo son otros bienes necesarios e inttiles.
Con minimas adaptaciones, cualquier profesional puede ver que igual se le
aplican a él.

Primera. La filosofia es necesaria para adquirir profundidad en la com-
prension de toda la realidad, y asimismo de la realidad juridica o profesio-
nal; para llegar a las causas de las cosas; para conocer no solamente la regla,
sino también los principios fundamentales en los que se basa esa regla. Por
ejemplo, hay una regla que establece que, una vez que se agotan todas las
instancias en un proceso judicial, cuando se han agotado todos los recursos,
la cosa esta juzgada —la sentencia adquiere la autoridad de cosa juzga-
da— y no se puede revisar. ;Por qué? :No podria ser injusto? Es necesario
ir al principio fundante de esa regla para comprenderla en todo su alcance
y justicia. Parece injusto porque los jueces pueden equivocarse, y, entonces,
Jpor qué no se puede volver sobre el caso una vez mas? Se responde que
habra que tolerar algunos errores para que haya suficiente paz social y no
se estén abriendo y reabriendo todas las heridas de los conflictos de mane-
ra indefinida, y que, si no hubiera una palabra definitiva —aunque falible,
como todo lo humano—, no tendria sentido que las partes en conflicto acu-
dieran a un tribunal imparcial, ya que sin cosa juzgada ese tribunal seria,
por definiciéon, incapaz de zanjar el asunto. La parte perdedora siempre
puede opinar que el juez se ha equivocado, y volver a empezar; pero, si no

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

24 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

se puede terminar, tampoco tiene sentido comenzar. Tal es el principio —la
razén de fondo— que subyace a la institucién de la cosa juzgada. La regla
especifica admite excepciones en causas gravisimas. Por ejemplo, si alguien
estd en la carcel, por el principio de cosa juzgada eso no se puede reabrir
para argumentar todo de nuevo, sobre las mismas bases; pero, si aparece
una prueba nueva que dejaria libre a esa persona, ya no se trata de discutir
todo de nuevo con los datos que ya teniamos y que ya analizamos tres veces,
sino que se trata de algo nuevo y relevante respecto de un asunto grave —
encarcelar a un inocente es mas grave que asignar injustamente una propie-
dad—, por lo cual cabe admitir una excepcion a la regla de la cosa juzgada.
Por ende, tanto la regla como la excepciéon tienen principios explicativos y
justificativos. Sin una buena filosofia, no se puede llegar a esa profundidad.

Segunda. Con una buena filosofia, uno puede ser un jurista de conviccio-
nes y no sélo de convenciones.”’” Yo asumo una conviccioén por las razones
que hay detras, que me convencen. En algunas materias, se trata de una ver-
dad por la que incluso vale la pena dar la vida. La convencion, en cambio,
es un consenso social, un acuerdo entre personas que se pueden equivocar,
y que a veces es meramente estratégico. En un grupo de parlamentarios,
cuando unos quieren hacer una cosa y otros la contraria, finalmente se lle-
ga por mayoria a un punto medio... El acuerdo, el consenso, la convenciéon
son necesarios y utiles muchas veces; pero no a cualquier precio. El hombre
de convenciones solo es esclavo, la mayor parte de las veces, de lo que ya
han decidido otros; ocasionalmente, del resultado de una negociaciéon en
la que ha tenido algo que decir. Ademas, va a ser muy voluble, porque las
convenciones cambian, mientras que las convicciones son mas firmes. Uno
puede cambiar sus convicciones al darse cuenta de que estd equivocado;
pero el mismo valor que afirma la conviccion —el amor a la verdad— es
el que puede mover a cambiarla, porque uno se da cuenta de que estaba
equivocado, y eso es muy bueno. Es bueno rectificar esa convicciéon, cuando
se estaba convencido de una cosa y, con buenos argumentos, se nos conven-
ce de otra. Eso es ser esclavo de la verdad y no de la convenciéon. Es una
maravillosa esclavitud, porque la verdad nos libera de las convenciones y
del arbitrio humano, del capricho de los poderosos. Esto no significa que
las convenciones sean malas; nosotros seguimos convenientemente muchas
convenciones, pero no somos esclavos de ellas, porque no sometemos la ver-

27 Cfr. Dworkin, Ronald, El imperio de la justicia, trad. de Claudia Ferrari, Barcelona, Ge-
disa, 2008, pp. 104-106.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

II. JURISTA VS. LEGULEYO 25

dad a la convencion. La filosofia nos permite ser hombres de convicciones y
no de simples convenciones.

Tercera. Con la filosofia podemos articular los conocimientos juridicos
—o clentificos o profesionales en general— en una sintesis mas alta; coor-
dinarlos con otros saberes distintos, que ponen el derecho en su lugar, pues
la ciencia juridica no es la mas importante en la vida. Que uno se dedique
a algo no lo autoriza a decir que eso precisamente es lo mas importante. Si
uno se dedica al derecho, no quiere decir que el derecho sea lo mas impor-
tante en el mundo. Esa es la profesion que mejor me viene, pero obviamen-
te la familia es mas importante, lo mismo que defender la verdad es mas
importante que el derecho. El conocimiento sobre las verdades filosoficas
fundamentales es mas importante que el conocimiento de las leyes. Si al-
guien no sabe nada de leyes, pero conoce o atisba esas verdades filosoficas
insondables sobre las cuestiones vitales (v.g7., iquiénes somos?, ;de donde
venimos?, jadénde vamos?, iqué es lo bueno?, ;qué es lo malo?), esta en
una mejor situacion que alguien que conoce todas las leyes del mundo vy es
un criminal o desconoce el sentido de su vida y no sabe para déonde va. El
primero esta en una mejor situaciéon porque esas verdades estan por encima
del conocimiento de las leyes. Y para articular el conocimiento juridico en
ese marco mas amplio e importante se necesita la filosofia, la cual permite
ubicar cada cosa en su lugar y proporciona a cada hombre un sentido pre-
ciso de su propio lugar en el mundo.

Cuarta. El rigor y la 16gica nos vienen de la filosofia mas que de cualquier
otra ciencia. La filosofia proporciona un pensamiento logico, riguroso, co-
herente. Y esa mentalidad filosofica, con esa capacidad para pensar bien,
que se proyecta en hablar bien, se transmite a todas las areas de nuestra
vida, también a la del ejercicio del derecho. Por eso, quienes aprenden la fi-
losofia con mas profundidad —también la filosofia del derecho y la filosofia
politica— pueden actuar de manera mas légica, coherente y racional en los
diversos terrenos especificos.

Quinta. Con la filosofia nos convertimos en ciudadanos activos y no en
elementos meramente pasivos de la sociedad. ;Como van a intervenir en un
debate quienes no tienen una adecuada profundidad y estructura solida en la
cabeza, que va mas alla de repetir lo que dice la Constitucién, o quienes no
comprenden los principios mas profundos y las proyecciones de mas largo
alcance de los problemas? Sin filosofia no podemos ni siquiera comprender
lo que dice la Constituciéon. Esas mismas letras negras de la Constitucién
adquieren un significado distinto segtin la interpretacion que se les da, ba-
sandose en principios filosoficos. Uno de los ejemplos mas chocantes nos

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

26 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

lo ofrece el articulo 19, ntimero 1, de la Constitucién, que asegura a todas
las personas el derecho a la vida y como consecuencia establece que la ley
protege la vida del que esta por nacer.?® Esta redaccion se ha interpretado
por mucho tiempo como una prohibiciéon de ese crimen nefando, el abor-
to directamente provocado. Sin embargo, desde hace algunas décadas, la
campana conocida como el dia mundial de la legalizaciéon del aborto en
América Latina, que las organizaciones abortistas promueven cada 28 de
septiembre, repite machaconamente que el derecho a la vida exige que se
garantice la posibilidad de efectuar abortos libres y seguros. ;Como pue-
den torcer asi la voluntad protectora de la Constitucion? Con filosofia, una
filosofia perversa, en este caso. Se dice que la vida es un concepto amplio,
que incluye la calidad de vida, también la salud psiquica, y, por lo tanto,
cuando en algunas circunstancias se produce un conflicto inevitable entre
la vida de un feto y la vida o la salud de su madre, en esas circunstancias
tiene que ser licito matar al feto. Entonces, con el mismo texto, donde dice
“la ley protege la vida del que esta por nacer”, significa que la protege, pero
—se ailade— no de forma absoluta. Asi como existe el derecho a la legitima
defensa, también puede haber derecho a provocar un aborto. El texto de la
Constitucién, aislado de una buena filosofia, no va a servir para nada frente
a esa férrea voluntad de poder sobre los pobres nifos no nacidos. Se necesi-
ta que alguien explique filos6ficamente que el nifo no es un agresor, y que,
por lo tanto, no cabe una legitima defensa en su contra, y que aclare, por
otra parte, que no se puede interpretar un texto que protege de modo espe-

28 “Articulo 19.- La Constitucién asegura a todas las personas:/ 1°. — El derecho a la vida
y a la integridad fisica y psiquica de la persona./La ley protege la vida del que esta por na-
cer”. Un ejemplo categérico de lo sefialado se aprecia en el fallo del Tribunal Constitucional
sobre requerimiento de inconstitucionalidad sobre las normas nacionales de regulacion de
fertilidad, conocido como Fallo pildora del dia después (rol 740 de abril de 2008), cuyo voto ma-
yoritario acogi6 el requerimiento, entre otras cosas, por constatar que el embrién o el nascitu-
rus es persona desde el momento de la concepcion (54°). Los votos disidentes de los ministros
Juan Colombo Campbell y Hernan Vodanovic Schnake basan el rechazo del requerimiento,
entre otras cosas, por no concederle titularidad al nasciturus de los derechos fundamentales
reconocidos por la Constitucion. Cfr pp. 169 y 184. En definitiva, la discusion constitucional
en este caso (como en la mayoria) no sélo se quedé en el mero procedimiento, sino que tam-
bién se expresaron principios filosoficos, cuya disparidad es fiel reflejo de la diferencia en los
votos de los ministros. Disparidad que incluso se traslada al comentario académico de este
fallo, como es posible apreciar, por citar a algunos autores con posturas contrarias, en Alvear,
Julio y Cisterna, Vanessa, “La sentencia del Tribunal Constitucional sobre la ‘pildora del dia
después’: ¢liberalismo posesivo o respeto a la ley natural?”, Actualidad Juridica, ntm. 18, julio
de 2008, pp. 23-54, y Bordali, Andrés y Zuniga, Yanira, “Analisis del fallo del Tribunal Cons-
titucional sobre la pildora del dia después”, Anuario de Derechos Humanos, 2009, pp. 173-182.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

II. JURISTA VS. LEGULEYO 27

cial la vida del no nacido de una manera que termine protegiéndolo menos
que a los ya nacidos, de forma que la pérdida de un nonato solamente seria
tolerable en los mismos casos en que fuera tolerable la muerte de los adultos
y los niflos ya nacidos.

Hay millones de debates juridicos y politicos similares. Si queremos ser
ciudadanos activos y no meramente pasivos, hemos de tener una filosofia
reflexiva, en ese sentido real de la filosofia de que he hablado.?” No es nece-
sario ser expertos en el ultimo renglon de la Critica de la razon pura (Kant) o
de la Fenomenologia del espiritu (Hegel); pero si necesitamos ser filésofos en un
sentido real, profundo y esencial de la palabra.

Sexta. Algunos de nosotros seremos algo mas que un ciudadano activo,
que ya es algo importante. Algunos seremos quiza gobernantes, en el senti-
do amplio de la palabra, el de una autoridad que gobierna en cierto ambito:
jueces, alcaldes, legisladores, presidentes, ministros, etcétera. Y quienes lo
sean van a necesitar una prudencia especial, superior a la que se apren-
de manejando bien casos legales rutinarios. En esas circunstancias, lo que
mas hace falta es la filosofia: no sélo una buena propaganda, que también
es importante; no sé6lo mucho dinero para las campanas, que igual se ne-
cesita; sino mucha y buena filosofia, claridad de ideas: cuales son los fines,
cuales son los medios mas adecuados para esos fines, cudles son las acciones
legitimas, cuales son ilegitimas, qué niveles de mal hay que tolerar en este
mundo, qué injusticias no deberian ser toleradas jamas. ;Como responder
a todo esto sin filosofia, a punta de esléganes, sentimientos, mitos y relatos?

En conclusion, es necesario optar entre ser un jurista cabal, formado en
una profundidad que va mas alla de la técnica de las leyes, y ser un simple
leguleyo, superficial en sus juicios y mero aplicador de lo que han pensado
otros. Para ser un verdadero jurista, la filosofia es sumamente necesaria, v,
como de su sobreabundancia, resulta también de gran utilidad: gracias a
ella, el jurista comprende mejor los asuntos, fundamenta sus convicciones,
integra los conocimientos juridicos en los mas elevados, adquiere rigor 16gi-
co, se convierte en un ciudadano activo y puede llegar a ser un gobernante
prudente. Paraddjicamente, la filosofia, que se aprecia por si misma con in-
dependencia de cualquier utilidad practica, se demuestra imprescindible v,
finalmente, incluso util casi como por anadidura.

29 Cfy. supra cap. 1.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

111
FILOSOFO VS. SOFISTA

Estamos acostumbrados a oir, de vez en cuando, en el fragor de una discu-
sién, que uno de los participantes le dice a otro: ;T eres un sofista!”. ;:Qué
quiere decir esto? (A qué alude? O: “Ese comentarista —un personaje de la
radio, la televisién o la prensa escrita— es un sofista”. Normalmente es una
descalificaciéon que reconoce que una persona habla bien, pero niega el valor
de lo que afirma: nos engafia, aun cuando no sepamos como desenmasca-
rarlo. Tiene un buen discurso, una buena pluma, pero —en alguna parte,
a veces bien escondida— hay una trampa con la que nos convence o casi
nos convence de algo que es falso. Esa es la imagen del sofista, que quedo
inmortalizada después de ese gran choque histérico —quiza uno de los en-
frentamientos intelectuales que marcaron nuestra cultura— entre Socrates y
esos personajes refinados del siglo V a. C., que eran los sofistas. No obstante,
a pesar de todo lo malo —de la muerte de Sécrates, condenado injustamente
por amar la verdad—, voy a recordar, en primer lugar, los méritos de los so-
fistas. No todo fue perverso en ellos, aunque hayan pasado a la historia con
este prestigio bastante negativo. Después intentaré mostrar que hay que op-
tar, efectivamente, entre dos modelos humanos: el del fil6sofo y el del sofista.
No es esta la disyuntiva que hemos visto antes, entre el que es un filésofo de
manera consciente y el pobre ciudadano que inconscientemente asume ideas
que nunca ha pensado.®® No. Ahora se trata de una opciéon mas radical, la
eleccion deliberada entre dos modelos humanos asumidos por personas que
plensan, que enfrentan las cuestiones fundamentales y que moldean su vida
de acuerdo con una de estas posibilidades. Finalmente, procuraré mostrar
coémo se ha renovado la sofistica, especialmente en el siglo XX y lo que lleva-
mos del siglo XXI, de manera que la confrontacion actual es, por decirlo asi,
una reanudacion de ese gran choque cultural que hubo entre Socrates y los
sofistas. Socrates vencié en su lucha: cuando bebié la cicuta, gand la batalla
por la cultura de Atenas y del mundo. Elideal de la humanidad, desde Sécra-
tes hasta el siglo XIX, siempre habia sido el ideal socratico; pero, a partir del
siglo XX, ya son cada vez mas los intelectuales, incluso a veces filésofos pro-

30 Cfy: supra cap. 1.

29

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

30 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

fesionales, que en realidad han rechazado la opcion socratica y han abrazado
nuevamente la sofistica. Quizas podriamos llamarlas, a esas pseudofilosofias
actuales, una “sofistica reloaded”, recargada, inmunizada contra la critica tra-
dicional socratica.

1. Los méritos de los sofistas

Consideremos brevemente los méritos de los sofistas.?! Hasta antes del siglo V
a. C., enlos siglos VI'y VII a. C., con el despertar de la filosofia en la antigua
Grecla, los primeros pensadores se habian ocupado del mundo de la natu-
raleza, de explicar la realidad subyacente a las apariencias. Tales de Mileto
decia que todo, en realidad, es agua; nos aparecen las cosas diferenciadas,
pero lo mas profundo de ellas es agua: agua que se evapora, agua que se
condensa, agua que se solidifica.’? A nosotros, ahora, nos puede parecer muy
elemental esta vision; pero después vienen otros filosofos, que identifican
como principio del mundo material esas unidades indivisibles de materia:
los atomos de Democrito.?® Y entonces ya no nos parece tan elemental la
explicacion, porque nosotros todavia usamos esa categoria filosofica en las
ciencias empiricas, que hablan de atomos, aunque los conocen con un de-
talle que Democrito no pudo alcanzar nunca. Sin embargo, después de dos
siglos de ocuparse de la naturaleza, de la ¢pvoig, especialmente por causa de
la crisis cultural en la antigua Grecia —notoria en Atenas—, esa tipica crisis
posterior a una época de apogeo, comienzan a surgir estos intelectuales cuyo
fin no es la filosofia. Ellos no se consideran a si mismos filésofos, sino edu-
cadores de la juventud, formadores de las elites que tienen que gobernar; es
decir, no les dan clases a esclavos o artesanos, sino a los ciudadanos que ha-
bran de ¢jercer el poder. El pueblo los sigue llamando sofistas, sabios. Esa es
la fama que tienen, la de hombres sabios; pero ya no se ocupan de la fisica, ni
de las grandes cuestiones metafisicas, sino de la politica, la ética, el hombre,
y siempre con una mira practica —pragmatica, utilitaria—, que es formar a
la gente joven para que tenga éxito en la politica.

Uno de los méritos de estos sofistas —a pesar de la lamentable subor-
dinacién del saber al poder, renovada en el siglo XVI por Bacon y Descar-

31" Sobre algunos méritos de los sofistas, especialmente en educacion, véase Fraile Mar-

tin, Guillermo, Historia de la filosofia, Biblioteca de Autores Cristianos, Madrid, 1957, vol. I,
p- 195.

32 Met., 1, 3, 983b20.

33 Cfi Martinez Marzoa, Felipe, Historia de la filosofia antigua, Madrid, Akal, 1995, p. 70.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

I11. FILOSOFO VS, SOFISTA 31

tes— es haber sido los fundadores de la educacion formal en Occidente. En
todas las culturas hay un tipo de educacién. Las generaciones nuevas son
educadas por las anteriores, al interior de la familia, al interior de un gre-
mio profesional, mediante los ritos de iniciacién de la tribu, etcétera. Siem-
pre tiene que haber educacion, que es como el alma de la familia; pero un
maestro que viaja de ciudad en ciudad, reuniéndose con los hijos jévenes de
los dirigentes de cada polis, para ensefiarles a hablar bien, a leer, a escribir, a
intervenir en un debate... jeso era algo nuevo!: la educacién formal, lo que
hacen ahora los colegios y las universidades, todas las instituciones de edu-
cacion basica, media y superior. Los universitarios se forman para tener una
preparaciéon intelectual superior. La educacién con unos programas, con
unos objetivos claros, incluso con una utilidad practica en el sentido mas
elevado —la politica—, fue un invento de los sofistas. Fue un gran aporte a
la cultura de la humanidad: la idea de que para gobernar hay que preparar-
se de un modo sistematico. Los que se formaban de manera rigurosa tenian
mas éxito que los que no lo hacian. Por eso las familias estaban dispuestas a
pagarles, a los sofistas, por sus clases.

Otro mérito de los sofistas fue el de revitalizar la retorica. La retorica ya
se conocia como arte; pero ellos le dan una importancia muy grande, la en-
sefian a niveles que antes no se habian alcanzado y que se pueden apreciar
en los didlogos platonicos, porque tanto Sécrates como los sofistas —que se
contraponen a Socrates en su actitud respecto de la verdad— hacen uso de
este arte que es la retorica. Si uno se situara mentalmente o viajara con la
maquina del tiempo a uno de estos dialogos entre Socrates y los sofistas, y los
comparara con los filosofos anteriores, quiza pensaria que Sécrates era uno
de los sofistas, simplemente porque él también cultivaba la retorica: hablar
bien, dirigir los argumentos, llevar al otro de un argumento al siguiente por
la fuerza de la logica, refutarlo, hacerlo incurrir en contradicciones... Nos
pareceria de entrada que Socrates es uno mas de los sofistas. Si tuviéramos
tiempo de convivir con Socrates, en cambio, y de convivir con los sofistas, de
tener la experiencia que tuvo Platén —su despertar al amor de la verdad—,
entonces nos dariamos cuenta de que Soécrates no es simplemente uno mas
de los sofistas, aunque pueda compartir con ellos algunos rasgos exteriores.

2. Dos modelos humanos: fildsofos y sofistas

Socrates es y no es uno de los antiguos sofistas. Esta idea nos lleva a la
confrontaciéon entre dos modelos humanos, que podemos simplificar de

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

32 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

la siguiente manera: poniendo a un lado a los sofistas v, al otro lado, a Socra-
tes. Primero, en relacion con ese asunto de la verdad y de la filosofia, para
Socrates hay una verdad que se ha de investigar. Ya no es sélo la verdad de
la naturaleza fisica, sino que es esencialmente la verdad interior acerca del
hombre. Y esta claro que él es ironico y que se da cuenta de que no se puede
dominar la verdad.

En los didlogos platonicos, se ve que Socrates, después de avanzar un
trecho en la elucidacion de la definicion de una virtud o de otro problema,
termina el dialogo y nos deja no pocos cabos sueltos. No se ha llegado a una
definicién acabada. (Por qué? Porque la verdad no es algo que nosotros do-
minemos, sino que es algo que vamos descubriendo poco a poco, y podemos
cometer errores, y entonces agradecemos que alguien nos refute, porque la
refutacién del error es una forma de alcanzar un aspecto de la verdad.

En cambio, el sofista es normalmente escéptico, piensa que no se puede
conocer la verdad. Para ¢él, ser refutado es ser derrotado. Uno puede dar-
se cuenta de si esta mas cerca del modelo socratico o del modelo sofistico
cuando discute sobre cualquier cosa. Si a mi me refutan, ;me defiendo hasta
el final —aqui yo no pierdo la discusion— o, por el contrario, si comienzo
a ver que el argumento del otro es bueno, le digo: “En realidad, parece que
en eso tienes razon, a ver veamoslo un poco mejor”? La primera actitud es
la del sofista, la del nifio de ocho afios que nunca da su brazo a torcer... o el
adolescente de dieciséis... La segunda actitud es la del fil6sofo socratico, que
no se deja convencer con cualquier argumento —algo de un razonable es-
cepticismo tiene: mira las cosas con distancia—; pero, cuando el argumento
es bueno, dice: “Si, parece que esto que ta dices es verdad: jgracias por refu-
tarme!”. Agradecer la refutaciéon implica un compromiso con la verdad; en
cambio, el otro no puede agradecer la refutacion porque detras de la refuta-
cién no descubre una verdad que sea comun a los dos, que los engrandezca
a los dos, sino que ve solamente una derrota.

Otra diferencia entre el sofista y Socrates es que a menudo el sofista es
brillante, aunque sea poco sélido, vy, al revés, muchos filésofos son un poco
apagados porque pretenden ser rigurosos y se fijan menos en los oropeles.
Se da la paradoja de que, ante el ptblico incauto, inculto, ignorante, el so-
fista parece mas filésofo que el filosofo. Esta es la cuestion de la diferencia
entre la realidad y la apariencia. Podemos encontrarnos en la vida con per-
sonas que son verdaderos filosofos, pero que, como no hacen ningin em-
peno de propaganda, de brillo, pasan inadvertidos. Otros, en cambio, estan
vacios, no creen en ninguna verdad, pero son tan brillantes que parecen
verdaderamente sabios. Ahi esta el dilema de la retérica. La retorica es un

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

I11. FILOSOFO VS, SOFISTA 33

arte ambiguo. La retorica es el arte de persuadir a otro mediante la pala-
bra y puede concebirse de una forma completamente amoral. ;Y de hecho
funciona como una técnica al servicio del mal! Se puede usar como mera
propaganda o se puede concebir de una forma segin la cual la retérica esta
conectada con la ética. Siempre goza de su autonomia como técnica, pero
posee también una cierta conexiéon con la ética porque se usa como ins-
trumento para persuadir de la verdad. En el caso del sofista, se rompe este
vinculo. En el didlogo de Socrates con Gorgias se plantea la cuestion de sila
auténtica retorica es mera técnica de persuasion amoral o exige la virtud en
el hablante y en los que aprenden a persuadir. Lo propio del sofista es el uso
amoral de la capacidad de pronunciar discursos. El sofista se enorgullece de
que con las palabras puede hacer de la mejor razoén, la peor; y de la peor
razén, la mejor, como dice Gorgias.>*

El sofista se caracteriza por la voluntad de poder, de dominacion. El fi-
l6sofo, en cambio, tiene voluntad de verdad; y eso significa una voluntad de
servicio, porque, cuando nosotros conseguimos no solo descubrir la verdad,
sino también que otro la descubra, lo estamos sirviendo, le estamos prestan-
do un servicio, no le estamos imponiendo nuestra voluntad. Nadie se puede
sentir dominado cuando le ayudan a descubrir algo que es verdadero, por-
que esa verdad no se identifica ni con la persona ni con la voluntad de quien
nos ayuda a descubrirla. Si yo voy a las clases de un gran fisico nuclear y me
explica la estructura del atomo, las cuatro fuerzas subatémicas, etcétera, voy
descubriendo todo aquello y me maravillo. Al final de la clase, le digo sim-
plemente “jgracias!”, porque se me ha abierto un mundo nuevo. Yo sé que
ese profesor no es el dueno de ese mundo; no lo domina, sino que lo des-
cubre, y lo comparte generosamente conmigo. Por tanto, la verdad es algo
comun, algo que une y que no implica dominacién de una persona por otra.

Otra diferencia se relaciona con el lucro. El sofista ensefia a cambio de
dinero. “A los atenienses, que aborrecian todo trabajo retribuido, les resul-
taban por lo menos extranos aquellos extranjeros que vendian sus lecciones
por dinero. Platon los califica de «mercaderes ambulantes de golosinas del
alma»”.% Socrates piensa que la verdad es algo que se recibe gratuitamente
y, por lo tanto, se debe dar gratuitamente. Por eso no acepta dinero como
remuneracioén, aunque no rechaza de plano toda ayuda de los discipulos. Se
trata de un tema que ha complicado durante toda la historia a los filésofos
y a otras personas que viven para enseiar o para dar a los demas los bienes
mas altos. El filésofo, ¢tiene que vivir como vivié Sécrates, como un mendi-

3t Cfi: Gorgias, 456b-c.
35 Fraile, Martin, Historia de la filosofia, cit., vol. 1, p. 194.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

34 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

go harapiento, que vive practicamente de la limosna y no puede ser un ciu-
dadano mas o menos normal? ;Cémo resolver este dilema? ;O no ves el di-
lema, porque estas tan corrompido que piensas que todo se puede comprar
y vender? Un profesor, por ejemplo, que transmite una verdad que no es
suya, que es un don recibido, jtendria que decirle a la universidad que no
le pagara? Si yo quisiera ser socratico, ;tendria que pedirle a la Universidad
Catolica: “Déjenme dar las clases, pero, por favor, jno me paguen!”? ;Y si
la falta del sustento diario, del minimo necesario para vivir dignamente y
derrochar energia ensenando e investigando la verdad, me impide precisa-
mente dar gratis lo que gratis he recibido? ;Qué hacemos? Lo mismo les
sucede a los sacerdotes, que no deben cobrar por los bienes espirituales —eso
es la simonia, un pecado muy grave: vender las cosas espirituales—;* pero
tienen que vivir de algo. Algunos viven pobres como ratas, porque los feligre-
ses no se dan cuenta de que el cura necesita comer y moverse y descansar y
reponer las fuerzas. En su libro £/ didlogo, santa Catalina de Siena, que tuvo
muchas revelaciones, narra que Jesus le dice que los sacerdotes tienen que dar
gratis lo que recibieron gratis.?” Por tanto, no pueden cobrar por lo que
hacen y tienen que vivir de la limosna; pero, después, Jesus le dice que, en
consecuencia, los fieles, que tienen bienes temporales por Providencia Di-
vina, estan obligados a dar estas limosnas. Asi es como, en el ambito de la
Iglesia, se resuelve el dilema socratico de si lucro o gratuidad. La respuesta
es: jgratuidad! Pero hemos de encontrar una formula para que no se nos
mueran los sacerdotes. La formula, en realidad, también la sugiri6 Socrates:

El que ha recibido otra clase de beneficio, por ejemplo, adquirir rapidez en
la carrera por los cuidados de un maestro de gimnasia, quiza pueda negar el
reconocimiento a su maestro si éste confia en el discipulo y, después de haber
convenido con él una retribucién, no cobra el dinero exactamente al mismo
tiempo que le procura esa rapidez.3®

En el ambito de los intelectuales, filosofos, etcétera, ;como se hace? En
realidad, debe ser algo parecido: gratuidad en la ensefianza y algtn tipo de
sueldo digno, que no serd el que el filbsofo maestro ganaria en el mercado,
dedicado a los negocios. Sin embargo, segin la férmula socratica, si los
maestros son buenos y forman a discipulos justos, estos deberan estar dis-
puestos a pagar lo necesario para sostener dignamente a sus maestros. Ese

©

5 Cfi: Hechos de los Apdstoles, 8: 9-21.
37 Cfi- Santa Catalina de Siena, El didlogo, §114.
8 Gorgias, 520c.

©

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

I11. FILOSOFO VS, SOFISTA 35

es el punto de equilibrio, y, de hecho, hay muchos profesores que reciben
unos sueldos muy bajos, pero estan haciendo lo que les gusta.

Otro contraste entre Socrates y los sofistas se da en lo relativo a la reli-
gi6on. La religion tradicional en la antigua Grecia estaba en crisis. Frente a
la crisis, los sofistas optan por el agnosticismo, en general, o derechamente
por el ateismo. “En religion, la actitud de los sofistas llegaba con frecuencia
al ateismo, o por lo menos al indiferentismo”.? Asi dice Protagoras: “Con
respecto a los dioses, no tengo medios de saber ni qué son ni qué no son,
ni cual es su aspecto. Muchas son en efecto las dificultades para saberlo, su
invisibilidad y el hecho de que la vida del hombre es corta”.* En cambio,
Sécrates confia en la razén también para abordar criticamente la cuestion
religiosa. Por las fuentes que tenemos, sabemos que Socrates no lo hace de
forma demasiado sistematica y rigurosa, como lo hara su discipulo Platon,
en sus didlogos tardios, o mas tarde Aristoteles.*! Socrates si que aplica la
razon a la critica de la religion y por eso purifica la religién tradicional. En
Socrates no tenemos claro si ¢l llegd a la idea del monoteismo, pero en Pla-
ton ya esta claro el monoteismo, que no tiene nada que ver con la religion
de su época.*? Entonces ¢l usé la filosofia para purificar la religién, para
acrisolar la religion. No todos los auténticos filoésofos seran necesariamente
cristianos, porque la fe es un don sobrenatural y porque conjugar la razéon y
la fe de manera armoniosa no es facil; pero el filosofo huye de dos extremos:
entregarse sin mas a una concepcion religiosa tradicional tal como ha sido
recibida —sin importarle sus confusiones o errores—, evitando la critica
racional de la religién —que en el cristianismo da origen a la sagrada teolo-
gia—, o, por el contrario, simplemente desentenderse del problema religio-
so para refugiarse en el escepticismo o el agnosticismo. El filosofo auténtico
podria ser, durante algin tiempo al menos, ateo o agnodstico —a veces, por
haberse formado en esa tradicién: por respeto a sus padres—; pero no de-
jara de plantearse a fondo la cuestién, y, con frecuencia, arribard racional-
mente a la existencia de Dios. Asi se ha visto en casos notables del siglo XX,
como los de Alasdair Maclntyre y Antony Flew, entre muchos. MacIntyre
se convirti6 al catolicismo. Flew, en cambio, tras ser durante décadas uno de
los mas prominentes defensores del ateismo militante en Inglaterra, admiti6

39 Fraile, Martin, Historia de la filosofia, cit., vol. 1, p. 194.

40 DK 74 B 4, traducido en Brunschwig, Jacques y Lloyd, Geoflrey, Diccionario Akal de: El
saber griego, Madrid, Akal, 2000, p. 573.

41 Sobre Socrates y la religion, véase Yarza, Ifaki, Historia de la filosofia antigua, Pamplona,
Eunsa, 1983, pp. 80-81.

42 Cfic Timeo, 27d.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

36 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

que la razon arriba a la existencia de Dios como Ser Supremo en un sentido
parecido al ya probado por Aristoteles. Este caso reviste el interés adicional
—aunque no sea tan perfecto como el de MacIntyre— de mostrar que, en
la practica, puede arribarse a la conviccion racional sobre la existencia de
Dios sin haber pasado antes por una experiencia religiosa o de conversion
espiritual.*’

Un dltimo punto, dentro de este apartado, es el de la contraposicion
entre el querer tener éxito siempre a toda costa y el querer ser fiel a la con-
ciencia, a pesar de que esto ultimo implique el fracaso. El sofista quiere el
éxito. (Por qué hago esto? Para tener éxito. Exito significa dinero, poder,
fama, los bienes que atraen y que pueden alejar de un compromiso total con
la conciencia, porque el compromiso total con la conciencia es peligroso:
puede hacer que alguien pierda su dinero, si tiene que cumplir un contrato
cuando ya no le conviene; o pierda el poder cuando deba hacer algo impo-
pular; o pierda la fama incluso, cuando, por fidelidad a la conciencia —que
es un impulso interior poderoso, en el caso del filosofo— haya de obrar
contra las convenciones del tiempo y del lugar en el que vive. El piensa que
es algo bueno, virtuoso, porque estd de acuerdo con la verdad que ve en su
conciencia, pero se da cuenta de que choca con lo que una masa de gente
considera bueno. En la terminologia acufiada en los tltimos veinte o treinta
anos, se diria que hace lo que es correcto, aunque no es politicamente correcto.
Entonces pierde su fama porque parece malo ante los ojos de la masa mani-
pulada, cuando en realidad es bueno. El que opta, entonces, por ser filbsofo
y no sofista, sigue lo que su conciencia le dicta, aunque las consecuencias,
desde el punto de vista de los bienes temporales, no sean muy buenas o sean
realmente malas.

3. La sofistica recargada y las esperanzas de la_filosofia

Terminamos este capitulo con una referencia elemental a lo que ha
acontecido en los altimos doscientos afios, mas o menos. Han surgido las
llamadas filosofias de la sospecha, es decir, filosofias que, como los antiguos
sofistas, vuelven a atacar la idea de verdad y que insintan que hay un in-
terés corrupto detras de lo que antes era aceptado como algo bueno por la

B Cfr Flew y Habermas, “My Pilgrimage from Atheism to Theism: A Discussion bet-
ween Antony Flew and Gary R. Habermas”, Philosophia Christi, vol. 6, nam. 2, 2004, pp. 197-
212, y Flew, Antony y Varghese, Roy Abraham, There is a God: How the World’s Most Notorious
Atheist Changed His Mind, Nueva York, Harper Collins, 2007, p. 222.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

I11. FILOSOFO VS, SOFISTA 37

filosofia. En el siglo XX se han escrito varias defensas de los sofistas.** Paul
Ricoeur, un filésofo que rechaza esas sospechas radicales, ha identificado a
los tres grandes maestros de la sospecha: Karl Marx, Friedrich Nietzsche y
Sigmund Freud.* Ellos toman algunos aspectos de la realidad y dicen que,
detras de lo que la gente cree que es la verdad, hay otra cosa. Entonces, los
que son embaucados por alguna filosofia de la sospecha empiezan a sospe-
char de la verdad, o a sospechar de la cultura, o de la ética o de la religion.

El caso de Karl Marx es clarisimo. Segun ¢él, en la sociedad hay una in-
fraestructura econémica que lo determina todo, y una lucha de clases que
es el motor de la historia; pero todo eso es recubierto por unas superestruc-
turas, que son la ética, la religion, el derecho, impuestas por los burgueses
dominantes sobre los proletarios, para dominarlos, someterlos, explotarlos.
Mientras la gente cree en ese orden ético, religioso, juridico, etcétera, no es
consciente de la lucha de clases. Los explotados viven en la inconsciencia,
alienados, explotados por la clase dominante, que es la que establece estas
superestructuras. ;Qué hay que hacer, entonces, para liberarse? Lo prime-
ro, por supuesto, es sospechar de la religion, de la ética, del derecho, de
todo el orden burgués, para recuperar la conciencia de clase y entrar asi en
la historia. Marx renueva la sospecha sofistica contra la verdad abstracta y
universal. La misma idea de verdad, promovida por los fil6sofos, no es mas
que un instrumento de opresion.* Algo parecido hace Nietzsche, para el
cual la voluntad de verdad, que se nos ha predicado durante tanto tiempo,
no es mas que un instrumento de los débiles para dominar a los fuertes y
enmascarar la voluntad de poder, que es lo que verdaderamente existe en
cada uno de nosotros. Guando uno parece buscar la verdad, en realidad se
esta enganando a si mismo. Y otro tanto Freud, que pretende reducir la cul-
tura a mera sublimacion de la libido, y la accién consciente a los impulsos
inconscientes de los que los mismos agentes, por definiciéon, no tienen una
clara advertencia. Freud introduce la sospecha contra todo el orden moral y
cultural precedente: aparece como represion de unas fuerzas inconscientes,
una represion que explicaria las neurosis, con lo cual se ha desatado una libe-
racién sexual como medio de liberacion de todos los sufrimientos psiquicos.
Naturalmente, Freud pudo ser mas refinado que los que, usando su sospecha

4 Entre ellas, Cassin, Barbara, El ¢fecto sofistico, trad. de Horacio Pons, México, Fondo
de Cultura Econémica, 2008.

45 (fi. Ricoeur, Paul, Freud: una interpretacion de la cultura, trad. de Armando Sudrez, Bue-
nos Aires, Siglo XXI, 1970, pp. 34 y 35.

46 Cfi: Ibafiez, José Miguel, £l marxismo: vision critica, Santiago, Universidad Catélica de
Chile, 1981, pp. 126 y 127.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

38 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

radical, simplemente difundieron una via sencilla —favorecida por infini-
to namero de psicoanalistas desviados— de racionalizacién de la lujuria.

El efecto de todos ellos es introducir la sospecha en el animo de cada
uno, de manera que terminemos rechazando la idea de verdad. Es muy
curioso el proceso, que Nietzsche advierte lacidamente en La genealogia de la
moral. Las personas, especialmente los jévenes, quieren descubrir la verdad.
Esto es lo que los mueve originariamente: voluntad de verdad. Y, porque
quieren descubrir la verdad, cuando se van introduciendo en cudl es el ori-
gen de la moral, se dan cuenta —segun Nietzsche— de que el origen de la
moral no es lo que les predican sus sabios, sus fil6sofos o sus curas... Entonces
pierden la confianza en la verdad o comienzan a sospechar de la verdad.*

Curiosamente, incluso detras de la filosofia de la sospecha esta la idea
de verdad. Los nuevos sofistas me quieren hacer sospechar de la idea de
verdad, pero estan presuponiendo implicitamente que hay una verdad, a la
que no van a llamar asi: la verdad de la lucha de clases, de la sublimacién
del instinto sexual, de la voluntad de poder. ;Cémo opera, en el espiritu
humano, la filosofia de la sospecha? Opera porque queremos encontrar la
verdad. Bajo la aceptacién acritica de alguna forma de filosofia de la sospe-
cha yace el amor a la verdad, un amor decepcionado, un amor despechado.
Y esa es la paradoja: queremos encontrar la verdad y, porque queremos en-
contrarla con certeza, a la vista de las refutaciones, de las sospechas, de los
argumentos de los sofistas, de la confusion ambiental, de la manipulacion
por los poderosos... jdesesperamos de la idea de verdad! Este mecanismo
opera en forma especialmente fuerte contra la gente joven, porque —ob-
serva Aristoteles— caer en el escepticismo es una de las salidas al no saber
coémo responder a los argumentos que les dan los sofistas.*® Por eso es tan
facil ver jovenes, que creian en la verdad a los diecisiete afios, y ya no creen
en la verdad cuando tienen veinticuatro. Estan ya entrando en la vejez. Oja-
la pudieran —parafraseando a Violeta Parra— volver a los diecisiete, aunque
fuese después de vivir un siglo de malas experiencias.

Nunca es demasiado tarde —ni demasiado pronto— para adoptar una
determinacion que oriente el resto de la vida hacia una salida esperanzado-
ra. Quiza ya teniamos una opcién por la verdad y por la filosofia, o quiza,
sin darnos cuenta, estaibamos deslizandonos hacia la sofistica. Esta es una
de las opciones que quiero proponer al inicio de este libro: por la filosofia
contra la sofistica; por el amor a la verdad y a sus consecuencias, contra la
desesperacion del escepticismo y del cinismo. Por Socrates contra Calicles.

7GM, T, 2.
48 Cfi: Alvira, Tomas et al., Metafisica, Pamplona, Eunsa, 1993, pp. 20 y 21.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

IV.
AUT, AUT VS. ET, ET

He propuesto, en los capitulos anteriores, una serie de opciones. O fildsofo
consciente o persona inconsciente, que repite las ideas de otro; o jurista pro-
fundo, que va a las causas de las cosas y a los principios, o simple leguleyo que
se aprende de memoria algunas leyes y tramita papeles sin saber su porqué.
O ser un Sécrates, con voluntad de verdad, o un Calicles, un sofista escéptico,
con voluntad de poder y éxito. Son opciones radicales: aut, aut. Mas ahora me
permito un paréntesis para introducir matices en las opciones que veremos
después.

En nuestra actitud filoséfica, o incluso en nuestra vida, en nuestra ac-
titud vital, la cuestion es: ¢siempre esto o lo otro, o no es mas bien esto y lo
otro? Las palabras aut, aut (0o, 0) y et, et (y, y) nos confrontan con una opcion
mas enredada, en la que quiza optar es negarse a optar. (Tenemos que ser
personas que siempre estan optando, en un continuo “o esto o lo otro”, o
el filosofo mas bien une realidades que aparentemente son contrarias, me-
diante un sabio “y esto y lo otro”? La vida se nos presenta tantas veces llena
de dicotomias: itengo que ser liberal o conservador?, ;de izquierda o de
derecha?, joptar por la libertad o por la igualdad? Se nos presentan muchas
disyuntivas también en filosofia y en teologia. Mas he aqui la paradoja: si
digo que no hay que optar entre una cosa y la otra, sino que hay que in-
tegrar una cosa y la otra, estoy optando por el ez, et. Tal es, en realidad, la
actitud universalista del fil6sofo: la apertura a toda la verdad y a todos los
destellos de la verdad. Al mismo tiempo, sin embargo, el amor a la sabiduria
puede exigir algunas opciones sin matices, totales.

En el terreno de la teologia catdlica —el punto de armonizaciéon de
todos los saberes en una universidad catélica—, también se produce la pa-
raddjica disyuntiva. El catolicismo esta en la linea de la filosofia tradicional,
del et, et: unir cosas que a primera vista podrian parecer contrapuestas. La
mayoria de las herejias que se han derivado del catolicismo han optado por
el aut, aut. (Esto o lo otro? ¢Espiritu o materia? El materialismo responde:
“iTodo es materia! El espiritu es algo irracional, es un producto de la imagi-

39

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

40 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

nacioén, una proyeccién neuronal”. También ha habido, en sentido inverso,
corrientes espiritualistas: “Todo lo que hay es espiritu; lo que nos parece
materia no es mas que una proyeccion del espiritu absoluto”. En cambio,
frente a ese brutal aut, aut, ;qué dice la filosofia clasica? ;Qué dice luego el
cristianismo? Las dos cosas: espiritu y materia, en armonia, compenetradas.

¢Dios o el hombre? Los ateismos mas potentes de los siglos XIX y XX
(Feuerbach, Marx, Nietzsche, Sartre) responden con un aut, aut: “Si afirma-
mos a Dios, no hay espacio para la autonomia del hombre”; “si afirmamos
la gloria del Creador, no hay espacio para la felicidad humana”. Por lo
tanto, ese tipo de ateo dice: “Aqui estamos nosotros, los hombres, y quere-
mos nuestra felicidad, nuestra libertad; entonces no puede haber Dios”. En
cambio, el filosofo clasico y el cristiano afirman et, et: Dios y el hombre; Dios
engrandece al hombre, no lo limita, sino que lo exalta hasta la ctspide de su
dignidad tantas veces desconocida o mancillada en nombre de la ausencia
de Dios.

:Ley o libertad? Donde hay ley —asi razona el hombre del aut, aut—,
hay una regla que se impone desde arriba o desde afuera (heteronomia);
por lo tanto, no hay libertad, mientras que, donde hay libertad, es porque
no hay ley. Por el contrario, quien rechaza ese aut, aut, quien afirma el ez, et,
defiende a la vez la ley y la libertad: jdonde no hay ley, no hay libertad! ;Por
qué? Porque no hay un orden en el cual se pueda ejercer la libertad. Los
mas fuertes imponen su libertad a los mas débiles. Y viceversa: jdonde no
hay libertad, no hay ley! ;Por qué? Porque la libertad —la posibilidad de
elegir cursos de accion diversos, incluso algunos erroneos— hace posible y
necesaria la ley, para orientar hacia el bien a quien puede de hecho obrar
de otra manera.

Hemos de ser, en consecuencia, cuidadosos ante las dicotomias abso-
lutas, que pretenden que siempre hay una opcion radical entre las cosas.
Normalmente, incluso hasta en las filosofias mas erradas o, en el terreno
teologico, en las herejias mas estramboticas, hay algo importante, un grano
de verdad que se ha descubierto, que esa filosofia o la herejia escinde del
resto de la verdad y lo absolutiza. Parafraseando a Chesterton se ha dicho
que el error es una verdad que se ha vuelto loca. Este gran sabio y converso inglés
afirmé, en Orfodoxia, una de sus obras maestras: “Pudiéramos decir que el
mundo moderno esta poblado por las viejas virtudes cristianas que se han
vuelto locas”.* Uno de los errores modernos mas difundidos —por poner

49 Chesterton, Gilbert Keith, Ortodoxia, trad. de Alfonso Reyes, Barcelona, Alta Fulla,
1988, p. 54.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

IV. AUT, AUT VS. ET, ET 41

un ejemplo— es el liberalismo en todas sus formas. Ciertamente, se trata de
una ideologia que tiene muchas variantes. Un amigo me ha urgido: “jNo
hables de ¢/ liberalismo, como si fuera una sola cosa; yo soy liberal como
Kant, pero esto no es ser liberal relativista, como otros”. Y tiene razon:
muchas versiones del liberalismo no son relativistas, ni escépticas. Si vamos
a hacer matices, es verdad que hay muchas versiones del liberalismo; pero
todas ellas convienen en algo capital: tienen como valor supremo la libertad.
Exaltan tanto la libertad, que en algiin momento la desvinculan o del orden
o de la verdad. Les parece que la verdad es opresora, que limita la libertad,
y entonces esa defensa de la libertad se convierte en ideologia, una ideologia
que absolutiza la autonomia de la voluntad, o que, cuando menos, acepta
limites fundados tinicamente en la libertad, jamas en la verdad. ;Por qué es
tan atractivo el liberalismo? Porque, cuando uno se enfrenta con sistemas
totalitarios —como nos ha pasado hace no tantos afilos—, uno no es liberal,
pero va a ir de la mano con los liberales para combatir al régimen totalitario
en defensa del bien precioso de la libertad. Si yo estuviera en un pais domi-
nado por nazis, estaria ahi, clandestinamente, actuando con personas que
son liberales, que quiza no creen en la verdad, pero que creen en la libertad,
mientras que los nazis no creen en ninguna de las dos cosas. El liberalismo
es atractivo porque la libertad es, tal vez, el don mas grande del creador al
hombre; es algo bueno, pero, al desgajarlo de la verdad, se demuestra como
una libertad destructiva, y enseguida vienen las reacciones contrarias por
causa de los abusos de la libertad.>

La herejia y el error filoséfico adoptan una verdad y la absolutizan. La
actitud filosofica es volver a unir esa verdad, penosamente desvinculada,
con todas las otras: ¢, ¢f, una cosa y la otra. Asi se entiende que, respecto
de estas opciones que proponemos,’! siempre se pueda decir “hay algo de
verdad en la otra posicion” (incluso en la del miserable leguleyo tramitador
y burocratico, que ninguno de ustedes quiere ser). Aunque haya una opciéon
entre la filosofia consciente y la inconsciente,’ es verdad que la mayor parte
de la gente no tiene ni la capacidad ni el tiempo para leer a todos los autores
filosoficos. Tendran que conformarse con una filosofia menos consciente,
menos explicita que la que tiene gente que goza de mas tiempo para leer,
como los estudiantes universitarios. Lo mismo vale para los abogados. Es

50" Hemos ofrecido una visién critica de las luces y sombras del liberalismo politico en
Orrego, La doble cara del liberalismo politico, cit., especialmente en pp. 19-30 (ed. 2016).
St Cfi caps. I-X.

52 Cfy: supra cap. 1.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

42 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

verdad que es mejor ser un jurista, que conoce todos los principios a fon-
do, que un abogado tramitador y nada mas.>* Aunque es verdad que debe
haber una gran masa de abogados tramitadores, ojalad que de estos haya
muchos que logren salir a la superficie, que logren respirar aire puro de vez
en cuando, es decir, el aire de los principios, incluso en las opciones que pa-
recen mas dicotémicas.

Vuelvo, pues, a la paradoja mencionada mas arriba. La autorreferencia
presente en la opcioén que sirve de titulo a este capitulo. Si presentamos la
opcion como aut, aut vs. et, et, hemos visto que se ha de optar por el ¢, e, es
decir, por unir los conocimientos dispersos, las verdades que a veces se vuel-
ven locas, en una armonia mas profunda y plena. Sin embargo, parece que
me estoy contradiciendo, porque estoy optando por esto en contra de esto
otro; estoy optando por el ¢, ¢t en contra del aut, aut. Me parece que pode-
mos resolver la paradoja de la siguiente manera. Una filosofia universal —lo
mismo que, en el terreno teoldgico, el catolicismo— es una filosofia del e,
et, que une los aspectos aparentemente opuestos que se encuentran en la
realidad; pero esta universalidad no se opone a que, en algunas ocasiones,
nos encontremos ante un auténtico y radical aut, aut. El et, et mas incluyente
posible admite entre sus posibilidades el aut, aut. No puede haber complici-
dad entre el bien y el mal, entre la justicia y la injusticia, entre la verdad y
el error. (Qué significa eso? Que cuando nos enfrentamos a esas opciones,
la tnica actitud correcta es el aut, aut. Si yo me doy cuenta de que algo es
erroneo, tengo que decir que no. Si en mi deliberaciéon como agente moral
se me presenta la posibilidad de hacer algo que sé que es malo en si mismo,
ahi la respuesta no puede ser voy a cometer este crimen a medias, como
si la fidelidad matrimonial admitiera cometer adulterio equilibradamente,
hasta cierto punto. jNo! La respuesta debe ser no, porque respecto de deter-
minadas acciones y pasiones, como dice Aristoteles, no hay un justo medio,
asi como donde hay término medio virtuoso no cabe exagerar y siempre
se puede ser mejor: “No existe término medio del exceso y del defecto, ni
exceso y defecto del término medio”.** No cabe decir: “Voy a estafar, pero
hasta la mitad nomas”. No, porque ante tales tentaciones —por €so son ten-
taciones— la respuesta es que te mantienes en el camino recto o te sales del
camino. Entonces, en el terreno especulativo y en el practico, nos encontra-
mos de frente con un auténtico aul, aut, aunque en un sistema erréneo haya

3 Cfi supra cap. 1.
56ENT1, 6, 1107a25.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

IV. AUT, AUT VS. ET, ET 43

algo de verdad y en el adulterio y la estafa haya algo de bien, que atrae a la
voluntad (el placer, el dinero: no el bien moral).

La filosofia clasica y cristiana, la formacién de la conciencia, nos per-
miten descubrir cuando podemos estar ante situaciones de este tipo y como
podemos discernir lo que hay de verdad en un error, para comprender ese
error y su atractivo, no para abrazarlo. Uno puede comprender el error,
entender el mal moral, pero no debemos hacernos complices o indiferentes.
En los capitulos siguientes seguiré proponiendo opciones, teniendo en cuenta
que, muchas veces, aunque lo fundamental esté en una de las posibilidades,
algo de verdad y de bien puede haber en la otra. De una u otra manera, in-
cluso cuando optamos radicalmente —aut, aut—, al menos en el nivel de la
comprension intelectual y moral hay espacio para un et, et.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

V.
SOBRE SABIOS Y EXPERTOS: SABIDURIA VS. TECNICA

A veces dos realidades o posiciones contrapuestas exigen una opcion, ya sea
radical, como la que hay entre la verdad y el error, ya sea moderada, como
la que existe entre ser un jurista profundo, conocedor de los principios y de
las explicaciones fundamentales del derecho, y ser un abogado superficial y
tramitador. El debate entre Calicles y Socrates, que Platon presenta magis-
tralmente en su didlogo Gorgias, deja claro que, en algunas materias, la opcion
es realmente decisiva, porque engendra un #po de persona totalmente distinto.
Sin embargo, no siempre es asi. Ahora vamos a reflexionar sobre la opciéon
entre, por un lado, la sabiduria, que incluye la virtud de la prudencia o sabiduria
practica, y, por otro lado, la técnica. No es esta una opcion radical, que excluya
como un mal lo menos importante, porque las técnicas o artes tienen una
funcién en la vida. El peligro esta en que, a veces, algunos cortan el flujo de su
vida del contacto con la sabiduria teérica o con la sabiduria practica. Creen
que todas sus dificultades son de indole técnica, cuya solucion se encuentra
en medios exteriores para conseguir una finalidad también externa, que no
afecta a lo que las personas son por dentro. Cuando empiezan a vivir de esa
manera, van estropeando, para decirlo con el lenguaje socratico, sus almas,
su ser mas intimo.
En su Metafisica, Aristoteles trata de mostrar qué es la sabiduria.

Todos los hombres desean por naturaleza saber. Asi lo indica el amor a los
sentidos; pues, al margen de su utilidad, son amados a causa de si mismos, y
el que mas de todos, el de la vista. En efecto, no solo para obrar, sino también
cuando no pensamos hacer nada, preferimos la vista, por decirlo asi, a todos
los otros. Y la causa es que, de los sentidos, éste es el que nos hace conocer
mas, y nos muestra muchas diferencias.?

Cada uno desarrolla, mas o menos, unos u otros sentidos, no en primer
lugar porque de ahi vaya a salir algo ttil, sino sencillamente por saber, por

55 Met., T, 1, 980a 20-25.

45

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

46 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

el atractivo de conocer la realidad ya en este nivel elemental, que es el nivel
de las sensaciones. Aristoteles usa ese ejemplo como lo que mas facilmente
puede convencer a todo el mundo de que deseamos por naturaleza saber.
Después comienza el filosofo a mostrar una ascension en el saber. De las
simples sensaciones se asciende al saber que se adquiere por experiencia,
por repeticién de actos de conocimiento particular. Después, basandose en
la experiencia, ya puede uno desarrollar un conocimiento superior, que s
el arte o la técnica, mas adelante la ciencia y, finalmente, la sabiduria. Ob-
serva el Estagirita, mas adelante, que la experiencia parece relativamente
semejante a la ciencia y al arte, y aun superior en cierto sentido; pero la
ciencia y el arte resultan de la experiencia. “La experiencia hizo el arte... y
la inexperiencia, el azar”, segiin la sentencia que Aristoteles atribuye a Polo
de Agrigento.’® El arte, a su vez, se genera cuando, a partir de multiples
percepciones de la experiencia, resulta una unica idea general acerca de
los casos semejantes. Si no tenemos experiencia y conseguimos un buen re-
sultado, decimos que hemos tenido buena suerte; la falta de experiencia da
origen al azar. En cambio, si obtenemos un buen resultado, porque hemos
acumulado experiencia y de ahi tomamos una regla general, entonces deci-
mos que hemos conseguido el buen resultado porque ya teniamos la técnica,
el arte, y no por azar. Por tanto, la técnica se edifica sobre la experiencia, y la
técnica es un modo de saber.’” Aristoteles advierte una paradoja, en relacion
con un saber que supera a la técnica, aunque a veces parece inferior. El que
domina la técnica, como tiene éxito en lo que hace, a veces parece que sabe
mas que quien conoce la teoria, pero no domina la practica; porque el que
tiene la teoria conoce los principios, pero no necesariamente ha realizado
las acciones de ese ambito del saber. Por ejemplo, algunos ingenieros do-
minan muy bien los nimeros, los calculos, pero no son capaces de reparar
una conexion eléctrica, o no han aprendido como funciona un computador.
Eso hay que aprenderlo mediante la experiencia. La paradoja es que el in-
geniero sabe mas, porque conoce las causas, pero puede menos porque no
domina la técnica.’®

Aristoteles ofrece una gradacion de saberes hasta llegar a los mas altos.
Por encima de la mera técnica o arte, estan las ciencias tedricas; éstas son
admiradas no porque sean utiles, sino solamente porque se valora el saber
por el saber. Historicamente, piensa Aristoteles, primero se descubrieron las

6 Met., 1, 1,981a 3-4.
Cfi Met., 1,1,981a 12-24.
Cfi Met., T, 1,981a 25-982a.

3

[
=3

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

V. SOBRE SABIOS Y EXPERTOS: SABIDURIA VS. TECNICA 47

clencias que estan orientadas a la utilidad y al placer, a pasarlo bien. Des-
pués se inventaron las ciencias que no se orientan al placer ni a la necesidad,
primeramente, en aquellos lugares en que los hombres gozaban de ocio. De
ahi que las artes matematicas se constituyeran por primera vez en Egipto,
ya que alli la casta de sacerdotes gozaba de ocio. Se produce un salto a algo
superior, que es el conocimiento que vale por si mismo, aunque no ofrezca
aparentemente ninguna utilidad.” El factor clave para el surgimiento de ese
cultivo del saber por si mismo fue una realidad social que no se da automa-
ticamente: el ocio. La palabra “ocio” tiene connotaciones negativas. Quiza
conviene distinguir entre el ocio del perezoso y el ocio del sabio. El primero es lo
que en Italia laman i/ dolce far niente (el dulce no hacer nada), a que alude
el adagio: “La ociosidad es la madre de todos los vicios”, porque el no hacer
nada va dejando la personalidad sometida a la pereza. El segundo, en cam-
bio, es el ocio en sentido filoséfico, que se puede llamar ocio activo y _fecundo.
Se entiende en el marco de la contraposicion clasica entre ofium y negotium,
es decir, el detenerse para contemplar y cultivar el espiritu y el obrar para
obtener alguna utilidad practica, negando el ocio (negocio). El ocio es la de-
dicacion a aquello que no sirve para nada porque es un fin en si mismo. Esto
no significa que todo lo que se hace en ese ocio activo sea un fin supremo o un
bien mdximo, sino sélo que tiene un valor por si mismo y no sélo por la utili-
dad que nos presta.® Las matematicas, por e¢jemplo, tienen un valor por si
mismo y no solamente por su utilidad evidente. Lo que decimos es facil de
ver de dos formas. En primer lugar, hubo una época en la que se cultivaban
las matematicas solo por el afan de descubrir mejor los nimeros, la canti-
dad abstracta, incluso la relacion entre los nimeros y la naturaleza fisica.
La mayoria de la gente que aprende matematicas por primera vez, a los que
les gustan las matematicas, no estan pensando en qué utilidad les va a pro-
ducir ese saber, sino que es el puro desafio de resolver un problema, el gozo
de descubrir la solucién a un problema geométrico. Eso produce un gozo
intelectual muy grande. Y, por lo tanto, uno puede quedar atrapado por las
matematicas con independencia de las cosas ttiles a las que puedan servir.
Por su puesto, después se descubre que las matematicas también tienen mu-
cha utilidad. Asimismo, se advierte que no queremos las matematicas por la
pura utilidad en que ellas siguen progresando casi infinitamente, mas alla de
la parte de las matematicas que es ttil. Los matematicos profesionales gozan

3 Cpi: Met., 1, 1, 981b10-25.
60 Sobre la distincién clasica entre ocio y negocio y la importancia del ocio activo, véase

Pieper, £l ocio y la vida intelectual, cit., pp. 11-76.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

48 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

con matematicas que no se aplican y quiza no se van a aplicar nunca. Por lo
tanto, el ocio activo permite cultivar estas ciencias y, entre todas ellas, la sa-
biduria es la que se ocupa de las causas primeras y de los principios de todas
las cosas. En Aristoteles hay una escala que va desde la simple experiencia,
pasa por las artes o técnicas, sigue por las ciencias teoréticas y culmina en
la sabiduria, que es el conocimiento de los primeros principios y causas de
toda la realidad.

La sabiduria en sentido estricto implicaria conocer todas las cosas y la
explicacion de esas cosas por sus causas mas profundas, y, por eso mismo,
tener la capacidad de ensefiar a los demas y, en el orden practico, la capa-
cidad de dirigir a los demas.5! Aristételes se da cuenta de que, en sentido
estricto, solamente Dios puede saber de tal manera. De ahi que el sabio, en
sentido humano, es amigo de la sabiduria, filbsofo. Participa de la sabiduria y
goza con la contemplacién de la verdad de la que ¢l es capaz; pero sabe que
su saber es limitado y que puede progresar siempre. Dentro de esa sabidu-
ria en el sentido humano, limitado, va a ser propio del sabio ensefiar a los
demas y dirigir a los demas. Podemos experimentar en la vida cotidiana,
respecto de cualquier conocimiento, no solamente de la sabiduria, que ¢/ gue
sabe, ensefia. Dice un adagio latino que “el bien es difusivo de suyo”. Quien
tiene algo bueno dentro, como la sabiduria, lo difunde; y el modo de difun-
dir un conocimiento es ensenar. El que no puede ensefiar algo es que no lo
sabe bien; quiza lo sabe aproximadamente, pero no lo domina bien. Y a la
inversa, el que sabe ensenar algo, lo conoce bien. Y también es propio de
la sabiduria el dirigir a los demas. Asi se puede observar en asuntos trivia-
les no so6lo respecto de la sabiduria, sino también respecto del simple saber
sobre cualquier sector de la realidad. Por ejemplo, cuando estamos perdidos
en una ciudad que es nueva para nosotros, le preguntamos a alguien en la
calle y nos dice la informacién que necesitamos. Este dirigir a los demds, cuan-
do se basa en un saber auténtico que generosamente se comparte, nunca es
advertido como dominacién; mas todavia: resulta tan natural, que normal-
mente ni siquicra se advierte de manera expresa que estamos siendo diri-
gidos o gobernados, aunque sea algo evidente a la mas superficial reflexion
sobre el caso. Cuando hay una relacion de “saber” vs. “no saber y tener que
aprender”, jamas se interpreta como un acto de poder o de dominacién esa
informacién o esa indicacion que da el que sabe a quien se beneficia de su
saber. La persona beneficiada, que es quien no sabe y aprende u obedece,
quiza ni siquiera se da cuenta de que esta obedeciendo. La filosofia de la sos-

61 Cfi. In Met., prooemium.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

V. SOBRE SABIOS Y EXPERTOS: SABIDURIA VS. TECNICA 49

pecha nos quiere hacer pensar que se trata de un abuso de la verdad para dominar
a las personas sin que se den cuenta; la filosofia de la confianza en la verdad y en
las personas, en cambio, sin excluir la posibilidad del abuso y de la manipu-
lacién, que han de ser probados en cada caso, sospecha de la sospecha universal
mas que de la mente humana en general y de la humanidad en su conjunto.

Como esta en la naturaleza de la verdad el ser algo comun, no se con-
cibe como dominacién el acto de revelar la verdad, que tiene ese efecto
practico de dirigir. A veces, quiza la mayor parte de las veces, ni siquiera se
advierte como obediencia, precisamente porque la persona esta siendo ser-
vida cuando recibe la verdad que otro le comunica. Aunque podria usarse
mal el saber médico, el buen doctor es capaz de diagnosticar, conocer lo
que la medicina puede hacer en ese momento por su paciente, explicarle
bien la situacién y después orientarlo. El paciente no es alguien que estd sien-
do manipulado, ni que inconscientemente esta siendo sometido. Por el contrario,
el proceso verdaderamente humano es que quien sabe, ensena, dirige y asi se
pone al servicio del que no sabe. También un abogado asesora a su cliente
diciéndole todas las implicaciones legales de su caso y recomendandole uno
0 mas cursos de accion razonables segtn su juicio experto. Normalmente, el
cliente va a obrar dentro de un margen definido por su abogado. Las cosas
humanas pueden fallar. Un médico o un abogado se pueden equivocar, o
cabe que obren con mala voluntad. En casos dificiles, puede ser prudente
contar con mas puntos de vista, con las opiniones... jde otros médicos o abo-
gados! Es decir, incluso el que duda o sospecha confirma la regla general
sobre la relacién entre saber y ensefar o dirigir.

Cuando nos remontamos a la sabiduria mas alta en el campo teérico,
que es la filosofia, sucede lo mismo. Las personas, en la medida en que se
acercan a la filosofia y empiezan a cultivar una filosofia mas explicita, son
capaces de ver las cuestiones fundamentales, de explicarles a otros los prin-
cipios basicos y también de dirigir, de aconsejar, de ayudar, a quienes saben
menos, a clarificar los problemas para tomar decisiones bien informadas, y
asi se vincula la sabiduria teérica, que es la filosofia, con una virtud practi-
ca, que es la prudencia. La prudencia es sabiduria prdctica, conocimiento de
los principios que orientan la accion (sindéresis) y correcta determinacion e
imperio de la acciéon singular misma que es mas adecuada segun todas las
circunstancias (prudencia en sentido estricto). Lo propio de la prudencia es
que tiene en cuenta no solo los medios exteriores que podemos usar para
conseguir un resultado externo (que es lo especifico de la técnica), sino tam-
bién los tipos de acciones moralmente buenas, que benefician a la persona
que realiza la acciéon y al bien comutn de la familia, de la universidad, de la

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

50 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

empresa, del pais o del mundo entero. Ese tipo de acciones son las acciones
virtuosas, que estan gobernadas por la virtud de la prudencia y que trascien-
den lo que es un saber meramente técnico.

Muchas veces las personas cometen en su vida errores funestos porque
pretenden, con alguna técnica, resolver un problema que esta en el terre-
no de la sabiduria, de la prudencia, de la ética.? Hace anos se promovid
una pastilla que quitaba la borrachera. Entonces, algunos politicos chilenos,
probablemente de ese 80% de compatriotas que no entienden ni lo que
leen, quisieron hacerse famosos: “Tenemos que subsidiar esta pastilla; asi
la gente no se va a matar después de las grandes parrandas”, decian. Otros
politicos, en cambio, advirtieron: “Si hacemos esto, la gente va a tomar
mucho mas todavia, va a creer que se soluciona este problema técnico con
la pastilla, y asi se van a producir todos los malos efectos del enviciamiento
con el alcohol”. Al final, prevaleci6 esta ultima postura. En buena hora, por-
que algunos pretenden encontrar remedios técnicos para problemas que no
admiten una respuesta meramente técnica; que, si acaso tienen arreglo, se
trata de una solucion moral: la que ofrece la prudencia. Asi sucede también
en el terreno politico, donde a veces se piensa que basta con una medida
técnica. Se cree que con mas computadores, mas proyectores y mas progra-
mas técnicos, por ejemplo, se alcanza la calidad con la que se educa a los
nifnos, cuando en realidad la experiencia ensefla que una sola maestra de
escuela con suficiente calidad humana, ética, espiritual, puede transformar
las vidas de sus alumnos usando tiza y pizarrén.

Nos hallamos, pues, ante otra opcion fundamental, aunque no sea
radical ni excluyente. ;Vamos a enfocar los problemas tinicamente como
cuestiones técnicas, econémicas, numéricas, que se resuelven sobre la base
de mediciones; o, por el contrario, si se trata de asuntos en los que intervie-
nen seres humanos, vamos a enfocarlos desde la perspectiva de la sabiduria
tedrica y practica? Si optamos por la sabiduria, vamos a ver aspectos que
la perspectiva técnica no puede captar. Una reflexion ética se centraria
en la sabiduria practica, en la prudencia que considera todos esos detalles
concretos que hay que observar para encontrar un camino de soluciéon a los
problemas humanos. La sabiduria practica no excluye el uso subordinado
de medios técnicos; pero sabe que no es posible una soluciéon de la noche a
la manana. La opcién por la técnica mata a la sabiduria; la opcién por la sa-
biduria vivifica a la técnica. La sabiduria practica, sin embargo, se nutre de

62 Cfy. Benedicto XV, Discurso a los miembros de la Asamblea General de las Naciones Unidas,
Nueva York, 18 de abril de 2008.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

V. SOBRE SABIOS Y EXPERTOS: SABIDURIA VS. TECNICA 51

una adecuada comprension de la realidad. Por eso, este libro sobre algunas
cuestiones filosoficas elementales se concentra en los temas de la sabiduria
especulativa, que son de suyo mas altos y ademas indispensables para enfo-
car adecuadamente los asuntos vitales sobre el hombre, Dios, la sociedad,
la libertad, la inmortalidad, las relaciones entre las personas. Nada en este
terreno es trivial, y por eso necesitamos unos enfoques filosoficos fundamen-
tales que estructuran la mente. La filosofia clasica, durante mas de dos mile-
nios y medio, ha hallado un sinniimero de conceptos, distinciones, verdades
de validez intemporal, explicaciones profundas, etcétera, que no solo son
interesantes por si mismas, sino que ademas nos sirven para abordar ade-
cuadamente los problemas practicos. Nadie se plantea, en un momento de
crisis vital, la cuestion de la diferencia entre sustancia y accidente, o entre alma
espiritual y cuerpo material; pero cualquiera podria plantearse la cuestion de st
mi hermano, que acaba de morir, subsiste de alguna manera como persona,
en su propio yo, o si ha desaparecido completamente de toda existencia pre-
sente y futura. Y la filosofia clarifica, mediante distinciones a veces aridas,
los términos de una cuestion vital.

S1 optamos por la sabiduria y ponemos a la técnica en su lugar —impor-
tante, pero subordinado y estrecho—, entonces podremos abordar con rigor
€s0s asuntos, a veces angustiantes. Sin esta opcion por lo mas alto, la lectura
de las paginas siguientes sera, mas que superflua, ininteligible.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

VI.
AMAR LA VERDAD: CONFIAR EN QUE ES POSIBLE

La verdad no esta de moda. La sexta opciéon fundamental que deseo propo-
ner, al inicio de esta andadura, subyace al genuino compromiso filosofico,
entendido como algo que va mas alla de la erudicion sobre los textos famosos
de los grandes autores. Hemos de optar o bien por la verdad, a cuyo servicio
nos dedicamos con plena conciencia de nuestras limitaciones, o bien por dos
posibilidades humanas que se oponen, cada una a su manera, al ideal de
la verdad: por un lado, el escepticismo, que desespera de alcanzarla, y, por
otro, la mentira y el engano, que deforman la verdad conocida con fines de
poder o de gloria, o de simple racionalizaciéon de las pasiones desordenadas.
La oposicién es paradojica porque el escepticismo también es contrario a la
mentira y al engafo. Detras del escepticismo hay una voluntad de verdad
destlusionada;%® no una voluntad de enganar ni de mentir, sino habitualmente
la voluntad minima de verdad que consiste en no querer engafiarse, por lo cual se
suspende el juicio o se le niega un asentimiento firme a la verdad que nos lo
reclama. No quisiera que se tomara esta propuesta de opcion fundamental
como una caricatura que pretende poner, de un lado, el bien y la verdad,
y del otro a quienes dudan y caen en el escepticismo, como si estuvieran
en el mismo nivel de quienes mienten y engafian. No es asi. Espero que la
naturaleza de la opcion se manifieste claramente en cuanto sigue, y que sea
interpretada como un huir del escepticismo —segan la expresion de Christopher
Derrick—,% mas comprendiendo a quienes dudan, y como un rechazo de la
mentira con desprecio hacia quienes mienten o dolosamente engafan, espe-
cialmente en cuestiones de tanta importancia.

La verdad puede significar basicamente tres cosas: la realidad en si mis-
ma, nuestro conocimiento ajustado a ella y nuestras palabras y acciones con-

63 Cfr. una idea similar, la del escéptico como un absolutista decepcionado, en Hart, H.
L. A., El concepto de derecho, trad. de Genaro R. Carri6, Buenos Aires, Abeledo-Perrot, 1977,
capitulo VII “Formalismo y escepticismo ante las reglas”, pp. 155-191.

64+ Cfr. Derrick, Christopher, Huid del escepticismo, trad. de Marta Gonzélez, Madrid, En-
cuentro, 1997.

53
DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

54 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

formes con lo que realmente pensamos. En primer lugar, a veces se dice que
“la verdad es lo que las cosas son”, y asi se distingue de la mera apariencia.
Algo puede parecer tal o cual cosa y no serlo. La verdad en este sentido —la
verdad ontoldgica— se identifica con el ser mismo de las cosas, con la realidad.
¢Cuando decimos, por ejemplo, que un pedazo de metal es verdaderamente
oro? Cuando cumple todas las propiedades del oro: su peso, su consistencia,
su composicion quimica... todo nos indica que es en si mismo oro. A veces
hablamos de oro falso. ;Qué queremos decir? Fundamentalmente, que es un
metal que tiene la apariencia del oro, que incluso, especialmente si es bien
trabajado, podria tener la belleza refulgente del oro; pero en realidad no es
oro. No tiene la consistencia ni la dureza, ni el peso, ni las propiedades; y si
lo analizamos quimicamente, no es oro; es otra cosa. Por eso lo llamamos
oro falso. La falsedad no es que la cosa sea en si misma falsa, sino que da la
apariencia de algo que en realidad no es.

En segundo lugar, se habla de verdad en otro sentido, cuando ya no nos
referimos a la realidad misma de las cosas, sino a que nuestra mente cono-
ce las cosas tal como ellas son. Tal es el sentido de la definicién mas clasica
de verdad: la adecuacion entre la mente y la realidad, es decir, la “adecuacion de
la cosa y la inteligencia” (adequatio rei et intellectus) porque nuestra inteligencia se
adapta a la realidad. Se le llama entonces verdad ldgica y se opone al error, que
se da en la mente cuando ésta afirma algo que no corresponde a la realidad.
Esta nocion de verdad presupone algo que se da por descontado en la filoso-
Sia realista:%> que la mente humana, comenzando por los sentidos y trascen-
diendo los sentidos mediante la inteligencia, es capaz de salir de si misma y
adaptarse a la realidad. CGuando esto sucede, entonces hay verdad. Cuando
decimos que lo que es, es, y que lo que no es, no es, entonces nuestro juicio
sobre la realidad es verdadero; en cambio, cuando decimos que lo que es,
no es, o que lo que no es, es, entonces nuestro juicio es erroneo, es falso en
cuanto no se adapta a la realidad. Por lo tanto, la verdad, en su sentido 16-
gico, se da en la mente; mas precisamente, en el juicto que afirma o que niega el ser
de las cosas.

Y, finalmente, la verdad en el ambito moral consiste en manifestar me-
diante nuestras palabras —o, por analogia, también mediante nuestras ac-
ciones— lo que tenemos en nuestra mente, en lo mas profundo de nuestra
intimidad intelectual, y lo que realmente pensamos y somos. Cuando uno
dice con sus palabras lo que realmente piensa, habla con la verdad en el sen-
tido moral, utiliza el lenguaje para comunicar lo que realmente esta dentro

65 Cfy. infra cap. IX.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

VI. AMAR LA VERDAD: CONFIAR EN QUE ES POSIBLE 55

de si, y entonces es veraz. Esta verdad moral o veracidad es compatible con
que alguien diga algo falso, objetivamente considerado, pero que él cree que
es verdad. No afirma lo falso creyendo que es falso, sino por error, y eso no le
quita veracidad en el sentido moral. Si le digo a alguien que mi padre tiene
ochenta afios, porque he errado en el calculo, cuando en realidad él apenas
tiene setenta y nueve, me he equivocado, pero no he mentido. En mi juicio
interior no hay verdad, hay falsedad, porque lo que en ese momento pienso
o creo no se adapta a la realidad. No poseo la verdad ldgica, pero en mi afir-
macién hay verdad moral, veracidad, porque yo manifiesto lo que realmente
pienso. Y puede suceder al revés: que alguien diga algo materialmente verdade-
10, pero pensando que es falso, y entonces miente. Es una especie de paradoja
de la verdad moral, que se refiere a la manifestacion del interior mediante
las palabras o, por analogia, mediante las acciones, que también se pueden
usar para falsear hacia el exterior lo que uno realmente es o lo que piensa.
El caso paradigmatico de falsedad moral mediante acciones es la hipocresia,
donde se intenta aparentar una virtud que realmente no se posee, o, cuando
es mas retorcida, hacer aparecer como virtuoso un comportamiento vicioso.

Esta clarificacién conceptual nos sirve para entender la opcién por la
verdad al iniciar nuestra confrontacién con la filosofia. La filosofia exige
buscar la verdad de las cosas tal como ellas son en si mismas; adaptar nues-
tra mente a la realidad, para asi afirmar, en la medida en que nos sea posi-
ble, las cosas tal como son, y, en fin, transmitir a otros esa verdad tal como
la hemos visto. Cualquiera se puede equivocar; pero uno conserva la inte-
gridad moral en la medida en que transmite lo que ha visto tal como uno lo
ha visto. En contraste con tal ideal, surgen algunas actitudes radicalmente
contrarias a la filosofia.

La primera de ellas es el escepticismo, esa posicion filosofica que afirma
que no se puede conocer la verdad. Incluso si existe una realidad de las co-
sas —piensa el escéptico—, nuestra mente no es capaz de acceder a ella.
Ese es el escepticismo mas radical, porque afirma que la mente humana
siempre se las ve solo con las apariencias, y que cambia de opiniones, mas
nunca puede llegar a afirmar lo que las cosas realmente son. El escepticismo
propiamente dicho se nos presenta suavizado en su forma probabilista, segin
la cual no se puede conocer la verdad con certeza, pero se pueden tener opiniones mds
0 menos probables acerca de la realidad. No es la duda absoluta del escéptico
total, que en rigor se niega a afirmar nada; el escéptico total mira y no se pro-
nuncia. El escéptico probabilista, mitigado, dice: “Yo miro y después me pro-
nuncio, por una posibilidad u otra, pero nunca puedo estar seguro, siempre
vivo en el mundo de la opinién”.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

56 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

El fil6sofo, en cambio, busca la verdad y busca la certeza acerca de la ver-
dad, es decir, la seguridad en aquello que afirma, basado en las razones que
avalan tal afirmacién. En la medida en que contamos con tales razones
respecto de muchas verdades, la verdadera filosofia es incompatible con el
escepticismo total y universal, pero también con el escepticismo parcial o
mitigado. El escepticismo que se opone a la filosofia, en rigor, es un escepti-
cismo universal, que cubre todas las materias, que niega incluso el principio
de no contradiccion. El principio de no contradiccion —llamado también “prin-
cipio de contradicciéon”— es el juicio primero y mas evidente que podemos
enunciar, que se formula de varias maneras, como, por ejemplo, que “una
cosa no puede ser y no ser, al mismo tiempo y en el mismo sentido”. Una
silla no puede ser azul y no azul al mismo tiempo; podria ser azul ahora, y
mafiana la pintan de rojo, y ya no es azul, en otro tiempo. No obstante,
afirmar y negar lo mismo acerca de lo mismo, al mismo tiempo, eso es con-
tradictorio y repugna a la realidad de las cosas y a la mente humana. Los
escépticos totales y universales niegan incluso el principio de contradiccion.
Aristoteles, en el libro IV de su Melafisica, intenta defender el principio con-
tra los que lo niegan;® pero advierte que es imposible convencer a alguien que nie-
ga lo mds bdsico, porque cualquier cosa que uno diga presupone el principio
de no contradiccién. Solamente cabe procurar que los negadores digan algo,
cualquier cosa, porque, si dicen algo con sentido, eso también va a presupo-
ner que no sostienen lo contrario. El escéptico esta condenado al silencio o
a la incoherencia.

El fil6sofo no puede aceptar el escepticismo universal, que se refiere a
todas las cosas. Y si la filosofia fundamenta adecuadamente las demas cien-
cias, el filésofo tampoco puede aceptar un escepticismo acerca de todo un
sector de las ciencias particulares (fisica, quimica, biologia, etcétera). No
puede decir “en materia de astronomia no podemos saber nada” o “en ma-
teria de biologia no podemos saber nada” o “en materia de derecho y de
ética no podemos saber nada”. No, el fil6sofo le responde al escéptico: “Si
usted puede confiar en su mente para conocer los principios mas basicos de
toda la realidad, entonces puede confiar en ella también para progresar en
el conocimiento de cada uno de los sectores de la realidad: también de la
fisica, de la biologia, de la astronomia, de la ética y del derecho; también en
esos ambitos puede avanzar”. Esta confianza en la razén esta en la base de la
filosofia y de todas las ciencias tedricas y practicas. Si uno deja de confiar
en la razén, destruye la filosofia. Si uno piensa que todo es apariencia y que

66 Cfi. Met. TV, 4, 1006a35-1009a4.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

VI. AMAR LA VERDAD: CONFIAR EN QUE ES POSIBLE 57

no podemos atravesar la niebla de las apariencias para llegar a las cosas en
sl mismas, entonces es mejor no molestarse en comenzar a filosofar. ;Para
qué? No tiene sentido una indagaciéon que empieza con ese pesimismo ra-
dical. En cambio, el fil6sofo puede mostrarse “escéptico” en un sentido par-
ticular, no universal, y parcial, no total; es decir, puede afirmar, respecto de
determinada cuestion particular, pero no respecto de todo un sector cientifico,
que no se puede en principio o que de momento no se ha podido alcanzar
la verdad o fundamentar racionalmente una afirmacioén completamente se-
gura. Podemos concluir, como resultado de la investigaciéon, como punto de
llegada de un razonamiento, que no hemos podido o quiza ni siquiera es
posible conocer la verdad respecto de ese problema especifico. Eso es lo que
se llama un escepticismo parcial y particular, no total y universal. Una tesis par-
cial y particularmente escéptica, o mitigadamente escéptica o probabilista,
se refiere a un asunto concreto, y en consecuencia puede ser verdadera. No
supone desconfiar de la razon, sino reconocer que la razoén, para ese asunto,
encuentra limites. Tal escepticismo acotado es un aspecto de la verdad sobre el
alcance limitado de la mente humana. Tal “escepticismo” casi en sentido
figurado puede estar solidamente fundado porque no afirma que nuestra
mente no es capaz de conocer la verdad, sino que, sobre tal o cual problema
particular, la verdad es que no tenemos suficientes datos para resolverlo. Pen-
semos en el problema de la edad del universo. Hasta hace poco no estaban
de acuerdo los cosmologos en una cifra precisa sobre la edad del universo:
¢15,000 millones de anos, 17,000 millones de afios? Cabia decir, entonces:
“sobre este problema especifico, no hemos arribado a ninguna certeza”. Si
ahora se dice, al parecer con bastante seguridad, que la edad del universo
es de 13,500 millones de anos, el progreso de la astronomia ha disipado un
“escepticismo” que entonces se justificaba por la limitaciéon contingente de
la razén humana.

Antes de que hubiera todos los medios fantasticos de la fisica moderna,
filosofos como santo Tomas de Aquino pensaban que ni siquiera se podia
demostrar racionalmente si el universo habia comenzado en un momento
determinado o si habia existido desde siempre, porque habia, entonces, ra-
zones tan buenas para pensar una cosa como la otra.%” Algo analogo sefiala
Immanuel Kant en una de las antinomias de la razén pura, en su Critica de la ra-
zon pura, donde aduce argumentos tan buenos para una opinién como para
la otra.% Se trata de un escepticismo particular —no universal—, porque se

7 Cfi CG, 2, 32-35.
68 Cfi iV, A 426 / B 454 — A 433 / B 461.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

58 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

refiere solo a ese problema: el inicio del universo en el tiempo. Este escep-
ticismo particular puede ser fofal, como afirma santo Tomas, pues ¢l piensa
que nada cabe probar sobre el asunto; o bien puede ser solo parcial, como
afirmaba la astronomia hasta hace poco, que a lo mas admitia conjeturas,
no certeza. Tomds de Aquino pensaba que solamente por la fe sabemos
que el universo ha tenido un principio temporal, que no ha existido desde
siempre, de acuerdo con la interpretacion tradicional del libro del Génesis.®
En cambio, santo Tomas afirma que el universo es creado por Dios de la nada,
y que esto puede ser demostrado racionalmente. Su mente era tan brillan-
te, que fue capaz de concebir una idea muy dificil de pensar para nosotros,
pero que es racional: que un universo puede ser al mismo tiempo creado por
Dios y sempiterno en el tiempo, en un tiempo infinito; es decir, que podia
haber existido desde siempre creado por Dios. A nosotros nos saltan chispas
en la cabeza porque no tenemos la mente del doctor Angélico. Normalmen-
te pensamos: si es creado, es que en algin momento no existia y comenzo a
existir. Santo Tomas muestra que son conceptos distintos. El tiempo podria
haber existido siempre, porque Dios es eterno y El podria haber querido que
existiera el universo fisico desde siempre. Eso no haria que el universo fisico
no fuera creado, porque todo lo que es limitado tiene que tener un creador.
Santo Tomés demuestra asi que la idea de creacién es racional, pero que
no resuelve la cuestiéon de si este universo creado esta siendo creado por
Dios desde toda la eternidad o comenz6 en un momento determinado. Para
comprender la diferencia puede servirnos el ejemplo de la lampara que
cuelga del techo: mientras hay techo, cuelga la lampara, y la lampara no
estaria ahi si no colgara del techo, pero obviamente la lampara depende del
techo. Analogamente, el universo material, como cosa limitada, esta siendo
creado por Dios, quien lo mantiene en el ser, y eso podria haber sido desde
toda la eternidad, aunque también en ese caso habria sido una relaciéon de
dependencia respecto del primer ser, del ser necesario.

Otro ejemplo de posible escepticismo particular es el de los seres inte-
ligentes extraterrestres. CGabe decir: “No podemos saber, de momento, con
los medios a nuestro alcance, si hay seres inteligentes fuera de la Tierra”. Se
trata de reconocer la ausencia de conocimiento sobre una cuestion especifi-
ca: la existencia o no de seres inteligentes extraterrestres. Fso no es realmen-
te escepticismo respecto de la verdad.

Los escépticos se apoyan en algunas fallas de la inteligencia humana
para intranquilizarnos: “;Ven? jNo se puede conocer la verdad!”, porque

69 Cfi CG, 2, 38.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

VI. AMAR LA VERDAD: CONFIAR EN QUE ES POSIBLE 59

a veces nos enganan los sentidos; porque vemos que hay muchos hombres
sabios, que han investigado con ardor los diversos misterios de la existencia
y estan en desacuerdo entre si; porque hay teorias cientificas que han sido
tenidas por verdaderas durante siglos y de pronto vienen otras y las refutan
completamente, etcétera. Ante tales fechos, alegados para negar la posibili-
dad de verdad o de certeza, el filbsofo no niega los hechos precisamente porque
cree en la verdad. El responde serenamente: “Eso es verdad”, es decir, que los
argumentos escépticos no niegan la idea de verdad, sino que la presuponen.
Es verdad que a veces, bajo determinadas condiciones, los sentidos nos enga-
nan, y esta verdad ha de explicarse de alguna manera, como por la enfer-
medad de los sentidos o por la interposiciéon de un obstaculo. Es verdad que
los hombres sabios discrepan entre si, pero, si afirman cosas contradictorias,
eso quiere decir que uno se equivoca y el otro tiene la razén. Por lo tanto,
no es que no se pueda conocer la verdad, porque esa misma discrepancia
sobre asuntos contradictorios muestra que uno de ellos la conoce y el otro
no. Pensemos en el gran problema de si existe Dios o no existe. Grandes
sabios afirman que existe; ilustres sefores afirman que no existe, y todos
con poderosas razones. El escéptico dice: “No hay forma de saberlo”. El fi-
l6sofo afirma: “Como es contradictorio, uno de los dos tiene la razén”. Dios
existe 0 no existe, y, por lo tanto, racionalmente ha de probarse si existe o no
existe o si respecto de este problema no contamos con razones suficientes
para afirmar o negar (escepticismo particular). Un agnosticismo fundado
respecto de la existencia de Dios —afirmar que positivamente no podemos
responder la cuestion— no es escepticismo frente a la verdad, como no lo
es tampoco el ateismo. Precisamente porque no se trata de escepticismo, no
valen lo mismo las tres posiciones: teismo, agnosticismo, ateismo. Algunas
estan en la verdad y otras en el error. Si el escéptico no puede darse cuenta
de quién tiene la razoén, debe sustituir el escepticismo universal, asumido
apresuradamente, por un escepticismo estrictamente personal. Cabe decir:
“Yo no soy capaz de saber quién tiene la razon en este debate”, lo cual es un
escepticismo particularisimo respecto de mi propia persona; pero extender
este escepticismo particularisimo a toda la humanidad, y creer que toda la
humanidad es incapaz de conocer la verdad, ¢no es acaso una afirmacion
demasiado fuerte, muy poco escéptica? Es curioso notar que el escéptico,
que parecia desconfiar de las afirmaciones fuertes, termina extrapolando su
propia actitud interior a la humanidad entera.

Bajo el escepticismo subyace la idea de verdad: esta escondida. El otro
extremo de la oposicién al ideal filosofico de verdad, en cambio, es su nega-
cién directa en la accién: la mentira y el engaio, la privacion de la verdad

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

60 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

moral. Por desgracia, hay gente que piensa que la mentira es normal, licita,
y, a veces, por alguna conveniencia, afirma lo contrario de lo que piensa, o,
cegada por las pasiones o la soberbia, se engafa a si misma y engafa a otros,
movida por el afan de justificar una mala conducta. La mentira y el engaio
—incluso el autoengano— también destruyen el dialogo filosofico, incluso
mas que el escepticismo, que casi ningun filésofo ha sido capaz de sostener
coherentemente. Si en una conversacion, en la que tratamos de llegar a la
verdad, de pronto nuestro interlocutor nos dice: “Acepto tu afirmacion por
darte en el gusto, para que sigamos conversando”, y se niega a decir lo que
realmente piensa, debemos detenernos y decirle: “No, amigo, no hagas eso,
porque asi te niegas a investigar la verdad; dime lo que realmente piensas”.”
En un dialogo verdaderamente filosofico debe estar presupuesto que todos
los participantes vamos a decir lo que realmente pensamos. No somos dio-
ses, somos humanos, podemos equivocarnos; pero mas vale decir lo que uno
piensa, aunque est¢ equivocado, que comenzar un juego de ajedrez: “En
realidad, yo no pienso eso, no te quiero decir lo que pienso, porque, si te
digo lo que pienso, entonces ti me vas a refutar por este otro lado”. Esta ac-
titud demuestra voluntad de poder, querer ganar una discusion, y no la buena
voluntad, que es la voluntad de la verdad. El no decir la verdad, el no defender
la verdad tal como uno la ve, el mentir y el enganar, destruyen la filosofia.
El fil6sofo ha de ser la persona dispuesta a sufrir por la verdad, incluso a
morir por la verdad. En este sentido, todo ser humano puede ser un filésofo.
Todos nosotros lo somos, de alguna manera, si entramos por caminos de
amor a la sabiduria, aun sin ser fildsofos profesionales. Sin ser un experto en los
fragmentos de algtn fil6sofo presocratico, ni un erudito del Tractactus logico-
plalosophicus, de Ludwig Wittgenstein, cada uno puede ser fildsofo en el fondo
de su vida, en este sentido de estar dispuesto a buscar la verdad, a asimilar lo
que honestamente le parezca que se sigue de los argumentos racionales, vy,
después, a decir y a defender aquello que ve como verdadero, aun a riesgo
de equivocarse. No hay que confundir la falibilidad del ser humano con una
incapacidad de conocer la verdad o de comunicarla, puesto que el conocimien-
to de nuestra falibilidad presupone que somos capaces de conocer la ver-
dad, esa verdad cuyo descubrimiento a veces nos certifica que hemos estado
equivocados, que somos falibles. Con esta base firme se puede progresar en
la filosofia, se puede progresar en el didlogo racional. En cambio, si uno se
mete por el camino de la conveniencia, al cual puede servir a veces decir la
verdad, pero otras veces mentir, entonces se aleja cada vez mas de la filoso-

0 Cfi Gorgias, 516b.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

VI. AMAR LA VERDAD: CONFIAR EN QUE ES POSIBLE 61

fia y se aleja cada vez mas de la humanidad, de la propia humanidad, que
tiene en su nacleo la voluntad de verdad, de conocerla y también de decirla,
de comunicarla.

Ya se ve que no estdn en el mismo plano esas dos actitudes que se contrapo-
nen a la filosofia: el escepticismo y el engafio o la mentira. Un escéptico pue-
de ser alguien que dice lo que piensa, que no miente, aunque no crea que lo
que piensa constituye conocimiento cierto de la realidad. A mis amigos que,
por su deformacion filoséfica, son escépticos, y me dan argumentos para
justificar por qué son escépticos, yo les digo: “Si los argumentos no valen, no
me des mas argumentos; si la razon humana es incapaz de demostrar nada,
no trates de demostrarme que el escepticismo es la posicion correcta, que t
no te atreves a llamar verdadera porque no crees en la verdad”. Esos amigos,
con todo, no me estan enganando. Si alguien me engana alguna vez, yo lo
puedo corregir y podemos seguir siendo amigos; pero, si me engafia consis-
tentemente, no vamos a poder ser amigos, porque, si no hay una comunidad
de comunicaciéon, no puede haber amistad.

La amistad con el escéptico es parte del bien que el filosofo puede ha-
cerle a ese amigo y a la humanidad, porque cuando el filosofo, ante un
escéptico que no puede ser convencido por ningun argumento, cultiva la
amistad, en algiin momento puede suceder, como dice Robert Spaemann,
que el escéptico se dé cuenta de que no todo en este mundo es absurdo, de que hay
algin bien verdadero: el bien de la amistad.”! En cambio, si alguien no esta
deformado por el escepticismo, sino corrompido por la mentira, el asunto
se nos pone negro, porque la mentira corrompe infinitamente mas que el
error filosofico del escepticismo. Quien se acostumbra a mentir se corrompe
mucho mas que el que, por falta de buenos argumentos o por no saber como
responder a los escépticos, se ha desilusionado de la posibilidad de conocer
la verdad. El escéptico necesita s6lo —no es poca cosa— una conversion inte-
lectual hacia la filosofia, que es posible; el que es un enganador y mentiroso,
en cambio, necesita una conversidn moral hacia la verdadera filosofia, lo cual
también es posible, pero es mas dificil. Por eso, la opcién contra la mentira
tiene que ser radical, desde que uno es joven, desde que somos nifios y sen-
timos la tentacion de taparnos los ojos para no ver y no ser vistos.

A proposito de todo esto, recuerdo que una vez, a la salida de una clase
en la que lidiamos con todo tipo de sofismas, con John Finnis, en Oxford,
le pregunté: “Profesor Finnis, si las cosas estan asi en el mundo, tan mal, y

"1 Cfi Spaemann, Robert, Felicidad y benevolencia, trad. de José Luis del Barco, Madrid,
Rialp, 1991, p. 156.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

62 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

tantos enganan o se enganan, ;qué sentido tiene dialogar con quienes estan
tan recalcitrantemente adheridos a errores funestos, y no quieren ver la ver-
dad sobre un asunto, porque cuando les refutan un argumento buscan otro
con tal de seguir defendiendo lo que habian defendido antes?”. Es curioso,
ante un escepticismo tan cerrado de algunos y una mala voluntad de otros,
me estaba convirtiendo yo mismo en un escéptico sobre la capacidad del
ser humano de rectificar y de pasar de posiciones escépticas a posiciones de
confianza en la razén y la verdad, y de transitar, asimismo, desde la volun-
tad de poder, que no trepida en engafiar, a una genuina voluntad de verdad.
John Finnis me respondi6: “No hay que desesperar: piense usted que las
conversiones son posibles”. Me dejé pensando, me dio un poco mas de animo
para seguir estudiando, cuando yo era un joven profesor de veintiocho anos,
que pasaba un ano en Oxford como academic visitor. Ahlos mas tarde me en-
teré de que Finnis era, él mismo, un converso. El profesor Santiago Legarre,
de la Universidad Catolica Argentina, uno de los discipulos mas cercanos de
John Finnis, le pregunté si habia sido agnéstico, antes de convertirse. Finnis
le respondié gue no, que habia sido ateo, con todos los argumentos de David
Hume a cuestas; con todo el escepticismo sobre el mundo y sobre Dios, y
con la tipica imagen caricaturesca sobre santo Tomas de Aquino. Y John
Finnis se convirtid. Su respuesta, a este colega joven que comenzaba a des-
animarse ante el mal en el mundo, habia sido autobiografica, es decir, irre-
futable: las conversiones a la verdadera filosofia, como las conversiones a la
verdadera fe, son siempre posibles.

En sintesis, se puede conocer la verdad, y a eso va la filosofia; debemos
decir la verdad, y sin este presupuesto no se puede entrar a un dialogo ra-
cional, y las conversiones son posibles, porque puedo haber empezado a
mentir a los siete afios y ser un mentiroso empedernido hasta los diecinueve,
y después darme cuenta de que he destruido mis amistades, mis comunica-
clones significativas, y un verdadero bien en mi vida, y que puedo cultivar la
filosofia y, poco a poco, dejar de ser ese gran mentiroso que alguna vez fui.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/
VIL
HEDONISMO Y FILOSOFIA:

¢PASARLO BIEN O HACER EL BIEN?

La disputa entre Socrates y Calicles nos pone ante los ojos la opcién entre el
bien honesto y la reduccién de todo lo bueno al placer o a la utilidad.”? O:
jtodo el sentido de la vida est4 en pasarlo bien o en hacer un bien que supera
los placeres?

La antigua sabiduria griega sostenia que solamente se puede saber si una
persona ha sido feliz en el momento de su muerte, cuando la vida humana
se puede sumar en una totalidad. Asi dice Deyanira, uno de los personajes
en Las traguinias, de Soéfocles: “Hay una maxima que surgié entre los hom-
bres desde hace tiempo, segtn la cual no se puede conocer completamente
el destino de los mortales, ni si fue feliz o desgraciado para uno, hasta que
muera”.” La tradicion cristiana, por su parte, ha dicho algo parecido, de un
modo mas comprometedor: que solamente en el momento de la muerte Dios
juzga de manera radical a una persona.’ La visiéon cristiana sobre este pun-
to particular, que es verdaderamente filos6fica —se propone a la razon y es
comprensible sin ayuda de la fe—, tiene una ventaja: que los seres humanos
no estamos encargados de juzgar de manera radical al projimo; pero si pode-
mos y debemos juzgarnos a nosotros mismos, y nos conocemos lo suficiente
como para que ese juicio, aunque tampoco sea radical, aunque no sea tan
perfecto como sera el juicio divino y aunque no sea tan profundo como el
que quiza podriamos tener en el momento de la muerte, sea un juicio apro-
ximadamente verdadero. Para emitir este juicio, hemos de adoptar un para-
metro, un criterio, y el criterio implica una nocioén de lo bueno.

Los autores escolasticos dicen que e/ bien es el mismo ser de las cosas en cuanto
apetecible. Se basan en Aristoteles, quien afirma que el bien es lo que todas las

2 Cfi Gorgias, 481b-527c.
73 Séfocles, “Las Traquinias”, en Tragedias, trad. de Assela Alamillo, Madrid, Gredos,
1981, p. 193.

" Cfi Catecismo de la Iglesia Catélica, ntim. 678.

63

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

64 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

cosas apetecen. “Por eso se ha declarado con acierto que el bien [es aquello] a
lo que todas las cosas tienden”, afirma en su Etica a Nicomaco.” Esta nocion
universal, trascendental, captura un hecho que todos experimentamos: el
deseo subjetivo con un término objetivo. Tal hecho plantea la pregunta de si una
cosa es buena porque la deseamos o mas bien la deseamos porque es buena. La res-
puesta no siempre ha sido para todos facil, pues precisamente detectamos el
bien porque surge el deseo en nosotros, y, por lo tanto, podemos experimen-
tar la tentacion de creer que nuestro deseo constituye las cosas como buenas.
Pensemos por un momento en la diferencia entre lo real y lo aparente, de
la que tratamos a proposito de la verdad y del escepticismo.” Si en materia
de verdad podemos decir que hay diferencia entre lo real y lo aparente, y
podemos creer que tenemos un conocimiento aunque en realidad estemos
equivocados, lo mismo puede suceder en lo tocante al bien: podemos experi-
mentar un deseo y el deseo nos certifica que su objeto es un bien, en algin
sentido; porque el deseo se despierta ante lo apetecible, es decir, lo bueno.
Por lo tanto, podemos creer que es realmente bueno aquel objeto del deseo, v,
sin embargo, descubrir enseguida que era un bien aparente. Podemos desear
una manzana que luce apetitosa. Saciar el hambre con una manzana nor-
malmente es bueno. El deseo puede frustrarse, sin embargo, al morder la
manzana y experimentar que, a pesar de su apariencia externa, esta verde,
harinosa o podrida. La posibilidad de descubrir que el objeto del deseo es
un bien aparente muestra que nosotros no constituimos en buenas las cosas
por desearlas, sino que las deseamos porque son buenas bajo un aspecto,
bajo una mirada que puede resultar falsa. Por eso puede suceder que nues-
tra mente nos engafle respecto de algo, nos presente algo como bueno, y asi
se despierte el deseo, y, no obstante, que después descubramos que aquello
que estabamos deseando no era realmente bueno. Si las cosas fueran bue-
nas porque las deseamos, no podria haber bienes aparentes, porque el solo
hecho de desear algo constituiria aquello en un bien objetivo.

El examen de la propia vida, por lo tanto, exige una atenta observacioén
de los deseos y de sus objetos, que podrian ser bienes reales o aparentes.
Entonces surge la cuestion de como descubrimos el verdadero bien, ya que
puede haber bienes aparentes. Gémo no advertir la profundidad de la con-
versacion entre Socrates y Calicles! Profunda es también la reflexion ética y
metafisica de quien discierne si lo bueno se identifica con la satisfaccion de
los deseos, o, por el contrario, puede ser algo que admita un criterio racio-

5OEN, L 1, 1094a.
76 Cfi supra cap. V1. Véase también infia cap. IX.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

VII. HEDONISMO Y FILOSOF{A: ;PASARLO BIEN O HACER EL BIEN? 65

nal, que rectifique el deseo y distinga entre bienes reales y bienes solamente
aparentes (aunque hayan sido deseados con ardor). Calicles declara que
feliz es el hombre que puede expandir sus deseos ilimitadamente y satisfa-
cerlos una y otra vez. Puede ir a la playa el miércoles, el jueves, el viernes y
el sabado, hasta reventar en satisfaccion de deseos de sol, de mar, de arena
y de alcohol, y entonces, segiin Calicles, va a ser mas feliz. Esta posicion
no es facil de refutar mediante palabras. No basta un argumento racional
cuando el punto de partida es precisamente la negacién de la superioridad
de la razon sobre el deseo y el placer. Sécrates se esfuerza por refutar tal
negacion. Uno de sus argumentos es un argumento ad hominem, que consiste
en llevar el pensamiento hacia placeres que e/ mismo Calicles —a pesar de su
mente corrupta— considera indignos. El argumento funciona porque Ca-
licles no es completamente hedonista. Ante la sola mencién del placer que
experimenta el kinaidos,”” inicialmente se escandaliza: “;No te avergiienzas
de llevar a tales extremos la conversacién, Socrates?”.’8 Ante esto, SHcrates
le hace observar que a esos extremos lleva el no distinguir que hay placeres
buenos y malos, y le pide a Calicles: “Pero di atin otra vez, jafirmas que son
la misma cosa placer y bien, o hay algin placer que no es bueno?”.” Ante
lo cual Calicles se ve arrastrado a conceder: “Para que no me resulte una
contradiccién st digo que son distintos, afirmo que son la misma cosa”,® y
Socrates no acepta tal concesion, porque es insincera: “Destruyes, Calicles,
las bases de la conversacion, y ya no puedes buscar bien la verdad conmigo
si vas a hablar contra lo que piensas”.?! Finalmente, mediante las siguientes
refutaciones Socrates consigue que Calicles admita que hay placeres buenos
y malos, o deseos buenos y malos. Cuando surge esta idea de que puede
haber deseos buenos y malos, hemos llegado al terreno de la btsqueda de
un criterio suprasensible y externo al deseo, por el cual un deseo puede ser
juzgado como bueno o malo. Al final del Gorgias, Calicles no quiere dar su
brazo a torcer, aunque ya ha adquirido fuerza la idea de que puede ha-

77 “Aparentemente, un kinaidos es tanto un hombre que practica la prostitucién homo-
sexual como uno que accede a clertas practicas sexuales que implican sumision frente a su
amante: el coito anal, por ejemplo. En este ultimo caso se lo llama 4inaidos, aun cuando no
reciba remuneraciéon por sus servicios. De todos modos, parece que en Atenas la segunda
actividad se asimilaba a la primera y ambas recibian severo castigo”: Goémez-Lobo, Alfonso,
La ética de Sécrates, trad. de Andrea Palet, Santiago, Editorial Andrés Bello, 1998, p. 177.

8 Gorgias, 494e.

9 Gorgias, 495a.

80" Idem.

81 Idem.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

66 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

ber placeres buenos y malos. Calicles elige callar: “Habla ta solo, amigo, y
termina”.8? Socrates se ve entonces obligado a sustituir la voz de Calicles:
habla y se responde a si mismo. Calicles se niega a ceder. Su mismo discurso
ha llevado el didlogo al punto en el que hay que reconocer que hay placeres
buenos y malos, pero, como no quiere reconocerlo, se refugia en la ironia y
en el silencio. No podemos dejar de reconocer a los sofistas de nuestros dias:
se burlan cuando les incomoda la fuerza de la razén. En cambio, quien qui-
siera sacar las conclusiones del didlogo tendria que decir que efectivamente
hay placeres buenos y malos, deseos buenos y malos, lo cual implica un
criterio del bien y del mal que esta por encima del placer y el dolor, que es
superior a la satisfaccion del deseo. Emerge entonces la idea del bien honesto,
es decir, algo que es bueno por si mismo segun un criterio racional, o, en
terminologia mas socratica, algo que es por si mismo bueno para el alma,
con independencia del placer que puede producir o de la utilidad para la
consecucion de otros bienes.

¢En qué sentido la opcion entre el bien honesto y el simple placer sen-
sible es una opcién radical? Lo es en cuanto que, si se pone en primer lugar
el bien honesto, es decir, aquello que perfecciona al alma, y que implica la
adquisicion de la virtud moral, entonces el placer y el dolor ocupan un lu-
gar ordenado y subordinado en la vida de una persona. No es una opcion
radical en el sentido de que optar por el bien honesto implique rechazar el
placer. El bien honesto supone, mas bien, ordenar, introducir un orden en
el cual encuentran su lugar el placer y la utilidad. Todavia mas: el mismo
orden y subordinacion racional de los placeres sensibles conlleva un mayor
goce de todos ellos en conjunto con los goces racionales de la verdad, la
bondad y la belleza.

El argumento mas dificil en el didlogo socratico es aquel en el que So-
crates intenta explicar por qué el orden es un bien.®> El bien honesto supone
fundamentalmente un orden. Hay un orden en el universo; hay un orden
entre las criaturas del universo y hay un orden al interior de la persona, un
orden en el cual sus pasiones estan subordinadas a la voluntad y su voluntad
esta sometida a la inteligencia. Los placeres encuentran su lugar, que preci-
samente es un lugar limitado. No podria haber orden si no hubiera limites.
Por lo tanto, es radical la opcién entre una vida ordenada, orientada hacia
un bien honesto que incluye el placer como una parte de ese orden, y una
vida desordenada, en la que el placer se pone como factor dominante, un

82 Gorgias, 506c¢.
8 Cfi. Gorgias, 506d y ss.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

VII. HEDONISMO Y FILOSOF{A: ;PASARLO BIEN O HACER EL BIEN? 67

dominador imprevisible que, en realidad, no ordena la vida, sino que pre-
cisamente la desordena. Cuando el criterio es el placer y la satisfaccion de
los deseos, el curso de la conducta de una persona es mas o menos impre-
decible. Un dia esta de buen humor, estudia y trabaja; al otro dia amanece
de mal humor, y ya no estudia ni trabaja. ;Por qué? Un dia esta de buen
humor, ayuda a lavar los platos; al otro dia esta de mal humor y no ayuda a
lavar los platos. ¢(Por qué? jPor sus humores! Los humores no ordenan la vida;
la desordenan. En cualquier otro terreno, cuando se pone el placer como
principio ordenador, en realidad no ordena; simplemente es un principio domi-
nador, y quienes lo padecen experimentan, por lo menos inicialmente, antes
del enviciamiento total, una esclavitud mas que una liberacion.

Una vida examinada, una aproximacion a la filosofia clasica, que orde-
na la vida hacia su plenitud, exige esta opcién tan poco glamorosa, tan re-
cia, tan realista, que desenmascara la vaciedad de las promesas de una vida
facil. La vida real, como la filosofia, no es facil.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

VIIIL
TU Y NOSOTROS: BIEN COMUN VS. INDIVIDUALISMO

Con cierta frecuencia me han formulado, con no poco desconcierto, la si-
guiente pregunta: “;Por qué ha habido un ataque tan sistematico a la familia
como institucion, en la historia de los ultimos dos siglos, aunque en forma
acelerada en la segunda mitad del siglo XX?”. No se trata de un desprecio
a las familias concretas —nada mas apreciado en todas partes—, sino a la
familia como institucién, con sus caracteristicas esenciales: el matrimonio
mondgamo, indisoluble, fecundo; los hijos, nacidos bajo el amparo del ma-
trimonio entre su padre y su madre; la vinculacion de la institucion familiar
con la politica nacional. Todo eso ha ido, mas o menos, desapareciendo. El
fenémeno, visto ya en su despliegue de décadas y de siglos, desconcierta pre-
cisamente porque casi todos ven lo beneficiosa que ha sido la familia concreta
en la que han nacido y vivido. Entonces, ipor qué esos ataques despiadados,
ese ensanamiento contra la familia como institucién? Una respuesta cabal
seria larga y compleja. Sin embargo, existe una opcion radical entre dos con-
cepciones del yo y de las instituciones, una disyuntiva que ayuda a explicar el
desmoronamiento de la familia como institucion social. Por una parte, pode-
mos concebir a cada persona como un individuo auténomo, para el cual los
vinculos son como cadenas, que quiza en algiin momento nos benefician, y
entonces los aprovechamos; pero que, cuando ya no nos benefician, los corta-
mos. Esta mentalidad ve un peligro para la autonomia de la persona alli don-
de hay vinculos fuertes, instituciones indisolubles y cosas por el estilo. Segin
esta vision, por lo tanto, las instituciones son algo de lo cual las personas se
pueden aprovechar, porque esas instituciones y sus encarnaciones concretas
estan al servicio de la autonomia de sus miembros; pero, cuando toca la otra
cara de la medalla, ese tener que sacrificarse para preservar la institucion,
entonces se la percibe como opresora y se ve con buenos ojos negar o destruir
alguna de sus caracteristicas.

Por contraste, existe una visiéon segan la cual, en realidad, la verdadera
libertad de las personas no es esa autonomia respecto de los vinculos o respec-
to de las instituciones. La libertad personal es, mas bien, esa capacidad de

69

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

70 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

autodeterminarse en relaciéon con un bien que es posibilitado y protegido por
esas instituciones, que es salvaguardado en ellas y por las cualidades precisas
que las definen como instituciones sociales. Por lo tanto, es natural que las
personas se beneficien de esos vinculos, derechos y ventajas implicados en
la institucion; pero deben también aceptar sacrificios, a veces muy impor-
tantes, para la mantenciéon de esos vinculos, de esas instituciones. El caso
extremo es el del soldado que muere en la guerra porque tiene que sacrificar
su vida por la preservacion del bien comun de la patria. Logicamente, ese
perder la vida no tiene ningtn sentido en una 6ptica meramente individua-
lista, porque nada puede obtenerse para uno mismo si se muere por unos
vinculos de los cuales ya no se va a seguir disfrutando.

La familia es quiza el mejor ejemplo de una institucion social con cuyas
concreciones, mas o menos logradas, todos hemos tenido que ver. Aqui so-
lamente nos servimos de este ejemplo para plantear otra opcion filoséfica,
de caracter antropoldgico, ético y politico: la opcion entre la primacia del bien
comin, por una parte, y el indiidualismo radical o la autonomia indwidualista, por
otra. En la vida de cualquier persona, en algin momento se va a manifestar
esa tension. Asimismo, en nuestra propia vida habra un momento de opcién
radical entre ser personas que tratan de favorecer el bien comtn o perso-
nas que s6lo procuran aprovecharse de las ventajas individuales de la vida
comun. Nadie se va a librar de tener vinculos; la cuestion es qué sentido les
damos a esos vinculos: si son vinculos de aprovechamiento puramente indi-
vidual o son vinculos mediante los cuales todos colaboramos para un bien
que nos trasciende: nos favorece a todos, pero también requiere un sacrificio
especial.

Una forma de entender la opcién consiste en considerar primero una
paradoja, que podriamos llamar la paradoja de la persona humana y su dia-
léctica entre individualidad y apertura hacia los demas, o la paradoja de la
dialéctica entre libertad personal y entrega al préjimo. A partir de esta pa-
radoja se puede mostrar, en segundo lugar, que es un falso planteamiento el
que opone la persona a la sociedad. ;Qué es més importante, la persona o la
sociedad? ;Qué prima: la persona sobre la sociedad o la sociedad sobre las
personas? A veces nos podemos ver acorralados ante preguntas de este tipo,
que envuelven una pequena trampa. En tercer lugar, ofreceré una reflexion
sobre otras dimensiones de la opcion fundamental entre el bien comun y el
individualismo. Cabe asi contrastar la actitud basica de la persona justa con
la actitud radical de una persona injusta. Aquella quiere, aun a costa de sus
intereses, dar a cada uno lo suyo. Esta favorece su propio interés continua-
mente, con independencia de cual sea el legitimo derecho del préjimo. En

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

VIII. TU Y NOSOTROS: BIEN COMUN VS, INDIVIDUALISMO 71

un nivel mas alto se trata de la opciéon fundamental entre la generosidad o la
caridad, por una parte, y el egoismo, por otra. A todo el mundo le repugna
el egoismo, cuando se lo menciona abiertamente y cuando se muestra a quien
es claramente egoista, sin los mecanismos de ocultamiento del egoismo, de
engano vy, sobre todo, de autoengafio; pero otra cosa es la debilidad de la vida,
porque después nosotros, todos y cada uno, merced a estos mecanismos de
ocultamiento, podemos vivir como refinados egoistas, sin darnos cuenta.
Finalmente, la misma opcién fundamental se puede plantear llevandola al
terreno de la eleccion entre la politica y la vida meramente privada. En
relaciéon con esta alternativa mas concreta, cabe apelar al sentido de res-
ponsabilidad que deben tener quienes poseen una preparacién mayor para
ocuparse del bien publico, junto con otras aptitudes practicas propias del
buen gobierno.

La paradoja de la persona humana como individualidad y apertura
consiste en que el ser humano es mdximamente individual por la misma razon
que posee la mdxima apertura al ser y a los otros. El hombre posee una unidad
interna mayor que los seres que no son inteligentes, que los animales irra-
cionales y las plantas, y una capacidad casi infinita de vivir para adentro.
Si a un animal irracional, como a un perro, se le deja dentro de una sala,
esta activo mientras tenga cosas que lo distraigan; pero, st se le quitan los
estimulos externos, se duerme. No tiene una interioridad independiente de
sus sentidos y tendencias, en la cual estar consigo mismo.* Naturalmente,
una persona enferma también podria sufrir semejante dependencia total de
los estimulos exteriores.?> Pero el ser humano es capaz —dentro de ciertos
limites, que admite la naturaleza biol6gica— de no dormirse, a pesar de la
ausencia total de estimulos externos, porque posee una interioridad, un yo
en donde puede vivir. El s¢ mismo, el yo que se autoposee con independencia
de los sentidos y de los estimulos, expresa y realiza una mdxima indwiduali-
dad. Esa profundidad del ser humano engendra a veces la ilusion de que
podemos vivir solamente con nosotros mismos o para nosotros mismos. Se
trata de una ilusiéon 6ptica, porque no considera la otra cara de la moneda:
que el ser humano tiene la maxima apertura hacia la totalidad del mundo
exterior y hacia los otros yoes, sin cuya presencia el propio yo no podria co-

8%+ Véanse los famosos experimentos de Pavlov con perros, a los que privaba de sus senti-
dos visuales, auditivos, etcétera, de manera que incluso era necesario despertarlos para darles
alimento. (f Pavlov, Ivan P., El sueiio y la hipnosis, trad. de José Macernis (José Torres Norry,
compilador), Buenos Aires, Psique, 1987, pp. 83-86 y 214-216.

85 Cfy. ibidem, pp. 83 y 84.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

72 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

nocerse a si mismo como infinita apertura, ni, por ello, como infinita inte-
rioridad. Esta apertura total es posibilitada por la inteligencia humana, que
nos permite tener una vida interior. El animal irracional se fija en lo que es
inmediatamente necesario para satisfacer sus tendencias, y actia segin la
tendencia predominante, pero no puede meditar acerca del mundo en ge-
neral. Sus relaciones con los otros animales estan estrictamente ancladas en
el instinto, con sus tendencias, y por eso los animales irracionales no pueden
tener cultura, creaciéon y otras realizaciones diferenciadoras distintivas de
la inteligencia. En cambio, el ser humano tiene la maxima apertura, hasta
el punto de reconocer en el otro un ti (otro yo) y concebir la nociéon de un
nosotros, e incluso revertir el punto de vista vital hasta pensar en el bien del
propio yo como un aspecto del bien de otros: los 0sos no contratan seguros
de vida. Es tan amplia la apertura del ser humano, que le permite verse
a sl mismo no como un si mismo en el centro de su vida, sino como otro
respecto de otros, como satélite de una vida mas importante que la propia,
porque ve su propio yo desde el punto de vista de otro, al que ve como un
st mismo. Nosotros somos capaces de gozarnos del bien ajeno como si fuera
propio, acto que constituye el nicleo de la amistad. Por lo tanto, el bien hu-
mano es un bien personal, un bien que se realiza en el individuo, y también
comunitario, que se proyecta y se apoya en el conjunto de las personas que
conviven, ya sea como una familia pequefa, ya sea como un pais entero. El
bien humano no es exclusivamente individual y tampoco es exclusivamente
el bien de una empresa colectiva, considerado con independencia de como
repercute en las personas que contribuyen con su esfuerzo a la empresa.
Cualquier vision unilateral perderia una parte de la paradoja de la espiri-
tualidad del ser humano, eliminaria el aspecto estrictamente individual o el
aspecto estrictamente comunitario.®

De lo expuesto aparece con claridad que es falso el planteamiento que
confronta la persona con la sociedad y que nos exige definirnos por una de
las dos. ¢Esta la persona por encima de la sociedad o la sociedad por enci-
ma de la persona? Planteada asi la cuestion, nos pone ante un falso dilema.
En efecto, al decir que la persona estd por encima de la sociedad parece que todos
los aspectos del bien social tendrian que subordinarse a la voluntad de cada
persona individual o a su bien particular, con peligro de la primacia del
bien comn; pero si uno dice, a la inversa, que la sociedad estd por encima de la
persona, parece que cada individuo no es mas que un tornillo en una maqui-

86 Cfy. Verneaux, Roger, Filosofia del hombre, trad. de Maria Luisa Medrano, Barcelona,
Herder, 1970, pp. 232-233.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

VIII. TU Y NOSOTROS: BIEN COMUN VS, INDIVIDUALISMO 73

na productiva, que no tiene un valor como fin en si mismo, y que la nocién
de bien comun se confunde con la de un bien separado que es propio de la
sociedad en cuanto tal, con independencia de sus miembros. Se nos apare-
ce el espectro de los totalitarismos y de los socialismos reales, tan aterrado-
ramente tratados por Arendt.?” De modo que este planteamiento nos lleva
a callejones sin salida. Se puede usar cualquiera de estas expresiones para
promover un tipo de vida que no hace justicia a la paradoja ya mencionada,
la paradoja de la individualidad y la apertura o de la de libertad individual y la
necesaria entrega a la comunidad, o del yo y el td en el nosotros. De un mal
planteamiento se pueden extraer conclusiones contradictorias. Si decimos
que la persona prima sobre la sociedad —lo cual es verdad en algin senti-
do—, podemos llegar erradamente a sentirnos con un derecho a manipular
a la sociedad y a sus instituciones en exclusivo beneficio propio. Tal es el
individualismo, el egoismo. Si decimos, por el contrario, que la sociedad
prima sobre las personas —lo cual es verdad en cierto sentido—, podemos
sacar conclusiones equivocadas sobre como debe ejercerse la autoridad o
sobre qué tan importantes son las metas colectivas como para sacrificar a
los individuos particulares y a sus familias en el atin de cumplir esas metas.

La doctrina social de la Iglesia catélica ha tenido que hablar un len-
guaje comprensible en el contexto intelectual decadente de fines del siglo
XX. Por eso, en el marco de un planteamiento tan ambiguo, cuando esa
ensefianza social catdlica lidia con la tentacion colectivista —con el socia-
lismo, sobre todo—, afirma la primacia de la persona por encima de la so-
ciedad; cuando propone los cambios necesarios para edificar una sociedad
mas justa, afirma la primacia de la reforma espiritual y moral por encima
de la reforma de las estructuras y las relaciones colectivas. Asi dice Benedic-
to XVI: “El desarrollo debe abarcar, ademas de un progreso material, uno
espiritual, porque el hombre es uno en cuerpo y alma... No hay desarrollo pleno
ni un bien coman universal sin el bien espiritual y moral de las personas”.®
Y ya antes, Juan Pablo II planteaba: “El caracter moral del desarrollo y la
necesidad de promoverlo son exaltados cuando se respetan rigurosamente
todas las exigencias derivadas del orden de la verdad y del bien propios de
la creatura humana”.?¥ El magisterio de la Iglesia usa este lenguaje por-
que enfrenta el colectivismo o algunas teologias de la liberacién que dieron

87 Especialmente en Arendt, Hannah, Los origenes del totalitarismo, trad. de Guillermo So-
lana, Madrid, Alianza Editorial, 2007.

88 Benedicto XVI, Caritas in veritate, n. 76.

89 Juan Pablo 1L, Sollicitudo rei socialis, n. 33.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

74 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

prioridad al cambio, incluso violento, de las estructuras politicas por sobre
la conversion de los corazones y la salvacién eterna de las almas.” No es
que la Iglesia niegue la importancia de la organizacion social, de las institu-
ciones, sino que hace frente a una forma de plantear la cuestién en la que
el colectivismo se presenta como la gran solucion, y debe ser neutralizado
recordando el cardcter trascendente de la persona humana.

En cambio, las mismas enciclicas hablan de un modo distinto cuando se
enfrentan al individualismo liberal, que promueve la idea antisocial de que
no hay un genuino bien comun, sino que se ha de aspirar a un pacto de no
agresion y a un acuerdo de negocios en el que cada persona busca los fines
que se le da la gana. Entonces, los mismos textos magisteriales afirman /la
primacia del bien comiin por sobre los bienes particulares. La idea del bien comin se
defiende como un bien al mismo tiempo comunitario y personal. Es de todos y
de cada uno: cada individuo lo aprovecha, o participa de él, desde su posi-
ciéon en la comunidad. El bien comn exige un sacrificio de todos y de cada
uno de los ciudadanos para sostenerlo, defenderlo, mejorarlo... Es un bien
comun que exige de todos un aporte. El bien comun, a su vez, beneficia a
todos y a cada uno de los miembros de la comunidad, y por eso mismo es
comiin y no simplemente una agregaciéon de bienes particulares. El papa Juan
XXIII lo expres6 de esta manera:

Todos los individuos y grupos intermedios tienen el deber de prestar su cola-
boracion personal al bien comtn. De donde se sigue la conclusion fundamen-
tal de que todos ellos han de acomodar sus intereses a las necesidades de los
demas, y la de que deben enderezar sus prestaciones en bienes o servicios al
fin que los gobernantes han establecido, segiin normas de justicia y respetan-
do los procedimientos y limites fijados para el gobierno.?!

El Concilio Vaticano II, por su parte, también fue claro al respecto:

La profunda y rapida transformacion de la vida exige con suma urgencia que
no haya nadie que, por despreocupacion frente a la realidad o por pura iner-
cia, se conforme con una ética meramente individualista. El deber de justicia
y caridad se cumple cada vez mas contribuyendo cada uno al bien comtn
segln la propia capacidad y la necesidad ajena, promoviendo y ayudando a

90 Cfr Ibafiez, Jos¢ Miguel, Teologia de la liberacion y lucha de clases, Madrid, Palabra, 1985,
pp. 40-45.
9 Juan XXII, Pacem in terris, n. 53.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

VIII. TU Y NOSOTROS: BIEN COMUN VS, INDIVIDUALISMO 75

las instituciones, asi publicas como privadas, que sirven para mejorar las con-
b bl
diciones de vida del hombre.9?

La primacia del bien comin sobre los bienes particulares no es una derogacion
de la primacia de la persona sobre la sociedad, sino que es una explicacion de
cémo se debe conseguir el bien de la persona, si queremos que sea el bien
de todas las personas y no de las mas habiles para aprovecharse egoista-
mente de las instituciones sociales. En definitiva, si queremos que sea un
bien participado equitativamente por todos los miembros de la comunidad,
entonces ha de ser e/ bien de todos y cada uno: tal es la definicion metafisica de
bien comiin.%®

Ya estamos en mejores condiciones para reflexionar sobre la opcién
fundamental que me atrevo a proponer, que define el caracter de cada uno
y el cardcter de grupos enteros de personas. En el nivel mas basico hay que
analizar la opcién entre la justicia y la injusticia, que es el exceso en la
busqueda del bien propio. Cuando uno defiende sus propios derechos no
ejercita la virtud de la justicia, porque para perseguir el propio interés no se
requiere una fuerza especial de caracter (virfud), un habito que rectifique y
fortalezca a la voluntad. En tal situacién no se les da a los otros lo que es
suyo, que es ¢l objeto de la justicia. Tomas de Aquino observa que para
buscar el bien propio, en el sentido de la propia conveniencia material,
no se necesita la virtud, sino que basta la inclinaciéon espontanea de la
voluntad hacia su propio bien.”* La virtud es necesaria para querer dar y
respetar el bien del 0#70.9 La opcion fundamental aqui es: o bien la continua
reivindicacién de mis derechos o bien la continua atencién a cuales son los
derechos ajenos para respetarlos, darlos, satisfacerlos. Esta tesis no es un ale-
gato a favor de la dejacion de los propios derechos. Muchas veces hay que
ejercitar los derechos propios para impedir que personas injustas, abusado-
ras, prepotentes, conculquen los derechos de todos. Al defender un derecho
propio podemos estar atajando la injusticia que alguien pretende realizar,

92" Concilio Vaticano I1, Gaudium et spes, n. 30. También ¢fi. Catecismo de la Iglesia Catélica,
n. 1907; Leon X111, Rerum novarum, n. 25; Pio XII, Radiomensaje de Navidad de 1942, 1. 16; Juan
Pablo I, Centesimus annus, n. 34; Pablo VI, Octogesima advienens, n. 46; Juan XXIII, Mater et
magistra, nn. 236-239.

9 (i Cardona, Carlos. La metafisica del bien comin, Madrid, Rialp, 1966, pp. 34-38.

9% Cfy. supra cap. 1V.

9 Cfr. Pieper, Josef, Las virtudes fundamentales, trad. de Carlos Melches, Madrid, Rialp,
1976, pp. 85 y ss.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

76 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

y, entonces, indirectamente, favorecer a los que podrian ser victimas de ese
mismo tipo de injusticia.

En un nivel mas exigente, defiendo la opcién por la generosidad y la ca-
ridad contra el egoismo. A todos nos afecta este punto, incluso si no hemos
cometido grandes injusticias, pues espontaneamente obramos en funciéon de
nuestro placer y no en funciéon del bien de los demas. Cuando uno piensa
continuamente: “Esto, jen qué me beneficia?”, se encierra en el cajon del
egoismo, un cajén que se clerra por dentro y se abre por fuera, que termina
siendo un atatd que mata la conciencia, destruye la fortaleza moral. Lo au-
tomatico es ser egoista; si no hacemos nada, si nos dejamos llevar sin lucha
espiritual, nos hacemos egoistas. Tenemos cierta tendencia espontanea a so-
correr a los necesitados movidos por compasion; pero no a la generosidad ni
ala caridad cuando no aparece el sentimiento de compasién. Lo que resulta
espontaneamente, si no nos esforzamos, es el egoismo. Por lo tanto, la op-
cion por la generosidad tiene que renovarse continuamente. Otra vez, cabe
apuntar un matiz: esta opcion generosa no implica despreocuparse del bien
propio. Hay que hacer compatible el bien propio con la entrega generosa al
otro, comenzando por los que estan mas cerca. El orden de la caridad, que
empieza por quienes estan mas cerca, ataca una sutil forma de egoismo, que se
esconde, se enmascara, como, por ejemplo, ese egoismo de buscar la satis-
faccion sentimental —aliviar la compasion que uno siente— mediante acciones
externamente muy generosas con gentes lejanas, a la vez que se maltrata
a los cercanos, o se les abandona. Tal es la manera mas corriente de falsa
caridad, de generosidad sentimental, donde uno se ve muy consciente del
derecho propio y no practica la caridad con los mas cercanos.”

Por ultimo, una manifestacién muy alta de generosidad y de caridad
es la opcion por la vida politica por sobre la vida meramente privada. Si
se corrompe, y sucede facilmente, degenera en lo peor, porque, como reza
el adagio escolastico, corruptio optimi pessima, “la corrupcion de lo mejor es
lo peor”. Pusilanime seria, no obstante, dejar de intentarlo por el riesgo de
fallar. En este contexto, entiendo la politica en su sentido mas amplio, como
actividad que tiende a promover el bien comin de la comunidad completa
mediante la participacién en la cosa publica de manera activa, responsable
y continua. Un concepto asi de abierto incluye todos los modos en los que
un ciudadano puede estar enterado de lo que afecta al bien comtn, adquirir
una genuina preocupacién, formar su conciencia civica y participar me-
diante su aporte particular a la deliberaciéon comun, a la toma de decisio-

9 Cfi. Spaemann, Felicidad y benevolencia, cit., pp. 174 y 175.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

VIII. TU Y NOSOTROS: BIEN COMUN VS, INDIVIDUALISMO 77

nes, a la gestion de actividades concretas. Tal es la politica de un Aristoteles,
una cumbre de la virtud en la vida activa, una actividad especialmente noble
en si misma. En el sentido moderno, en cambio, representado paradigma-
ticamente por Thomas Hobbes, se ve a la politica como el mal menor. La
necesitamos, pero... jpara qué? jPara que no nos mordamos unos a otros!
En la perspectiva clasica griega y romana, la politica es una cumbre de la
vida activa de los hombres libres. En la perspectiva cristiana, la politica es
una forma elevada de la caridad cristiana, porque en ella uno se entrega a
los demas.”” Ha sido una gran desgracia para la mentalidad cristiana esta
infiltracion del sentido moderno, hobbesiano, de la politica, que engendra
una imagen de algo malo, violento, corrupto y sucio. Asi se contamina la vi-
si6n publica de las personas que intervienen en politica. La filosofia practica
influye en la propia configuracién de la realidad que ella estudia, y; asi, no es
raro que la suma de participantes con esa vision corrompida de la politica
engendre una realidad con tendencia a la corrupcion.

Segun Aristoteles, la vida meramente privada, que no tiene esta culmi-
nacion en la politica, es una vida disminuida, es la vida de personas que no
son plenamente ciudadanos.

De todo esto es evidente que la ciudad es una de las cosas naturales, y que el
hombre es por naturaleza un animal social, y que el insocial por naturaleza
y no por azar es o un ser inferior o un ser superior al hombre... Y el que no
puede vivir en una comunidad, o no necesita nada para su propia suficiencia,
no es miembro de la ciudad, sino una bestia o un dios.”

En la visién antigua de Aristoteles sélo una minoria, que tenia fortuna
y tiempo para dedicarse a las cosas de la vida comun, podia aspirar a este
maximo de la virtud humana en su aspecto activo. Quiza como tesis empi-
rica tenia razoén, porque uno ve que incluso en la cultura moderna, aunque
teoricamente todos tengan derecho a ser ciudadanos, una gran masa de
personas elige la vida meramente privada. La mayoria no se preocupa por
el bien comun. Por eso, en el caso de los que tienen mayor capacidad para
ver lo que afecta al bien comun, cabe apelar a su propio sentido de respon-
sabilidad. Cualquier persona que tenga un cierto nivel de educacion, y es-
pecialmente quien haya decidido enfrentar su vida con sabiduria, deberia
reflexionar sobre esta opcién. Algunos podran asumirla con mas dedicacion

97 Cfr. Garcia-Huidobro, Joaquin, Simpatia por la politica, Santiago, Centro de Estudios
Bicentenario, 2007, pp. 42 y 43.
9B Pol, 1,3, 1253a1-29.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

78 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

que otros; pero todos deben sentir una responsabilidad, tanto mayor cuanto
mas alto sea su nivel de formacién técnica y cientifica, humana y filoséfica,
y cristiana. La responsabilidad es proporcional al grado de capacidad de in-
fluir que se tiene sobre una situacion. Si estoy al lado de una viejecilla que es
asaltada, mi responsabilidad de protegerla es muy grande; si estoy a veinte
metros, mi responsabilidad es menor; mientras que, si estoy en otra ciudad,
mi responsabilidad directa no existe. Lo mismo sucede con la politica. Si no
tengo la formacion suficiente, mi responsabilidad civica es menor, y nadie
puede reprocharme que me dedique a sacar adelante a mi familia y a mirar
el fatbol. Aunque puedo tener la responsabilidad de opinar, de aportar mi
vision. Si ya se tiene mayor claridad, nos incumbe una mayor responsabili-
dad de participar y de influir en la vida putblica. Y si se ha asumido una op-
ci6n politica, por la cual uno quiere trabajar, entonces la responsabilidad es
aun mayor. No todos tienen la misma responsabilidad de hecho; pero todos
deberiamos tener el mismo sentido de responsabilidad con nuestro pais, nuestras
comunidades, con el mundo entero. De lo contrario, nos quedamos en una
vida humanamente disminuida. Si nos abstuviéramos de participar en la
cosa publica, cada uno a su manera y segn sus posibilidades, seriamos los
atomos de una masa informe y manipulada. Aqui, curiosamente, se cierra
el circulo de la paradoja humana de una forma que es sorprendente. Uno
podria vivir muy individualistamente, para cumplir la funcién de un tornillo
en la maquinaria utilitarista y gozar de sus pequenos placeres. Se cumpliria
el sueno tanto del individualismo como del colectivismo, el sueno de que
cada ser humano fuera un grano de polvo en una gran masa facilmente
manipulable, y al mismo tiempo fuera un gran tornillo de una maquina
productiva, y que no se lo pasaria mal si tuviera los niveles de placer que
necesita para seguir funcionando. Ese seria el mundo ideal del maximo indi-
vidualismo, con ninguna apertura generosa a los otros, y del maximo colec-
tivismo, con total instrumentalizacién de los hombres para el cumplimiento
de metas sociales de produccion.
Seria la destruccion de la persona como persona.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

IX.
LA CARCEL DE LA MENTE: REALISMO VS. IDEALISMO

La opcioén entre el idealismo y el realismo filosofico es de las mas radicales. La
mayoria de la gente adopta una posicién en este punto, casi sin darse cuenta,
en medio de la confrontacion cultural entre las distintas filosofias. Quiza nos
conviene comenzar con un reconocimiento de la ambigiiedad de las pala-
bras: “idealismo” y “realismo” significan demasiadas cosas distintas. A veces
decimos de uno que es dealista porque persigue metas nobles, ideales de bien,
de belleza, de justicia, de paz, de caridad, que nunca se pueden realizar del
todo, a los cuales podemos acercarnos, no obstante su dificultad y su carac-
ter inacabado, si nos sacrificamos, si damos aliento optimista a la vida. Este
esfuerzo en pos del ideal choca con los obstaculos de la realidad. En este
sentido, entonces, idealista es el que persiste en el esfuerzo y no se rinde ante el
mal, un mal que también es parte de la realidad. En este contexto, realismo es
casi sinonimo de pesimismo; o, para el que se considera realista, simplemente
es objetividad. Es como si dijeran: “Hay un exceso de mal en el mundo; los
ideales son utdpicos; no hay nada mas que hacer; debemos contentarnos con
pasarlo lo mejor posible en esta vida, quiza ayudar a una o dos personas que
estan cerca, y ya estd. Mas no es posible: jseamos realistas!”
tos significados de los términos, yo animaria a optar por el idealismo, y a no
ser tan realistas. Las conversiones son posibles; los suefios mas nobles se han
hecho realidad tantas veces contra todos los prondsticos.

En el contexto filoséfico europeo continental, sin embargo, cuando se
trata de la opcion intelectual entre el realismo _filosifico y el idealismo filosdfico,
se considera una cuestién totalmente distinta. Nos referimos, entonces, a si
hemos de tomar como punto de partida de la reflexion filosofica el pensa-
miento, es decir, las ideas —de ahi la denominaciéon “idealismo”—, y consi-
derar como problema fundacional de la filosofia el de si es posible el acceso
de la mente al ser de las cosas, o, por el contrario, si hemos de asumir como
punto de partida de todo pensamiento el ser mismo de las cosas, la realidad
en si misma como existente fuera de la mente —de ahi la expresion “realis-
mo”——, cuya evidencia no cabe negar en general, de manera que el proble-

. S1 tomamos es-

79

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

80 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

ma del acceso de la inteligencia a la realidad no resulta fundacional de la
filosofia, sino solamente un asunto particular entre otros de los que explora
la metafisica, aunque sea, sin duda, una cuestién dificil e importante.

La actitud espontanea de nuestro espiritu es el realismo, la afirmacion
de la realidad de las cosas y el intento de adaptar nuestra mente a ella, en la
medida de lo posible, que es lo que el realismo filoséfico entiende por conocer
la verdad. En la historia de la filosofia, desde que Descartes puso expresa-
mente bajo una duda metédica algunas evidencias primeras, que antes no se
consideraba que necesitaran demostracion, todos los filosofos y quienes
se aventuren tras sus pasos enfrentan una opcidn radical, porque el idealismo
pone el pensar como fundamento del ser, mientras que el realismo pone al ser
como_fundamento del pensar. No cabe un término medio.”

Detras del idealismo filoséfico hay una actitud critica extrema. No pien-
so en esa actitud critica moderada, que todo filésofo ha de cultivar, y que
consiste, como indica el significado original de la palabra “crisis”,' en cri-
bar, separar, discernir lo verdadero de lo falso, lo bueno de lo malo. La actitud
idealista es de critica radical, que problematiza, pone en duda y finalmente
niega la capacidad de la razén para alcanzar una realidad extramental, un
ser en si. A partir de Descartes, esta es la actitud critica presente: el punto
de partida de la filosofia es el pensar mismo, y desde el pensar se intenta
demostrar la existencia del mundo extramental.

Descartes logra demostrar —a su parecer— la existencia del yo —de
la cosa que piensa (res cogitans)—, la existencia del mundo externo material
—Ila cosa extendida en el espacio (res extensa)—, que incluye el cuerpo del su-
jeto pensante, y la existencia de Dios, cuya bondad infinita seria la garantia
de la certeza de nuestro conocimiento cuando prudentemente lo referimos
a ideas claras y distintas.'*' Los autores posteriores a Descartes, al adoptar con
mayor coherencia el punto de partida mental, abandonan algunas de estas
demostraciones, hasta llegar a la idea de que en la realidad no hay cosas en
si, o que las hay pero no podemos conocerlas, porque sé6lo conocemos nues-
tras percepciones (George Berkeley: el ser es el percibir)'? o los fendbmenos como
objetos del conocimiento, constituidos en el espacio y en el tiempo por el

99 Cfi: Llano, Alejandro, Gnoseologia, Pamplona, Eunsa, 1991, p. 113, y Gilson, Etienne,

El realismo metddico, trad. de Valentin Garcia Yebra, Madrid, Rialp, 1963, p. 65.
100 (i Llano, Gnoseologia, cit., cap. 1.
01 Cfi: Regulae, A. 'T., V, 318 y Verncaux, Roger, Historia de la_filosofia moderna, trad. de
Montserrat Kirchner, Barcelona, Herder, 1977, p. 23.

102 Cfi. Verneaux, Historia de la filosofia moderna, cit., pp. 142 y 143.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

IX. LA CARCEL DE LA MENTE: REALISMO VS, IDEALISMO 81

sujeto cognoscente.'” Lo que Kant afirma es que existe una realidad en si
(el nodimeno), pero que no podemos conocerla porque todo lo que conocemos
esta configurado por nuestro modo de conocer, que pone las formas puras
de la sensibilidad (espacio y tiempo) y las categorias del entendimiento (exis-
tencia, sustancia, causalidad, etcétera). Autores posteriores a Kant plantean
una duda: si no podemos conocer la cosa en si, ;como es que decimos que
existe? La categoria de existencia, segun Kant, es una categoria que pone
el sujeto cognoscente, que no refiere al mundo extramental, sino a los fené-
menos en la experiencia mental.!™ Entonces, ;como referir la existencia a
algo que esta fuera de la experiencia mental, al noimeno, que es algo que el
mismo Kant dice que no se puede hacer? Jacobi, entonces, afirma que hay
una contradiccién en Kant: sin la cosa en si, no se puede entrar en el sistema
kantiano; pero con la cosa en si, no se puede permanecer en ¢él.10%

Asi, los autores posteriores a Kant niegan incluso que exista una reali-
dad en si, fuera de la mente. Todo lo que es, es pensado. Ese es el sentido
fundamental que posee la frase de Hegel: “Lo que es racional, eso es efec-
tivamente real; y lo que es efectivamente real, eso es racional”.!% Estamos
ya frente al wdealismo absoluto, segin el cual todo lo que afirmamos como ser
es generado por un pensamiento, por el pensamiento del Absoluto, que se
desarrolla histéricamente, y del cual los fenémenos individuales no son mas
que expresiones, particulas. No existe un ser que mida y limite al pensa-
miento. Esta tesis ha sido afirmada antes por la teologia cristiana solo res-
pecto de la relacién entre el ser de las criaturas y el pensamiento creador
de Dios. Entonces, el idealismo, en sus evoluciones mas tardias de los siglos
XIX y XX, se transforma en nihulismo, es decir, en la afirmacion de que el
ser y la nada son inicialmente cosas equivalentes. ;Por qué? Porque no hay
nada externo a la mente que pueda darle alguna determinacién, imponerle
alguna norma, algo a lo que ella tenga que adaptarse. Asi, inicialmente se
duda de que la razén pueda alcanzar el conocimiento del ser en si, y final-
mente se termina afirmando la identidad entre el ser y la nada.

Es imprescindible, para avanzar en la filosofia cuando el contexto his-
torico es radicalmente nihilista —al menos en muchos rincones de la aca-

103 Cfi. KrV A 20/B 34.

104 Cfi KrV B 157 y Allison, Henry, El idealismo trascendental de Kant: una interpretacion y de-
Jensa, trad. de Dulce Maria Granja Castro, Barcelona, Anthropos-UAM, 1992, pp. 424-428.

105 i Duque, Félix, Historia de la filosofia moderna. La era de la critica, Madrid, Akal, 1998,
p- 183.

106 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm, Lineas fundamentales de la_filosofia del derecho, trad. de
Maria del Carmen Paredes, en Hegel I, Gredos, Madrid, 2010, p. 21.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

82 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

demia, aunque quiza subsisten sectores de sentido comdn no totalmente
contaminado por esta peste de la inteligencia—, que se entienda la fuerza
que puede tener esta linea filosofica, y por qué puede resultar muy atracti-
va. Cuando nosotros conocemos, tenemos en nuestra mente algo, un objeto
conocido, y el objeto conocido, en cuanto conocido, es inmanente a nuestro ser
(i.e., en cuanto conocido esta dentro de nuestra inteligencia, porque fuera de ella
es, en si, lo que es con independencia de si estd o no siendo conocido). Si se
toma este hecho como punto de partida de todo el pensamiento filoséfico,
se plantea una pregunta angustiosa: y a esto, que tengo en mi mente, (e
corresponde una cosa real, fuera de mi mente? El idealismo en el inicio cree
que puede corresponderle algo fuera de la mente, pero que habria que de-
mostrarlo. Sin embargo, en coherencia con el punto de partida que adopta,
el idealismo tardio termina diciendo que 7o existe nada mas alla de ese objeto
mental. Lo que llamamos “ser”, en rigor, no es lo primero conocido (el pri-
mum cognitum), sino que lo primero conocido es la idea, y sila idea es lo prime-
ro conocido, y el pensar es el punto de partida, ;como podemos dar un salto
hacia algo que esté fuera de ese pensamiento? Sartre afirma lo siguiente:

Nuestro punto de partida es, en efecto, la subjetividad del individuo, y esto
por razones estrictamente filosoficas. No puede haber en el punto de partida
otra verdad que ésta: “Pienso, luego existo”. Ahi esta la verdad absoluta de la
conciencia aprehendiéndose a si misma. Toda teoria que tome al hombre fue-
ra de ese momento en el que ¢l se aprehende a si mismo, es en primer lugar
una teoria que suprime la verdad; porque fuera del cogito cartesiano, todos los
objetos son solamente probables. Y una doctrina de probabilidades, que no
depende de la verdad, se hunde en la nada. Por lo tanto, para que haya una
verdad cualquiera, es necesaria una verdad absoluta. Y esta verdad es simple,
facil de aprehender, esta al alcance de todo el mundo. Consiste en cogerse a
si mismo, “sin intermediarios”.107

Esta clarisimo: el idealismo toma como punto de partida el pensamien-
to. No es una doctrina filoséfica contraria a la idea de verdad; no es un es-
cepticismo, que diga que no se puede conocer la verdad; no es un relativis-
mo, que niegue el principio de no contradicciéon o que afirme que valen lo
mismo dos juicios contradictorios, en el ambito ético o en cualquier otro. Es,
si, una filosofia que afirma que la verdad es exclusivamente mental.

107 Sartre, Jean Paul, £l existencialismo es un humanismo, trad. de Victoria Praci de Fernan-

dez, Barcelona, Edhasa, 1994, pp. 62 y 63.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

IX. LA CARCEL DE LA MENTE: REALISMO VS, IDEALISMO 83

Si pensaramos en el conocimiento sélo como un fener dentro de la men-
te un cuadro o una fotografia, seriamos facilmente idealistas. Supongamos
que nuestra mente es la habitaciéon donde leemos este libro, y que hubiera
en ella un cuadro colgado en la pared, donde estuviera dibujado el rey de
Somalia. Podriamos ver el cuadro, pero surgiria la pregunta de si existe en
verdad el rey de Somalia; si existio 0 no existio; si vive o estd muerto; si es,
quiza, una simple invenciéon del artista que pint6 el cuadro. Y si no podemos
salir de la habitacién, y los Gnicos medios que tenemos para conocer son
otros cuadros que hay dentro de la habitacion, la conclusion que vamos a
sacar obligadamente es que no podemos saber si eso, dentro de mi mente,
corresponde a algo real, fuera de mi mente. Ese es el idealismo filoséfico, y
tiene tanta fuerza que, planteado de esta manera, no nos deja mas salida
que admitirlo y asumir nuestra condicion de solipsismo epistemologico.

El idealismo filosofico tiene, pues, una fuerza comprensible. Nace de
una suerte de lentacion racional: la débil razén humana quiere tener certeza
acerca de todo lo que aparece en su mente. Hay una tentacion de poder: no se
admite nada externo que pueda dominarnos, a lo cual debamos adaptar
nuestro pensamiento. Y es una actitud que no es espontanea, sino artificial
y elegida. En efecto, si no hemos sido expuestos a la lectura de Descartes,
Kant, Hegel o Nietzsche, o si no nos han inculcado, amenamente, en la ra-
dio o en la television, la duda sobre si conocemos o no la realidad, o la con-
viccion de que solamente tenemos ideas y no accedemos a un mundo en si;
si no nos han divertido con la sugerente narracién —o cuento— de que cada
uno construye su propio mundo; s1 no nos han sometido a ese proceso antes, to-
dos somos naturalmente realistas, es decir, pensamos que, fuera de la mente
humana, s/ existen el mar y las estrellas, los amigos y las otras personas,
como cosas en si. Y que, si construimos nuestro propio mundo con imagenes
¢ ideas, dependemos radicalmente de un ser que no dominamos: o nos aco-
modamos a la realidad —acogiendo la verdad en nosotros— o vivimos en
el error y la desgracia, en un mundo construido, si, pero ficticio, como el del
aislamiento egoista o el de la droga.

Es obvio que el idealismo filoso6fico no niega el mar, las estrellas, ni las
otras personas; dice que no son una realidad en si, sino que son objetos confi-
gurados por un pensamiento, ya sea por el pensamiento de cada sujeto, de
cada uno de nosotros, en el idealismo mas primitivo, ya sea por un sujeto
trascendental, que es algo comun a todos los seres humanos, ya sea por un
pensamiento absoluto, que se piensa a si mismo, como sostiene Hegel. En
cualquier caso, segtn el idealismo nuestras ideas no corresponden a cosas en
si, independientes de un pensamiento. Y esto a nadie se le ocurre de forma

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

84 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

automatica. Espontaneamente todos somos metafisicos, buscamos las cosas en
s1, la realidad en si, y queremos adaptar nuestra mente a esa realidad. Una
vez que se hace este planteamiento, una vez que surge el idealismo en la
historia de la humanidad, entonces ya no cabe la espontaneidad inicial. Nos
enfrentamos ante una opcién radical.

El idealismo es la actitud elegida de apartarse de la inclinaciéon natural de
nuestra mente hacia el ser. Por eso el idealismo exige un fuerte acto de volun-
tad, una fuerte voluntad de desviar la inteligencia de su inclinacion hacia el
ser, y de dudar de lo real, para indagar después qué cosas cabe afirmar con
certeza y cuales no. El realismo filosofico, en el estado actual de la filosofia,
también exige una opcion, porque el filésofo no puede aislarse de lo que sos-
tienen las distintas corrientes del pensamiento moderno y contemporaneo.
Por lo tanto, la actitud realista actual requiere un acto de la voluntad; pero
se trata ahora de un acto que reafirma la inclinacion natural de la inteligencia. Lo
que es espontaneo se asume de manera consciente y metddica, conociendo
la alternativa idealista. Por eso, Gilson llama a este realismo filoséfico, en el
estado actual del desarrollo de la filosofia, realismo metédico.'%% Este realismo
no es meramente espontaneo, aunque siga a la espontanecidad de la inteli-
gencia humana, sino que reafirma lo natural de una manera reflexia, critica, me-
todica. Y esta marcado por este componente de voluntad; un componente
ético, por tanto, en el cual se acepta someter la mente a algo externo; se accede a
subordinar la autonomia del sujeto a una realidad exterior. En el realismo
filosofico, por lo tanto, el punto de partida es el ser de las cosas, no el pensa-
miento, y se cultiva una humildad reflexiva de la razén humana.!%

Lo primero que se conoce cuando se despierta al ejercicio de la inteli-
gencia —no me refiero al uso de razén en sentido moral, sino al més elemen-
tal uso de la inteligencia— es el ser extramental. S6lo cuando uno reflexiona,
advierte que es uno mismo quien piensa ese ser. Este punto de partida —pri-
mero el ser, después el yo— no se puede demostrar, porque el primer concep-
to que forma la mente humana es el concepto de ser, de ente —la palabra
técnica escolastica para significar “lo que tiene ser”—, de lo real. Con otras
palabras, si alguien me pide que le demuestre que lo primero es el ser, la rea-
lidad extramental, y que nuestra mente es la que despierta al ser y se adapta
al ser, me pide que le proporcione una evidencia mayor a la de aquello que
sefialo como punto de partida; pero, si hubiera una evidencia mayor, ella
seria el punto de partida. Eso no es posible: proporcionar una evidencia ma-

108 Cfi. Gilson, Etienne, El realismo metddico, cit., passim.
109 Cfi. Cardona, Carlos, Metafisica de la opcién intelectual, Madrid, Rialp, 1973, p. 36.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

IX. LA CARCEL DE LA MENTE: REALISMO VS, IDEALISMO 85

yor que la que ya tenemos por el solo funcionamiento natural de nuestra in-
teligencia. El realismo afirma, precisamente, que no hay nada mas evidente.

Hay una opcién por el idealismo, y hay una opcién por el realismo; pero
el realismo hace plenamente inteligible el idealismo como actitud: puede se-
nalar su fuerza y lo que tiene de verdad. El realismo filoséfico puede explicar
los distintos sentidos del ser y de esa manera hacer inteligible el idealismo.
La distincion fundamental es la que se da entre el ser real y el ser veritativo. El
ser real es el ser extramental, la realidad fuera de la mente; el ser veritativo
es la realidad en cuanto conocida por la mente. También se dice que el ser
veritativo, en cierto sentido, es, existe, es real como aquello que acontece en
la mente de quien conoce. Por lo tanto, el realismo no niega la experiencia
que lleva al idealismo, que es la experiencia de la inmanencia del conoci-
miento. El conocimiento es algo inmanente, pero existe en la mente de una
manera puramente nfencional. En este contexto, “intencional” no significa
querido o intentado por la voluntad, sino que se trata de un modo de ser que
apunta hacia afuera, que remite a algo que esta mas alla de la mente, y, en este sen-
tido de tender hacia aquello a que apunta, es un ser intencional. Por lo tanto,
el ser mental —el concepto intelectual— no tiene como verdadera naturale-
za la de un cuadro en una habitacion cerrada. Si asi fuera, efectivamente no
podriamos salir nunca de esa habitacion. Mas esa vision del conocimiento
se asume sin suficiente critica. Segin el realismo, con base en la experiencia
del conocer, la naturaleza de lo que acontece cuando, mediante conceptos,
conocemos la realidad y la afirmamos al juzgar, es la de un acto vital, por el
cual asimilamos algo externo, de tal modo que en nuestro interior produci-
mos un concepto cuyo ser consiste en remitir a lo exterior. La mente no esta
cerrada contemplando sus cuadros, sino que esta abierta y recibe la luz de
lo real como a través de esas ventanas que son los conceptos, abstraidos a
partir de los datos sensibles.

En el siglo XX, resurgi6 el realismo filosofico de la mano de varias co-
rrientes del pensamiento contemporaneo, que reaccionaron ante el callejon
sin salida a que nos habia llevado el idealismo absoluto. Asi, por ejemplo,
la fenomenologia le da importancia a los fenémenos, al analisis de como
aparecen ante la conciencia los objetos y las experiencias, pero no quiere
quedarse al interior de la conciencia, sino que quiere ir a las cosas mismas.
La consigna clasica de la fenomenologia para Edmund Husserl (1859-1938)
era volver a las cosas mismas, quiza partiendo de los fendmenos, mas siempre
para llegar al fundamento de esos fendmenos: “Juzgar sobre las cosas racio-
nal o cientificamente quiere decir dirigirse por las cosas mismas, o retroce-
der desde los dichos y las opiniones hasta las cosas mismas, interrogandolas

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

86 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

tales cuales se dan en si mismas y rechazando a un lado todos los prejuicios
extranos a ellas”.!1

También en la filosofia analitica del lenguaje se ha vuelto al realismo,
es decir, como propone John L. Austin, filésofo analitico de la mitad del
siglo XX en Oxford, analizar el lenguaje porque en el lenguaje se refleja
la realidad; no para quedarnos en el lenguaje mismo, sino para llegar a una
realidad, que se refleja en el lenguaje. “Cuando examinamos qué diriamos
cuando, qué palabras usariamos en qué situaciones, no estamos meramen-
te considerando las palabras (o “los significados”, sean lo que fueren), sino
también las realidades, para hablar de las cuales usamos las palabras”.!'' Y
asi otros autores, como Michael Dummet y Hilary Putnam. Ellos vuelven al
realismo, porque ese fue el origen de la filosofia: no girar en torno a noso-
tros mismos, conociendo nuestro propio pensamiento, sino salir de nosotros
mismos para conocer la realidad tal como es en si misma.''? El ser veritati-
vo consiste efectivamente en un ser inmanente, pero que en alguna medida se
corresponde con un ser trascendente, que es el ser real o extramental. En
la medida en que el ser mental, expresado en conceptos y juicios, se corres-
ponde con un ser real, hablamos de conocimiento y de verdad.

Es parte de la verdad del ser humano, como animal racional, que or-
dena los conocimientos dentro de su mente, los organiza, los estructura. A
todo eso que es puesto por el hombre al conocer la realidad, se le dedica un
estudio cientifico y filosofico: la filosofia de la ciencia, la 16gica, la metodolo-
gia. Estas ciencias son parte del conocimiento cientifico y filoséfico, aunque
no versan sobre el ser real, sino sobre el orden mental o la organizacién del
ser veritativo. Este ser veritativo no se opone a la correspondencia con el ser
real, sino que la supone, y es precisamente esa correspondencia (i.e., la verdad)
lo que buscan alcanzar las otras ciencias. El realismo filosofico busca, en cada
ambito de la realidad, la verdad con aquel grado y tipo de certeza posible
en ese ambito. Lo que mas le preocupaba a Descartes era no ser enganado
y alcanzar la maxima certeza posible. Esa voluntad de certeza absoluta, de
garantia subjetiva de verdad, esta detras de todo el idealismo. Recordemos
la tesis de Sartre: “Para que haya una verdad cualquiera, es necesaria una

10 Ideas, §19.

11 Austin, John L., “A Plea for excuses”, en Austin, J. L., Philosophical Papers, Oxford,
Clarendon Press, 1961, p. 130. Sigo el analisis de Nubiola, Jaime, “J. L. Austin: andlisis y
verdad”, Anuario Filoséfico, 10 (2), p. 212.

112 Cfi Dummet, Michael, “Realism”, en Truth and Other Enigmas, Cambridge, MA.,
Harvard University Press, 1978; y Putnam, Hilary, Meaning and the Moral Sciences, Londres,
Routledge and Kegan Paul, 1978.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

IX. LA CARCEL DE LA MENTE: REALISMO VS, IDEALISMO 87

verdad absoluta”. Pues bien, el realismo filos6fico afirma que, en efecto,
hay alguna verdad absoluta, en el sentido de que su evidencia es total (no en
el sentido del Absoluto hegeliano): el principio de no contradiccién, que el
mundo existe, que hay una realidad extramental a la que eventualmente
uno se adapta cuando conoce intelectualmente. Hay muchas otras verdades,
sin embargo, que no poseen ese nivel de certeza, y eso no significa que no
sean verdades. En esos terrenos no se va a poder alcanzar la misma certeza.
A veces, podremos alcanzar una gran certeza, pero no de tipo matematico.
Esta conciencia del limite es parte del realismo, que es una filosofia flexible.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

X.
HONESTIDAD INTELECTUAL: NADA DE NEUTRALIDAD!

La opcion por la honestidad intelectual es, en definitiva, un caso particular
del compromiso con la honestidad en todos los terrenos. Si uno comienza
engafiando en cuestiones intelectuales, es muy facil que termine engafiando
en cualquier otro asunto, y viceversa. El amor a la verdad es como un faro
orientador de toda la vida. Si se rechaza su luz, podemos comenzar enga-
nando sabiendo que estamos enganando, y después terminar enganandonos
a nosotros mismos, porque a nadie le gusta vivir en la mentira. Por eso, si
iniciamos una andadura filoséfica, la condiciéon fundamental es el amor a
la verdad. No se trata ya de la opcién entre la confianza en la capacidad de
alcanzar la verdad y el escepticismo, aunque ciertamente es poco coherente
proclamar el amor a la verdad cuando no se cree en ella, y es frecuente que
un escepticismo socarréon y pragmatista vaya unido a diversas formas de re-
huir las exigencias que el amor a la verdad comporta. No se trata tampoco,
solo, de optar por la verdad y contra la mentira y el engano, aunque con esta
opcion se relaciona mas la que ahora propongo: una actitud vital de honesti-
dad intelectual. Es compatible con equivocarse; en verdad, los seres humanos
somos falibles, y no tiene nada de extrafio, ni es siempre moralmente malo,
equivocarse. Por supuesto, en si mismo es malo equivocarse, porque el error
aleja de la verdad, vy, st alguno se equivoca, es bueno que lo ayudemos a salir
de su error, porque la verdad enriquece; pero, como somos seres falibles, en
un cierto sentido no es malo equivocarse: si hacemos un esfuerzo de honesti-
dad intelectual, si nos arriesgamos a pensar por nuestra cuenta, si buscamos
las respuestas que son verdaderas, en ese proceso podemos dar pasos en falso
y aprender de los errores, y eso es bueno: buscar, hallar, fallar, rectificar. Eso no
es deshonesto. Lo deshonesto es pretender que uno nunca se equivoca, o hacer
algo que uno sabe que esta mal, pero que, por conveniencia, porque satisface
mis placeres o mi utilidad o el bramido de la opinion ptblica, quiero revestir
de la apariencia de lo bueno. Esa es la hipocresia.

La hipocresia no es, como pretenden algunos, tener altos ideales y equi-
vocarse. Eso no es hipocresia. Si yo no niego el ideal, y ocasionalmente o

89

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

90 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

aun con frecuencia no lo alcanzo, no soy un hipdcrita, sino una persona
débil. Y asi somos todos los seres humanos. Si no vivir a la altura de los
propios ideales fuera hipocresia, nadie deberia tener ideales. Como dice un
poeta chileno, José Miguel Ibafiez: “Ningan cristiano vive a la altura de las
Bienaventuranzas / qué horror qué hipocritas pero qué doble standard /
piensan de una manera y viven de otra / en cambio td unitario ti coheren-
te / t nunca seras hipocrita porque vives / y piensas como una rata”.!'3 Si
uno tiene los ideales de una rata, qué sencillo es vivir coherentemente con
ellos. Claro esta: vive uno una vida perfectamente coherente... jpero vive
como una rata!

La honestidad intelectual, pues, apunta a esos ideales altos, reconocien-
do sinceramente que a veces fallamos. No es compatible, en cambio, trans-
formar el ideal a la medida de las propias debilidades; eso si que es desho-
nesto. Lo realmente hipécrita es obrar mal —conforme al baremo de la
rata—, y pretender que eso es el gran ideal, la altura a la que la humanidad
deberia llegar. La hipocresia consiste, precisamente, en hacer aparecer lo
malo como bueno —el vicio como virtud—; de manera que hipécritas son,
mas bien, quienes articulan todo tipo de doctrinas e ideologias para coho-
nestar como virtuosas sus propias pasiones y sus viclos.

La honestidad intelectual tiene otra consecuencia: seguir la verdad adonde
quiera que nos lleve, como suele decirse. Este seguimiento exige una valentia
especial. A quienes han asumido la opcién de ser ciudadanos activos, preo-
cupados por el bien comtn, y no meros atomos de una masa manipulable,'*
seguir la verdad adonde quiera que los lleve, tal como cada uno la advierte,
les conducira necesariamente a chocar con quienes promueven de mala fe,
agitados por pasiones y por ideologias perversas, la mentira, el engafo y la
injusticia, ciertamente; pero también —esto es mas doloroso y desconcer-
tante— con otros ciudadanos honestos, y aun con amigos de buena fe, que
defienden, estimandolo como bueno y justo, lo que aquellos, tantas veces
tras madura reflexion, juzgan falso, danino o peligroso. En ese caso, y con
todo respeto, habra que chocar. Incluso, a veces, habran de enfrentarse unos
con otros a pesar del afecto reciproco en el plano personal, porque seran ene-
migos publicos quienes, en el plano privado, sean personas cercanas, parientes
o amigos personales. Naturalmente, es dificil conservar una amistad con
quien promueve el mal, y nunca puede ser equivalente esa amistad civica a

113 Tbhafiez Langlois, José Miguel, “Hipocrita”, en Poemas dogmdticos 11, Santiago, Editorial
Universitaria, 1994, p. 175.

14 Cfic supra cap. VIIL.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

X. HONESTIDAD INTELECTUAL: ;NADA DE NEUTRALIDAD! 91

la amistad mas profunda fundada en la justicia y en las virtudes. No obstan-
te, la caridad cristiana se extiende a todas las personas, aun a aquellas con
quienes se traban conflictos aparentemente insolubles.

Un caso historico paradigmatico es el de un famoso “servidor leal” de
Enrique VIII de Inglaterra. A pesar de la distancia entre el rey y su subdi-
to, habian sido, ademas, relativamente amigos. Cuando se suscité “el gran
asunto del rey” —el conflicto sobre su matrimonio con Catalina de Aragén,
mujer santa que tenia como unico defecto la incapacidad de darle hijos va-
rones—, Enrique VIII pretendié negar la validez del matrimonio, y erigirse
en cabeza de la Iglesia en Inglaterra, para poder asi, mediante sus tribuna-
les, declarar nulo su matrimonio. Ante esa situacién contraria a la verdad,
el Lord Canciller, Sir Tomas Moro, renunci6 a tan alto cargo y se recluy6
en su vida privada, no por falta de compromiso civico, sino por extremada
prudencia y comprensible temor a perder, literalmente, la cabeza. Su per-
dicién comenzd, no obstante sus precauciones, no cuando le hicieron un
juicio inicuo, sino mucho antes, cuando Enrique VIII se casé por segunda
vez, conforme a las sentencias de esa Iglesia a cuya cabeza se habia puesto.
Tomas Moro se negd a asistir a esa boda, porque en conciencia no podia coho-
nestar, mediante una presencia que significaba asentimiento, la legitimidad
del segundo enlace y la invalida anulacion del primero. Moro no dijo nada:
no criticd; no hablo; simplemente, se nego a asistir. Sigui6 la verdad adonde
quiera que lo llevara, con la esperanza de que no lo llevase a la muerte. De
hecho, usé todos los trucos que un buen abogado usaria para evadir la pena
capital, sin buen resultado, como sabemos.!!>

El Papa de la época, Julio II, podria haber hecho sus calculos: “Si le
anulo este matrimonio al rey, me evito un cisma”. No actud asi. Los expertos
canonistas examinaron todos los aspectos del asunto, por si podia ser nulo el
matrimonio, jy no lo era! El Papa no lo declar6 nulo, aun arriesgandose al
cisma. Seguir la verdad adonde sea que nos lleve, defender la verdad aun-
que nos cueste la vida: jesa es la gran opcion! Sin esa opcion filosofica de
fondo, que es una resolucién moral con consecuencias en la vida personal y
en la vida politica, no se puede hacer buena filosofia. Por eso, mi invitaciéon
a la sabiduria filosifica es también la defensa de una filosofia que, con limita-
ciones y oscuridades, ofrece un elenco de verdades fundamentales, adquiri-

15 Cfi. Ackroyd, Peter, Tomds Moro, trad. de Angels Gimeno-Balonwu, Madrid, Edhasa,
2004, p. 511; y Corral, Hernan, “Tomas Moro: un abogado para todas las horas”, en varios
autores, forge lvan Hiibner Gallo. Estudios en su homenaje, Santiago, Universidad del Desarrollo,
2007, pp. 99-159.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

92 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

das durante casi tres milenios. Este libro es elemental; se apoya en sintesis
mas perfectas del pensamiento tradicional —las cito en la bibliografia fi-
nal—, y no es, ni pretende ser, una introducciéon erudita y neutral a todas las
filosofias. La honestidad intelectual me exige declararme no neutral, por el
género de esta obra. No se me malentienda: nada tengo que objetar a otros
géneros literarios y filosoficos, que no sean una invitacion tan personal.

En la Universidad de Chile, que cumple la insustituible misiéon de las
universidades estatales —reunir la diversidad de posiciones representadas
en la sociedad y permitirles confrontarse de manera civilizada—, he impar-
tido varias veces un curso electivo: “Introduccion al derecho natural”. A los
estudiantes suelo decirles:

Ustedes me conocen. Me han invitado porque saben como pienso. Seria muy
raro que pretendiera pasar como profesor neutral. Voy a defender una tradicion
filosofica, y ustedes, los que no estén de acuerdo, pueden atacarla, defender
sus posiciones, poner a prueba los argumentos. Tal es la actitud correcta ante
la busca sincera de la verdad, la actitud socratica.

Anélogamente, aunque con mayor razén, he defendido mi no neutra-
lidad filoséfica en las universidades de identidad catdlica, que cumplen la
insustituible mision —fuera del alcance de las universidades estatales— de
ofrecer a la sociedad el enfoque especifico de una vision cientifica, huma-
nistica y filosofica, iluminada por la fe. En la Universidad Catélica y en la
Universidad de los Andes (Chile), donde he ensenado, asi como en otras
universidades de identidad catélica, no es un profesor aislado quien asu-
me una tradicion filosofica, sino que es la corporaciéon en su conjunto la
que alimenta y transmite la #radicion de la filosofia cristiana y una filosofia del
ser, que el realismo de la fe presupone. Gran variedad de autores confluye
en esta gran corriente de filosofias compatibles con la fe. La Iglesia catdlica
no canoniza ninguna de ellas —no tiene una “filosofia oficial”—,!'6 aunque
destaca el modelo y los principios fundamentales de santo Tomas de Aqui-
no."” Algunas verdades y actitudes filosoficas fundamentales son patrimo-
nio comun de todas esas orientaciones compatibles con la luz de la fe: el
realismo metafisico y la confianza en la capacidad de la razén para conocer
la verdad con certeza —sin desconocer sus limitaciones—, la existencia y los
atributos esenciales de Dios, el caracter creado y dependiente del universo,

116 Cfi: Juan Pablo I1, Fides et ratio, 1. 76.
N7 Cfr: ihidem, nn. 43-44 y 78.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

X. HONESTIDAD INTELECTUAL: ;NADA DE NEUTRALIDAD! 93

una visiéon del hombre como criatura y como persona corpéreo-espiritual,
su inmortalidad y su destino trascendente, la defensa de los principios éticos
fundamentales (i.e., la ley natural), etcétera. S¢é por experiencia que a algu-
nos estudiantes —no en la Universidad de Chile, pues es lo que ellos pre-
cisamente esperan de su pluralismo interno, pero si en las universidades de
identidad catdlica— les ha molestado esta parcialidad filosdfica. A ellos suelo
decirles, con el afecto de quien les desea lo mejor y ha optado por la vida
académica movido por una conviccién intima sobre el valor de la verdad
y del servicio a las generaciones jovenes, que asumo esa parcialidad total-
mente a propoésito, aunque a alguien le duela, porque mds vale una parcialidad
declarada que una neutralidad ficticia.

A Soécrates lo mataron por esto; a Jesucristo lo clavaron en una cruz.
Salvando las distancias, a mi no me importa demasiado que algin lector
o estudiante se moleste conmigo. S¢ que mis escritos y mis cursos les van
a venir bien a algunos; a otros, por mis deficiencias o por sus malas dispo-
siciones —o por las dos cosas—, les van a caer mal, y van a salir un poco
molestos. Algunos van a ser pragmatistas: “Y esto, ipara qué me sirve?”.
Yo les explico que lo mas digno no sirve para nada.''® En cualquier caso, la
parcialidad filosofica, que asumo y defiendo, es una consecuencia de la ho-
nestidad intelectual, que, gracias a Dios, también se halla en quienes asu-
men otras posiciones filosoficas. Después, mas importante que la honestidad
intelectual necesaria para tomarse en serio una invitacion a la filosofia es la
honestidad necesaria para vivir toda la vida: ese amor a la verdad. Amar
la verdad, promover la verdad, defender la verdad, y si, de vez en cuando,
hay que pasarlo mal un rato, pues ja pasarlo mal! Con todo respeto hacia
las personas que honestamente estén en desacuerdo, hemos de hacer ver el
punto de vista que nos parece verdadero. Eso es lo que hizo Socrates. Si lo
hacemos nosotros, si esta tltima opcién de honestidad intelectual esta bien
asumida, entonces, a mi parecer, incluso quienes tengan poca mentalidad
filosofica, los que no destaquen precisamente por su capacidad de abstrac-
ci6n metafisica, pueden pasdrselo bien con los desafios que presenta el resto
de este pequenio libro.

Las diez opciones fundamentales que he propuesto en estos primeros
capitulos le dan sentido a los treinta restantes. Algunos temas pareceran ari-
dos, porque exigen un esfuerzo de rigor mental —como las exigencias mini-
mas de la l6gica—"1% o porque nos meten en profundidades para las que no

18 Cf supra cap. 11
19 Cfi: infra caps. XI-XVI.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

94 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

siempre estamos preparados, en medio del trafago de la vida. ;Quién piensa
muy seguido, por e¢jemplo, en que se va a morir? jVaya idea, que echa por
tierra casi cualquier escepticismo! Al final, parece que alguna verdad no ad-
mite dudas; pero mejor no la recordemos tan a menudo.

¢Para qué sirve la filosofia? Para recordar que vamos a morir y no mo-
rirnos como perros, inconscientes y sin esperanza.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XI.
UNA MENTE ORDENADA: DEFENSA DE LA LOGICA

Los libros especializados de l6gica y de retorica exponen con detalle y con
rigor todo cuanto se necesita para pensar con la mente bien ordenada y para
pronunciar las palabras justas y eficaces en la noble tarea de buscar la verdad
y darla a conocer.'? Si no ordenamos bien nuestra mente, es muy proba-
ble que no seamos capaces siquiera de seguir los razonamientos que otros
han descubierto acerca de las cuestiones filosoficas. Si no hablamos bien,
con orden y con agrado, no podemos participar con provecho en el didlogo
racional. Por eso dedicaremos unos pocos capitulos a introducirnos en las
exigencias clementales de la 16gica y de la retérica.

Veremos qué es la logica, para qué sirve; pero reparemos, antes, en
un presupuesto implicito en toda discusién racional, que no es logico, sino
ético. Es una ética necesaria para que no se desvirtie la logica. En el Gor-
gias, cuando el sofista Calicles se ve acorralado por la logica implacable de
Socrates, cambia de discurso. Se niega a sacar las consecuencias logicas del
discurso, o incluso cambia el sentido de las palabras que él mismo habia
aceptado antes, o bien se limita a callar.'?! ;Qué sucede aqui? ;Le falta rigor
mental a Calicles? (O, mas bien, precisamente porque ha adquirido una
capacidad de razonamiento superior advierte hacia donde lo estan llevando
y usa un truco para evadir las consecuencias logicas del discurso? Efectiva-
mente, su problema no es la incapacidad logica, sino su mala voluntad: un
problema ético. No querer sacar las consecuencias de lo que uno mismo esta
viendo no es falta de inteligencia, sino una corrupcién del caracter. La 16gi-
ca, en si misma, es independiente de la ética; en cambio, en el contexto de la
finalidad a la cual debe servir el rigor mental, se da una conexién entre 16gi-
cay ética. Pensamos rigurosamente para alcanzar la verdad sobre el universo,
sobre nosotros mismos, sobre el bien y el mal. En un dialogo racional esta

120 Sobre los temas de logica, en general, véase Sanguinetti, Juan José, Ldgica, Pamplona,
Eunsa, 1994.

121 Cfi: Gorgias, 489c; 489¢; 491e; 495a y 510a, sélo por referirme a algunas evasivas de
Calicles.

95

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

96 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

implicito el compromiso moral de atenerse a ese orden mental, a ese orden
de razonamiento que nos da la 16gica, en vistas al bien objetivo que se alcan-
zara en y mediante la ciencia y la filosofia. Si yo incurro en un error de razo-
namiento sin darme cuenta, no hay una culpa moral; hay una falta de capa-
cidad intelectual o un desorden mental, quiza accidental y pasajero. Si me
doy cuenta, por el contrario, de que el argumento concluye de una forma que
no me conviene, que contraria una tesis o un interés que me empeno en defen-
der aun a costa de la verdad, y por eso introduzco un razonamiento logica-
mente invalido, entonces incurro en una falta moral que impide el dialogo.

Algo analogo puede suceder en ese didlogo con nosotros mismos, que todos
llevamos adelante cuando razonamos o deliberamos interiormente acerca
de cudl serd la verdad sobre un asunto o la conducta adecuada en cada
situaciéon. Uno podria equivocarse por falta de orden mental, y llegar a
una conclusién equivocada. No habria, entonces, ninguna falta moral. Pero
iqué pasa si, en ese dialogo conmigo mismo, voy acercandome a ver que la
verdad es algo que no me conviene, en el sentido de que contraria un inte-
rés mio particular, o que no me simpatiza porque desenmascara una pasion
desordenada? (Qué sucede cuando la logica del descubrimiento racional
de la verdad me exigiria cambiar las opiniones que siempre he tenido y re-
conocer que estaba equivocado? ;Qué acontece cuando, ante esa situacion
inesperada e incomoda, prefiero no pensar mas en el tema o valerme de un
sofisma o acudir a sofistas que, sospecho, puedan disolver con sus consejos
y argucias esa chispa de verdad incomoda? La légica y la argumentacion
pueden, entonces, transformarse en instrumentos de aufoengaio, para no en-
frentar esa conclusiéon que contraria nuestras pasiones o nuestros intereses.
Entonces hay una deficiencia moral. Esta advertencia previa sobre las di-
mensiones ¢ticas de la 16gica es saludable porque vamos a repasar algunos
principios légicos, y, en la medida en que adquiramos una logica rigurosa,
tendremos un extraordinario instrumento para progresar en el conocimien-
to de la verdad; pero ese progreso en el camino de la filosofia no seria posi-
ble si no superasemos el obstaculo moral, que a todos nos acecha: la mala
voluntad, que se opone a extraer las consecuencias racionales de ese dialo-
go —exterior o interior— que emprendemos como camino hacia la verdad
mas plena.

Otro tanto cabe decir de la retorica, el arte de hablar bien y de persua-
dir acerca de la verdad de una proposicion. Cuando Soécrates discute con
Gorgias,'?? se advierte la ambigiiedad de la retérica. Asi como puede usarse

122 Cfi. Gorgias, 448d-461a.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XI. UNA MENTE ORDENADA: DEFENSA DE LA LOGICA 97

para promover una causa justa, también podria usarse para defender una
causa injusta. Toda la argumentacién de Soécrates apunta a mostrar como
la verdadera retdrica ha de ir unida a la formacién del caracter justo de aquel
que aprende a hablar. Podriamos dominar todas las técnicas del bien hablar,
pero, sin un trasfondo moral, esa habilidad iria en perjuicio propio y de los
demas. Tras las huellas de la tradicion socratica, mi intencion es poner la 16-
gicay la retérica en el marco de la busqueda de la verdad y de la persuasion
sobre lo que es realmente justo.

Un escrito de juventud de Karl Marx puede iluminar esta cuestion. Su
segunda tesis sobre Feuerbach reza asi:

El problema de si al pensamiento humano se le puede atribuir una verdad ob-
jetiva no es un problema tedrico, sino uno practico. Es en la practica donde el
hombre tiene que demostrar la verdad, es decir, la verdad y el poderio, la te-
rrenalidad de su pensamiento. El litigio sobre la realidad o la irrealidad de un
pensamiento aislado de la practica es un problema puramente escolastico.!?

Esta concepcion se opone directamente a la nocion clasica de la verdad
como algo que se descubre, a ese adaptarse de nuestra mente a la realidad.'*
Por eso dice Marx, de una forma despectiva, que discutir sobre si un pensa-
miento, que estd aislado de la practica, corresponde o no a la realidad —tal
es laidea clasica de lo verdadero— es un asunto “puramente escolastico”; es
decir, es una discusion it y vacia, con lo cual Marx se muestra plenamente
moderno y exhibe la misma displicencia burguesa ante la contemplaciéon de
la verdad, que se molesta porque no sirve para nada.'® La tradicion filosofica
precedente afirmaba que, incluso con independencia de la practica, hay
verdad o falsedad, y que las verdades que de ninguna manera dependen de
nuestra practica (2.gr., si el alma es inmortal o si existe un Dios remunerador)
son las mas altas y hasta las mas necesarias para la practica. Marx equipara
el demostrar la verdad con la realidad y el poderio de un pensamiento, es decir, la
verdad no se concibe ya como la adecuacion de la mente a la realidad, sino
como la transformacién de la realidad, el dominio sobre ella, el poder. En
este marco de primacia del poder sobre la verdad, tanto la l6gica como la re-
torica no tienen esa finalidad socratica de alumbrar la verdad en las almas,

123 Marx, Karl, “Tesis sobre Feuerbach”, en Obras escogidas, Moscti, Progreso, 1976,
pp- 7y 8.

24 Cfi supra cap. V1.

125 Cfic supra cap. 11

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

98 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

sino que tienen una finalidad esencialmente politica: producir algo a lo que
vamos a llamar “verdad” porgue ha tenido éxito.

Invitar a la filosofia, en este contexto tan adverso —Marx es solamente
un botén de muestra de la reducciéon de la verdad al poder—,'?6 nos acon-
seja dar al menos una noticia sobre las herramientas logicas que permiten
mantener la confianza en la verdad, en una verdad que nosotros no cons-
truimos, sino a la que podemos adherir y servir, en la que podemos vivir. Si
la filosofia ha de ser una ciencia rigurosa, entonces tiene que ser posible un
método de pensamiento riguroso. Ha de ser posible mostrar criterios de ver-
dad y de certeza rigurosos. Estos criterios no pueden depender, por ejemplo,
del consenso social, que es mutable; ni del éxito politico o revolucionario,
que ha acompanado a ideologias de diversa naturaleza (v.gr., el acceso de
Hitler al poder, y su nombramiento como dictador, fue un éxito politico,
como lo fueron las revoluciones francesa y bolchevique). Si llamamos “éxi-
to” ala verdad, entonces, evidentemente, disolvemos completamente la idea
clasica de verdad, y la verdad misma. No tiene sentido cultivar la filosofia,
que es amor a la sabiduria, a un acercarse a la verdad inagotable y siempre
abierta, y no al poder o al éxito mundano. La filosofia, como ciencia riguro-
sa, se apoya en una logica, mediante la cual podemos resistir a las ideologias
de la verdad como consenso o de la verdad como éxito o poder, o de la verdad como
algo que nosotros construimos y que, por tanto, puede ser una u otra cosa
segin lo que nosotros queramos.'?”” Con la ayuda de una légica rigurosa
——que no basta: se necesita el compromiso ético—, podemos reconocer la
verdad como independiente de nuestra voluntad. La verdad es independiente
de nuestra voluntad. Las cosas no son de una manera u otra porque noso-
tros asi lo decidamos, aunque seamos los seres mas poderosos del planeta,
aunque seamos los dominadores del mundo o unos revolucionarios exitosos.
La verdad sigue siendo lo que es.

El estudio riguroso de la l6gica nos permite ver que hay un orden obje-
tivo en los conceptos y razonamientos, y que ese orden objetivo hace posible

126 A su modo, Nietzsche y sus epigonos, especialmente Foucault, también terminan por
reducir la verdad al poder. Véase, sobre Nietzsche, Cruz Prados, Alfredo, Historia de la filosofia
contempordnea, Pamplona, Eunsa, 1987, pp. 94-95; y Reale, Giovanni y Antiseri, Dario, Histo-
ria del pensamiento filosdfico y cientifico, trad. de Juan Andrés Iglesias, Barcelona, Herder, 1995,
t. III, pp. 389-392. Sobre Foucault, véase Reale y Antiseri, Historia del pensamiento filosdfico y
ctentifico, cit., t. 111, pp. 830-833.

127 Sobre la verdad como consenso, especialmente en Habermas, véase Innerarity, Da-
niel, Praxis e intersubjetividad. La teoria critica de fiirgen Habermas, Pamplona, Eunsa, 1985, espe-
cialmente pp. 211-224.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XI. UNA MENTE ORDENADA: DEFENSA DE LA LOGICA 99

progresar en el conocimiento de la verdad. La finalidad de la logica, por lo
tanto, es conocer mejor la verdad y, después, adaptar nuestra voluntad a la
verdad. Por eso, la primera barrera de contencion contra la tentacion del
escepticismo, por una parte, y de la voluntad de poder, por la otra, es la
defensa de la logica. La logica es, sin duda, un trago amargo, pero es una
especie de coraza contra todos los sofismas.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XII.
LA LOGICA FORMAL

A veces decimos que “Pedro es muy logico”, o que “Juan es poco logico”.
Nos referimos asi a la ldgica espontinea, mas o menos rigurosa en cada per-
sona, ese orden interior que la razén sigue en su proceso de conocimiento
de la verdad. Sobre esa logica espontanea se edifica la logica considerada
como arte, es decir, como un saber practico, que se puede definir, siguiendo
a santo Tomas, como “el arte por el que se dirigen los actos de la razén, para
proceder en el conocimiento de la verdad ordenadamente, con facilidad y sin
error”.'? También se ha definido la l6gica como “el estudio de los métodos
y principios que se usan para distinguir el razonamiento bueno (correcto) del
malo (incorrecto)”.!?9

En este sentido, la 16gica se puede cultivar como quien aprende el arte
de pintar un cuadro, o de tocar el piano, o de jugar fatbol. La légica como
arte es —decian los antiguos— el ars artium, el arte de todas las artes. A las
obras logicas de Aristoteles se las llamé Organum, que significa “instrumen-
to”, porque se trata de una parte de la filosofia que es ciencia, en su nivel
superior, y a la vez arte, en su nivel mas practico: el conocimiento de nuestro
orden mental objetivo vy, a la vez, el instrumento de todas las ciencias.'* La logica
deberia estudiarse primero. Si se aprende la 16gica, al menos en este sentido
instrumental, después se desarrollan con mucha facilidad la filosofia y todas
las demas ciencias y artes. Por encima de la légica como arte, como su fun-
damento especulativo-practico, esta la logica como ciencia y como parte de
la filosofia, es decir, el estudio metédico de todos los actos del entendimiento
y de todos los entes de razon, y de las propiedades y las relaciones entre los
actos de la razon. El estudio de los conceptos, de las proposiciones, de los ra-
clocinios, tiene por objeto realidades que se dan solo en la mente, por lo cual

128 Sanguinett, Ldgica, cit., p. 18. Gfi. In Anal. Post., prooemium.

129 Copi, Irving M. y Cohen, Carl, Introduccién a la Légica, trad. de Edgar Antonio Gon-
zalez Ruiz, México, Limusa, 1993, p. 17.

130 Cfi. Millan Puelles, Fundamentos de filosofia, cit., pp. 67-71.

101

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

102 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

los filosofos las denominan “entes de razon” (tipos de seres que s6lo existen
en la inteligencia y no fuera de ella).’! Pensemos en la siguiente proposi-
cion: “En Marte hay seres vivos”. La realidad extramental puede o no ser que
haya seres vivos en Marte, pero la proposicion “en Marte hay seres vivos”
existe como una realidad en la mente, y tiene un significado objetivo, con
independencia de quién la piense ahora. La logica no estudia si hay seres vi-
vos en Marte, lo cual es objeto de una ciencia empirica, sino la proposicién:
la forma de la proposicién, sus relaciones con otras proposiciones, etcétera.
Por lo tanto, la 16gica es 1til en tan alta medida porque no sélo conoce el
orden natural de la inteligencia humana, sino que también introduce orden
mental en quien la estudia.

Aristoteles desarroll6 la logica como ciencia y como arte en sus rasgos
fundamentales.

Para Aristoteles el modo de proceder del pensamiento humano en la activi-
dad cientifica lo establece la logica. Lo que Aristételes se propone con estos
criterios es mostrar como procede el pensamiento humano, cual es la estruc-
tura del razonamiento, como son posibles las demostraciones y sobre qué
objetos pueden versar. Convendra tener en cuenta que Aristoteles distingue
tres operaciones fundamentales en el conocimiento humano... Estas tres ope-
raciones dan lugar a los diversos tratados de logica aristotélica.!3?

Posteriormente, la desarrollaron los estoicos y los escolasticos. A partir
del siglo XIX, surge la légica simbolica, vinculada a las matematicas, y su
estudio se expande como nunca;!* pero cabe decir que, entre Aristoteles y el
siglo XIX, los desarrollos fueron menores. La logica aristotélica bien asimi-
lada es mas que suficiente para abordar con rigor la filosofia. Aqui debemos
contentarnos con tomar unas pildoras de légica clasica, para razonar bien y
mantener la mente en orden, y unas pastillas de retorica clasica, para hablar
bien y para persuadir, con miras a hacer patente la verdad.

La logica clasica se divide en ldgica formal y ldgica material. La 16gica for-
mal estudia el orden de los conceptos, juicios y raciocinios, en sus relaciones
reciprocas, con independencia de los contenidos y de st esos entes de razén
alcanzan la verdad en si o no. La finalidad de la l6gica formal es el razona-

131 Cfi: Millan Puelles, Fundamentos de Filosofia, cit., pp. 77-80.

132 Yarza, [fiaki, Historia de la_filosofia antigua, Pamplona, Eunsa, 1992, p. 126. Los trata-
dos de logica componen el denominado Organon'y son: Categorias, Sobre la interpretacion, Primeros
Analiticos, Analiticos posteriores, Tdpicos y Refutaciones sofisticas.

133 Cfi. Bochenski, 16sef Maria, Historia de la l3gica formal, trad. de Milan Bravo Lozano,
Madrid, Gredos, 1985, pp. 281-426.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XII. LA LOGICA FORMAL 103

miento correcto. Que el razonamiento alcance la verdad de las cosas —la
llamada “verdad material”—, si bien es la finalidad tltima de toda la logica,
no es la preocupacion directa de la loégica formal. Asi, por ejemplo, si Emi-
liano dice: “Todas las mujeres son azules; Johanna es mujer; por lo tanto,
Johanna es azul”, el razonamiento es completamente légico. Una persona
que razona de esa manera, si juzgamos a la luz de la 16gica formal, tiene su
mente bien ordenada. Razona de forma correcta. Por lo tanto, si aplica ese
modo de razonar a una realidad suficientemente conocida, va a relacionar
de forma correcta, en su inteligencia, la verdad conocida. Sucede que, en el
ejemplo, hemos usado una premisa que no esta tomada de la realidad, por-
que las mujeres no son azules (o, al menos, no todas lo son).

La logica formal es muy util para alcanzar la verdad, pero sélo como el
instrumento que afina nuestra capacidad intelectual. La légica material, en
cambio, estudia la correspondencia entre el pensamiento y la realidad. La
logica material se preocupa de que la ciencia alcance efectivamente la rea-
lidad externa, e incluye, por tanto, la metodologia de las ciencias. Nosotros
vamos a concentrarnos en la légica formal. Abrigo la esperanza, con un
optimismo quiza ingenuo, de que incluso en problemas muy dificiles, filoso-
ficos o éticos, si una persona esta de buena fe, tiene suficiente informacién
y logica, va a llegar a la conclusion correcta. Si se llega a una conclusion
incorrecta, especialmente cuando se trata de graves injusticias, es porque
hay una mala disposiciéon moral, o falta alguna informacién relevante, o
no hay légica. Con la légica, por lo tanto, nos jugamos en buena parte el
objetivo de este libro, porque la logica esta del lado de la verdad. No hay
que tenerle miedo a la légica, al orden mental, al razonamiento, a la solidez
de la argumentacion. Todo eso esta de parte de la sincera busqueda de la
verdad de las cosas. Si se domina la logica, solo falta despejar dos obsta-
culos: la falta de informacién —como podria suceder, por poco tiempo, a
quien fuera educado en una falsa creencia, como que los ninos no nacidos
son una parte del cuerpo de su madre— vy, el mas dificil de superar, la indis-
posicion moral. St alguien no esta dispuesto, porque su vida es mala, o porque
esta dominado por las pasiones desordenadas, o porque cree irracionalmen-
te en una autonomia que supera todo limite, a menudo no quiere sacar las
consecuencias logicas de la informacién disponible.

La l6gica formal se divide en tres partes fundamentales: la logica de los
conceptos, la loégica de las proposiciones y la logica del raciocinio. Estas tres
partes corresponden a los tres actos del intelecto humano, esencialmente
conectados.'

13t Cfi: Sanguinetti, Ldgica, cil., pp. 23y 24, e infra cap. XXXIII.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

104 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

Todos los filosofos estan de acuerdo en que el conocimiento humano
tiene dos grandes bloques: el conocimiento sensible y el conocimiento in-
telectual. En todo conocimiento —también en el de los animales irracio-
nales— hay un proceso de asimilacion, por el cual el ser vivo toma algo de
afuera y lo incorpora de modo inmaterial a su capacidad de conocer o po-
tencia cognoscitiva. Se trata de un apropiarse interiormente de un aspecto
de la realidad exterior, de modo inmaterial; es decir, no hay nada que el
viviente incorpore fisicamente —a diferencia de lo que sucede en la alimen-
tacibn—, sino que captura en su interior —posee— un aspecto de lo que en
realidad existe fuera de si. Si aquello de lo que el animal se apropia interior-
mente es un aspecto particular y concreto, el conocimiento es sensible, y se
da en todo el reino animal; si, en cambio, se trata de la forma abstracta de
las cosas —de la idea abstracta y unwersal—, hablamos de un conocimiento
intelectual, propio de los seres humanos.!%

El proceso cognitivo humano, en sintesis, es como sigue. Primero capta-
mos las cualidades sensibles exteriores, las mas elementales, a través de los
sentidos externos (el tacto, el gusto, el olfato, el oido y la vista), y, con la po-
sesion interior de todas esas cualidades, formamos una percepcién unitaria.
Este acto de sentirlo todo junto, puesto que tiene un objeto unitario distinto
de los objetos de cada sentido externo, exige otra potencia sensitiva, que ya
no es un sentido exterior, sino el sentido interno que la tradicion filosofica
llama sentido comun o sensorio comun. La imagen formada por el senti-
do comun se archiva de tal manera que nosotros podemos representarla,
aunque no estemos captando el objeto, mediante la imaginacién, que es el
segundo sentido interno.'* Ademas, podemos captar y retener el momento
de nuestra biografia en el que adquirimos determinadas imagenes. Anadi-
mos el conocimiento del pasado, que es un aspecto nuevo de la realidad. No
forma parte de ninguna cualidad sensible, ni de la percepcion unitaria, ni
de la simple imagen retenida, porque presupone puntos de referencia en los
actos y movimientos que se insertan en la continuidad vital del animal. Por
eso, este objeto sensible nuevo exige un sentido interno distinto, la memoria
sensitiva (distinta de la capacidad intelectual de retener ideas), un sentido
interno que también poseen los animales irracionales. Por tltimo, el mas
alto de los sentidos internos es capaz de captar un aspecto adicional de la
realidad exterior, en cuanto esta se relaciona con la naturaleza del animal:

135 (i Corazon Gonzdlez, Rafael, Filosofia del Conocimiento, Pamplona, Eunsa, 2002,
pp- 73-75; e infra cap. XXXIII.

136 (fi., sobre la imaginacion, Pefia Vial, Jorge, Imaginacién, simbolo y realidad, Santiago,
Universidad Catolica, 1987, passim.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XII. LA LOGICA FORMAL 105

lo conveniente y lo inconveniente que hay en aquello conocido respecto de
la propia naturaleza. Asi como la memoria captaba el pasado, este sentido
interno, que valora su objeto, remite al futuro, porque conoce lo que le po-
dria suceder al viviente si entrara en contacto con lo conocido (v.g7, la oveja
podria ser matada por el lobo). A este sentido interno se le denomina esti-
matiwa natural, en los animales irracionales, y cogitativa, en los seres humanos.
La estimativa natural es el conocimiento mas alto del animal irracional o
bruto, que conecta lo cognitivo con los apetitos y pasiones, en cuanto que
de la captacion de lo conveniente y de lo inconveniente depende que se re-
accione con deseo o aversion, con placer o con dolor, con ira o con temor.
De la estimativa depende, pues, el instinto animal. En el ser humano, la
cogitativa conecta el conocimiento sensible no sélo con los apetitos sensi-
bles, en los cuales se da la reaccién frente al bien percibido por los sentidos,
sino también con la inteligencia —de donde el nombre de cogitativa, como
si fuera una inteligencia sensible o particular—, que es la potencia capaz
de conocer, en lo sensible y a partir de lo sensible, lo universal, y que puede
juzgar, desde esa perspectiva mas amplia, lo que es bueno o malo para el
hombre yendo incluso més alla de la repugnancia y del agrado sensibles,
aunque incorporando estas reacciones sensitivas de agrado o repugnancia,
que son un primer indicio de que algo conviene o no (v.gr., el olor del ali-
mento putrefacto nos repugna y eso basta en principio para saber que no
conviene comerlo).

La oveja que ve venir al lobo lo capta como inconveniente. Conoce su
posible futuro, que es que el lobo se la coma. A partir del conocimiento sen-
sible, que es lo maximo a que pueden llegar los animales irracionales, el ser
humano hace algo novedoso, que es abstraer un concepto universal a partir
de una imagen formada por los sentidos internos. La inteligencia le quita,
a la imagen, todos los aspectos particulares y concretos, y se queda con la
pura idea abstracta y universal. Hay una forma muy facil de ver la distancia:
pensar en la idea de tridngulo, y después darse cuenta de que uno no puede
dibwjar aquello que pensd, porque, st uno dibuja cualquier tridngulo, ese dibujo va
a dejar fuera los triangulos que no sean como ese. Si uno dibuja un trian-
gulo equilatero, deja afuera los tridngulos irregulares, y los isosceles y los
escalenos; si uno dibuj6 un isésceles, ya no dibujé el equilatero. Con otras
palabras, la idea universal de triangulo abarca todos los triangulos concre-
tos y particulares, aunque en cuanto concretos sean imagenes contrarias o
incompatibles entre si. Lo universal y abstracto no puede ser capturado en
una imagen particular y concreta, pero toda imagen particular y concreta
cae bajo un concepto universal y abstracto.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

106 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

Este ejercicio se puede hacer con cualquier idea; pero con la geometria
es mas sencillo. Asi se demuestra que, mediante la abstraccion, llegamos a
un concepto universal. Ese es el primer acto de la inteligencia. Y la primera
y mas universal de todas las nociones de la mente es la de algo real, ser, cosa que
tiene ser, o lo que los filosofos llaman de manera simple “ente”: lo que tiene
ser o esta siendo.!?’

El segundo acto de la inteligencia es el juicio, por el cual relaciona dos o
mas conceptos, uniéndolos o separandolos. Cuando decimos, por ejemplo,
“el arbol es verde”, relacionamos el concepto de arbol con el concepto de
verde; en este caso, afirmamos que en la realidad se dan unidos. En el juicio
se da la verdad ligica, porque s6lo cuando decimos “es” o “no es” —explicita
o implicitamente, mediante otro verbo que supone el ser— nos remitimos al
mundo exterior, y puede haber correspondencia o no con la realidad: verdad
o falsedad.!?

Por tltimo, cuando relacionamos varios juicios y proposiciones en una
secuencia, entonces razonamos. Este acto es el raciocinio. El raciocinio pue-
de relacionar varios juicios particulares para arribar a una verdad univer-
sal. Tal es el proceso de induccion. De la observacion de varios casos en los
que el aumento de la temperatura ha hecho hervir el agua, concluimos la
proposicion general de que el agua hierve al aumentar la temperatura. A
la inversa, un raciocinio puede relacionar juicios mas generales entre si —o
proposiciones mas generales con otra u otras mas particulares— para con-
cluir en uno mas particular, que esta implicito en los anteriores. A este acto
se le llama raciocinio deductivo, deduccion o silogismo. De que “todos los payasos
son divertidos” y “David es un payaso” se sigue que “David es divertido™.!®

Esas son las formas fundamentales en que acttia la inteligencia. Por
eso, la 1ogica formal se divide de manera esencial en ldgica del concepto o de la
definicion —nos ensefia a conocer bien los conceptos, a delimitarlos bien—,
ldgica de la proposicion o del juicio —nos ensefia a relacionar bien los conceptos
en proposiciones ordenadas—, y ldgica del raciocinio —nos ensena a inducir
correctamente a partir de los datos particulares y a deducir adecuadamente
a partir de los juicios generales—.

137 Sobre el conocimiento sensible y la simple aprehensién intelectual, véanse Corazén
Gonzalez, Filosofia del conocimiento, cit., pp. 21y 22, y Llano, Gnoseologia, cit., pp. 123-128. Véa-
se ademas wfra cap. XXXIII.

138 (i Corazon Gonzélez, Filosofia del conocimiento, cit., pp. 154 y 155, y Llano, Gnoseologia,
cit., p. 29, e mfra cap. XXXIII.

139 Cfi: Casaubon, Juan Alfredo, Nociones generales de ligica y filosofia, Buenos Aires, Univer-

sidad Catolica Argentina, 2006, pp. 147-153. y ademas wnfra cap. XXXIIIL.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XIII.
LA ANALOGIA: RIGOR Y FLEXIBILIDAD MENTAL

Muchos debates se entrampan por falta de rigor o de flexibilidad mental
respecto de los conceptos que se usan, y no por graves problemas de ar-
gumentaciéon o de razonamiento. En materia juridica, por ejemplo, hay un
debate acerca si la ley injusta es ley o no es ley, porque un famoso adagio,
muy antiguo, dice: Lex tnjusta non lex (“la ley injusta no es ley”). San Agustin
lo formula asi: “Quitada la justicia, ¢qué son los reinos, sino grandes bandas
de ladrones? ;Y qué son las bandas de ladrones, sino pequefios reinos?”.140
Detras de estos modos de decir hay pensamientos muy profundos, que en la
superficialidad del siglo XX se transformaron en un debate un poco absurdo
acerca de que si la ley injusta es ley o no es ley. En el siglo XIX todavia te-
nia bastante sentido el debate porque los defensores del llamado positivismo
juridico legalista decian que una ley injusta si es ley y por lo tanto debe ser
obedecida por todos, aunque sea injusta. Un autor del siglo XX, Norberto
Bobbio, denominé esa posicion positivismo juridico ideoldgico, porque exige la
obediencia absoluta a la ley con independencia de su justicia. En cambio, los
defensores de la tradicion de la ley natural en el siglo XIX siguieron diciendo
que la ley injusta no es ley, y, por lo tanto, no obliga, no debe ser obedecida.'*!
En el siglo XX, por desgracia, este debate se convirtié en una cosa muy rara
y casi ininteligible. Los autores que se consideraban a si mismos positivistas
juridicos respondieron la pregunta sobre si la ley injusta es ley o no es ley de
la siguiente manera: “La ley injusta es ley, pero no debe ser obedecida”. Au-
tores como el mismo Bobbio o Hart, que se consideran a si mismos positivistas
Juridicos, defienden esta postura. Ante la ley injusta —o demasiado injusta—,

140 D¢ civ. Dei, IV, 4.
141 Sobre el positivismo ideologico véase, Squella Narducci, Agustin, Introduccién al de-
recho, Santiago, Editorial Juridica de Chile, 2004, pp. 154-156. Sobre el estado actual de la
contraposicion iuspositivismo vs. iusnaturalismo, véase Orrego, Cristobal, “La ley natural
bajo otros nombres: de nominibus non est disputandum’, Anuario de Filosofia Juridica y Social, Chile,

nam. 23, 2005, pp. 75-90.

107

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

108 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

sostiene Hart: “Lo que hay que decir es: «Esto es derecho; pero es demasiado
inicuo para ser aplicado u obedecido»”.!*?

Los autores que defienden la teoria de la ley natural han seguido dicien-
do que la ley injusta no es ley, pero aclarando, siguiendo a santo Tomas de
Aquino, que incluso la ley injusta es ley desde el punto de vista meramente
externo, formal, en cuanto es un acto de la autoridad; pero que, en el fondo,
no es ley y, por lo tanto, no obliga moralmente. Santo Tomas afirma clara-
mente:

La ley tiranica, por lo mismo que no se conforma a la razon, no es propia-
mente ley, sino mas bien una perversiéon de la ley. Sin embargo, todavia se
propone hacer buenos a los ciudadanos en la medida en que conserva algo de
la naturaleza de la ley. De esta naturaleza no le queda sino el ser un dictamen de la
razon del gobernante respecto de sus sibditos y el ser dictada con el propdsito de que los
sttbditos la obedezcan bien. Y esto es ya hacerlos buenos, no en sentido absoluto,
pero si con respecto a tal régimen. '3

John Finnis, representante contemporaneo de la teoria neoclasica de la
ley natural, lo explica de la siguiente manera:

Para el fin de juzgar las propias obligaciones juridicas en el sentido moral, uno
esta facultado para dejar de lado las leyes que son “injustas” en cualquiera de
las formas mencionadas. Tales leyes carecen de la autoridad moral que en otros
casos les viene simplemente de su origen, “pedigri”, o fuente formal. De esta
manera, entonces, lex tnjusta non est lex 'y virtutem obligandi non habet, sea o no “ju-
ridicamente valida” y “juridicamente obligatoria™ en el sentido restringido de que
(i) emana de una fuente juridicamente autorizada, (ii) de hecho sera impuesta
por los tribunales y/o por otros funcionarios, y/o (iii) habitualmente se habla
de ella como de una ley semejante a otras leyes.!**

Finalmente, Javier Hervada, representante de la orientaciéon iusnatu-
ralista conocida como realismo juridico cldsico, sintetiza la tesis asi: “¢Significa
esto que la ley injusta no tiene efectos juridicos? Si los tiene, pero precisa-

142 Hart, H. L. A., El concepto de derecho, trad. de Genaro Carrié, Buenos Aires, Abeledo
Perrot, 1977, p. 256; y Bobbio, Norberto, “La resistencia a la opresion hoy”, en El tiempo de
los derechos, trad. de Rafael de Asis Roig, Madrid, Sistema, 1991, pp. 187-201.

13§ Th I-11, q. 92, a. 2. Enfasis afiadido.

14 Finnis, John, Ley natural y derechos naturales, trad. de Cristobal Orrego, Buenos Aires,
Abeledo Perrot, 2000, pp. 387 y 388. Enfasis afiadido.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XIIT. LA ANALOGIA: RIGOR Y FLEXIBILIDAD MENTAL 109

mente los opuestos a la ley justa: da origen al derecho a la desobediencia
civica, a la resistencia pasiva y activa y, en su caso, a la rebelion”. 145

Ha habido todo tipo de argumentos sobre el significado de la tesis lex in-
Justa non lex, cuando, en realidad, es una especie de falso debate, que se solu-
ciona facilmente con el recurso a la analogia, es decir, a un pensamiento que
es riguroso, y que, al mismo tiempo, admite una variedad de significados en
las palabras y una variedad de aplicaciones de los conceptos. Asi, pues, en
la tradicién de la ley natural se dice con flexibilidad que la ley injusta si es
ley, en cuanto consideramos como ley el mandato de la autoridad formal-
mente promulgado, es decir, en tanto que estamos en el ambito de la feno-
menologia de la ley, de aquello que se nos aparece en la vida politica. Por
eso los juristas estudian las leyes justas y las leyes injustas. Ningtin autor de
la tradicion de la ley natural ha dicho: “Las leyes injustas no son leyes, asi
que la historia del derecho no va a estudiar las leyes comunistas ni las leyes
nazis, porque no son leyes”. En cambio, si pensamos en el concepto de ley
desde el punto de vista de su contenido y de su finalidad, es decir, desde
la perspectiva mas profunda de su valor y poder de obligar, afirmamos que la
ley injusta no es ley, porque no obliga en conciencia, no vincula al sibdito, y,
mientras mas injusta sea, mas pierde su capacidad de ordenar las conductas
de ciudadanos libres. Mediante esta flexibilidad, que la analogia permite,
cabe hacer la distincion fundamental entre un significado principal del con-
cepto de ley —los autores escolasticos lo denominan el analogado principal—,
que incluye su forma y su origen en la autoridad, y al mismo tiempo un con-
tenido de justicia y una finalidad de bien coman. Cuando estan presentes
todos sus elementos hablamos de la ley en su sentido pleno, no sélo como
mandato que viene desde arriba, sino también como orden de convivencia
que se dirige al bien comun y que, por tanto, vincula desde el punto de vista
moral a los stibditos. Sin embargo, también hay significados secundarios de
la palabra ley (analogados secundarios), derivados, y entonces se le puede lla-
mar ley a un mandato de la autoridad que tiene la forma de la ley y ha sido
promulgado, aunque no sea ley en sentido pleno porque le falte la justicia,
la obligatoriedad moral, etcétera.

Este ejemplo de discusion bizantina, tomado de la filosofia del derecho,
puede ayudar a apreciar ese instrumento del pensamiento riguroso que es
la analogia. Es un instrumento analitico desarrollado de modo muy claro
por Aristoteles, que ha pasado por un tiempo de olvido, especialmente en la
época positivista del siglo XIX. Por cierto, siempre se mantuvo vigente en

145 Hervada, Javier, Introduccién critica al derecho natural, Pamplona, Eunsa, 2001, p. 174.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

110 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

el ambito de la filosofia escoléstica.'*® En cambio, en otros ambitos ha sido
recuperado por autores como H. L. A. Hart, en la filosofia juridica, y J. L.
Austin y L. Wittgenstein en la filosofia general (me refiero al segundo Wittgens-
tein, el de las Investigaciones filosdficas).

Este instrumento de la analogia es necesario porque, como la mente
humana es limitada, posee muchos menos conceptos o ideas que las realida-
des que conoce. Muchas veces, por tanto, necesita usar un mismo concepto
para referirse a realidades que son semejantes, pero no idénticas. De la mis-
ma manera, tenemos mucho menos palabras que conceptos, y, por tanto,
muchas veces usamos la misma palabra para referirnos a realidades que
son semejantes, o, incluso, a realidades que son completamente distintas
entre si. Esta realidad da origen a tres tipos de significados de las palabras
y a dos tipos de significados de los conceptos. Uno de estos tipos de signi-
ficados se aplica solo a las palabras, y, por eso, respecto a las palabras hay
tres tipos de significados distintos. Se dice que un término es equivoco si tiene
un significado totalmente distinto aplicado a realidades que son totalmente
distintas. Por ejemplo, la palabra “ledn” se puede aplicar a un animal o a
una ciudad. Puede haber una conexién muy remota, pero los significados
de esa palabra, “le6n”, aplicados a esas dos realidades, son hoy en dia del
todo distintos. Es un término equivoco, pues se aplica a cosas distintas. En
el extremo opuesto, los términos univocos se aplican con el mismo significado
a cosas distintas, que coinciden, sin embargo, en aquello que significa el
término. Lo mismo sucede con los conceptos. Concepto univoco es el que
significa un aspecto de distintas realidades, sin cambiar de significado, debi-
do a que esas realidades coinciden en ese aspecto, aunque difieran en otros.
Por ejemplo, cuando decimos que un perro es un animal y que un caballo
es un animal, el significado de animal es el mismo, aunque los significados
de perro y de caballo son distintos. El significado de animal es el mismo;
por eso el perro y el caballo son especies de animales, caen bajo el mismo
concepto univoco, que es el género animal. Hasta aqui el asunto es sencillo:
hay términos equivocos y hay términos y conceptos univocos. En un punto
intermedio esta la analogia. Hay términos y conceptos que son andlogos, es
decir, que poseen un significado en parte 1gual y en parte distinto cuando son aplica-
dos a diferentes realidades. En los términos analogos tiene que haber algo
comun, v, asi, por ejemplo, podemos hablar de la belleza, pero no es lo mis-
mo hablar de la belleza de un cuadro que de la belleza de un problema ma-
tematico o la belleza de una persona humana. Aunque el concepto significa

146 Su ejemplo mas destacado es Ramirez, Santiago, De analogia, Madrid, CSIC, 1972.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XIIT. LA ANALOGIA: RIGOR Y FLEXIBILIDAD MENTAL 111

algo semejante, hay una variacion de grados y formas de belleza. .o mismo
sucede con el concepto de bien, que se puede usar en un sentido técnico o
en un sentido moral. Podemos decir, por ejemplo, que José Pedro es un buen
estafador. {Qué quiere decir eso? jQue hace las estafas y le resultan bien! Se
queda con el dinero y no lo descubren. Es bueno en este sentido: que sabe
hacer bien el mal; pero no es bueno como persona humana, que es lo pro-
pio del bien moral. El concepto de bien es analdgico, se aplica de manera
distinta a distintas realidades.

La analogia puede ser de dos tipos basicos: analogia de proporcionalidad y
analogia de atribucion. La analogia de proporcionalidad es aquella en la que
un mismo término o concepto se aplica a realidades distintas de tal manera
que se mantiene el mismo significado, pero con mayor o menor intensidad en
su aplicacion. Asi podemos decir que Juan Leonardo es tan habil como fut-
bolista cuanto Juan Pablo es habil como rugbista: los dos son habiles, pero
sus habilidades son distintas. Podemos decir también, por ejemplo, que este
gato es tan perfecto en cuanto gato como Placido Domingo es de perfecto
como cantante de opera. (Estamos diciendo que Placido Domingo es un
gato o que los dos son igual de perfectos? No. Estamos diciendo que los dos,
cada uno en proporcién a lo que cada uno es, llegan a su perfeccion. La
analogia de atribucion, en cambio, es aquella en que un concepto se aplica
de un modo paradigmatico, esencial, pleno, a una realidad, y de un modo
derivado a otras realidades que participan de la primera. Entonces se dice
que hay un caso central de la realidad en cuestion y unos casos secundarios o
deriwvados, o que la palabra tiene un significado focal, un significado_fundamental,
pero también otros significados secundarios. En la terminologia mas clasica,
se dice que hay una realidad que es el analogado principal y otras que son los
analogados secundarios del mismo concepto y de la misma palabra. Hay un
ejemplo clasico, el de la salud, el estar sano o el ser saludable. La palabra y
el concepto se refieren fundamentalmente al ser vivo —animal o planta—,
que tiene todas sus capacidades vitales activas, en buenas condiciones de
funcionamiento. Entonces decimos que la planta o el animal estan sanos;
pero también hablamos de un ¢iima sano, en la medida en que un ser vivo
puede vivir ahi y conservar o incluso mejorar su salud. El clima es sano en un
sentido derivado, porque causa o favorece la salud. Asi también una medici-
na es saludable porque causa la salud. Las analogias de atribucion siempre
implican un caso central, en el cual conocemos la realidad de modo pleno,
y unos casos derivados que tienen una conexién con ese caso central.

Y volvemos asi al tema de la ley. Nosotros podremos comprender en
plenitud una ley o el concepto de ley, si pensamos no solo en sus caracte-

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

112 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

risticas externas; por ejemplo, que esté redactada, que esté escrita, que esté
promulgada, que haya una autoridad que la dicte; sino también si pensamos
en para qué queremos leyes: para el bien comn, para la justicia. Por eso te-
nemos un concepto pleno, que incluye la justicia de la ley (y que esté bien
redactada, y que sea eficaz, etcétera): su caracteristica mas profunda, que
la hace verdaderamente capaz de dirigir a todos hacia el bien comun. A la
luz de ese concepto pleno podemos entender asimismo los casos desviados
de ley. Una ley mal redactada, ¢es ley o no lo es? Si, es ley; pero es un caso
deficiente. Otro tanto sucede con el Estado, la comunidad politica, la auto-
ridad. Si no vemos para qué existe, no vamos a entender bien simplemente /o
que es el Estado, o lo que es la autoridad. El caso especial de la autoridad que
no cumple con su finalidad de bien comtn o de justicia se comprende mejor
por comparacién con las autoridades que si cumplen su funcién.

La analogia se puede aplicar en muchos terrenos, y especialmente en la
filosofia. Con el pensamiento analogico, uno puede adquirir al mismo tiem-
po rigor para detectar el significado principal de las palabras y flexibilidad
para ver que la palabra y el concepto se aplican a otras realidades, aunque
no cumplan completamente con el significado principal. Asi nos vamos a
librar de un univocismo estéril, que consiste en pensar que si una palabra o
un concepto no cumplen con todos los requisitos de una definiciéon perfecta,
entonces esa realidad ya no tiene nada que ver con el caso central, y que,
por lo tanto, no habria que aplicarle la palabra en ningtn contexto. Eso
igual es un poco absurdo.

De manera que, ante una discusion que se entrampa por cuestion de pa-
labras, hemos de pedir mas rigor y mas flexibilidad mental: precisar de qué
se habla, con conciencia de la analogia.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XIV.
EL COMIENZO DEL RIGOR: APRENDER A DEFINIR

Hemos visto que la légica formal, como arte y como ciencia, abarca tres
grandes capitulos: los conceptos, las proposiciones y el raciocinio. El concep-
to es un ente de razdn (i.e., que solo existe en nuestra mente), en el cual y por
medio del cual conocemos la esencia abstracta de una cosa. En general, los
conceptos representan de forma mental el modo de ser universal de los seres
reales, un modo de ser que se realiza solo en cosas individuales existentes en si
fuera de nuestra mente. Sin embargo, podemos crear conceptos de cosas que
no existen, imaginarias, como cuando pensamos en los centauros o en Harry
Potter, o concebir conceptos de segundo grado para pensar los entes de razén
mismos, como cuando pensamos en un concepto o en la idea de raciocinio o
en los nimeros.

Los ladrillos del edificio del pensamiento 16gico son dos operaciones re-
lacionadas con los conceptos, que introducen claridad de ideas en la mente:
definir y clasificar.'*” Las clasificaciones son derivadas respecto de las defini-
cilones, es decir, si se definen bien los conceptos, se identifican bien las clases.
De manera que, para la finalidad de este libro, nos basta con detenernos en
la necesidad de aprender a definir y a usar con rigor las definiciones. Para
comprender mejor la definiciéon es preciso detenerse de modo breve en las
caracteristicas de los conceptos.

El concepto es la representacion intelectual del ser y de la naturaleza de
una cosa. Si conocemos la realidad, es por medio de conceptos que tenemos
en la mente. De lo que somos conscientes de manera directa es de la realidad
que conocemos; pero, cuando reflexionamos, nos damos cuenta de que ese
acto de conocer se realiza mediante conceptos. Los conceptos son, pues, en
la practica, nwvisibles a la mirada de la inteligencia, porque son realidades
mentales cuyo ser consiste totalmente en remitir a lo real. Se parecen, por
tanto, mas que a cuadros en una habitacion cerrada, sobre cuya correspon-

147 Sobre la logica de los conceptos, definiciones y clasificaciones, véase Sanguinetti,

Ligica, at., pp. 85-94.
113

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

114 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

dencia con la realidad extramental podriamos dudar,'*® a ventanas que nos
abren hacia el mundo y que nos hacen experimentar la fusién cognoscitiva
de nuestro ser con la realidad que nos trasciende.

El concepto es abstracto, es decir, esta desligado de las caracteristicas par-
ticulares de las cosas a partir de las cuales hemos obtenido el concepto. Eso
es lo que distingue al concepto de la simple imagen. Ya hemos propuesto
el ejemplo del concepto de triangulo: no se puede dibujar. Uno dibuja un
triangulo especifico, un equilatero, por ¢jemplo, el cual, por ese solo hecho,
ya no es otro triangulo especifico, un isosceles, por ejemplo. En cambio, los
dos caen bajo una misma idea abstracta de triangulo. El ejemplo es, desde
luego, imperfecto, porque las subclases de tridngulos también son concep-
tos generales, y ninguno de ellos puede dibujarse sin excluir otros casos de
triangulos que caerian obviamente bajo el mismo concepto; por ejemplo, un
determinado triangulo equilatero dibujado puede tener un tamafo o color
distinto del de otros triangulos equilateros.

El mencionado caracter abstracto permite una segunda caracteristica
de los conceptos: son universales. Un solo concepto se predica de muchas co-
sas individuales distintas entre si por sus singularidades, pero unidas por la
misma naturaleza o esencia. Eso es lo universal: uno en muchos. Los conceptos
tienen una unidad de significado y una pluralidad de realizaciones individuales.

La definicién procura capturar esa unidad de significado. Asi se intro-
duce el orden en nuestros conceptos: definiendo (después, clasificando). La
definicion es la respuesta a la pregunta: “iqué es esto?”. La definicion es el
qué de una cosa, la expresidn de lo que una cosa es, de la esencia de una cosa, de su
especte. 'Tal es el caso central de definicion: la definicion esencial, que se obtiene
enunciando el género préximo y la diferencia especifica.’*® Por ejemplo, cuando se
define al hombre como animal racional se enuncia el género proximo, animal,
al que pertenecen todos los seres humanos junto con los animales brutos,
y se anade la diferencia especifica, aquello que nos distingue de los otros
animales esencialmente y no sélo en un grado accidental o superficial: la
racionalidad como potencia intrinseca, que acompana a nuestra naturaleza
incluso en los individuos que, por edad o enfermedad, no logran actuali-
zarla. De ahi que las filosofias animalistas incurren en un error conceptual
grave, cuando igualan al hombre con los otros animales.

M8 i supra cap. TX.
149 Cfi. Sanguinetti, Ligica, cit., pp. 85 Y 86; y Millan Puelles, Fundamentos de filosofia, cit.,
pp. 111-113.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XIV. EL. COMIENZO DEL RIGOR: APRENDER A DEFINIR 115

No siempre es posible definir las cosas de la manera recién referida. Hay
muchas realidades que, por e¢jemplo, no tienen un género, como los concep-
tos mas basicos: el ser, el bien, la verdad, la belleza, etcétera. De otras reali-
dades no conocemos la esencia misma, sino solo propiedades que la expre-
san, y entonces hemos de dar definiciones que describen esas propiedades:
definiciones descriptivas. Por eso, aunque el analogado principal de definicion
corresponde a la definicion esencial, por género proximo y diferencia espe-
cifica, los logicos han estado de acuerdo, desde la antigiiedad, en que se han
de buscar otras formas de definicion para muchisimas realidades.!

La definicion genética, por ejemplo, indica el modo de producirse una cosa:
sus componentes y el modo de su origen.”! :Qué es el pisco sour? Es una be-
bida alcohélica hecha de pisco y limén. ¢Qué es el bronce? Una aleaciéon de
cobre y estano.

La definicion causal explica lo que una cosa es mediante la identificacién
de su causa, especialmente por su causa eficiente o por su causa_final.'>? Me-
diante la causa eficiente explicamos y definimos, por ejemplo, un eclipse solar.
Definido de manera descriptiva es simplemente el fenémeno que consiste en
que se oscurece la Tierra durante algunas horas del dia. Una definicién mejor, don-
de se menciona la causa eficiente de manera general, es afirmar que el eclip-
se solar es un oscurecimiento de la Tierra producido porque se oculta el sol.
Si se anade que se oculta el sol porque es obstruido por la luna, entonces se da la
causa proxima del eclipse solar, y la definiciéon causal es mas completa. La
definicién causal por referencia a la causa final es la mas importante en las
realidades practicas. Para definir un cuchillo, por e¢jemplo, debemos decir
que sirve para cortar. Da igual la cantidad de descripciones que podamos
hacer; son irrelevantes las caracteristicas materiales —un cuchillo puede ser
de metal, de madera o de plastico—; si no mencionamos la finalidad, no lo
vamos a definir. Por eso tampoco es posible definir las realidades politicas
y juridicas, como el imperio del derecho o lo que es un juez, sin remitirse a
sus funciones y a los fines para los cuales se instituyen. Ya lo hemos dicho,
con san Agustin: “Remota itaque wustitia, quid sunt regna, nist magna latrocinia?” .15

Mas alla de las definiciones reales, que apuntan a delimitar los con-
ceptos, existe la tan necesaria definicion nominal:'>* la simple explicacion del

Cfi: Sanguinetti, Ldgica, cit., p. 87.
L Cfi: ibidem, p. 88.

152 Cfi: idem.

153 De civ. Dei, IV, 4.

154 (fi. Sanguinetti, Ldgica, cit., pp. 86y 87.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

116 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

significado de una palabra. El significado de las palabras se asigna por con-
vencioén, o, mas bien, por convencion se asigna una palabra a un significado
mental. Se conviene socialmente, mediante la practica del lenguaje —pocas
veces hay un acuerdo expreso—, en asignar determinados sonidos articu-
lados a determinados conceptos. Por esta razén, Aristoteles define palabra
(o mombre) como “sonido significativo por convencién sin indicar tiempo,
y ninguna de cuyas partes es significativa por separado”.’ La definicion
nominal consiste, fundamentalmente, en utilizar palabras mas conocidas
por todos para definir las menos conocidas. Las definiciones nominales, en
cuanto tales, no nos aclaran lo que son la cosas, sino el significado que les
hemos dado a las palabras. Por supuesto, como las palabras pretenden re-
flejar las cosas, existe una estrecha conexién entre definir palabras y definir
conceptos. Por eso, los diccionarios, que constituyen gigantescos y magni-
ficos estuerzos colectivos de rigor conceptual y lingiiistico, incluyen tanto
definiciones meramente nominales, que remiten a otras palabras, como de-
finiciones reales, que intentan describir o acotar la realidad. No me imagino
un verdadero fil6sofo, ni un pensador riguroso, ni siquiera un ciudadano
medianamente culto, que no sea un amante de los diccionarios.

Gracias a todo el esfuerzo colectivo acumulado, nosotros no necesita-
mos de ordinario hacer el esfuerzo de inventar una definicién. Nos basta
con buscarla, entenderla y aprenderla. No es razonable aprenderse una de-
finicion sin haberla comprendido. Lo mejor es comprenderla antes y des-
pués aprendérsela. Sin embargo, de modo ocasional es preciso ofrecer una
definicién, o criticar una definicion, para lo cual conviene tener en cuenta
las cuatro caracteristicas de una buena definicion.’>® En primer lugar, la precisiin,
que se opone a toda vaguedad. Definir es poner los limites que circunscri-
ben lo que una cosa es. Enseguida, la propiedad: referirse en su totalidad a la
cosa, sin dejar nada afuera, y sin delimitar en exceso, es decir, sin confundir
lo que se esta definiendo con una subclase. No se puede definir el tridngulo
como una figura geométrica de tres lados iguales, porque, al incluir la igual-
dad entre los lados, ya no estamos hablando de algo propio del tridangulo en
general, sino que algo especifico del triangulo equilatero. No se puede de-
finir tampoco al ser humano como animal racional inteligente y sano. Este error
logico, que se da por causas éticas entre algunos intelectuales, define en
exceso: limita indebidamente el alcance de la humanidad. El hombre es el
anmimal racional: sano o enfermo, activo o postrado, que ejercite su inteligen-

155 De interpr:, 2, 16a19.
156 Cfi. Sanguinetti, Légica, cit., pp. 88.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XIV. EL. COMIENZO DEL RIGOR: APRENDER A DEFINIR 117

cia y su libertad o que no haya podido hacerlo todavia, o que ya no pueda
hacerlo por enfermedad o vejez. En tercer lugar, la definicién no debe ser
circular: no debe remitirse a lo mismo que se esta definiendo; no debe usar
la palabra definida (o un derivado) en la definicion. Es ilogico, por ejemplo,
definir la libertad como una caracteristica por la cual obramos libremente.
Una forma mas sutil de incurrir en el mismo error, que a veces ha afectado
a algunos diccionarios, consiste en definir una palabra usando otra que, a
su vez, se define usando la primera. Por altimo, una buena definicién debe
ser positiva, es decir, debe afirmar lo que la cosa es, y no simplemente decir lo que la
cosa no es. Por cierto, en el caso de realidades que consisten en negaciones,
las respectivas definiciones contendran lenguaje negativo. Es soltero quien
no esta casado; es débil quien no tiene fuerza; es ignorante el que no sabe.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XV.
EL MOMENTO DE LA VERDAD:
JUZGAR, AFIRMAR O NEGAR

La l6gica de las proposiciones estudia el segundo acto fundamental de la in-
teligencia humana, después del concepto y antes del raciocinio: el juicio. El
juicio es la operacion de la mente que compone o divide, es decir, que une o separa
conceptos por medio del verbo ser, explicito o bien implicito en otro verbo.!>’
La proposicion es la expresion logica del juicio. En todo juicio, por lo tanto,
hay un sujeto y un predicado, y, explicito o implicito, el verbo ser, que sefiala
realidad. El verbo ser tiene muchos significados vinculados entre si: es ana-
logico.'® Puede significar la realidad de algo que existe en si mismo, como
sujeto (sustancia), v. gr., una gaviota, o la realidad de algo que existe en otra
cosa, como lo que le acaece a un sujeto (accidente), v. gr., el tamafio o el color
de la gaviota. Puede significar realidad exterior, extramental, o una realidad
mental. Si uno, por ejemplo, dice: “El Papa Benedicto XXI es sabio”, uno
usa el verbo ser; pero el Papa Benedicto XXI no existe en la realidad, por lo
cual el verbo ser significa algo puramente mental, como parte del enunciado
de una ficcién que uno se ha inventado, que puede ser el personaje de una
novela o de una profecia sobre el futuro.

El verbo ser reviste significados en parte distintos, pero siempre supone
un juicio en el que la mente une o separa dos o mas conceptos: afirma o
niega uno respecto del otro. Si uno dice: “El hombre es racional”, significa
un sujeto (el hombre) y una caracteristica (la racionalidad) y atribuye la ca-
racteristica al sujeto; afirma que lo que esos dos conceptos significan se da
unido en la realidad. El juicio como acto mental se expresa en una propo-
sicion lingiiistica.

La verdad se da en el juicio cuando compone o divide,’® porque, en la féormula
mas sencilla de Aristoteles, el juicio es verdadero cuando afirma que lo que

57 Cfi: Sanguinetti, Ldgica, cit., p. 97.

158 Cfi: supra cap. XIIL

159 Cfi Llano, Gnoseologia, cit., p. 45.

119

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

120 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

es, es, y que lo que no es, no es.'® Hay verdad siempre que la mente afir-
ma como unido lo que estd unido en la realidad, asi como cuando lo que
afirma como separado esta separado en la realidad (i.e., cuando diwide dos
conceptos, niega que lo que significan se dé unido en la realidad). La verdad
en sentido logico es la correspondencia de la inteligencia con la realidad (adaequatio rei et
intellectus). Consiste de manera esencial en la adaptacion de la mente a la realidad,
que tiene su fundamento en la realidad de las cosas, por una parte, que res-
plandece ante la inteligencia, y, por otra, en la capacidad de la inteligencia
para acceder a la realidad, en una cierta medida. La verdad ontoligica esta en
las cosas mismas: es su propio ser en cuanto inteligible. La verdad ldgica esta
en la mente, en la medida en que ella se adapta a las cosas. Esta es la expli-
cacion basica de la verdad de la inteligencia humana. Santo Tomas explica
que no sucede lo mismo en el entendimiento divino, porque este produce la reali-
dad de las cosas distintas de Dios mismo, y no se adapta a la realidad.'¢! Por
otra parte, un juicio es falso cuando afirma que lo que es, no es, o que lo que
no es, es. Adviértase que no hay paralelismo entre la verdad y la falsedad, porque
la falsedad se da sélo en la mente, no en la realidad. La realidad no cambia
por el hecho de que nosotros nos equivoquemos al juzgar. La verdad tiene
un fundamento en la realidad; la falsedad no tiene ningtin fundamento en la
realidad. S6lo de modo metaférico calificamos de falsas algunas cosas: falsas
por comparacioén con otras cosas, como, por e¢jemplo, cuando llamamos oro
Jalso a un metal que se parece al oro, que podria llevar a alguien a enganar-
se. O hablamos de un falso amigo, alguien que aparenta ser amigo, pero que a
la hora de la verdad no realiza en la practica lo que la amistad exige: habla
mal a espaldas de uno, nunca hace un favor, traiciona, es un egoista: jno
es un verdadero amigo! Aplicamos por analogia el concepto de falsedad
alas cosas que no realizan lo que sus apariencias indican; pero, en realidad,
las cosas son lo que son, y la falsedad se da en la persona que se engafia.
El fundamento de toda verdad logica esta en el ser real de las cosas y
en el principio de no contradiccién, que es un juicio fundamental sobre la
realidad, el primer juicio que formula nuestro intelecto. En el primer acto
intelectual de conocer la realidad, formamos el concepto de ser (segtn la
terminologia filosofica técnica: la nociéon de “ente”), de lo que existe; ense-
guida, por negacion, la inteligencia conoce la posibilidad de lo contrario al
ser, del no ser (“no-ente”), que es un concepto exclusivamente mental, por-
que el no ser no existe, y en esas dos nociones —ente y no-ente— se funda

160 Cfi: Met., VI, 4, 1027b20.
161 Cfi S. Th., 1, q. 16, a. 5.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XV. EL MOMENTO DE LA VERDAD: JUZGAR, AFIRMAR O NEGAR 121

el primer juicio intelectual, que es el principio de no contradiccién, también
llamado por los logicos principio de contradiccion. Hay varias formulas del
principio de no contradicciéon. Ninguna de ellas es lo que enuncia de mane-
ra expresa toda persona que ejercita su inteligencia por primera vez, porque
el hecho de que un nifio sepa que la realidad no se contradice, y apoye en
ese conocimiento todos sus razonamientos, no significa —la experiencia lo
atestigua— que ese nino enuncie el principio de forma abstracta. Todas las
proposiciones abstractas del principio vienen a lo mismo: una cosa no puede ser
v no ser al mismo tiempo y en el mismo sentido; o bien: A no puede ser no-A (se supone
que en la expresion A estan ya incluidos el sentido y el tiempo); o bien: no se
puede afirmar y negar a la vez lo mismo de lo mismo.'%?

Ahora bien, esta verdad primera sobre los juicios, que sélo pueden ser
verdaderos o falsos, se refiere estrictamente al paradigma de juicio, que es
el juicio asertivo, aquel que intenta afirmar o negar algo, o, de manera mas
sencilla, describir la realidad tal cual ella es. Esos juicios son simplemente
verdaderos o falsos. Si introducimos modalidades, en cambio, es decir, gra-
dos de necesidad, de certeza, de probabilidad, etcétera, respecto a lo que se
juzga, entonces también cabe introducir grados de posibilidad de ser verda-
dero, posibilidad de ser falso, etcétera.

Otro tanto hay que decir si un juicio humano se refiere a los llamados
Juturos contingentes, es decir, a hechos que no han sucedido, pero que podrian
suceder o no en el futuro. Un juicio sobre algo futuro que podria ser o no
ser, todavia no es verdadero ni falso. Por definicién, si se refiere al futuro
serd verdadero o falso cuando se verifique el hecho, es decir, no antes, no
cuando se enuncia. El tema es muy discutido en la logica filosofica.!®? En
una obra elemental como ésta, que se propone despertar el interés por la
filosofia, s6lo alcanzamos a mencionar el problema. Si digo, por ejemplo,
“la proxima semana moriré en un accidente automovilistico”, este juicio
asertivo sobre un futuro contingente, jes verdadero o falso? Cabe responder
que todavia no es verdadero ni falso; cuando muera o no muera, dentro de la
proxima semana, entonces lo serd: verdadero o falso. Sin embargo, entonces
ya no serd verdadero o falso el juicio pasado, sino el juicio presente que re-
produzca ese juicio pasado; porque no cabe decir que el juicio pasado habrd

162 Sobre el principio de contradiccién, véase Séchting Herrera, Julio, Melafisica, Santia-

go, Ediciones UC, 2014, pp. 129-134, y Widow, Juan Antonio, Curso de Metafisica, Santiago,
Globo Editores, 2012, pp. 64-65; y Mez. IV, 3, 1005b15-1006a25.

163 Sobre los futuros contingentes, véase De interpr. 18a28-19b4 y Sanguinetti, Ldgica, cit.,
pp- 106y 107.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

122 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

sido verdadero o falso segtn lo que ocurra en el futuro, devenido presente:
s1 decimos algo asi, significaria que siempre_fue verdadero o falso, pero sélo lo
supimos cuando ese futuro se hizo presente. En tal caso, queda cuestionado
el caracter contingente de los futuros contingentes.

Otro ejemplo de proposiciones no asertivas, que no son verdaderas ni
falsas, son los mandatos o proposiciones imperativas. Si decimos “el mar
es azul”, la proposicion es descriptiva y verdadera. Si le decimos a alguien:
“Pague su deuda”, le damos una orden: hay una proposicién que no es ver-
dadera ni falsa, porque no pretende describir la realidad. En cambio, si, en
lugar de dar la orden, decimos: “Segtn el Codigo Civil, usted debe pagar su
deuda”, la proposicion puede ser verdadera o falsa, porque es asertiva: in-
tenta describir una norma o la situacion juridica de acuerdo con esa norma.
Algunos juristas o filosofos del derecho han pretendido que en el derecho y
en la moral no hay verdad ni falsedad, porque, afirman, los 6rdenes norma-
tivos consisten en mandatos de la voluntad. En realidad, las cosas son mas
sencillas. Cuando se formula una orden en modo imperativo, no es verdade-
ra ni falsa, como ensefia la logica clasica; en cambio, cuando se formula un
deber en modo descriptivo —una descripcion de lo que debe ser segtin las
reglas legales o morales—, la proposicion es verdadera o falsa.!6*

También hay grados de verdad o de falsedad, cambiantes segtin que las
materias a que se refieren las proposiciones sean mas o menos necesarias o
contingentes. Si una realidad es necesaria, en el sentido de que no cambia,
entonces las proposiciones que reflejen esa realidad van a ser siempre ver-
daderas. Por ejemplo, bajo los supuestos de la geometria clasica de Euclides,
la suma de los angulos internos de un triangulo es de 180°; esta proposicién
es por necesidad verdadera. Lo mismo sucede en el ambito practico: la pro-
posicion de que se debe hacer el bien y evitar el mal refleja lo que necesariamente
ordena nuestra razoén practica; por tanto, es un juicio prdctico necesario, que
siempre sera verdadero, en cualquier universo posible. Hay verdades, pues,
en el terreno practico y en el especulativo, que son necesarias, es decir, que
siempre son asi y no pueden cambiar. Sin embargo, también hay proposi-
clones que expresan juicios sobre realidades contingentes, es decir, realida-
des que cambian. Y algunas de ellas estan continuamente cambiando. En-
tonces cambia la verdad misma acerca de esas cosas —su correspondencia
en la inteligencia—, porque la verdad no es sino la adecuacién de la mente
a la realidad.

164 Cfi: Kalinowski, Georges, Ligica de las normas y ldgica deéntica, trad. de Roque Carrién
Wam, Valencia (Venezuela), Universidad de Carabobo, 1978, pp. 78 y ss.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XV. EL MOMENTO DE LA VERDAD: JUZGAR, AFIRMAR O NEGAR 123

Algunas discusiones sobre si la verdad cambia o no cambia son poco
rigurosas. Hay que distinguir. Si se trata de proposiciones sobre cosas nece-
sarias, la verdad no cambia; pero la filosofia y las ciencias han de determinar
precisamente cudles son aquellas realidades que no cambian, que consti-
tuyen el objeto propio del conocimiento cientifico y filosofico. Si se trata,
en cambio, de proposiciones acerca de cosas contingentes, la verdad cambia,
y, por eso, lo que era verdadero en un momento, puede no ser verdadero
en otro momento, justamente porque hablamos de cosas contingentes. El
ejemplo mas tipico es el de si Socrates esta de pie o esta sentado. “Socrates
esta de pie” es una proposicion verdadera mientras Socrates esta de pie.
Cuando Soécrates se acuesta, la misma proposicién comienza a ser falsa.
¢Por qué? Porque Socrates se acostd. Desde ese momento, cualquiera que
siga afirmando “Socrates esta de pie”, habra pasado de estar en la verdad a
estar en la falsedad, porque algo cambid en la realidad, y la verdad es la adecua-
cion de la inteligencia a la realidad. La persona sigue pensando lo mismo,
pero ya no posee la verdad.

Con esta distinciéon tan sencilla, que demuestra que la verdad es inmu-
table respecto de algunas cosas y es mutable con relacion a otras, se evitan
innumerables discusiones acaloradas sobre la verdad, que parecen referir-
se a cuestiones importantes y son simples asuntos de logica elemental. Por
supuesto, no estamos ante cuestiones meramente logicas cuando alguien
pretende que una verdad necesaria es contingente, o que una verdad con-
tingente es necesaria. Entonces se discute sobre la realidad. Por ejemplo, si
alguien dice que el precepto moral segun el cual jamds es licito matar directa-
mente a un inocente (i.e., el que prohibe el homicidio) es una verdad contingen-
te, es decir, que a veces cambia y, entonces, puede ser licito matar, entonces
entramos a una discusion sobre el alcance del precepto moral. El que dice
que jamds es licito matar directamente a un inocente esta afirmando que es
una verdad moral necesaria, que no admite excepciéon, que no cambia: un ab-
soluto moral;' por tanto, que si alguien piensa alguna vez que es licito matar
directamente a un inocente esta equivocado, con independencia de las cir-
cunstancias. El que dice que, en ocasiones, segtn las circunstancias, es licito
matar directamente a un inocente, afirma que ese precepto no es necesario,
que es contingente.

Leo Strauss, el connotado pensador politico del siglo XX, afirmé:

165 Cfi: Finnis, John, Absolutos morales, trad. de Juan José Garcia Norro, Barcelona, Fiunsa,

1992, pp. 15-18.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

124 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

Toda accién esta vinculada a situaciones particulares... En la mayoria de los
casos, es mucho mas facil ver con claridad si un acto particular de matar
es justo que establecer con claridad la diferencia especifica entre asesinatos
justos en cuanto tales y asesinatos injustos en cuanto tales... El bien comtn
consiste normalmente en el requisito de la justicia conmutativa o distributiva,
o de todo principio moral de este tipo, o consiste en lo que es compatible con
estos requerimientos. Pero el bien coman también comprende por supuesto
la mera existencia, la mera supervivencia, la mera independencia de la co-
munidad politica en cuestion. Llamemos situacion extrema a la situacion en
que la misma existencia o independencia de una sociedad esta en juego... En
tales situaciones, y solo en tales situaciones, puede decirse con justicia que la
seguridad publica es la ley mas elevada. Una sociedad decente no ira a la gue-
rra sin justa causa. Pero lo que haga durante la guerra dependera en cierta
medida de lo que el enemigo la obligue a hacer; y es posible que se trate de
un enemigo absolutamente inescrupuloso y salvaje. Los limites no pueden
definirse por adelantado, no pueden asignarse limites a represalias que po-
drian volverse justas. Pero la guerra proyecta su sombra sobre la paz... Las
consideraciones aplicables a los enemigos extranjeros bien podrian aplicarse
a los elementos subversivos al interior de la sociedad. Dejemos estas tristes
exigencias bajo el velo con el que justamente son cubiertas. Alcanza con re-
petir que en situaciones extremas las reglas normalmente validas del derecho
natural se cambian con justicia, o se cambian en conformidad con el derecho
natural; las excepciones son tan justas como las reglas. Y Aristoteles parece
sugerir que no hay una sola regla, sin importar cuan basica sea, que no esté
sujeta a la excepcion. 66

Strauss niega que la prohibiciéon del homicidio sea una verdad moral
necesaria, siempre valida; piensa que es contingente. Estamos ante una dis-
cusion moral sustantiva. No confundamos las discusiones de fondo con pro-
blemas que se resuelven mediante una distincién légica como esta entre
verdades necesarias y verdades contingentes. Hay verdades necesarias; pero
no todas las verdades son de ese tipo. Si la mente descubre y se adapta a un
hecho necesario, su juicio nunca va a dejar de ser verdadero; por ejemplo,
nunca dejara de ser verdadero que, por naturaleza, los seres humanos tie-
nen dos rinones, aunque en algn caso alguien carezca de uno de ellos por
defecto fisico. En el caso de naturalezas, como las de los seres materiales,

166 Strauss, Leo, Derecho natural e historia, trad. de Luciano Nosetto, Buenos Aires, Pro-
meteo Libros, 2014, pp. 201 y 202. John Finnis comenta este pasaje y lo critica a la luz de la
tesis tradicional de que existen algunas prohibiciones morales absolutas, que no admiten ex-
cepcidn, en Finnis, John, “Aristoteles, Santo Tomas y los absolutos morales”, trad. de Carlos
I. Massini, Persona y Derecho, ndm. 28, 1993, pp. 9-26.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XV. EL MOMENTO DE LA VERDAD: JUZGAR, AFIRMAR O NEGAR 125

que fallan a veces, el juicio sobre la especie universal es necesario; pero el
juicio sobre el individuo, en el que se realiza la especie, siendo, en general,
verdadero, puede ser falso en algun caso. Y hay verdades contingentes. Por
lo tanto, en tales materias mudables, la mente podria estar en lo correcto
y, de pronto, por un cambio de circunstancias, si sigue pensando lo mismo,
puede estar en el error.

Una persona que quiere estar siempre en la verdad en las cosas contin-
gentes debe informarse sobre ellas de manera continua, porque, si cambian
las circunstancias, quiza tiene que cambiar su opinion, en la medida en que
el cambio sea relevante. El médico, por ejemplo, que trata a un paciente,
puede pensar que, con determinado medicamento, basta para progresar
hacia la curacién o para mantener a raya una enfermedad. Si sucede asi,
y mientras asi suceda, el médico esta en la verdad; pero, si cambia la situa-
cién, por ejemplo, si es un tumor que comienza a crecer, y quiza ya no basta
el medicamento, si el médico siguiera pensando lo mismo, estaria en el error.
Tratandose de un asunto contingente, el médico tiene que adaptar su juicio
al cambio de las circunstancias. Eso es lo que sucede en todos los ambitos
de la praxis: no basta con el conocimiento de las causas y los principios ne-
cesarios, sino que necesitamos adaptar de forma continua nuestro juicio a
las circunstancias.

Por tltimo, la verdad incluye, ademas de la adaptacion de la inteligencia
a la realidad, una dimension reflexiva de la inteligencia sobre si misma.!%’
En efecto, en el juicio verdadero hay adaptacion de la mente a la realidad,
pero también hay un darse cuenta de que nos estamos adaptando a la realidad. Hay
una dimension de conocimiento directo de la realidad y de reflexion de la
mente sobre si misma, mediante la cual, al menos de modo implicito, uno
se da cuenta de que conoce la verdad. En esta dimensiéon se apoya santo
Tomas de Aquino para explicar por qué la verdad, en sentido propio, no
se da en los sentidos ni en la simple abstracciéon. La vista, cuando capta el
color negro, también se adapta a ese aspecto sensible de lo real. La inte-
ligencia, cuando forma el concepto de elefante, se adapta asimismo a la
realidad, en cierta medida. Sin embargo, no hay verdad mientras uno no
afirme que aquello —el color negro, el elefante— corresponde a algo real:
tiene ser. Esto sucede cuando uno dice que e/ elefante existe, o que el elefante es
negro. Entonces, no es sé6lo que la mente posea un aspecto de la realidad, sino

167 Cfi. Inciarte, Fernando, “El problema de la verdad en la filosofia actual y en Santo
Tomas”, en Rodriguez, J. J. y Rodriguez, P. (eds.), Veritas et Sapientia: En el VII Centenario de Santo

Tomds de Aquino, Pamplona, Eunsa, 1975, p. 48.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

126 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

que advierte que el elefante existe y que es negro. Uno sabe que sabe porque
advierte la causa de su contacto con la realidad; por ejemplo, que estd vien-
do de manera directa que hay un elefante negro en el zoologico. Esa es la
dimension reflexiva de la verdad.

En algunos momentos, la indagacién filoséfica se ha fijado tan solo en
el aspecto de la verdad como reflejo de la realidad —la metafora del espejo y
de la correspondencia—, vy, otras veces, solo en el aspecto reflexivo de la inteli-
gencia, incluso hasta el extremo de pensar que la verdad se da en su propia
reflexién, generada sin una conexion externa con la cosa en s1.'% Y hay que
afirmar las dos cosas: la verdad en el juicio es una adecuacion conocida como tal, vy,
por eso, implica también una posesion —por lo menos confusa, elemental o
basica— de las razones por las cuales se afirma una proposicién.'®® Una ra-
z6n puede ser la evidencia directa: el elefante es negro y asi lo vemos. No ne-
cesitamos dar mas razones. Si se comienza a mover todo el edificio de modo
estrepitoso, podemos decir que esta temblando; nadie puede exigirnos una
demostracion. En cambio, cuando no se trata de hechos evidentes, inmedia-
tos, conocer algo como verdadero no consiste solo en que de hecho coincida
nuestro juicio con la realidad, sino también en que tengamos alguna razén
para afirmar ese juicio. Por ejemplo, si Javiera dice: “Hay un japonés en
Punta Arenas”, y Clemente, por el contrario, lo niega: “No hay un japonés
en Punta Arenas”, esas dos proposiciones son contradictorias; por lo tanto, uno
de los dos dice la verdad, o ella o él; pero ninguno de los dos tiene una ra-
z6n para afirmar o negar el hecho. Ninguno de los dos conoce la verdad. Para
conocer la verdad es imprescindible esa dimension reflexiva, por la cual uno
conoce que eso es verdad, o, por lo menos, posee un fundamento de eviden-
cia directa o indirecta (demostraciéon) para creerlo. La dimension reflexiva
de la verdad es compatible con creer que se conoce la verdad y equivocarse,
por ejemplo, cuando uno realiza un calculo matematico y se equivoca en un
paso: cree haber llegado a la verdad, pero se ha equivocado. Entonces esta la
dimensién reflexiva, pero falta la dimension de adecuacion, y eso es la esen-
cia del error: creer que se ha producido la adaptacion a la realidad, cuando,
en verdad, ha fallado. En sintesis, s6lo con la suma de las dos dimensiones
—correspondencia y reflexion— se estd de manera plena en la verdad; la
sola correspondencia, no conocida como tal, es un accidente; la sola reflexi-
vidad de la inteligencia humana, que solo cree conocer, mas sin la efectiva
correspondencia con la realidad, es lo propio de la falsedad y el error.

168 Cfp: ibidem, p. 47.
169 Cfi Llano, Gnoseologia, cit., pp. 45-47.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XVIL
RAZONAR CON RIGOR: DEDUCCION E INDUCCION

Las proposiciones expresan el contenido objetivo de los juicios. Entre ellas, las
proposiciones enunciativas o asertias, que tienen la cualidad de ser verdaderas o
falsas, son las mas estudiadas por la l6gica. Hemos mencionado otros tipos de
proposiciones, que no son propia o directamente verdaderas o falsas porque su
funcién no es describir la realidad. Se trata de las proposiciones imperativas,
interrogativas, apelativas y otras semejantes. Las proposiciones, que se forman
sobre la base de los conceptos, pueden combinarse, a su vez, para constituir el
tercer tipo de operacion del intelecto humano: el raciocinio o razonamiento.
La inteligencia avanza en el conocimiento adquiriendo nuevos conceptos,
cuando conoce nuevas realidades o distingue mejor entre las ya conocidas
(v.gr., no se contenta con el concepto de arbol, sino que distingue las especies
de arboles: pinos, cedros, etcétera); relacionando entre si los conceptos, en
la medida en que descubre las relaciones, mas o menos necesarias, entre los
diversos tipos de realidades (z.gr, descubre que las abejas elaboran la miel), y,
por dltimo, relacionando dos o mas proposiciones, ya conocidas, para arribar
a la formulacion de nuevas proposiciones, hasta entonces desconocidas. Asi,
pues, cabe definir el raciocinio como “un movimiento de la mente por el que
pasamos de varios juicios —comparandolos entre si— a la formulacion de un
nuevo juicio, que necesariamente [se] sigue de los anteriores”.170

El raciocinio riguroso se basa en el modo natural de funcionar de la
inteligencia humana, que, cuando opera bien, se ordena a conocer la ver-
dad. La logica ha estudiado y sistematizado las reglas basicas del raciocinio
correcto; pero no las inventa, sino que las descubre y las expresa con rigor.
Nosotros no vamos a detenernos en todas ellas. Nos interesa aqui, atendida
la finalidad de esta obra, trazar el plano elemental de una inteligencia que
razona bien.

Entre las reglas basicas del raciocinio correcto podemos destacar, en pri-
mer lugar, que los antecedentes de la conclusion lienen que tener algin tipo de conexion

170" Sanguinetti, Ldgica, cit., p. 125.

127

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

128 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

causal entre si para que la conclusion se siga de ellos. En realidad, la conclusion esta
de alguna manera implicita en la realidad reflejada por las premisas. Esto es
verdad incluso cuando se razona sobre la base de premisas falsas, pero que
incluyen una conexion causal entre ellas. Asi, por ejemplo, este silogismo:
“Todos los profesores vuelan; Patricio es profesor; luego, Patricio vuela”. Se
trata de un silogismo valido, aunque la primera premisa es falsa. La conclu-
s16n se sigue de modo 16gico (aunque sea falsa) porque existe una conexion
causal, necesaria, entre que todos los miembros de una clase tengan una
propiedad cualquiera y que un determinado miembro de esa clase la posea:
que el individuo pertenezca a esa clase —posea esa naturaleza— es la causa
de que posea esa propiedad. Esta necesidad l6gica no sufre excepcion por el
hecho de que formulemos proposiciones falsas para ejemplificarla.

Otra regla elemental es que, para que se siga una conclusiéon verdade-
ra, aparte de ser valido el raciocinio desde el punto de vista formal (ze., que
exista esa conexion causal mencionada), las dos premisas han de ser verda-
deras. Solo asi puede quedar garantizado que la conexiéon causal formal, en
la cadena mental de proposiciones, corresponde a una conexion causal real,
fuera de la mente. De lo contrario, se sigue cualquier cosa: o una proposi-
cién falsa, como en el ejemplo de los profesores voladores, o una proposicion
verdadera so6lo por accidente, como en este silogismo: “Todas las serpientes
son venenosas; la cobra es una serpiente; luego, la cobra es venenosa”. La
conclusion es valida desde el punto de vista formal, y es verdadera; pero es
verdadera porque sucede que las cobras son venenosas, pero no porque sean
venenosas todas las serpientes (algunas no lo son, y matan estrangulando).

Las dos formas fundamentales de razonar son la deducciéon y la induc-
cion.

1. La deduccion o silogismo

La deduccién consiste en extraer una conclusion particular a partir de
premisas mas generales. La forma mads basica de deduccién es el silogismo
(normalmente se usan como sinbnimos). Veamos un modelo clasico. Ejemplo
I: “Todos los hombres son mortales (premisa mayor); Socrates es hombre
(premisa menor); luego, Sécrates es mortal (conclusion)”. Este es un ejemplo
clasico de silogismo valido. La conclusion es verdadera, tras un razonamien-
to valido, a partir de premisas verdaderas.

Ahora veamos como puede existir una conclusion verdadera, tras un
razonamiento valido, pero a partir de una premisa verdadera y otra falsa; es

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XVI. RAZONAR CON RIGOR: DEDUCCION E INDUCCION 129

decir, como en el ejemplo de las serpientes venenosas, una conclusion verda-
dera solo por accidente. Ejemplo 2: ““Todos los hombres son blancos (premisa
mayor falsa); Socrates es hombre (premisa menor verdadera); luego, Socra-
tes es blanco (conclusion verdadera, que se sigue de manera valida de las
premisas, pero que no es verdadera en virtud de esas premisas, sino de modo
accidental)”.

También puede ocurrir, entre otras cosas, que existan premisas verda-
deras y conclusiéon verdadera, pero no valida. Al no seguirse la conclusion
de las premisas, el raciocinio invalido puede terminar en cualquier cosa.
Ejemplo 3: “Todas las ballenas son animales acuaticos (premisa mayor verda-
dera); algunos mamiferos son animales acuaticos (premisa menor verdade-
ra); todas las ballenas son mamiferos (conclusion invalida, verdadera)”. Este
ejemplo es extrafio porque la inteligencia naturalmente légica del lector
advierte la desconexion causal entre las premisas. Pero la conclusion es una
proposicion verdadera, que lo es con independencia del silogismo invalido.
Asimismo, puede haber un silogismo invalido con premisas verdaderas y
conclusion falsa, pues no se sigue de las premisas: puede ser cualquier cosa.
FEjemplo 4: “"Todos los escritores saben leer (premisa mayor verdadera); todos
los pilotos de avidn saben leer (premisa menor verdadera); luego, todos los
pilotos de avion son escritores (conclusion invalida y falsa, porque de hecho
no todos los pilotos de avidon son escritores; pero podria ser verdadera en
algin mundo posible)”. La invalidez del silogismo resulta de que el término
medio (saber leer) no es universal: aunque todos los escritores sepan leer y
todos los aviadores sepan leer, nunca se dice que todos los que saben leer
son escritores o aviadores: puede haber, pues, logicamente escritores que no
sean aviadores y aviadores que no sean escritores.

Se advierte, pues, que verdad y validez son conceptos distintos. La validez
Jormal es una cualidad del raciocinio que consiste en la conexion légica, nece-
saria, entre las premisas, en virtud de la cual se sigue la conclusion, por el
principio de no contradiccién: para no contradecir las premisas es necesario
afirmar la conclusion implicita en ellas. En cambio, la verdad material consis-
te en que lo afirmado en una proposicion corresponda a lo existente en la
realidad fuera de la mente.

Los ejemplos 3 y 4 son de silogismos nwdlidos con conclusiones acci-
dentalmente verdadera (ejemplo 3) y falsa (ejemplo 4). Pero también puede
suceder a la inversa, que un silogismo sea valido, pero tenga premisas falsas
y su conclusion sea falsa per accidens (porque podria haber sido verdadera
por coincidencia). Ejemplo 5: “Todos los planetas estan habitados por seres
humanos (premisa mayor falsa); la luna es un planeta (premisa menor falsa);

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

130 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

luego, la luna esta habitada por seres humanos (conclusion falsa, pero dedu-
cida validamente, y que podria haber sido verdadera)”. Ejemplo 6: “Todos
los profesores de derecho son jovenes” (premisa mayor falsa); Harry Potter
es profesor de derecho (premisa menor falsa, ademas de absurda); luego,
Harry Potter es joven (conclusion valida y verdadera per accidens)”.

En sintesis:

1) Si hacemos bien un razonamiento, es decir, si es vdlido formalmente
—nuestra conclusion se sigue de nuestras premisas—, y si todas las
premisas son verdaderas materialmente, la conclusion siempre sera ver-
dadera. Asi en el gemplo 1. Este es, naturalmente, el ideal de todo
raciocinio y de todo ejercicio mental: que sea logico y verdadero,
riguroso y ajustado a la realidad.

2)  En cambio, si hacemos bien un razonamiento (es valido), pero nues-
tras premisas son falsas (o al menos una lo es), queda abierta la po-
sibilidad: la conclusion puede resultar falsa (como en el ejemplo 5) o
bien verdadera por coincidencia o por accidente (como en los ejem-
plos 2y 6).

3) Lo mismo sucede en el caso de un razonamiento mal hecho, es decir,
formalmente invalido, pero a partir de premisas verdaderas: la con-
clusion puede resultar falsa o verdadera por comncidencia. Asi en el gemplo
3 (invalido con conclusion verdadera por accidente) y en el gemplo 4
(invalido con conclusion falsa por accidente).

4) No debemos olvidar, por lo tanto, el aforismo ex falsu quodlibet: de lo
falso se sigue cualquier cosa, verdadera o falsa.

Los logicos han elaborado un esquema complejo de todos los tipos de
silogismos, segtn las clases de proposiciones de que se componen (afirma-
tivas o negativas, universales o particulares) y las formas de combinarlas.
Soélo algunos tipos de silogismos son validos. No vamos a recordarlos en
este lugar.'”! Nos limitaremos a decir que se puede detectar si un silogismo
es valido o invalido, aun sin conocer esas figuras, si se dominan las reglas
fundamentales del silogismo valido, que son las siguientes:

171" Puede consultarse una sintesis en Sanguinett, Ldgica, cit., pp. 133-145; y en Correia,

Manuel, La Ligica de Anistételes. Lecciones sobre el origen del pensamiento logico en la Antigiiedad, San-
tiago, Universidad Catoélica de Chile, 2003, pp. 97-110.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

N

XVI. RAZONAR CON RIGOR: DEDUCCION E INDUCCION 131

El término medio debe tomarse siempre en el mismo sentido. Se lla-
ma término medio al concepto que sirve para enlazar las premisas
entre si, como hombre en el gemplo 1y animales acudticos en el gemplo 3.
Si el término medio es idéntico en el nombre, pero cambia de sig-
nificado, se produce una equivocidad o al menos alguna alteracién
de sentido (ambigliedad, aunque exista cierta analogia) que impide
conectar las premisas. Ejemplo 7: “Los satélites son fundamentales
para las comunicaciones; la Luna es un satélite; luego, la Luna es
fundamental para las comunicaciones”. Aqui la palabra “satélite”
tiene un sentido parcialmente distinto aplicada a los satélites arti-
ficiales, que se usan para las comunicaciones, y aplicada a la Luna,
que es un satélite natural. Es evidente que la premisa mayor esta
suponiendo el sentido restringido del término “satélite” (o, de lo con-
trario, seria simplemente falsa).

El término medio debe usarse al menos una vez en toda su universali-
dad. Véase como, en el gemplo 1, donde el término medio es hombres
(hombre), se dice todos los hombres. De lo contrario, los extremos de
las premisas (i.e., aquellos términos a los que se aplica el término me-
dio en cada premisa) no estarian conectados, pues algunos de ellos
podrian pertenecer a los casos a los que el término medio no se apli-
ca. Por eso, basta con hallar que el término medio no es universal
en ninguna de las premisas para descalificar un silogismo. Véanse
animales acudticos en el gemplo 3y saber leer en el ¢gemplo 4.

Los extremos no pueden poseer mas universalidad en la conclusion
que en las premisas. Ejemplo 8: “Todos los estudiantes de derecho
son inteligentes; algunos deportistas son estudiantes de derecho; lue-
go, los deportistas son inteligentes”. El silogismo es invalido porque
solo se sigue que algunos deportistas son inteligentes (podrian ser
mas que los estudiantes de derecho: el silogismo solamente nos dice
que por lo menos los deportistas que estudian derecho son inteligen-
tes, como es obvio).

La conclusion sigue a la cantidad o calidad mas débil de las premi-
sas; es decir, st hay una premisa universal y otra particular, se puede
llegar s6lo a una conclusion particular, y si hay una premisa negativa
y otra afirmativa, se puede concluir s6lo negativamente. Asi se ve en
el ejemplo 8, respecto de la universalidad de las premisas, y en este
ejemplo 9 con una premisa negativa: “Los economistas no predi-
cen el futuro; algunos guras son economistas; luego, algunos gurus
predicen el futuro”. Es obvio que la conclusion solo puede ser que

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

132 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

algunos gurts no predicen el futuro (esos gurtis economistas). De los
que predicen el futuro nada se dice (s6lo sabemos que no pueden ser
economistas).

5) Nada se sigue de dos premisas negativas.

Con estas reglas podemos detectar los errores de razonamiento mas
sencillos y, por lo tanto, también las falacias mas corrientes, que usualmente
se derivan de presentar una premisa particular como si fuera universal, o de
introducir alguna equivocidad en los términos.!7?

2. La induccion

El raciocinio inductivo es el proceso intelectual por el que pasamos des-
de las proposiciones particulares, formadas a partir de los hechos singulares
conocidos por los sentidos, a una verdad universal captada y formulada por
la inteligencia.!”?

Aqui hay dos saltos de la inteligencia que han dado origen a una reflexién
filosofica muy seria. El primero consiste en pasar de lo sensible a lo inteligible. El
segundo es el paso de lo particular a lo universal. La induccion, si se observa un
ntmero suficiente de casos particulares o un ejemplar representativo de la
naturaleza estudiada, es valida, es decir, nos aporta conocimiento universal.

En el siglo XX, Karl Popper plante6 con agudeza el problema de la in-
duccidén. Su tesis central era que la ciencia nunca podra establecer una ver-
dad universal y necesaria a partir de los casos particulares, porque siempre
cabe pensar —segan él— un caso que refute o falsee una hipotesis cientifi-
ca.'7* Se trata de una versiéon contemporanea del escepticismo sofisticado de
David Hume sobre el alcance de la inteligencia humana para conocer una
causalidad en sentido propio, mas alld de una simple creencia no refutada
en la regularidad de ciertos fendmenos.!7”> Ante esa gran cuestion de si pode-
mos llegar a una verdad universal y necesaria o no, se ha respondido —desde
la perspectiva de lalégica clasica—, que se trata de un asunto que se sale de la

172 Cfi: infra cap. XVIIL

173 Cfi. Corazén Gonzalez, Filosofia del conocimiento, cit., pp. 184-185; Sanguinetti, Ldgica,
cit., pp. 154-157 y Millan Puelles, Fundamentos de filosofia, cit., pp. 154y ss.

174 Cfi Popper, Karl, Conjeturas y refutaciones. El desarrollo del conocimiento cientifico, trad. de
Néstor Miguez, Barcelona, Paidés, 1991, pp. 67-87.

175 Cfi IEH, s. V1L, p. 1, n. 6. Cfi Hume, David, Investigacion sobre el entendimiento humano,
trad. de Vicente Sanfélix Vidarte y Carmen Ors, Madrid, Istmo, 2004, pp. 85-99.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XVI. RAZONAR CON RIGOR: DEDUCCION E INDUCCION 133

logica, pues remite al analisis metafisico y gnoseoldgico de la capacidad de la
inteligencia humana para penetrar la esencia de las cosas. Afirmar la posibi-
lidad de la induccién esencial equivale a confiar en la capacidad de la mente
humana de pasar de lo sensible y concreto a lo inteligible y abstracto, y de lo
particular a lo universal. La légica clasica, sin embargo, le concede un pun-
to a Karl Popper. En muchos terrenos, como, por ejemplo, sobre realidades
subatéomicas o cosmologicas no observables directamente, puede haber in-
ducciones que sean sélo parciales, conjeturales, probables. En ese contexto,
la l6gica clasica y la metodologia de la ciencia sostienen que lo que plantea
Popper es razonable. En muchos ambitos de investigacion, sobre todo en las
ciencias mas complejas, no es posible hacer una induccién con certeza com-
pleta. Por eso, la confianza en la induccion es variable segtn las ciencias y
sus objetos.”6 Sin embargo, no parece razonable generalizar las dificultades
del conocimiento humano en determinados ambitos para formular una tesis
universal sobre su incapacidad en todos los ambitos. La modestia de nues-
tro conocimiento nos impide universalizar la misma tesis de que no cabe
alcanzar un conocimiento universal en ningin terreno. En efecto, la in-
duccién es capaz de fundar algunos conocimientos universales. Nadie duda
seriamente, por ejemplo, de que sean genuinos conocimientos universales,
validos para el respectivo ambito de observacion, las verdades basicas de la
anatomia humana (z.gr., los humanos tenemos dos rifiones, un higado, dos
hemisferios cerebrales...) o de la fisiologia, la astronomia (z.gr., la existencia
del sol y de los planetas y estrellas), etcétera.

La filosofia también estudia y fundamenta algunas proposiciones uni-
versales, tanto especulativas como practicas, aprendidas por induccién. Los
primeros principios teéricos —el de contradiccion o el de causalidad— vy
practicos —que se ha de hacer el bien y evitar el mal, que se debe obrar
razonablemente, etcétera—, asi como las verdades mas elementales de la
filosofia (v.gr., la distincion entre sustancia y accidentes, verdad y error, entre
otros), han sido adquiridos por induccién certisima a partir de la experien-
cia sensible. Dudar de ellas, como dudar de la existencia del mundo y del
propio yo, exige una fuerza de voluntad gigantesca para torcer a la inteli-
gencia y desviarla de su apertura natural al ser.'”?

176 Cfi. Sanguinetti, Ldgica, cit., pp. 154-157.
77 Cfi: supra cap. IX.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XVIIL
PERSUADIR: LA PALABRA AL SERVICIO DE LA VERDAD

La gran confrontacién entre Socrates y los sofistas!'’® abarco, entre otras cues-
tiones, la de qué tan objetiva puede ser la ciencia, de modo particular la ética,
el saber especulativo y practico sobre las virtudes, y, por otra parte, el proble-
ma de la relacién entre la retérica y la verdad. El Gorgias trata sobre el arte
de persuadir y de usar las palabras. Gorgias piensa que con las palabras se
puede hacer, de la mejor razon, la peor, y de la peor razon, la mejor, y que,
por lo tanto, el arte de persuadir no tiene limites.!” Socrates, aunque no pare-
ce demasiado claro si su actitud es positiva o no respecto de la retérica, si que
piensa, en todo caso, que la retérica esta conectada con la ética, porque no
tiene sentido ensenarle a persuadir a quien no sea ya de alguna manera jus-
to. Socrates procura introducir la cuestion de la justicia como esencialmente
vinculada a la retorica; trata de rescatar la retorica de la mera apariencia.
Sin embargo, no esta claro que, en esa parte del didlogo, Socrates alumbre la
verdad. La experiencia de la vida politica demuestra que es posible persuadir
con cast completa independencia de la justicia, es decir, que la retérica puede
revestir un caracter meramente técnico, por lo cual se vuelve problematica
su relacion con la ética.'® De hecho, por esto mismo, Socrates, en su didlogo
con Gorgias, sefiala la necesidad de que el orador sea justo en vistas del poder
que posee.'®! La ignorancia es la causa principal del mal; segiin Soécrates, al
parecer, es la causa tnica del mal moral. ;Qué pasaria si le hablaran, a un
grupo de nifos, acerca de lo que les conviene comer, un cocinero con buena
retorica y un médico con conocimiento de causa? ;Acaso no es verdad que
los convenceria el cocinero, y no el médico, porque el cocinero puede denun-
ciar esas bebidas amargas, o las dietas desagradables, mostrandoles platos
apetitosos, aunque quiza no sean buenos para su salud? El ejemplo le permite

178 Cfi. supra cap. I11.
179 Cfi: Gorgias, 457b.
180 (i Covarrubias, Andrés, Introduccion a la retérica cldsica. Una teoria de la argumentacion
practica, Santiago, Universidad Catoélica de Chile, 2003, pp. 52-59.

181 Cfi. Gorgias, 460c.

135

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

136 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

a Socrates demostrar que, en efecto, la retorica puede tener éxito en contra
de la ciencia debido a la ignorancia del puablico.

Los sofismas tienen esta caracteristica: les parecen verdaderos a los ig-
norantes. Hay una tension entre la retorica y la ética, es decir, entre la ret6-
rica como arte de persuadir, ttil para cualquier finalidad, y los fines nobles
de la justicia y la verdad, a los que por naturaleza se ordena la palabra hu-
mana. En efecto, por una parte parece que, si las personas estuvieran bien
informadas, la retérica no podria tener su efecto persuasivo sin estar unida
con la ética, es decir, si no fuese puesta al servicio de la verdad. No obstante,
en el mundo real las personas no son ni perfectamente inteligentes ni perfec-
tamente sabias y bien informadas; ni tienen una disposicién moral perfecta-
mente conforme con la verdad. Por lo tanto, de hecho la retérica puede tener
un uso técnico contrario a la ética. Tal fue el uso que se le dio para convencer
a la mayoria del tribunal de que condenara a Sécrates. A la luz de esa expe-
riencia, Aristoteles fue el primero en sistematizar la retdrica como un arte, si
bien no la invento, pues hubo retéricos anteriores, como Coérax y Tisias, y
los sofistas. Aristoteles mostrd que, como todo conocimiento técnico, la re-
torica no se ordena automaticamente a la justicia y a la verdad.'8?

Este capitulo defiende la importancia de la retérica e introduce sus prin-
cipales elementos.

La retorica es el arte de persuadir mediante el uso de argumentos. “La
voz espanola se deriva del latin rkelorica, que a su vez procede del griego
retortke. Se considera la rhetorica doctrina y ensefianza de la elocuencia y el
rhetor es a la vez el docente y el “ejecutor” del arte del buen decir, a saber,
el orador”.'® Considerada como arte o técnica, “la retérica es la capacidad
que permite detectar en cada caso particular los medios discursivos adecua-
dos para producir persuasion”.'8* A veces se distingue entre convencer y per-
suadir: convencer es conseguir que alguien crea que algo es verdad; en cam-
bio, persuadir es mover a alguien a hacer algo.'®> En cualquier caso, como
creer también es hacer algo —asentir con la inteligencia a una proposiciéon

182 Cfi Ret., 1,1, 1355b5.
183 Spang, Kurt, Fundamentos de retérica literaria y publicitaria, Pamplona, Eunsa, 1991,
p. 23. Cursivas en el original.

184 Vigo, Alejandro, Aristételes: una introduccion, Santiago, Instituto de Estudios de la So-
ciedad, 2007, p. 233.

185 Cfi. Ret., 1, 1, 1354a1-355b25; y Perelman, Chaim y Olbrechts-Tyteca, Lucie, Tra-
tado de la argumentacion: la nueva retérica, trad. de Julia Sevilla Mufioz, Madrid, Gredos, 1994,
pp- 65-71.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XVII. PERSUADIR: LA PALABRA AL SERVICIO DE LA VERDAD 137

como verdadera o probable—, parece que la definicion que usa la idea de
persuadir es suficiente.

El acto de presentar los argumentos, articulados mediante las palabras,
con el fin de persuadir a realizar una accion, es el discurso. También se
llama discurso, en un sentido més amplio, al “razonamiento o exposicién
de cierta amplitud sobre algiin tema, que se lee o pronuncia en pablico”.1%6
Se distinguen varios tipos o géneros de discursos. Un primer género es el
discurso deliberativo, el discurso propiamente politico, cuyo objeto es per-
suadir acerca de lo que es necesario para el bien comun. Se pronuncia antes
de tomar una decisiéon que ha de afectar a varias personas. Sobre todo, es
el discurso que procura mover a quienes deben decidir para que dicten una
ley. Enseguida viene el género judicial, en el que se intenta persuadir a un
tribunal para que decida algo como lo justo en un caso concreto. Esta aco-
tado por reglas mas especificas acerca de qué discursos son validos ante el
tribunal tanto respecto de las normas pertinentes (la cuestion de derecho)
como en relaciéon con las pruebas que respaldan lo alegado (cuestion de he-
cho) como respecto de las formalidades que deben seguirse para pronunciar
o presentar el discurso. Y, por dltimo, existe el discurso epidictico, que con-
siste en decir algo bueno o malo sobre alguien; es decir, puede ser laudatorio
o denigratorio, con el fin de persuadir a alguien para que obre a favor o en
contra de esa persona o grupo.

A estos tres grandes géneros de la retorica se han anadido otros: la aren-
ga militar, la publicidad, la propaganda politica, la oratoria sagrada..., siem-
pre que la finalidad del discurso sea persuadir al auditorio.

Hablar bien, sin embargo, no es un instrumento solo de la retérica, por-
que también se ha de usar una oratoria adecuada para exponer una verdad,
ensefiar o informar. Logicamente, quien esta convencido de que lo que ense-
na es verdadero, querria que los oyentes comprendieran bien la informacion
y la recibieran como verdadera. El objeto preciso de este tipo de discurso
—Tla ensenanza, la exposicion cientifica o la divulgacion de la verdad— no es
la persuasion, sino la transmisién de la verdad. Asimismo, los discursos dialéc-
licos, que Aristoteles contrapone a los propios de la retérica, son argumentos
que se sirven del bien decir para establecer proposiciones como probables
en aquellos ambitos que no son tan seguros como la ciencia.'®’

186 Real Academia Espafiola de la Lengua, Diccionario de la lengua espafiola, sub voce, 5a.
acepcion.
187 Cfi. Correia, Manuel, La Légica de Aristételes: lecciones sobre el origen del pensamiento légico en

la antigiiedad, Ediciones Universidad Catdlica de Chile, Santiago, 2003, pp. 158 y 159.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

138 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

Conocida la finalidad general y la naturaleza de la retérica, prestemos
atencion ahora a los elementos que tienen que concurrir para un buen ejer-
cicio de la retoérica.'® Los tres factores que influyen en que la argumen-
tacion sea eficaz, que debemos introducir cuidadosamente, son el ethos, el
pathos y el logos.

Ethos (§Bog) significa, en griego, caracter. De ahi viene la palabra “éti-
ca”. La ética se ocupa de las costumbres y del caricter porque intenta saber
coémo debe ser una persona para alcanzar la vida lograda (z.e., objetivamen-
te feliz y no sélo subjetivamente placentera). Por lo tanto, la ética dirige las
acciones para formar el mejor caracter. A la retorica le interesa el caracter
por esa conexién implicita, sutil y no necesaria, que Socrates supo captar,
entre la ética y la persuasion. Y es que el retérico debe, en primerisimo lu-
gar, convencer a su audiencia de que €l tiene las cualidades necesarias para
que le crean y lo sigan. El retérico necesita manifestarse como justo, veraz,
versado en la materia sobre la cual intenta persuadir, interesado por el bien
del auditorio —su auténtico bien y sus intereses o deseos— y no sélo por su
propio bien, servicial y no manipulador; es decir, generoso en general y vir-
tuoso, revestido de un caracter y de unas credenciales que lo hacen creible.
Se ve de inmediato la paradoja, porque, como acabamos de mostrar, la re-
torica puede funcionar como una técnica amoral; sin embargo, en su ntcleo
técnico aparece la exigencia de credenciales éticas. Cuando se observa des-
de el punto de vista ético, puede ser verdad o mentira que exista ese vinculo
entre el orador, con su caracter supuestamente virtuoso, y una finalidad de
verdadero bien comun. Si es verdad que el orador es justo, es veraz, es ver-
sado en los temas, esta interesado por el bien del auditorio y no por el suyo
propio, quiere servirlos y no manipularlos, si todo eso es verdad, entonces
la audiencia le cree y se deja persuadir fundadamente, no sélo por como
suenan sus palabras, no sélo por las mascaras que exhibe, las apariencias
de virtud y de sabiduria, sino por garantias objetivas, con fundamento. De
manera que la retérica, cuando se analiza bien, hace emerger un problema
ético: st hay distancia entre lo que la persona parece y lo que en realidad ella
es; o, también, cudl es la distancia entre lo aparente y lo real —siempre exis-
te— que es compatible con la credibilidad del orador. La tradicién cristia-
na, por ¢jemplo, afirma que sélo Dios es absolutamente creible y que, aun
cuando hemos de confiar de ordinario en los demas, jamas debemos poner

188 Cfi Adler, Mortimer, How to Speak, How to Listen, Nueva York, Touchstone, 1983,
pp- 68-83.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XVII. PERSUADIR: LA PALABRA AL SERVICIO DE LA VERDAD 139

una confianza ilimitada en otro hombre.'® La cuestion puede ser angustiosa
y urgente cuando nos enfrentamos con debates filosoficos, éticos o politicos,
tan a menudo encendidos o incendiarios, porque una de las caracteristicas
del sofista es que a menudo parece mas filésofo que el verdadero filosofo; es
brillante en el discurso, pero poco soélido, porque rehtye la profundidad que
seria necesaria para alcanzar una verdad en la que no cree.!?

La paradoja del caracter también revela la dificultad de la hipocresia,
un defecto moral que se convierte en retérico en la medida en que puede
encubrirse la distancia entre lo que el retorico quiere aparentary el caracter
que realmente posee. También sucede que, en sentido inverso, un orador
puede poseer el caracter virtuoso necesario, pero que, mediante calumnias
y lo que en la actualidad se denomina “asesinato de imagen”, se le prive de
su credibilidad, como hace la propaganda de los regimenes totalitarios con
quienes se les oponen (v.gr, asi atacaron a los obispos y sacerdotes catolicos
que resistieron contra el nazismo y el comunismo, y asi enlodan a quienes
resisten hoy otras ideologias poderosas). El publico muchas veces, quiza en
su mayoria en la sociedad de masas, no tiene los medios para conocer el ca-
racter real del orador. Su ethos va a aparecer sélo del discurso mismo, y, en
consecuencia, rara vez habréd forma de contrastar la apariencia con la rea-
lidad. Esto nos resulta inquietante. El orador, si es de buen caracter, quizas
va a sentir una cierta repugnancia a presentarse como mejor de lo que en
realidad es. De ahi que haya gente muy buena que es poco retdrica, por-
que no se da importancia, porque no presenta sus credenciales. Cualquier
manual de retérica insistird desde el comienzo: “Presente usted sus creden-
ciales”; “deslumbre al auditorio”. Se nos invita a exhibir cualidades que no
siempre tienen que ver con el tema del que vamos a hablar, sino con hacerse
creible ante la audiencia. El retérico falso, hipdcrita, inescrupuloso, inventa
credenciales. El pablico es manipulable. ;Cémo alcanzar el término medio
entre la hipocresia y la falsa humildad? Ese es un problema ético. La retori-
ca en cuanto tal nos aconseja: “Preséntese usted bajo la mejor luz posible”.
Eso es el ethos como elemento del discurso. De la ética, del verdadero buen
caracter, depende que ese elemento sea presentado dentro de los limites de
la veracidad y de la modestia.

El segundo elemento de un discurso persuasivo es el pathos (tdBog). Las
expresiones castellanas “patético”, “pasion”, “padecer” y otras semejantes
hacen referencia a lo que mueve a compasion o a verglienza, pero en grie-

189 Cfi Catecismo de la Iglesia Catélica, nn. 215, 222 y 2486.
190 Cfi: supra cap. 1.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

140 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

go pathos, como elemento del discurso retorico, se refiere a todos los aspec-
tos afectivos o sentimentales, en una amplisima gama que cubre todas las
pasiones y sentimientos que conviene suscitar en el auditorio para que se
mueva a creer lo que se le dice y a obrar como se pretende. El orador ha de
establecer una conexién emotiva con el ptblico: no sélo presentarse como
justo y creible, y con las necesarias credenciales, como exige el elemento an-
terior (ethos), sino también apelar a los intereses, necesidades, convicciones,
etcétera, del puablico. Dependiendo de la finalidad del discurso, se habra de
suscitar o remover la compasion por los males ajenos (v.g7, un discurso para
pedir ayuda para los damnificados por una catastrofe), la indignaciéon por
las injusticias cometidas (2.gr., un discurso que quiere mover a la exigencia
de reparacion o a la venganza), el odio o la amistad, el agradecimiento, la
calma, el deseco, etcétera. La provocacion del pathos exige suscitar en uno
mismo esos sentimientos, que, si la comunicacién es sincera y no manipula-
dora, seran genuinamente compartidos. Es una gran cosa apasionarse por
los ideales nobles, por las causas justas aun cuando a veces nos parezcan
perdidas. Se cuenta, aunque es dificil documentar la historia, que, en cierta
ocasion, alguien le aconsejo a Jorge Luis Borges no empenarse en defender
clerta cuestién porque era una causa perdida. El gran literato argentino res-
pondié: “pero ¢no sabe usted que un caballero se define como aquel que
defiende causas perdidas?”. La recomendacion del filosofo, especialmente
dirigida a gente joven, es la de poner la retérica, con toda la pasion posible,
al servicio del buen combate de la verdad y de la justicia.

El tercer elemento del discurso es el logos (1dpog), que es como su sus-
tancia, aunque ha de ir revestido de ethos y pathos. El logos es el contenido
racional del discurso, es decir, el conjunto de argumentos que definen el
tema, que procuran probar lo que se ha de probar, establecer la causa de un
efecto, la prueba de un hecho, la norma que rige un acto, las premisas de
un silogismo, la inducciéon o deducciéon de una tesis, etcétera. El discurso,
por mas que contenga pasion y se apoye en la virtud y la credibilidad del
hablante, debe convencer por si mismo: por su légica, por sus palabras, por
la informacién que aporta, por la contundencia de las razones. Por eso, la
mayor parte del tiempo de preparacion de un buen discurso se destina a
hallar y disponer los argumentos objetivos, que se dirigen a la inteligencia
del auditorio. Ciertamente, una cosa es la elocuencia del orador y otra cosa
es la racionalidad de la argumentacion; pero mientras mas cultivado es el
auditorio, mas necesario es anadir a esa elocuencia la simple racionalidad
argumentativa. Por otra parte, por muy racional que sea el auditorio, el

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XVII. PERSUADIR: LA PALABRA AL SERVICIO DE LA VERDAD 141

mensaje puede no llegar a las mentes si el argumentador carece de la debida
elocuencia.'?!

La retorica es importantisima para defender la verdad, aunque tam-
bién sirva para destruirla. Es menester aprender un arte tan necesario y
peligroso. Todo universitario deberia saber preparar y exponer un buen
discurso. Terminamos este capitulo, pues, recordando un método sencillo
para preparar un discurso, basado en las ensenanzas clasicas sobre las fases
o etapas que se han de seguir. Primero se ha de definir el tema y la finalidad
del discurso, pues el fin determina los medios. Después, se han de seguir los
siguientes pasos:'?

1) La busqueda y hallazgo (inventio, en latin) de la informacién y los
argumentos que se han de utilizar, especialmente segun el género
de discurso, acudiendo a todo tipo de fuentes (libros, entrevistas o
Internet), y buscando lo que ayude a configurar el ethos del orador
(v.gr, antecedentes personales, experiencia, curriculum, etcétera), las
palabras y gestos que constituyan el pathos (v.gr, expresiones felices
o poéticas, exclamaciones, apelacion a intereses y necesidades...) v,
sobre todo, los razonamientos, argumentos y explicaciones que cons-
tituyen el logos (v.gr., un descubrimiento cientifico, un silogismo, una
autoridad epistémica, etcétera).

2) La disposicién de los elementos (taxis, en griego), que da la estruc-
tura fundamental al discurso, y que conviene meditar segun la fi-
nalidad. Por ejemplo, se pueden disponer los argumentos yendo de
los mas débiles a los mas fuertes, in crescendo; o bien, empezando con
algo fuerte, que capture la atencion del publico, pasando luego por
lo menos espectacular —datos y argumentos solidos, efectivos, pero
quiza mas racionales que llamativos—, para terminar nuevamente
con algo muy fuerte, ya por su validez racional superlativa, ya por
su intensidad de pathos; o bien, atendiendo al orden logico de ensefiar,
agradary mover ala accién, segin la sabiduria retérica clasica recogida

L Cfi: Ret. 11, 1, 1377b15-1378a30 y Perelman y Olbrechts-Tyteca, Tratado de la argumen-
tacion, cit., pp. 52-55.

192 Para mayor detalle, ¢fi: Spang, Kurt, Persuasién. Fundamentos de retérica, Pamplona, Eun-
sa, 2009, pp. 114-143. Recomiendo también la entrada Réthorique de Wikipedia (sé que la
academia puede reaccionar con desprecio ante esta sugerencia, pero la actitud filosofica se
rie de estas cosas).

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

142

FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

por san Agustin (quien la toma de Cicerdn): Oratoris est docere, delectare,
Slectere: Es propio del orador ensefiar, agradar, doblegar.!%

Al disenar la disposicién de un discurso sencillo —una char-
la, una clase—, se recomienda seguir asimismo el esquema clasico:
) comenzar con una anécdota, cita o dato, apelacion al publico, et-
cétera, que concite el interés y la buena voluntad del auditorio, y
decir esquematicamente lo que se va a tratar y con qué fin (exordio);
1) seguir con el cuerpo del discurso, que expone dos o tres ideas
(narratio) y los argumentos que las apoyan (argumentatio), tratando de
ser concisos y sencillos en relaciéon con el publico presente —suele
decirse que el buen orador habla dirigiéndose fisica y mentalmente
al auditor medio de entre los que le escuchan: sera muy facil para la
minoria superior y dificil para la minoria inferior, pero de dificultad
aceptable para la mayoria—, y 22¢) terminar con una sintesis final (pe-
roratio) de lo sostenido, con aquello que mas se desea que el publico
retenga y con las consecuencias practicas, como la conmocion del
auditorio y el moverlo a la accién (si tal era la finalidad).

La memorizacion del discurso (memoria), que en algunos casos convie-
ne que sea literal de pe a pa, v, en la mayoria, que se limite al esquema
—o0 bien, tener el esquema a mano y usarlo— y a las frases o datos
mas importantes. En la actualidad se usan ademas medios técnicos,
como el teleprompter; pero, en cualquier caso, la memoria sigue siendo
una cualidad importante para el momento del didlogo o del deba-
te. La memoria se puede mejorar con el ejercicio y con las técnicas
mnemotécnicas o trucos para retener datos, secuencias, nombres, in-
formacion en general. En el caso de un discurso sencillo, se admite
usar notas, o leer enteramente una conferencia académica; pero, en-
tonces, conviene entrenarse en la técnica de leer con naturalidad, de
despegar la vista del texto y mirar al auditorio.

La pronunciacion o declamacién del discurso (actio, pronuntiatio) es el mo-
mento, que se ha de haber preparado y ensayado, de presentarse
ante el publico y exponer el discurso. Entonces se ha de cuidar espe-
cialmente el estilo (elocutio), que debe haberse preparado al momen-
to de escribir el discurso, pues a cada finalidad y parte de un buen
discurso corresponde un cierto estilo (z.g%, no se debe hablar en tono
de broma de una cosa tragica). Al momento de la declamacién son
importantes también la voz, los tonos —no ser monotonos, sino re-

193 Cfi: De Doctrina Christiana, TV, 12.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XVII. PERSUADIR: LA PALABRA AL SERVICIO DE LA VERDAD 143

correr diversos registros—, el ritmo ni demasiado pausado ni precipi-
tado, los gestos (i.¢., el lenguaje no verbal): como se mueve uno, como
usa las manos para acompainar o no estorbar el discurso intelectual,
como se viste con sobriedad y elegancia adaptada a la situacion, como
mira a todos y a cada uno, cobmo expresa sus emociones, cOmo capta
y dirige la atencion del puablico.

Con estos elementos, cualquiera puede preparar y dar un discurso sen-
cillo. La retérica es importante para casi cualquier profesion, pero espe-
cialmente para la vida publica, la del ciudadano activo y la del filosofo. Es
verdad que también es usada por los sofistas; pero, precisamente porque
hay sofistas en la plaza ptblica, el ciudadano responsable y el fil6sofo, el que
quiera ser un modesto discipulo de Socrates o de Jesucristo en nuestros dias,
ha de dominar los rudimentos de la logica y de la retérica, tanto hablada
como escrita.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XVIIIL.
FALACIAS O SOFISMAS

Una falacia, sofisma o paralogismo (nombre mas técnico) es un argumento
que parece valido y verdadero, pero que, en realidad, es invalido y oculta
un error. Es un truco tipico del sofista, quien quiere convertir la peor razén
en la mejor, sin que el auditorio se dé cuenta. Hay, por tanto, dos elementos
fundamentales en la falacia: una apariencia de verdad y de validez logica y
un error légico al servicio de una falsedad de fondo. El estudio de los sofismas
aborda precisamente esos errores ocultos.

La existencia de los sofismas nos muestra que la inteligencia humana
esta hecha para la verdad. Nos atrae el argumento porque parece verdadero.
Ciertamente podemos usar nuestra capacidad de razonar y de hablar para
deliberadamente enganar a otro; pero la naturaleza misma de la inteligen-
cia queda de manifiesto en que podemos hacerlo solamente si alcanzamos la
apariencia de verdad, si ocultamos el error de alguna manera. Del hecho de
que existen las falacias se ha intentado sacar la conclusiéon de que la inteli-
gencia no es capaz de conocer la verdad; es tan facil engafarla, que no seria
capaz de conocer la verdad. En realidad, eso mismo es ya un sofisma, por-
que del hecho de que una cosa cualquiera falle no se sigue que no sirva para
un proposito especifico. Seria como concluir que, porque los automoviles a
veces se estropean y se paran, en realidad no estan hechos para moverse y
trasladarse de un lugar a otro. La falibilidad no niega, sino que presupone,
la funcién normal.

Los sofismas pueden ser de distintos tipos: sofismas ldgicos y sofismas re-
toricos. Los primeros violan alguna de las leyes de la légica formal.'* Los
segundos, sin violar directamente la l6gica formal, introducen subrepticia-
mente una premisa falsa, o utilizan algin recurso sentimental, para que el
auditorio acepte algo como si fuera verdadero. Los sofismas retéricos son
ilimitados. Nosotros nos detendremos en los mas importantes sofismas 16gi-
cos, que también son de diversas clases.!?

9% Cfi: supra cap. XVI.
195 Cfi. Sanguinetti, Ldgica, op. cit., pp. 159-166.

145

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

146

FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

Los sofismas verbales se apoyan en un uso deficiente del vocabulario. Son
fundamentalmente cuatro, que se agrupan en dos pares semejantes:

1)

Sofismas de equivocidad y ambigiiedad, que consisten en utilizar una
misma palabra con significados totalmente distintos (equivocidad) o
con significados ambiguos (ambigtiedad, que puede derivar de una
analogia legitima no advertida en el caso) para concluir algo que no
se sigue o es erroneo. Algunos ejemplos: “El fin de una cosa es su
perfeccion; la muerte es el fin de la vida; por lo tanto, la muerte es
la perfeccion de la vida”.'% “Cuba es una isla; los vinos se guardan
en una cuba; luego los vinos se guardan en una isla”.!97

Sofismas de falsa composicion y falsa division, que consisten, respectiva-
mente, en considerar como unidas cosas que deberian considerarse
separadas o como separadas cosas que deberian considerarse como
unidas. Ejemplo de falsa composicion: “Chile y Argentina tienen cuarenta
millones de habitantes”. ¢Entre los dos suman cuarenta millones o
cada uno tiene cuarenta millones? Ejemplo de falsa division: “Con un
whisky no me voy a emborrachar; con una cerveza no me voy a em-
borrachar; con un pisco sour no me voy a emborrachar...”. Y asi, al
final de la fiesta, la borrachera es total. Otro ejemplo de falsa com-
posicion es este: “Las bombas atomicas lanzadas durante la Segunda
Guerra Mundia hicieron mas dafo que las bombas ordinarias”.!%
Un ejemplo de falsa division: “Este gasto no me arruinara, ni éste, ni
éste... luego, todos no me arruinaran”.' Y asi sucesivamente.

Si decimos que la humanidad suele lograr sus fines por el método del ensayo y
el error, de ello no se sigue que cualquier individuo o grupo alcanzara el éxito
mediante este método. El hecho de que el Senado romano fuera un cuerpo
sabio no prueba que todo individuo perteneciente a ¢l también lo fuera. Tam-
poco la estupidez de las asambleas, juzgadas por sus resoluciones, prueba que
sus miembros sean estpidos.?0

196 Copi, Irving M., Introduccién a la ldgica, Buenos Aires, Editorial Universitaria de Bue-
nos Aires, 1969, p. 77.

197

Casaubon, Juan Alfredo, Nociones generales de ldgica y de filosofia, Buenos Aires, Univer-

sidad Catolica Argentina, 2006, p. 189.
198 Copi, Introduccién a la ldgica, cit., pp. 83 y 84.

199 Sanguinetti, Ldgica, cit., p. 161.

200 Cohen, Morris y Nagel, Ernst, Introduccién a la légica y al método cientifico, t. 11 Légica
aplicada y método cientifico, Buenos Aires, Amorrortu editores, 1971, p. 215.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XVIII. FALACIAS O SOFISMAS 147

Los sofismas conceptuales son mas peligrosos que los simplemente verbales,
porque consisten en una confusién de conceptos o en introducir elementos
irrelevantes pero persuasivos. Los mas frecuentes son los que siguen:

1)

Introducir un concepto erréneo en las premisas. “Ser libre es poder
hacer lo que uno quiera; los hombres quieren volar, pero no pueden;
luego, los hombres no son libres”. Asi, mediante un concepto exor-
bitado de libertad, se prueba facilmente que los seres humanos no
son libres. Otro ejemplo: “La persona es un ser inteligente y libre; los
ninos de pocos meses no poseen inteligencia ni libertad; por lo tanto,
los nifios de esa edad son humanos que no son personas”. Se susti-
tuye el concepto clasico de persona como individuo de naturaleza
racional (aunque sus potencias estén restringidas o no desarrolladas)
por el concepto falso de persona como quien ejerce en acto su inte-
ligencia y libertad, con lo cual se concluye que algunos humanos no
son personas.

Confundir el género con la especie. “Muchos nifios han muerto
como consecuencia de las mordidas de perros; por eso, se prohibira
la tenencia de perros como mascotas”. Se atribuye al género (perro)
lo que una investigaciéon mas precisa revela que ha sido causado por
algunas especies de perros mas agresivos solamente. Otro: “los ani-
males son irracionales, el hombre es animal, luego es irracional”.?!
Confundir lo esencial con lo accidental. En esta categoria se sitGan
los reduccionismos de diversas clases: historicos, sociales, culturales,
cientificos, econoémicos, etcétera. Por ejemplo, se puede comprobar
que, cuando una persona piensa o recuerda o se entristece, se activan
distintas zonas neuronales, pero es un sofisma concluir que el pen-
samiento, la memoria o la tristeza, consisten en ciertos movimientos
de las neuronas. Ese sofisma reduce un fenémeno complejo a una de
sus condiciones o manifestaciones accidentales. Otro e¢jemplo: “De-
bemos mejorar la seleccién de los estudiantes; los buenos estudiantes
suelen ser buenos deportistas; seleccionemos, pues, mediante prue-
bas de selecciéon universitaria deportivas (PSUD)”. Aqui se confunde
la correlaciéon entre ser buen estudiante y ser deportista (que pue-
de ser verdadera en muchos casos) con la capacidad para los estu-
dios universitarios, cuando el ser deportista es algo accidental. Otro
ejemplo: “esos cristianos se comportan mal, luego el Cristianismo es

201 Sanguinetti, Ldgica, cit., p. 161.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

148

FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

criticable”.20?2 Se toma la mala conducta de los cristianos —que es
contraria a su fe y accidental con respecto a ella— como criterio de
verdad de su doctrina. En estos otros dos ejemplos, lo que es acci-
dental corresponde a caracteristicas de las personas refutadas, por lo
cual también se incurre en la falacia ad hominem. “Pedro, que prove-
niente de una clase social alta, opina que...”, sobreentendiendo que
pertenecer a una clase determina el pensamiento.??) Y otro: “Todo
lo que el sefior Morgan tenga que decir acerca de la nueva ley impo-
sitiva puede ser ignorado, pues como hombre rico debemos esperar
que se oponga a la fijacion de impuestos adicionales”, que nueva-
mente sugiere que no es necesario atender a los argumentos debido
a la clase social de quien los esgrime.20*

Confundir lo que es en un sentido absoluto con lo que es en un sen-
tido relativo. “Stephen Hawking debe de ser una gran persona, por-
que ha sido un cientifico destacado”. En realidad, podria ser o no asi,
porque ser bueno segin un aspecto particular y relativo (como cien-
tifico) no implica ser bueno en la totalidad o en el sentido absoluto
(no-relativo) que significa ser bueno como persona.

Prejuzgar la cuestion, peticion de principio (petitio principi, en latin)
o circulo vicioso, es decir, presuponer en el argumento precisamen-
te aquello que se pregunta y se debe probar. “Los universitarios no
deberian pagar aranceles, porque la educacion superior debe ser de
calidad y gratuita”. Obviamente, si se presupone que la educacion
debe ser gratuita, eso incluye que no se paguen aranceles; pero eso
es lo que se debe demostrar: es un circulo vicioso asumir que se ha
probado. “Se debe obedecer a Dios en todo, porque Dios asi lo pres-
cribe en los Diez Mandamientos”. También aqui se da por supuesto
que los mandatos divinos deben ser obedecidos, que es precisamente
lo que debe demostrarse. Otro ejemplo: “Dios no existe, porque el
universo no tiene causa”.?® Si el universo tiene o no una causa dis-
tinta de él es precisamente lo que se debe probar, porque a eso es a lo
que llamamos Dios. “Platon fue hijo de Ariston, porque Ariston fue
padre de Platén”.2% Logicamente no puede probarse una cosa por

Sanguinetti, Ldgica, cit., p. 162.

4)
5)
202
203 Cfi idem.
204

205
206

Cfi: Copi, Introduccion a la logica, cit., p. 73.
Sanguinetti, Ldgica, cit., p. 163.
Casaubon, Nociones generales de logica y de filosofia, op. cit., p. 190.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

8)

XVIII. FALACIAS O SOFISMAS 149

la otra, porque se suponen reciprocamente. En todo caso, se debe
aclarar que no es un sofisma que los argumentos presupongan otros
conocimientos, si estos no estan en discusion. Por ejemplo, todos pre-
suponen los primeros principios, y los argumentos posteriores en una
investigacion pueden dar por supuestos conocimientos ya adquiridos
que no estan siendo demostrados. La falacia consiste solamente en
dar por supuesto aquello mismo que se debe probar.

Contradiccion aparente: se hace aparecer como contradictorio lo
que en realidad no lo es. “El cristianismo es una religion de paz; los
cristianos, por tanto, no pueden luchar en la guerra”. La contradic-
cioén entre ser cristiano y luchar en la guerra es meramente aparente,
aunque el cristianismo sea una religiéon de paz, porque la custodia de
la paz a veces exige el uso de la fuerza. La fe no aparta del cumpli-
miento de los compromisos temporales, y la caridad cristiana exige
defender a la patria incluso mediante el uso de la fuerza en situacio-
nes extremas. El sofisma suena bien, y es breve; pero denuncia una
contradiccion solo aparente.

Argumento ad hominem (o falacia ad personam). En lugar de argumentar
sobre la materia en cuestion —de examinar la validez de los argu-
mentos del adversario— se ataca a la persona o se aducen cualidades
o actuaciones de esa persona que hagan menos persuasivos sus argu-
mentos. “Usted es hombre, y nunca va a estar embarazado, asi que
sus argumentos sobre el aborto, que afecta a la salud de las mujeres,
no tienen ningun valor”. “Usted es rico y poderoso; por eso no puede
comprender las necesidades de los débiles y los pobres; sus politicas
econémicas no sirven”. Con este tipo de argumentos, en realidad, se
descalifica al adversario, sin necesidad de atender a sus razones. Otro
ejemplo: “la filosofia de Bacon es indigna de confianza porque éste
fue desposeido de su cargo de canciller por deshonestidad”.27 Irving
Copi afirma: “Argiiir que una proposiciéon es mala o una afirmacion
falsa porque es propuesta o afirmada por los comunistas (o por los “re-
alistas econémicos”, o por catdlicos, o por anticatolicos, o por los que
pegan a su mujer) es razonar falsamente y hacerse culpable de soste-
ner un argumentum ad hominem (ofensivo)”.208

Falacia ad wnorantiam. Se apela a la ignorancia del auditorio o del ad-
versario, para afirmar que, por no haberse demostrado la falsedad de

207
208

Copti, Introduccion a la ldgica, cit., p. 63.
Idem.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

150

10)

FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

una tesis, la tesis ha de estimarse verdadera. “No tenemos antece-
dentes para pensar que los videojuegos violentos aumenten la violen-
cia entre los escolares”. La afirmacion puede inducir a creer que los
videojuegos no aumentan la violencia entre los escolares, y que, en
consecuencia, no han de ser un foco de atencion en la lucha contra la
violencia infantil. En cambio, si no hay evidencia respecto de una te-
sis esto no significa que la haya respecto de la opuesta. Otro ejemplo:
“debe haber fantasmas porque nadie ha podido demostrar nunca
que no los hay”.?" Una forma agresiva de incurrir en esta falacia es
exigirle al adversario en el debate que demuestre lo que esta diciendo
y, si no lo demuestra en ese preciso instante, dar por sentado que esta
equivocado; o preguntarle algin dato que, si lo ignora en el instante,
da a entender que es verdadero el de quien argumenta con esta fala-
cia. “iMenciéneme Ud. una politica exitosa de este gobierno!”. Si el
interlocutor no esta bien informado, el sofista da por probado que no
ha habido ninguna politica exitosa (lo cual podria ser o no verdad).
Falacia ad misericordiam. En lugar de atender a los méritos de la situa-
cién o del caso, se apela a la compasiéon de los oyentes. Se pide por
misericordia lo que quiza no se obtendria por razones objetivas. “Pe-
dro ha participado en este concurso de canto lirico. No es el mejor,
pero ha surgido de una pobreza extrema, ha estado enfermo de gra-
vedad y ahora se presenta lleno de energia. Démosle el premio”. Cla-
ramente se apela a la compasion por su situacion para que se le dé
un premio que no merece. “Se le acusa de graves crimenes, pero no
es mas que una victima de la sociedad injusta que lo vio nacer; vive
en la miseria mas absoluta; castigarlo seria un exceso contra quien
ya ha sido castigado por las circunstancias de su vida”. En este caso,
hay circunstancias que objetivamente podrian atenuar su responsa-
bilidad, pero se apela a la misericordia para que no sea castigado de
ninguna manera, como exige la justicia. Un altimo caso: “Profesor,
¢no cree Ud. que mi examen merece una calificaciéon mas elevada?
Yo tengo que trabajar muchas horas para poder estudiar; no es facil
tener que estudiar y trabajar de mozo, mientras los otros estudiantes
tienen todo su tiempo libre”.2!0

Falacia ad populum. En lugar de mostrar las razones a favor o en con-
tra de una conducta, se apela al hecho de que es popular, o la mayo-

209 Clopi, Introduccién a la ldgica, cit., p. 65.
210" Ihidem, p. 75.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

1)

12)

XVIII. FALACIAS O SOFISMAS 151

ria la aprueba. “Emborracharse no sera tan malo, si todo el mundo
lo hace”. Es una falacia populista y especialmente indigna de per-
sonas independientes y criticas. Otro ejemplo: “Nueve de cada diez
personas estan de acuerdo con el proyecto de X; por lo tanto, es una
buena ley”. Es tan clara la conciencia de que se trata de un sofisma,
que los politicos suelen recurrir a esta falacia solamente cuando las
encuestas favorecen su posicion, pero la olvidan convenientemente
en caso contrario. Entonces dicen que debe promoverse un cambio
cultural, para que el pueblo llegue a pensar correctamente.

Afirmar el consecuente. Se trata de una falacia en la deduccion, de
la siguiente forma: “Si p entonces q; q, luego p”. “Si las calles estan
heladas, entonces el correo se demora; el correo se ha demorado; por
lo tanto, las calles estan heladas”. Es absurdo, porque el correo po-
dria haberse demorado por cualquier otra causa. La formula logica
consiste en afirmar precisamente el antecedente, y entonces se sigue
el consecuente: “Si p entonces q; p, luego q”: “Si se hielan las calles
entonces tarda el correo; se han helado las calles, luego tardara el co-
rreo”. Otro ejemplo: “Si tuviera gripe, entonces tendria la garganta
irritada; tengo la garganta irritada, por lo tanto tengo gripe”. El ra-
clocinio correcto, en cambio, es: “Si tuviera gripe, entonces tendria
la garganta irritada; tengo gripe, por lo tanto tengo la garganta irri-
tada”. Por altimo: “Si Maria estudia, entonces aprobara el examen;
Maria aprobé el examen; por lo tanto, Maria estudié”. Se olvida que
a veces hay suerte y se aprueba sin estudiar. En cambio, es correcto
este raciocionio: “Si Maria estudia, necesariamente aprueba el exa-
men; Maria estudio, por lo tanto aprobara el examen”.

Negar el antecedente. “Si p entonces q; no p; por lo tanto, no q”.
Es la falacia paralela a la precedente. “Si las calles estan heladas, el
correo llega tarde; las calles no estan heladas; por lo tanto, el correo
no llegara tarde”. Es ilogico, pues el correo podria atrasarse por otras
causas. La logica indica que, si se niega el consecuente, entonces se
concluye negando el antecedente: “Si p entonces q; no q; por lo tan-
to, no p”. “Si las calles estan heladas, el correo llega tarde; el correo
no llegd tarde; luego, las calles no estaban heladas”. Otro caso: “Si
esta nevando, entonces hace frio; no esta nevando, por lo tanto no
hace frio” (falaz porque puede haber otras causas de frio). En cam-
bio, vale negar el consecuente: “Si esta nevando, hace frio; no hace
frio, por tanto no estd nevando”. O también: “Si el profesor esta
en clase tenemos que comportarnos correctamente; el profesor no

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

152

13)

FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

esta en clase, entonces no tenemos que comportarnos correctamen-
te” (sofisma, porque puede haber otras razones para comportarse
correctamente). En cambio, es valido: “Si el profesor esta en clase
tenemos que comportarnos correctamente; no tenemos que com-
portarnos correctamente, por tanto el profesor no esta en clase” (si
estuviera en la clase, tendrian necesariamente que comportarse co-
rrectamente).

El hombre de paja o espantapajaros (straw man). Se presenta la posi-
cién contraria de una forma caricaturesca, muy débil y deformada,
que después es muy facil de refutar o destruir. “Los catdlicos quieren
obligar a todos a abstenerse de abortar; asi se impone una religiéon
a quienes no creen en ella, y el siguiente paso es que todos tendrian
que ir a Misa forzados”. Este argumento, que es tipico en el debate
sobre el aborto, caricaturiza una posicion que es defendida también
por no catodlicos y que los catélicos defienden con argumentos racio-
nales aparte de los que proceden de la fe. El verdadero fil6sofo, en
cambio, presenta las posiciones contrarias, que se toma en serio, en su
forma mas fuerte posible, incluso cuando debe hacerlo de manera
sucinta.

14) Non sequitur (i.e., no se sigue). Es la denominacion genérica de cual-

quier deduccién invalida, que viola las reglas del silogismo. “Los es-
tudiantes necesitan ayuda econdémica; la Iglesia debe ayudar a los
necesitados; por lo tanto, la Iglesia debe ayudar econémicamente a
los estudiantes”. No se sigue, porque del deber genérico de ayudar
a los necesitados no se deduce un deber de socorrer todas las nece-
sidades humanas ni ninguna en especial. La Iglesia perfectamente
podria concentrarse en socorrer a los pecadores, para que se convier-
tan; a los sin techo, para que encuentren refugio; a las victimas de la
trata de personas, para que sean liberadas; y dejar a los estudiantes
que consigan por si mismos las ayudas sociales previstas. “Los nifios
deben ser protegidos; algunos padres agreden a sus hijos; luego, debe
protegerse a los ninos contra sus padres”. La tesis general no se sigue
de las premisas particulares, sino que a lo mas se sigue que se debe
proteger a los ninos de cualquiera que los agreda, incluso cuando lo
hacen los padres. “En Nueva York hay mas iglesias que en cualquier
otra ciudad de la nacién y en Nueva York se cometen mas crimenes
que en cualquier otro lado. Este hecho hace evidente que para elimi-
nar los criminales debemos abolir la iglesia”.?!!

211 Copi, Introduccién a la légica, cit., p. 74.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XVIII. FALACIAS O SOFISMAS 153

15) Pregunta compleja. Es una forma de pregunta capciosa o con tram-
pa. Se pregunta algo dando por supuesta otra cosa, de modo que la
persona interrogada, incluso si da una respuesta negativa, cae en
la trampa de conceder lo que la pregunta daba por supuesto. “Su go-
bierno, sefior presidente, jesta dispuesto a romper con todas las prac-
ticas de corrupcién de que lo acusan?”. “¢Ha logrado usted superar
la adiccion a la droga?”. Si se responde que si, se concede, respectiva-
mente, que hay practicas de corrupcién o que se es adicto a la droga.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XIX.
LO NATURAL 'Y LO RACIONAL: PHYSIS, LOGOS, POLIS

La légica y la argumentacién retérica son instrumentos para ordenar las
ideas y para transmitirlas persuasivamente a los demas; pero no van al fondo
de las cosas. Comenzaremos ahora, pues, a introducirnos en asuntos mas
sustanciales, mas complejos también, que considero relevantes para abrir la
inteligencia a contemplar la amplitud de la filosofia. Ofreceré primero una
mirada a tres realidades relacionadas entre si, siguiendo unas sugerencias de
Rafael Alvira: la naturaleza, la razon y la comunidad politica (physis, logos y
polis).?? En la época en que se elaboraron tales conceptos, la polis era la uni-
dad politica mas amplia. Las ciudades estaban demasiado desconectadas en-
tre si para que todas ellas constituyeran una sola unidad politica. Incluso los
imperios debian asumir una gran variedad de legislaciones y de costumbres
correspondientes a las diferentes partes del imperio. No era posible unificar
tanto a las personas como en el Estado moderno. Ademas, la inmensa ma-
yoria de la poblacién no vivia en ciudades. No obstante, la polis fue percibida
como una cumbre de la realizacién del ser humano: poder llegar a vivir en
una forma de asociacion tan perfecta como una ciudad.

Hay distintas concepciones de lo que es la naturaleza, que van unidas
a diversas concepciones de lo que es la razon. A su vez, estas concepciones
repercuten en el modo de entender la comunidad politica, y, en consecuen-
cia, al ser humano que vive en la comunidad politica. Estas diferentes con-
cepciones influiran luego en el surgimiento del concepto de derecho o ley
natural. En la vida social estamos acostumbrados a entender lo que es una
ley, pero la anadidura del adjetivo “natural” nos puede desconcertar debi-
do a la pluralidad de significados de lo natural y a las concepciones rivales
sobre el sentido de la naturaleza. En el Gorgias se ve que Calicles, un sofista
amoral, defiende lo que es justo por naturaleza. Por tanto, la nociéon de lo jus-
to por naturaleza no fue un invento para defender la moral, la concepciéon

212 Sigo el magisterio del profesor Rafael Alvira, de la Universidad de Navarra, en su
curso de filosofia politica 1992-1993.

155

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

156 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

igualitaria de la justicia o el bien coman. Socrates, Platon y Aristoteles le
dieron la vuelta al concepto de lo justo por naturaleza. En lugar de oponerse
a la sofistica, negando la idea de una justicia natural, explicaron mejor que
lo natural no es simplemente lo fisico.

Una manera de ver la importancia de las relaciones entre naturaleza,
razén y politica, es presentar tres concepciones rivales.?’* No las indico en
el orden cronolégico de su aparicion historica, sino que invito al lector a re-
flexionar acerca de la presencia de ellas en nuestra cultura.?'

En una primera concepcién, la naturaleza es concebida como una mate-
ria indiferenciada; un conjunto de hechos sin valor, salvo el valor que se les pueda
asignar para un fin humano. Esta concepcion de la naturaleza implica una
concepcion de la razon, del logos. Si el logos humano no reconoce, en el uni-
verso extrahumano, nada mas que el material que le puede servir para sus
fines, la razon es una razdn calculante; es la razon positivista, que cree ver la rea-
lidad tal cual ella es, sin asignarle valores que la mente crea. En los bosques,
los lagos, los zorros y elefantes, los aires y las lluvias, esa razon instrumental
no descubre otra cosa que aquello que se puede aprovechar. El logos calculan-
le ve, en un bosque, cuanta madera se puede cosechar, usar para construir,
vender en el mercado. Si una persona ve belleza en ese bosque, el logos cal-
culante cree que “eso es muy subjetivo”; que la percepcion sobre la belleza, el
bien o el valor no instrumental, “es un mero juicio de valor”, con una con-
notacion de subjetividad y arbitrariedad. Los juicios racionales y objetivos
—segun esta vision— son los “juicios de hecho”, porque a la concepcion de
la razo6n calculante e instrumental corresponde una nocion de la naturaleza
como un conjunto indiferenciado de seres materiales que son como son con
independencia de como los valoremos. Los juicios de valor son las estimacio-
nes sobre lo bueno y lo malo, lo hermoso y lo feo, lo justo y lo injusto. De
un lado esta la objetividad; del otro, la subjetividad. En definitiva, se trata
de una concepcién de la naturaleza como algo externo nada mas, cuya ob-
jetividad no impide que sea manipulable, y esta idea va de la mano de una
concepcidn de la razén dwidida: la razdn, segun se cree, funciona de modo
objetivo para conocer esa naturaleza, pero, cuando sus juicios se apartan de

213 Sobre las diversas concepciones de la naturaleza, ¢fi: Corazén Gonzélez, Filosofia del
conocimiento, cil., pp. 21-44.

2% Un intento de comprender estas concepciones diversas de la naturaleza, especial-
mente en la contraposiciéon entre concepcion clasica y moderna de naturaleza, puede verse
en Pefla Vial, Jorge, Elica de la liberlad, Santiago, Instituto Res Publica, 2013, pp. 31-60.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XIX. LO NATURAL Y LO RACIONAL: PHYSIS, LOGOS, POLIS 157

lo que es el conocimiento y la manipulacion de esa naturaleza, asi concebi-
da, se vuelven simples juicios de valor y caen en el &mbito de lo subjetivo.?'s

Esta concepcion de la naturaleza y de la razon influye también en como
se entiende la convivencia humana, es decir, la polis. Sila razon, que unifica
a los seres humanos como animales racionales, es una razon técnica, fria,
calculante, entonces excluye de la fundamentacion de la deliberacion publica
lo que se sale de ese calculo técnico. El fin para el cual se vive en sociedad
es conseguir un mejor aprovechamiento de los recursos naturales, mas ri-
queza, mas produccion: jeso es lo que se considera progreso! ;Qué pasa con
todos aquellos elementos de la vida coman que no son medibles, que no
se apoyan en investigaciones cientificas? Son considerados subjetivos, que
pertenecen al ambito privado de las personas, de sus gustos estéticos, reli-
glosos, filoséficos. La polis es una especie de maquina productiva, segin esta
vision, y el éxito de la actividad politica se mide segin parametros utilitarios
y econémicos estrechos. Hay una clara jerarquia: la concepcion del logos,
que implica una concepcion de la physis, conlleva asimismo una concepcion
sobre qué es importante en la ciudad, qué es importante en la convivencia,
es decir, qué es la polis en sentido teleologico, segin la finalidad (telos) que le
da sentido.

Por contraste, existe una concepcion de naturaleza, razén y comunidad
politica, completamente opuesta a la primera. Hay quienes no creen que
haya hechos objetivos; piensan que nada fijo se puede conocer con certeza, ni
siquiera mediante la investigaciéon empirica. Una cierta mentalidad posmoder-
na ve en la naturaleza un caos incognoscible, sobre cuya objetividad no pode-
mos tener garantia alguna. No obstante, nos ponemos de acuerdo, mediante
convenciones culturales, en asignarle un cierto orden a la naturaleza. Esto
no significa que la naturaleza sea asi, que haya una verdad a la que la mente
se adapte al conocerla. Construimos la verdad; convenimos nuestros relatos
sobre la naturaleza y sobre nosotros mismos. A esta concepcion de la physis
como caos, que puede ser ordenado por convenciones, por practicas cam-
biantes de cultura en cultura, corresponde una construccion del logos anti-
logica, es decir, irracional. El irracionalismo es una posicion curiosa, puesto
que es afirmada por el ejercicio del logos, de la razén. Se ejercita la razon
para afirmar la primacia de lo irracional. Calicles, cuando discute con S6-
crates, hace un uso paradojico de la razon: emplea su capacidad racional y
argumentativa para defender una primacia de lo no racional; para sostener
que, en realidad, el hombre es un animal pasional y no racional, es decir, que

215 Gfi Reale y Antiseri, Historia del pensamiento filoséfico y cientifico, cit., t. 111, pp. 271-297.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

158 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

se realiza a si mismo no mediante el conocimiento de la verdad, ni de un
orden justo que se impone a las pasiones, sino, por el contrario, eliminando
las trabas racionales para dar el maximo impulso posible a la satisfaccion
de las pasiones. Esta es una apologia del dominio de lo dionisiaco sobre lo apo-
lineo.?'s Cooincide con la vision positivista y calculante de que en la natura-
leza no hay valores; pero eso se debe simplemente a que no hay nada, no hay
una naturaleza objetiva y fija. Su modo de concebir el mundo no se puede
adaptar a una objetividad que se estima que no existe. Cada uno decide sus
propios valores; no es que los encuentre o los discierna, sino que los escoge. No
hay necesidad de ejercitar la razén para adaptar los propios deseos a valores
que no estan en la naturaleza, ni en la razén; que no nos preceden, sino que
nos siguen en el ejercicio de la autonomia.?'’?

Esta vision, que cualquiera puede reconocer hoy en la frivolidad am-
biental de la farandula y de la politica, conduce a un gran problema poli-
tico: jcomo compatibilizar la expansion ilimitada de los deseos de unos y
de otros? ;Como compatibilizamos, por ejemplo, el deseo de hacer lo que
uno quiera en su vida sexual con que se mantenga el significado social del
matrimonio como compromiso con un céonyuge y con la familia formada en
comun? Si el compromiso significa algo, hay una restriccién al deseo. Las
repercusiones morales y juridicas son de vasto alcance. Algunas personas di-
cen que el compromiso vale cuando yo quiero que valga y mientras yo quie-
ra que valga. Asi se disuelve la idea misma de compromiso. Esta idea de una
autonomia total en la eleccion de valores y en la construccién de la realidad
es incluso incompatible con el intento de reflexionar para hallar la solucién a
un problema o discernir los mejores valores. ;Para qué va uno a reflexionar,
si la respuesta correcta es lo que cada uno decida? ;Qué razén puede haber
para decidir una cosa antes que otra, o elegir un valor antes que otro, si e/
valor de los valores radica en el hecho de haberlos elegido?

Esta mentalidad irracional genera, a su vez, una concepcioén distinta de
la polis. La polis ya no tendra por fin la maximizacion de la utilidad colecti-
va, como parecia suceder en la concepcién de la razon técnica y calculante.
Su tnico fin posible es proporcionarle a cada sujeto la maximizacion de la
satisfaccion de sus deseos, la libertad sin limite, el disfrute, el populismo mo-
ral: que las autoridades coordinen los recursos para la maxima satisfaccion

216 Para una explicacion de lo apolineo y lo dionisiaco, ¢fr: Colli, Giorgio, El nacimiento de
la filosofia, Barcelona, Tusquets, 1977, pp 12-17.

217 Sobre esta concepcién, que se inspira en Nietzsche, véase Cruz Prados, Historia de la
Julosofta contempordnea, cit., pp. 91-94.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XIX. LO NATURAL Y LO RACIONAL: PHYSIS, LOGOS, POLIS 159

de los deseos. El populismo moral o demagogia es la corrupcion de cualquier
régimen politico, y, mas en concreto, el peligro préoximo de la democracia.
Esa demagogia lleva a una sociedad violenta, pues se van a contraponer los
deseos antagonicos de los ciudadanos. El logos sera superado por el irracio-
nalismo. La idea de la naturaleza como un caos que se puede moldear en
funcion de los deseos conlleva un catastrofico choque de deseos.

La tercera concepcion de la naturaleza, que ha tenido un compren-
sible auge desde mediados del siglo XX, aunque tiene sus origenes en la
antigua Grecia, se opone a los excesos de la raz6n meramente calculante.
Durante mucho tiempo, la técnica avanzoé sin cortapisas hasta dar origen al
superdesarrollo, es decir, a un ritmo de explotaciéon de la naturaleza que es in-
sostenible a través del tiempo y que es incompatible con que todos los seres
humanos disfruten de ese mismo nivel de desarrollo de modo simultanco.
Una reaccion ante este modelo meramente tecnologico se manifiesta en los
movimientos ecoldgicos, y, de forma especial, en el ecologismo profundo an-
tthumanista, segtn el cual el ser humano es el tnico ser que dafia a la crea-
ci6n.2'® Si ¢l no estuviera, la creacién estaria en una mejora continua. En el
extremo, se ha instituido la sociedad mundial para la extincion de la especie
humana. El Movimiento por la Extincién Humana Voluntaria (VHEMT,
sigla en inglés de Toluntary Human Extinction Movement) fue fundado en 1991.
Se fundamenta en la incompatibilidad del ser humano con la biéstera y en
el hecho contingente de existir, en la actualidad, sobrepoblaciéon humana
en relacion con el numero de hombres que la Tierra podria resistir, segiin
ellos.?! Seguin esta concepcidn, aun cuando no llegue al extremo sefialado,
la naturaleza es el todo; es la totalidad de lo que existe. Esta vision es panteista:
Dios es parte de este todo que es la naturaleza; o bien, la naturaleza es par-
te de Dios. La posiciéon panteista de Baruch Spinoza ha sido resumida en
esta frase: Deus siwe Substantia sive Natura (“Dios, o sea, la Naturaleza, o sea, la
Substancia”: todo es parte de la misma cosa).??° Si la naturaleza es el todo,
es facil concebir después que el logos es una parte de ese gran todo. Su papel

218 Sobre ecologismo profundo, antihumanista, que no se debe confundir con la necesa-
ria preocupacion por una ecologia integral, véase Taylor, Paul W., Respect for Nature: A Theory
of Environmental Ethics, Princeton, Princeton University Press, 1986.

219 Para que los lectores con sentido comtn no crean que el autor sufre de alguna para-
noia, los remito a recabar mas informacion en wwuw.vhemt.org (fecha de consulta: 26 de junio
de 2019).

220 El principio spinoziano puede verse en Spinoza, Baruch, Etica demostrada segiin el orden
geométrico, trad. de Vidal Pefia, Buenos Aires, Orbis, 1983, parte I, prop. XV, pp. 61-64. (fi: la
exposicion simplificada en Verneaux, Historia de la filosofia moderna, cit., pp. 70-72.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

160 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

propio es la sumision a la naturaleza: el no tocar. Esta vision propiciaria una
sociedad rural, inmoévil: la polis seria distinta, necesitaria un rey, un patréon
protector de la naturaleza. Esta concepcion ecologista extrema es falsa, pues
olvida que en los lugares donde el ser humano interactia con la naturaleza
subhumana, de un modo no depredador y en orden, la relacién es bene-
ficiosa para el mundo en su conjunto. Ademas, la absorcién de Dios y del
hombre en una naturaleza total intocable elimina no sélo la trascendencia,
sino también la dignidad eminente de la persona humana. De ahi sélo pue-
de resultar una politica despdtica y tiranica.

Gracias a Dios, la filosofia clasica descubrié una nociéon de naturaleza,
de razéon y de comunidad politica, abierta a la trascendencia y, a la vez,
ordenadora de la libertad humana.?!

221 Véanse a este respecto y sobre las relaciones entre naturaleza, cultura y libertad,
mas en general, las reflexiones de Pefia Vial, Jorge, Etica de la libertad, Santiago, Instituto Res

Publica, pp. 31-95.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XX.
LA NOCION METAFISICA DE NATURALEZA

El capitulo precedente verso6 sobre la correspondencia entre physis, logos 'y polis.
No es dificil sentirse identificado con algunas de esas posiciones, porque estan
en el ambiente intelectual que nos rodea. La idea de naturaleza como simple
materia sin valor, disponible para cualquier cosa, a la que corresponde el
logos calculante y una polis ordenada fundamentalmente a la produccion, a la
riqueza, al progreso en un sentido solo técnico, seduce nuestra voluntad de
dominacién y de autonomia moral respecto de la naturaleza. La naturaleza
concebida como un caos mforme, a la que corresponde una nocion irracional
del logos, una antildgica donde el hombre es el animal irracional, que no acepta
valores que le vengan impuestos desde afuera, sino que crea sus propios va-
lores, implica, en el ambito de la polis, en el ambito moral, la concepcién de
una libertad sin limites y la pretension de que la tnica finalidad de la vida en
comun es la maxima satisfaccion de los deseos. (Quién no siente el atractivo
de la tesis de Calicles, la oferta del populismo moral que promete satisfacer
los deseos? Por tltimo, quizd como una reacciéon contra la explotacion uti-
litaria o hedonista del mundo, a muchos les atrae la vision de la naturaleza
como el gran Todo, del que nada se excluye, que puede ser concebida como
la Madre Naturaleza o como Dios. En realidad, no es Dios, puesto que no es
el Creador de lo que existe, ni es trascendente. La gran Naturaleza es, sim-
plemente, todo lo que hay, un todo respecto del cual el logos no es mas que una
parte. Lo que le corresponde al ser humano, con su razoén, es la sumision, la
renuncia a dominar la naturaleza. Sélo le cabe someterse a esa gran Madre
Naturaleza y no tocar nada. El ser humano es, entonces, una pieza mas en
el conjunto de la materia, que no se destaca sobre esa gran naturaleza. Esta
concepcién podria corresponder a una polis estatica, a una sociedad rural
o a esa gente que huye de la ciudad para formar comunidades alternativas
que viven en contacto con la naturaleza. Conocemos esas experiencias y las
comprendemos como reacciéon de retorno a lo primitivo, como una huida
de esa concepciéon dominadora que ha llevado, en ocasiones, al abuso y a
la explotacion de los dones del Creador. Al caracter dominador de la razén

161

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

162 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

instrumental y a la indole dionisiaca de la irracionalidad posmoderna, se le
opone la vuelta a la naturaleza como orden y armonia césmicos, pero con
renuncia a la superioridad del hombre en el cosmos.

Existe una alternativa mas profunda, que procede del descubrimien-
to metafisico de la naturaleza en la filosofia clasica. Los primeros filésofos
descubren la physis, la naturaleza, que es el primer tema de la filosofia in-
augurada con Tales de Mileto (s. VII a.C.).222 Ellos describen la naturaleza
como algo ordenado. No es un caos, sino que es un cosmos. Este orden es
el que descubre también un nifio pequefio. Si uno vuelve con su memoria
a cuando tenia tres, cuatro o cinco afios, recordara que hay una especie de
asombro ante el mundo, sobre todo ante las estrellas, los animales, las nu-
bes y las palabras. Volvamos a mirar el universo, a recostarnos para mirar
las estrellas. Ante el examen de la naturaleza, de los arboles, las flores, los
p4jaros, uno se maravilla con la belleza y con el orden. De manera espon-
tanea deseamos conocerlo mejor, explicarlo mejor. Esta experiencia llevo,
a los filosofos clasicos, a buscar una explicaciéon, un principio (en griego,
arjé). Se busca un principio del que nazca la realidad, algo que explique la
naturaleza. La naturaleza es ordenada y tiene una explicaciéon que va mas
alla de las apariencias. La idea de naturaleza implica, ademas del orden y
del principio, que hay algo profundo, una realidad que esta debajo del fe-
noémeno y que lo fundamenta, es decir, que puede explicarlo, si logramos
conocerla. La naturaleza es esa realidad mas fundamental desde la cual bro-
ta —nace— aquello que vemos y tocamos, por lo que conocer la naturaleza
de una cosa es una parte fundamental de la ciencia y de la filosofia: ir del
fenémeno al fundamento.

Ademas, en la naturaleza hay jerarquia y hay distincién entre los seres. Se
puede pensar todo lo que existe como una sola gran cosa, es decir, la Natu-
raleza como el gran Todo. Sin embargo, de esa consideracién inicial surge
el clasico problema de lo uno y de lo miltiple: chay una sola cosa o hay muchas
cosas distintas? ;Como se relaciona lo multiple con lo uno? El gran meta-
fisico Parménides llegd a pensar que, en efecto, hay un solo ser: “que es 'y
que no es posible no ser... el otro, que no es y que necesariamente tiene que
no ser”,?» y que, por lo tanto, la multiplicidad no es mas que una parte del
fenémeno, de la apariencia sensible, pero no de la realidad inteligible. Los
filosofos que se mantuvieron anclados en el sentido comin, como Aristote-
les, dijeron, por el contrario, que hay una gran unidad del universo, pero

222 (i Yarza, Historia de la filosofia antigua, cit., pp. 25-29.
223 DK 18 B 28. Cfi: Yarza, Historia de la filosofia antigua, cit., pp. 52y 53.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XX. LA NOCION METAFISICA DE NATURALEZA 163

es la unidad del orden, compatible con que existan seres distintos, reales, que
se pueden jerarquizar. Esta mirada del universo como jerarquizado, con seres
mas perfectos unos que otros, choca con la mirada posmoderna de la natu-
raleza como algo indiferenciado y amorfo.

Salta a la vista, por otra parte, que este cosmos exhibe la belleza, que santo
Tomas de Aquino definia como “lo que agrada a la vista”;??* eso que vale
la pena seguir mirando no para poseerlo, ni para usarlo, sino s6lo para ad-
mirarlo.? Hay cosas que son ttiles en la naturaleza. Necesitamos tomarlas,
manejarlas y conducirlas a la finalidad deseada; por ejemplo, un pedazo de
madera como un instrumento, o hacer, de un conjunto de ramas, un techo.
Se descubre lo til en la naturaleza; pero no es lo primero que se descubre
en ella. Lo primero que se descubre en la naturaleza es la belleza, y otra vez
tenemos que volver a cuando éramos ninos. Entonces veiamos, por e¢jemplo,
una oveja. El niflo no pensaba en cuanta lana le podia sacar a la oveja y en
cuanto le pagarian por ella. El nifio es metafisico y, por lo tanto, ve primero la
belleza que esta en el ser; solo muy tarde, cuando va envejeciendo, quiza a
eso de los diez o doce afos, descubre la utilidad, y eso con un cierto trauma
psicologico porque es traumatico dejar de ser metafisico.

Junto con el concepto de belleza, va, por supuesto, el del bien. Todas las
cosas son buenas. Esa tradiciéon no sélo esta reflejada en Occidente; tam-
bién esta en Oriente. Algo que es tan bueno, que el hombre se hace bueno
cuando esta en sintonia con el universo, y esa naturaleza es la que se mueve
y cambia. Al comienzo de la filosofia occidental, Heraclito, cuyos fragmen-
tos son de dificil interpretacion, parece dar a entender que fodo cambia y que,
en consecuencia, nada es estable. Sin embargo, incluso Heraclito habla de un
orden en ese cambiar. Heraclito no dice s6lo que todo cambia, sino también
que lodo es_fuego, un fuego elernamente movil, pero que crece y decrece segin medi-
da, segin el logos, la razon, la medida.??¢ Incluso en esa vision extrema de
la naturaleza como un perpetuo devenir, el movimiento es percibido como
un logos, como algo inteligible. Con mayor razoén es asi cuando llegamos a
los fil6sofos posteriores, como Platon y Aristoteles, donde la naturaleza es
percibida al mismo tiempo como compuesta de seres distintos unos de otros
y en perpetuo cambio; pero su movimiento se da segin un /logos, un orden.
Luego, la naturaleza tiene el significado de un todo; pero también signifi-
ca, especialmente en Aristoteles, lo que cada cosa es en si misma, considerado

248 Th,1,q. 5, a. 4.
25 Cfy. infra cap. XXV.
226 Cfi: Yarza, Historia de la filosofia antigua, cit., pp. 38 y 39.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

164 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

como el principio interno de su movimiento y de su reposo. Esta es una definicion
clasica de naturaleza: la esencia de cada cosa considerada como principio interno de
sus operactones.””’ Esta definicién es muy profunda, porque refleja un hallazgo
metafisico perenne: que cada cosa tiene un modo de ser fijo, que la distingue de
otras clases de cosas y que unifica a los individuos que comparten ese modo
de ser: poseen la misma esencia, son de la misma especie, caen bajo la misma
definicion. El ser caballo es algo que unifica en un modo de ser a una serie de
individuos —todos los caballos singulares que existen— y que, a su vez, los
diferencia de todo el resto del universo. Ese modo de ser estable los sittia en
ese orden universal, en esa jerarquia.

El término naturaleza, aunque en la practica se usa como sinénimo de
esencia, en estricto rigor anade algo. “La escolastica diferenciaba la esencia
de la naturaleza: la naturaleza es la esencia considerada como principio de
operaciones”.?? El concepto de esencia hace referencia a lo que una cosa es, con
una connotacién mas estatica. En cambio, el concepto de naturaleza indica, si,
lo que la cosa es, pero como principio de las operaciones por las que el ser se
ordena hacia una plenitud de su ser (telos, fin perfectivo). La naturaleza tiene
la connotacion de lo que nace; es lo que la cosa es, pero considerado como
el origen, el despliegue de las posibilidades de esa cosa, y de ahi esa defini-
cién tan precisa ya citada: la naturaleza es la esencia considerada como principio de
las operaciones; aquella realidad mas profunda desde donde surgen las ope-
raciones mas superficiales de una cosa. Por eso, las ciencias estudian las
operaciones de las cosas para conocer su naturaleza. Esta concepcion de la
naturaleza esta detras de todo el desarrollo cientifico. Si la ciencia se hu-
biera basado en la vision meramente utilitaria de la naturaleza, no habria
habido el desarrollo de todo ese conocimiento especulativo, es decir, no se
habria dado esa exploracion del universo con independencia de la utilidad,
movida por el amor a la sabiduria y el asombro de los grandes sabios. Des-
de luego, tampoco habria ciencia si los cientificos adoptaran la vision de la
naturaleza como una masa indiferenciada de materia. El cientifico quiere
penetrar en un orden que presupone como real, porque ama la verdad por
si misma y da por supuesto que existe y puede ser conocida.

227 (i Garcia Cuadrado, José¢ Angel, Antropologia filoséfica, Pamplona, Eunsa, 2001,
p- 121, y Alvira, Tomas et al., Metafisica, Pamplona, Eunsa, 1993, p. 94.
228 Garcia Cuadrado, Antropologia filoséfica, cit., p. 189.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXI.
SOBRE LAS DIFERENTES NATURALEZAS

A principios de 2012, en la que quiza sea la mas grande reunién cientifica en
el mundo, la de la American Association for the Advancement of Science, en Vancou-
ver, un grupo de cientificos propuso que los delfines y las ballenas sean con-
siderados como personas; por lo tanto, que se les reconozcan los derechos de
libertad e igualdad y el derecho a la vida, que son los derechos mas basicos
de la persona. La propuesta tiene precedentes en el proyecto Gran Simio,
que comenz6 en 1993, que en Espafia dio lugar a un proyecto legislativo,
y que ha sido apoyado por algunos pensadores y por cientificos de distintas
areas, porque afirman que se han de reconocer a estos grandes primates,
como los orangutanes, por ejemplo, los mismos derechos que al ser humano,
puesto que tienen analogas capacidades, sentimientos, etcétera.

La cuestion no es solo especulativa. Lleva aparejada una pregunta de
enorme trascendencia practica: ;como podemos comparar y, enseguida,
asimilar o bien diferenciar los tipos de realidades con las que nos enfrenta-
mos? Lo que estan diciendo estos cientificos, cuando proponen que los hu-
manos y algunos no humanos —simios, delfines— sean equiparados como
personas, es que las respectivas naturalezas no son tan distintas como supo-
niamos hasta ahora.??”” Entre un pino y una araucaria hay, sin duda, una
diferencia de naturaleza, pero dentro del mismo grado fundamental de la
vida vegetal. Entre un le6n y un elefante hay una diferencia de naturaleza,
pero dentro del grado de la vida animal irracional. Y hasta ahora se pen-
saba que, en el nivel superior de la vida animal, la naturaleza racional, el
ser humano estaba solo: era la nica persona o ser con la dignidad superior
de la racionalidad y la libertad.?? Estos pensadores animalistas, en cambio,
nos dicen que, aunque se trate de naturalezas diferentes —un delfin no es
un ser humano—, comparten una dignidad comtn o muy parecida. Se nos

229 (i Mufoz Machado, Santiago, Los animales y el derecho, Madrid, Civitas, 1999, en
especial el titulo VI de la Primera Parte: “Los animales-personas y otras técnicas para garan-
tizar la eficacia de las declaraciones de derecho”, pp. 100-139.

20 Cfr. infra cap. XXIX.

165

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

166 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

plantea la pregunta, entonces, de como se diferencian de manera esencial
los tipos de ser.

Sinos atenemos a una observacién meramente exterior, veremos que los
individuos de diversas especies naturales en estado germinal se parecen mucho
entre si. Si ponemos un embrién humano o un embrién de rata en un tubo
de ensayo, no captaremos una gran diferencia. Deberemos observar los de-
talles, penetrar en la composiciéon genética, para descubrir de qué especie
es cada embrion. La composicion genética es un descubrimiento moderno,
que muestra como ya esta contenida, en la primera célula de un individuo,
toda la informacion que guiara su desarrollo posterior. Esto no significa que
antes del descubrimiento de la genética los seres humanos no pudiéramos
diferenciar entre un mosquito y un elefante, porque hay una forma natural
de diferenciar entre un mosquito y un elefante, que es conocerlos no en esta-
do embrionario, sino en su estado maduro. El ¢eemplar maduro de la especie es el
modelo o prototipo que nos permite reconocer la naturaleza de cada cosa.
En la naturaleza hay finalidad, orientaciéon intrinseca del individuo hacia la
perfeccion propia de su especie. De esta manera podemos hablar legitima-
mente de tendencias naturales en cada individuo, que orientan su movimiento
desde el inicio embrionario hasta la culminacién en el individuo maduro,
adulto, perfeccionado. Por comparacion con estas lendencias naturales cali-
ficamos de antinaturales las inclinaciones y los desarrollos que, aun cuando
vayan acompaiiados de un movimiento animal o de un proceso bioldgico,
induzcan un cambio contrario a la madurez del individuo segin el modelo
del ejemplar perfecto de la especie. Eso es lo que en griego se dice telos. El
telos es la finalidad intrinseca hacia la cual estd ordenada por si misma una
naturaleza. Esta finalidad insita en el ser puede conocerse porque conoce-
mos los ejemplares maduros de la especie.

Sin embargo, incluso en el ejemplar maduro tenemos un conocimiento
superficial de su esencia o naturaleza. Un nino ve al elefante en el zoologico
y le pregunta a su madre: “;Qué es esto?”. La madre le responde: “Es un
elefante”. El niflo se queda tranquilo, porque ¢l ya ha conocido la esencia
del elefante: de forma superficial ya sabia qué era eso, y solo preguntaba
por el nombre: necesitaba ampliar su bagaje lingtistico. Este conocimiento
superficial de la esencia de las cosas se obtiene con la observacion de un
ejemplar mas o menos desarrollado de la especie, y es suficiente para distin-
guir entre especies, como, por ejemplo, para diferenciar de manera esencial
entre un elefante y un mosquito. El conocimiento cientifico, en cambio,
consiste en una profundizacién en el conocimiento de las esencias de las co-
sas. Un conocido mio ha dedicado toda su vida sélo a estudiar colémbolos,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXI. SOBRE LAS DIFERENTES NATURALEZAS 167

que constituyen una especie o un género con muchas subespecies. El cono-
cimiento que ¢l tiene de la esencia de los colémbolos es muy superior al que
tenemos el resto de los mortales.

No conocemos directamente la esencia de las cosas, sino que, cuando cap-
tamos sensiblemente ejemplares maduros de diversas especies, como un ele-
fante o un mosquito, conocemos las naturalezas a través de sus manifesta-
ciones sensibles, exteriores. La inteligencia penetra en la intimidad esencial
de los seres: conoce su esencia inteligible. Pero lo hace comenzando por los
datos que proporcionan los sentidos. Por lo tanto, conocemos las diversas
naturalezas a través de las caracteristicas —especialmente de las capacida-
des— que manifiesta el prototipo de cada naturaleza. Si la naturaleza es
la esencia como principio de operaciones, ;como identificamos la esencia?
Por las capacidades permanentes de cada cosa. (Como identificamos las
capacidades? Por las operaciones que un individuo de la especie realiza. ;Y
como se identifican las operaciones? Por los objetos propios sobre los que
ellas recaen, o que realizan de manera exclusiva, es decir, sin confundirse
con otras capacidades.

Estamos ante un principio epistemolégico basico de la filosofia clasica
de la naturaleza, que encuentra aplicaciones en el ambito de la ética, como
puede entreverse cuando recordamos el proyecto Gran Simio. Nuestro co-
nocimiento comienza por lo mas exterior, los objetos, y se va introduciendo
hasta lo mas interior: por los objetos se identifican las operaciones; por las
operaciones, las capacidades; y por las capacidades, la naturaleza misma,
que posee esas capacidades, que realizan esas operaciones sobre esos ob-
jetos. Un nombre mas técnico para “capacidades” es el de “potencias” o
“facultades” de una naturaleza. El término mas técnico para “operaciones”
es el de “actos”. Asi se formula, pues, técnicamente el principio: las natura-
lezas se conocen mediante sus polencias; las potencias, por sus actos; y los actos, por sus
objetos. >

Se puede hacer el siguiente experimento mental: intentar explicar una
capacidad, z.e., una potencia, en el ambito de la naturaleza o en el ambito de
las cosas artificiales. (Qué capacidad o potencia posee este artefacto delante
de mi? Que puede volar (un avién); que puede tger (es una tejedora). Cada
vez que identificamos una capacidad o potencia lo hacemos nombrando un
acto. Este animal puede volar; es un ave. Identifico la capacidad por referen-
cia al acto de la capacidad, a su operacion. Este ser puede nutrirse: es un ser

21 (i Llano, Gnoseologia, cit., pp. 94-98, y Garcia Cuadrado, Antropologia filosdfica, cit.,
pp- 45-49.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

168 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

vivo; es, por lo menos, un vegetal. Este otro puede conocer sensiblemente,
expresa deseos y se mueve conforme a ellos; es, por lo menos, un animal
bruto. Las capacidades se identifican mediante sus actos, pero ellas mismas
nos indican la naturaleza de la cosa que posee tales capacidades; dan a co-
nocer y caracterizan qué tipo de cosa estamos conociendo. Y, por tltimo, las
operaciones se identifican por los objetos sobre los que versa la operacion.
El objeto de una operacion es aquello sobre lo cual recae esa operacion y que
identifica a la operacién, porque sirve para describir esa operacion. Esto es
asi hasta tal punto que no podemos concebir la operacion sin el objeto. Y,
de hecho, si alguien no tiene acceso cognoscitivo al objeto tampoco puede
acceder a la operacion, porque el objeto identifica a la operacion de forma
inmediata. El ejemplo mas clasico es el de la vista; pero se puede extender
a todos los sentidos. ¢Se puede saber qué es ver, si nunca se ha captado un
color? No se puede saber lo que es ver sin referencia a la luz y los colores. Al
ciego de nacimiento no se le puede hacer saber lo que es un color. Lo mismo
sucede con los sonidos. Si alguien es sordo de nacimiento, no se le puede ha-
cer conocer lo que es un sonido, porque el sonido es el objeto que define ese
acto, que es oir, que esa persona no puede ejercer. Cualquier explicacion in-
telectual de estos actos y potencias ha de hacerse mediante una analogia con
otras formas de conocimiento, haciendo ver la privacion de quien la padece.

Luego, hay un encadenamiento que va de lo mas superficial y externo,
que es el objeto, a lo mas profundo, que es la naturaleza. Por el objeto se
define el acto y por el acto se conoce el objeto de modo simultaneo. Veo un
color: el acto de ver y el ser visto del color se dan simultineamente. Y por eso
sé¢ que tengo la capacidad de ver, porque a veces estoy viendo y a veces no
estoy viendo. Y lo mismo sucede con las demas potencias. El objeto externo,
que no es una cosa material necesariamente, es lo que define al acto. Por los
objetos se identifican los actos, y por los actos u operaciones sabemos qué
potencias tenemos y qué potencias tiene cualquier otro ser. Y las potencias
que un tipo de ser posee nos dicen como es su naturaleza. Como nuestro
conocimiento comienza por los sentidos, nosotros siempre vamos a tener
ese conocimiento superficial de la esencia de las cosas sensibles. Siempre
vamos a saber lo que son las cosas, que hayamos captado por los sentidos,
a partir de lo mas superficial: su forma externa y sus actos. Entonces dis-
tinguimos si las diferencias entre los tipos de actos, y, por lo tanto, entre los
tipos de capacidades, son tan fundamentales como para que diferenciemos
jerarquias de seres en la naturaleza o no. En relacién con el problema ético
y politico del Gran Simio, hemos de reflexionar acerca de si los seres hu-
manos tienen o no una naturaleza esencialmente superior a la de un gran

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXI. SOBRE LAS DIFERENTES NATURALEZAS 169

simio. Y para eso debemos examinar las capacidades y potencias humanas,
en comparacion con las capacidades y potencias de los grandes simios. Esto
exige estudiar las operaciones humanas en comparaciéon con las operacio-
nes de los grandes simios. Y asi, por tltimo, debemos reflexionar sobre los
objetos acerca de los cuales versan esas operaciones.

Si alguien, por ejemplo, no lograra percibir, en el ser humano, mas
operaciones que las de moverse, nutrirse, crecer, reproducirse, conocer co-
lores, olores, sabores, relacionar objetos, emitir sonidos que apuntan a la
manifestacion de sentimientos, etcétera, entonces tendria que concluir que
los simios son esencialmente iguales a los seres humanos, porque todas esas
cosas, que nosotros hacemos, también las hacen los simios. En cambio, si
somos capaces de identificar objetos esencialmente superiores a esos otros
objetos sensibles mencionados, esos objetos que la tradicion filoséfica llama
espurituales, en si mismos separados de la materia, entonces podemos decir
que los grandes simios, por muy sensibles que puedan ser, por mucha capa-
cidad que tengan para manifestar emociones a través de sonidos, no llegan
a captar objetos espirituales, es decir, realidades que estén mas alla de todo
lo material. Entonces podremos sostener que son esencialmente distintos
de los seres humanos y que no tienen inteligencia, ni libertad, en el sentido
propio de la inteligencia y la libertad que caracteriza a los seres humanos:
capacidad de conocimiento abstracto y de autodeterminacioén respecto de
objetos abstractos concebidos como buenos.

Por una simple convencién, mas o menos flexible, podemos llamar “in-
teligencia” a la capacidad que tiene un mono de captar que, aunque con su
brazo no alcanza un platano colgado en la pared, si que puede alcanzarlo
con una vara de un metro, que esta a su lado. Eso, en una tradici6on mate-
rialista de lo que es la inteligencia, se diria que es un acto inteligente; pero,
en realidad, es una simple relacion entre dos cosas sensibles, que se puede
realizar sin abstraccién intelectual. Ese darse cuenta —por asi decir— de rela-
clones meramente sensibles también es posible utilizando sélo los sentidos,
que no llegan al nivel de la inteligencia. En concreto, un sentido permite ha-
cerlo: la estzmativa natural, que existe en todos los animales brutos. Lo mismo
sucede con la comunicacion: los animales pueden expresar sus estados ani-
micos y su conocimiento sensible mediante signos concretos, no abstractos,
como el vuelo de la abeja exploradora informa al resto del enjambre sobre
sus hallazgos. El animal expresa estados interiores como el hambre, la ira, la
inclinacién a agredir o a jugar, y, de esta manera, hay comunicacién sensible
entre los animales brutos. Hay comunicacion incluso wnter species: los perros

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

170 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

les manifiestan sentimientos, estados interiores, a sus amos; o les ladran a los
caballos, y los corderos sienten la agresividad del lobo.

Nosotros tendemos a proyectar nuestros modos de ser en los animales;
pero, en realidad, no tenemos la experiencia de ser un perro. Y, sin embargo,
podemos darnos cuenta —mediante nuestro intelecto— de que ese lenguaje
animal nunca llega a expresar ideas universales, abstractas, desconectadas de
esos sentimientos, de esas necesidades particulares. Asi, mediante este sen-
cillo razonamiento filoséfico, podemos diferenciar esencialmente al hombre
del animal bruto, incluso de los animales superiores. Si no se es capaz de
seguir este razonamiento, y uno piensa, como los pensadores materialistas,
que los seres humanos no conocemos mas que cosas sensibles, particulares,
y que nuestro lenguaje no es mas que una manifestaciéon de sentimientos,
de estados de animo, a lo mas de esquemas sensibles, entonces no podemos
distinguir esencialmente al hombre del animal bruto. Y no se entiende por
qué esa reduccion de lo humano habria de terminar elevando a algunos anima-
les —simios o delfines— al estatus de persona, propio del ser que trasciende
la materia, en lugar de reducir a los seres humanos al estatus de los animales
brutos. A ver quién es el gorila que nos lo explica.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXII.
EL MOVIMIENTO: ACTO Y POTENCIA

Un concepto metafisico, presente en el sentido comun, suscita algunas difi-
cultades cuando se formula de modo mas riguroso, como hace la filosofia. Se
trata de una distinciéon que refleja una realidad profunda y, al mismo tiempo,
tiene un cardcler operativo,? es decir, que, aun cuando las personas no suelen
tratarla de manera especifica y tematica, esta implicita en el lenguaje y sirve
para resolver auténticos problemas sustantivos. Me refiero a la distincion en-
tre acto'y polencia, que, inicialmente, es la distincion entre ser en acto y ser en poten-
cta. El problema filoséfico que llevé a tematizar esta distincion es el llamado
problema del movimiento o cambio. Los primeros filésofos se asombraron ante el
cambio, y trataron de penetrar en la naturaleza que esta debajo del cambio.
La naturaleza es considerada como el principio de las operaciones;?* por lo
tanto, como algo fijo, pero que esta en el origen de algo movil, que son los
cambios que se producen en la superficie de los seres. El solo hecho de que
haya cambios, sin embargo, ya antes de llegar a esa nocién tan elaborada
de naturaleza, produce cierta perplejidad. ;CGémo es posible que lo real esté
cambiando de continuo? ;Hay algo real debgjo de este movimiento perpetuo?

Hemos mencionado ya dos respuestas extremas al problema del cam-
bio: una, la de Parménides, niega la realidad del cambio. Una sola cosa es
clara: “el ser es; el no ser no es”. Por lo tanto, s6lo hay un ser: infinito, eter-
no, inmovil. El ser es y en esa nocion estd incluida la perfeccion total. Un
cambio implicaria perder algo de esa perfeccion, o adquirir algo que no se
tenia, y, por tanto, en algin momento el ser no sera perfecto. Luego, en el
concepto mismo de ser, que Parménides intuye quiza por primera vez en la
historia con tanta radicalidad, esta implicita la idea de que no hay cambio.
¢Qué decir, entonces, sobre lo que vemos y tocamos con nuestros sentidos?
Percibimos constantemente el cambio: el frio y el calor, viene el dia y luego
la noche, se mueven los animales, sopla el viento, nos late el corazén, dormi-

232 Cfy. Inciarte, “El problema de la verdad...”, cit., pp. 42 y 43.
233 Cfic supra cap. XX.

171

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

172 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

mos. Todo parece estar en continuo movimiento. Nuestros sentidos, segin
Parménides, nos engaflan: nos sumergen en el mundo de la opinién y de
las apariencias; no en el de la verdad del ser.?* Heraclito se hace cargo del
realismo de esas apariencias y formula la tesis antagonica: panta re: (Ilavta
pel), todo cambia. Sélo la inteligencia, artificialmente, fija esencias, natura-
lezas, sustancias; pero, en realidad, todo esta cambiando. Nadie se bafia dos
veces en el mismo rio. “Sobre quienes se banan en los mismos rios afluyen aguas
distintas y otras distintas”.?*> Entonces, si hay un continuo cambio, no hay
un ser fijjo, permanente. Y nuestra inteligencia, aunque parece acceder a la
realidad, nos engafia.?%

En la vida ordinaria, nosotros no nos preocupamos de estas cosas. Asu-
mimos por igual a Parménides y a Heraclito: que hay ser y que hay cambios.
Eso es el sentido comun. El gran problema de la filosofia es pensar las cosas
a fondo, explicar nuestras experiencias, corregir el sentido comun, si, pero
s6lo cuando se puede demostrar que esta equivocado, y, al mismo tiempo,
confirmar y profundizar ese sentido comun. Aristoteles lo hace de modo ri-
guroso cuando enfrenta la cuestién del ser y del devenir (z.e., llegar a ser) en
su Fisica'y en su Metafisica. E1 hace justicia al sentido comiin; es decir, explica de
un modo tan riguroso como el de Parménides o el de Heraclito esa realidad
que el sentido comun afirma: que hay seres fijos, que el ser es y el no ser no
es; pero que también hay cambio, sin contradiccion. Aristoteles explicod la
cuestion recurriendo a la analogia.??” “La expresion «algo que es» se dice en
muchos sentidos”?* y no de una manera univoca como pensaba Parméni-
des. Este decir que algo es de tantas maneras es una caracteristica de nues-
tro lenguaje, pero refleja la realidad, aunque las variaciones de la realidad
sean infinitamente mas ricas que las de nuestro lenguaje. Por ¢jemplo, no es
lo mismo decir que un perro existe, que ¢s, a decir que el color café es, por-
que el perro es en si mismo y el color café existe como caracteristica de una
cosa que es café; por ejemplo, del perro café. Esa es la distincion, también
de sentido comun, entre sustancia y accidente.?

Tampoco decimos de la misma forma, por ejemplo, que un pegaso exis-
te y que un caballo existe. iPor qué? Alguien podria decir: “Porque los pega-

2% Cfi Yarza, Historia de la_filosofia antigua, cil., pp. 52-53, y Reale y Antiseri, Hisloria del
pensamiento filosdfico y cientifico, cit., t. I, pp. 55-60.

235 DK 22 B 12.

236 i Yarza, Historia de la filosofia antigua, cit., pp. 36-39.

27 Cfy. supra cap. XII1.

238 Met., IV, 2, 1003a33.

239 Cfi infra cap. XXIV.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXII. EL MOVIMIENTO: ACTO Y POTENCIA 173

s0s no existen”. Sin embargo, cuando los pensamos existen de alguna manera, a
saber, en la mente. Y esto es un modo de existir, aunque no es lo mismo que
existir fuera de la mente. Se usa la palabra “existir” (o “ser”) para los dos
casos, y significa algo en parte igual y en parte distinto. Por eso, podemos
decir que los pegasos en cierto sentido existen (z.e., como seres imaginarios)
y en cierto sentido no existen (i.e., como seres extramentales). Por lo tanto, el
concepto de ser es analdgico, hasta tal punto que puede sefialar tanto lo que
esta en la mente como lo que estd en la realidad fuera de la mente.

La nada, ies o no es? Si inventamos el concepto de nada, es precisa-
mente por negacion del ser, para significar lo que no es; pero resulta que, al
inventar el concepto, entonces ya es. Porque la nada es en el intelecto como
un concepto producido por él para negar el concepto de ser. Por tanto, el
concepto de ser, por analogia, se aplica incluso al concepto de la nada, que
es algo. Este enredo metafisico sirve para mostrar la analogia del concepto de
ente, porque la nada no es nada y, a la vez, es un ser mental como contenido
del concepto de nada.

Al decir que ¢l ser se dice de muchas maneras, se hace posible una distin-
ci6n que permite explicar el movimiento o cambio sin contradiccion, sin
decir que lo que es no es. Aristoteles introduce un matiz en el principio de
no contradicciéon. La contradiccion se da solo si se afirma que una cosa es
y no es al mismo tiempo y en el mismo sentido o bajo el mismo aspecto. Si dis-
tinguimos el sentido, entonces no hay contradicciéon. Si afirmo: “Un uni-
cornio existe y no existe”, incurro en contradicciéon porque no estoy inclu-
yendo el diverso sentido; si digo, en cambio, que un unicornio existe como
ser imaginario, pero no existe como ser real, no hay contradicciéon, porque
en dos sentidos distintos afirmo que algo es y que no es. De manera analoga, la
distincion entre ser en acto 'y ser en potencia captura dos sentidos del ser, que es-
tan implicitos en nuestra experiencia del cambio y del movimiento. Nuestra
dificultad ahora consiste en pensar conceptos primeros, que no se pueden
definir por algo mas basico. El primer concepto que forma la inteligencia
es el de que algo es (i.e., en la terminologia técnica filoséfica, la nocién de
ente). Después, cuando se descubren otras cosas, se va perfeccionando este
concepto de que algo es, que existe. Cuando se relaciona el ser con el actuar,
con el hacer algo, y se distingue del no actuar, surge en la mente la distincién
entre el acto y la potencia, porque en nuestra experiencia el actuar es algo
que sucede en un momento, porque un sujeto hace algo, porque uno mismo
obra; pero el sujeto no lo esta haciendo de continuo, y, st lo hace, es porque
puede hacerlo. Sabemos que podemos hacer algo porque lo hacemos. Por
lo tanto, surge la diferencia entre estar el ser presente porque alguien esta

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

174 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

haciendo algo, y el no estar presente aunque podria estarlo. Por ejemplo, al
batir palmas, yo hago algo; pero hay una clara diferencia entre el momento
en que resuenan mis aplausos y el momento del silencio. En un momento, el
batir de palmas existe; antes de eso no existe. El batidor de palmas existe en
mi en potencia, porque yo puedo batir palmas; pero no lo estoy haciendo.
En cambio, una mesa, por mucho tiempo que pase, nunca va a batir pal-
mas. El acto de batir palmas no existe en potencia en la mesa. La distincién
entre acto y potencia, por lo tanto, esta en la mente de todos, porque es de
sentido comun, y refleja la realidad de dos sentidos del ser. Aristoteles le
puso unos nombres, no se la invent6 de la nada.

Otra forma de entender la diferencia entre acto y potencia es no ya a
partir de nuestro modo de hablar (donde la palabra acto se vincula al hacer; y
la palabra potencia al poder ser o poder hacer algo), sino a partir del modo como
se da el ser en toda la creacion, es decir, excluyendo el Ser del Creador. En
nuestra experiencia de todo lo real, el ser se da en el tiempo. Aunque la
nociéon misma de ser no implica la de tiempo, en toda nuestra experiencia
el ser se da sucesivamente. Nosotros no somos nunca todo lo que somos o
hemos sido o seremos. Cuando éramos ninos, no éramos lo que somos aho-
ra, y ahora que somos lo que somos no poscemos muchas de las cosas que
eran parte de nuestro ser cuando éramos ninos, y tampoco poseemos una
gran cantidad de caracteristicas que vamos a adquirir a medida que viva-
mos, estudiemos, adquiramos nuevas experiencias. Nunca somos todo lo
que podemos ser; nunca somos todo lo que nuestro ser admite que seamos.
El ser se da sucesivamente, y asi se genera una realidad: el tiempo. En la
imagen que tenia Isaac Newton, el tiempo era una gran abstraccion, una
especie de sucesion de instantes, infinita, en la cual después se da el ser de
las cosas. Esa es la nocion que tomoé Kant, quien lleg6 a creer que el tiempo
era algo puesto por el sujeto cognoscente, como una de las formas puras
de la sensibilidad, que él estudia en la estética trascendental. “El tiempo no es
nada mds que la_forma del sentido interno, es decir, del intuir a nosotros mismos
y a nuestro estado interior. Pues el tiempo no puede ser una determinacién
de fenébmenos externos; no pertenece ni a una figura, ni [a una] situacion,
etc., y en cambio determina la relaciéon de las representaciones en nuestro
estado interno”.?** Como el tiempo es algo que proyecta el sujeto, el ser se
da dentro del tiempo.2*!

240 317 A 34/B 50.
241 Sobre el tiempo segin Kant, véase Reale y Antiseri, Historia del pensamiento filosdfico y
ctentifico, cit., t. 11, pp. 737-740.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXII. EL MOVIMIENTO: ACTO Y POTENCIA 175

En cambio, segin la vision clasica lo primero es el ser, y, como el ser
cambia, se genera el tiempo, que es la medida del movimiento segin el antes y el
después, o, en la formula mas precisa de Aristoteles: “ntimero del movimiento
segun lo anterior y lo posterior”.?*2 Aunque nos es muy dificil pensarlo de
otra manera, si uno pudiera pensar en un ser en el que no hubiera cambio,
tampoco podria senalar un antes y un después. Si no hay antes y después,
no hay tiempo. La fisica moderna, después de Einstein, tiende a tener una
vision del tiempo mas parecida a la clasica. Es como una vuelta al pasado,
o al realismo, porque en estas teorias fisicas el tiempo es propio de cada co-
sa.?® El tiempo mental y abstracto puede pensarse como uniforme y distinto
de los movimientos y de las cosas cambiantes; pero el tiempo real y concreto
esta vinculado al movimiento de cada cosa, como pensaba Aristoteles.?** Por
tanto, no hay un solo tiempo, sino varios tiempos segun cada cosa distinta,
aunque nosotros podamos seguir abstrayendo una idea de tiempo como una
pura sucesion indiferenciada de instantes, con independencia de cada cosa.

Si ahora relacionamos el tiempo con el ser, nos preguntamos: qué es
lo que verdaderamente existe? Si se piensa en el tiempo abstracto, siempre
se necesita una medicion real para indicarlo, como que un dia es lo que la
Tierra tarda en dar una vuelta sobre su propio eje; o, en términos observa-
bles a simple vista, lo que tarda el Sol en dar una vuelta completa alrededor
de la Tierra. El tiempo medido segin determinados movimientos —como
los del Sol, la Tierra, la Luna o la vibracién del cuarzo— es un constructo
con fundamento en la realidad. Se usa algin movimiento natural que se
presupone uniforme para medir, por comparacion con €1, los demas movi-
mientos y, mas en general, el devenir del mundo como un todo. ;Cual es la
distincion basica en la linea del tiempo? La que se estudia en la gramatica,
porque el lenguaje refleja la realidad: el pasado, el presente y el futuro. Si se
consideran los tres tiempos fundamentales, se capta la paradoja del ser con
relacién al tiempo. (Qué es lo que realmente existe, si se ve en relacion con el
tiempo? El presente: solo es real el presente. (Cudl es la palabra que se usa
para senalar el tiempo presente? “Ahora”. El futuro no existe; el pasado tam-
poco. Existio, pero ya no existe. El pasado puede estar influyendo en el pre-
sente, en el sentido de que lo que es ahora es el resultado de una historia de

242 s, IV, 11, 219b1-2.

243 Cfi. Claro Huneeus, Francisco. De Newton a Einstein y algo mds, Santiago, Ediciones
Universidad Catoélica de Chile, 2008, pp. 144-147; y Hewitt, Paul G. Fisica Conceptual, trad.
de Victoria Augusta Flores Flores, México, Pearson Educacion, 2007, pp. 686-696.

24 (fi Artigas, Mariano. Filosofia de la naturaleza, Pamplona, Eunsa, 2003, p. 195, y Vigo,
Alejandro, Aristételes. Una introduccion, Santiago, IES, 2007, pp. 88 y 89.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

176 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

acontecimientos, y el futuro puede estar contenido de alguna manera en el
presente, en el sentido de que en el presente ocurren cosas que, a medida
que van ocurriendo, son en presente lo que antes era futuro. El ahora, que es
lo tnico que realmente existe, no es mas que cast nada: un instante que esta
pasando al pasado y haciendo realidad lo que antes era pura posibilidad,
haciendo que el futuro se transforme en presente. Sin embargo, lo Gnico que
existe es el ahora. Estas consideraciones sobre el tiempo ayudan a sentir la
precariedad del ser finito.

Con el concepto del akora tenemos, pues, otra forma de descubrir la no-
cién del ser en acto, porque hemos dicho que lo tnico que en realidad existe
en sentido estricto, pleno, es el ahora; luego, ser en acto es lo mismo que ser
ahora. No es raro, entonces, que la palabra “actual” signifique en castellano
lo mismo que “presente”, y, en inglés, lo mismo que “real”. Si comparamos
con el ser ahora aquello que no es, tenemos dos posibilidades: que se trate
de algo que no es y que de ninguna manera puede ser a partir del ahora,
y entonces eso es simplemente la nada; o bien, que, como el ser se dice de
muchas maneras, podria ser algo que no es ahora, pero que esta impreso
en las posibilidades de lo que ya es ahora. Es decir, algo que no es, pero que
puede llegar a ser. En mi capacidad de obrar estd en potencia un batir de
palmas; esta en algtn instante del futuro, que, cuando bato las palmas, esta
en el presente, en acto.

No ser, ni ahora, ni en el futuro, ni en la capacidad del ahora, es la nada;
pero no ser ahora y tener la capacidad de ser algo en el futuro, eso es lo que
se llama ser en potencia. Y como el ser se dice de muchas maneras se puede
decir en acto o en potencia. No es contradictorio decir que algo es en acto y no
¢s en potencia, porque ya es en acto. O decir que algo es en potencia, pero
no es en acto. En potencia, un estudiante de derecho es abogado; pero no lo
es en acto. Es y no es un abogado, en sentidos diversos del ser.

Esta distincion permite entender el movimiento. El movimiento o cam-
bio no es la contradiccion de que el ser no es, sino que es el hecho de que
algo que es en potencia pase a ser en acto. Aristoteles da una definicién me-
tafisica del cambio que se basa en distinguir precisamente entre ser como
acto y ser como potencia. El movimiento o cambio es el acto del ser en potencia
en cuanto que estd en potencia o el acto del movil en cuanto que es mévil.2* Aristoteles
explica que “la actualidad de lo que es en potencia, cuando existe actual-
mente y despliega su actividad no en cuanto aquello mismo [que es], sino

245 Gfi: Widow, Curso de Metafisica, cit., p. 120.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXII. EL MOVIMIENTO: ACTO Y POTENCIA 177

en cuanto es capaz de moverse, es movimiento”.?*6 Otra definicion, de To-
mas de Aquino, dice que el movimiento es el acto imperfecto de lo imperfecto. Asi
comenta el tedlogo al fil6sofo: “Asi pues, el acto imperfecto tiene razoén de
movimiento, en cuanto se compara al acto ulterior como potencia, y a algo
mas imperfecto como acto”.?*” Las dos definiciones expresan la misma idea,
es decir, que el movimiento es algo en acto, porque el movimiento esta ocu-
rriendo. El movimiento es un ser en acto, que consiste en que una cosa, que
esta en potencia de llegar a ser otra, va actualizando su potencialidad, hasta
llegar a ser en acto aquello para lo que estaba en potencia. Pensemos en el
tren que va de Talca a Santiago. Cuando esta en Talca detenido, es pura
potencia de estar en Santiago. Que empiece a moverse significa que cada
vez mas se acerca al acto de estar en Santiago. Y a medida que se acerca al
acto de estar en Santiago, esta menos en potencia de estar en Santiago. Va
dejando atras su estado potencial para acercarse a su estado actual. El tras-
lado del tren de Talca a Santiago es el acto del ente, del tren, en potencia,
en cuanto que esta en potencia de llegar a Santiago. Se va actualizando esta
potencia mientras va avanzando. Cuando llega a Santiago se detiene y cesa
el movimiento, porque el tren ya esta en acto, alcanz6 la perfeccion que era
llegar a Santiago. El movimiento es un acto imperfecto porque lo perfecto esta
al final, cuando se consigue el objetivo. Todo lo que viene antes es todavia
imperfecto, aunque sea un ser que se mueve hacia la perfeccion. Y lo que se
mueve también es imperfecto, porque mientras se mueve, no ha adquirido
esa perfeccién. Cuando adquiere la perfeccién, cesa el movimiento. Por eso
en todo movimiento hay un punto de partida, en el que el ser esta en poten-
cia de llegar a un punto final, un punto hacia el cual tiende. Hay un sujeto
que esta en el punto de partida y que permanece como sujeto a través de ese
movimiento, y que, mientras mas se acerca al punto de llegada, mas ha ad-
quirido la perfeccion. Y hay, asimismo, en el movimiento, una privaciéon de
perfecciéon al comienzo y una adquisicion de perfeccion al final. Pensemos
en el crecimiento de un nino. El punto de partida es un embrion: un évulo
recién fecundado. Es un sujeto con una identidad biolégica propia; pero, en
comparacion con todo lo que posee un ser humano adulto, es casi pura po-
tencialidad, que atn no se ha desarrollado. A los pocos dias tiene formado
el sistema nervioso, las venas, el corazon; por lo tanto, ha habido un movi-
miento pequefo, pero ya ha adquirido una gran parte de la perfeccién hu-
mana en acto, aunque le quede mucho camino. Sin embargo, es imperfecto,

246 g, 111, 1, 201a25-30.
27 Iy Phys., 11 2.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

178 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

y, cuando nace, a medida que adquiere conocimientos, va aprendiendo a
hablar, a sumar, las ciencias naturales, se acerca a la perfecciéon, aunque le
falte mucho. Siempre hay un sujeto en acto —el ser humano individual—
que tiene unas potencialidades, y, a medida que desarrolla esas potencia-
lidades, adquiere su perfeccion: se actualiza. Este proceso es el cambio, el
paso de un ente en potencia a ser en acto. Siempre implica un estado inicial
de maxima potencialidad, y, por tanto, de privacién de una serie de perfec-
ciones, y un proceso de adquisicion de esas perfecciones.

Este proceso de cambio, descrito del modo mas sencillo, corresponde al
movimiento natural, es decir, de acuerdo con el orden de la naturaleza des-
de el estado mas primitivo hacia el estado mas perfecto. No podemos dete-
nernos en el analisis, mas complejo, de todos los tipos de movimiento, entre
los que 1gual se da el movimiento inverso; por e¢jemplo, cuando, a partir de
cierta edad, el sujeto humano cambia hacia un estado menos perfecto (en
su aspecto corporal y deportivo, la decadencia comienza a los veinticinco
anos).?® Por ejemplo, los conocimientos se empiezan a olvidar, lo cual es
movimiento, pero no se aplica la definiciéon perfecta de movimiento o cam-
bio porque el sujeto no va pasando de un estado de imperfecciéon a uno de
perfeccion, sino que empieza a perder perfecciones que habia adquirido,
hasta que se muere. Si no fuéramos mas que materia, eso seria lo tinico que
habria: movimiento hacia la plenitud, y mas temprano que tarde hacia la
decadencia, la decrepitud y la muerte. Los seres humanos tenemos una es-
peranza, bien fundada en el conocimiento de nuestro ser espiritual, de que
somos algo mas que un montén de moléculas de carbono, oxigeno y agua.
Por lo tanto, podemos pensar en una perfecciéon que se desarrolla a pesar de
que no sea acompafiada por la perfeccion fisica.

Esta concepcion del movimiento permite entender mejor como es la
naturaleza e implica estas dos nociones: acto y potencia. Ahora debemos
fijarnos en las relaciones que hay entre ser en acto y ser en potencia, o entre
poseer una perfecciéon en acto y poseer la potencia o capacidad para esa
perfeccion. ;Qué es prioritario, el acto o la potencia? Algunos diran que la
potencia es primero, porque, cuando vemos cualquier movimiento como lo
hemos descrito, en el tiempo, primero est el ser en potencia y al final se al-
canza el ser en acto. Ese es el tnico aspecto en el cual la potencia es anterior
al acto, el aspecto cronolégico; pero la potencia, que se da de modo crono-
logico antes que su propio acto, presupone otro acto, porque, si no hubiera

248 Cf. Orrego, Cristobal, Las instrucciones del microondas. Primicias de la bitdcora ‘Bajo la lupa’,
Santiago, Centro de Estudios Bicentenario, 2006, pp. 89-94.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXII. EL MOVIMIENTO: ACTO Y POTENCIA 179

un sujeto en acto, ni siquiera existiria esa potencia temporalmente anterior
a su respectivo acto. Si se piensa en el traslado desde Talca a Santiago, (qué
es anterior: estar en potencia en Santiago o estar en acto en Santiago? Ob-
viamente es anterior el estar en potencia en Santiago, porque primero estoy en
Talca en potencia de estar en Santiago y sélo al final del recorrido estaré en acto
en Santiago. Sin embargo, la Gnica forma de estar en potencia en Santiago
es que exista un tren, que existe como algo en acto. Por lo tanto, desde el
punto de vista del ser de las cosas siempre tiene que haber algo en acto antes
para que pueda haber algo en potencia.

Asi se comprende, pues, la primera primacia del acto sobre la potencia: debe
haber ser en acto para que pueda haber cualquier ser en potencia. Se trata
de una primacia ontolégica y causal.

Segundo: hay una primacia epistemoldgica, gnoseologica, cognoscitiva, del
acto sobre la potencia. En efecto, ;como conocemos las potencias? Por
los actos. (Gémo sabemos que el animal terrestre mas rapido es el chita?
Porque hemos medido su velocidad al correr: las potencias se conocen por
los actos. (CGoémo denominamos a las posibilidades, capacidades o potencias
de ser algo? Usamos el nombre del acto. No se puede nombrar una potencia
s1 no se ha identificado el acto. ;Coémo definimos a Lionel Messi? Por su ca-
pacidad, su potencia de hacer goles, porque conocemos el acto, que es que
mete goles, y hemos visto que lo ha ejecutado miles de veces, con singular
perfeccion ademas. Conozco la potencia de batir palmas, porque conozco
el batir de palmas en acto. La potencia de ser —o el ser en potencia— se
conoce porque primero se conoce el ser como una realidad actual, presente,
y después advertimos que también existe de modo potencial, latente, oculto
en lo que es ya algo y puede ser otras cosas. Y asi sucesivamente: las poten-
clas se conocen por sus actos, y, por tanto, hay una prioridad cognoscitiva
del acto por sobre la potencia.

Por dltimo, ¢qué pasa cuando ha cesado el movimiento, cuando la cosa
ha adquirido la perfeccion? ;Desaparece la potencia? Hay una distincién
importante de lenguaje que ayuda a enfocar esta cuestion. Uno puede decir
que el tren que esta en Santiago ya no estd en potencia de estar en Santiago,
porque esta en acto de estar en Santiago. Y ser en potencia y ser en acto son dos
modos de ser distintos, que no se pueden dar juntos, a la vez y respecto de lo
mismo. Si yo soy en acto abogado, ya no soy en potencia abogado. Pero la
potencia no desaparece cuando adviene el acto, sino que sigue existiendo ya
realizada, actualizada. Si dijéramos que el tren llegd a Santiago, se detuvo,
y ahora esta en acto en Santiago, pero que ya no tiene capacidad para estar
en Santiago, seria contradictorio. Precisamente el estar en Santiago nos de-

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

180 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

muestra que tiene la capacidad de estar en Santiago. Veamos otro ejemplo.
Tengo una jarra que esta vacia, que tiene capacidad para medio litro, y le
pido al mozo que la llene, y la llena con medio litro de cerveza. Ahora la ja-
rra estd en acto de tener medio litro de cerveza, pero no ha perdido su capacidad. Seria
absurdo decir que una jarra tiene medio litro de cerveza, pero no tiene ca-
pacidad para contener medio litro de cerveza. Tiene su capacidad colmada,
actualizada; por tanto, la capacidad, la potencia, sigue existiendo cuando se
recibe el acto, pero la cosa ya no estd en potencia, esta en acto. La cosa sigue
teniendo la potencia, sélo que, ahora, actualizada.

En sintesis, un sujeto tnicamente puede estar en acto o en potencia
respecto de lo mismo, pero cada vez que un sujeto se mueve de estar en po-
tencia a estar en acto, cuando esta en acto sigue poseyendo la potencia res-
pectiva, tiene su potencia actualizada. Cuando Messi hace un gol, no pierde
la capacidad de hacer goles, la actualiza.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXIII.
HILEMORFISMO:
LA ESTRUCTURA INTIMA DE LA NATURALEZA

Los conceptos de acto y de potencia estan implicitos en el lenguaje ordinario
y estan presupuestos en la nocién de naturaleza, entendida como aquello que
una cosa es en cuanto principio de sus operaciones, pues en cuanto tal prin-
cipio hace referencia a aquello hacia lo cual tiende. La naturaleza es algo en
acto; pero puede desplegarse en direccion hacia una perfeccion que todavia
no es, es decir, hacia una perfeccion que el ser posee en potencia, segin su
naturaleza. Otras distinciones conceptuales estructuran nuestra mente porque
corresponden a la estructura misma de la realidad. Nuestra mente se adapta a
la realidad y puede trazar esas distinciones para asi comprenderla mejor. Una
de esas distinciones estructuradoras de la realidad fisica, que la inteligencia
capta e incorpora en el lenguaje, es la distincion entre materia'y forma. Nosotros
la usamos con total naturalidad. Cuando decimos, por ejemplo, que esa pared
es de madera, usamos un término para indicar aquello que es la cosa (una pared) y
otro para indicar aquello de lo que estd hecha (madera). No somos habitualmente
conscientes de que esos nombres implican una distinciéon en la cosa: la distin-
cion entre aquello de lo que esta hecha la cosa y aquello que la define como
una clase de cosa distinta de otras clases. (De qué esta hecha la pared? De
madera. Sin embargo, la mesa también es de madera; el techo es de madera...
Por lo tanto, el “de qué” no define la cosa. Lo que la define es alguna forma de ser
especifica, que se le da a esa materia: un “qué es” la cosa.

En griego, “materia” se dice iyle (O\n)), y “forma”, morphée (nop¢ny), por lo
cual la explicacion de las sustancias fisicas dada por Aristoteles, que se apo-
ya en esta distincion entre la materia y la forma, se llama Ailemorfismo. Suena
extrafa la palabra, y no es nada complicado. En espafiol diriamos, si no hu-
bié¢ramos adoptado la palabra griega, que la realidad fisica es material-formal.
Nuestro sentido comun distingue, en las cosas, aquello de lo que estan he-
chas respecto de aquello que las define como de un tipo o de otro. Algunos
ejemplos tradicionales sirven para distinguir materia y forma de un modo
clarisimo, pero se refieren a cosas artificiales, por lo cual no son perfectos.

181

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

182 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

En un bloque de marmol, por ejemplo, podemos esculpir distintas estatuas.
Se cuenta del gran artista del Renacimiento, Miguel Angel, que, ante la pre-
gunta por como era capaz de esculpir esas maravillas como la Peta o el Moi-
sés, respondia: “La figura esta adentro; yo solo saco lo que sobra”. Miguel
Angel le da forma al marmol. Con su respuesta, sin embargo, nos dice algo
iluminador: que la forma ya esta en la materia. El lector podra decir, apo-
yado en los conceptos del capitulo precedente, de qué manera esta la forma
y de qué manera no esta la forma en el marmol, antes de que intervenga
Miguel Angel. En acto, no esta; pero, en potencia, si que estd. Y Miguel An-
gel quita lo que sobra. El cambia el marmol informe (in-forme: sin forma)
en estatua de la Pieta: cambiar es pasar de la potencia al acto. Cambiar es
adquirir la forma que estaba ya en la materia en potencia. Es mucho mas
hermosa la expresion de Miguel Angel que la de Aristoteles, por supuesto;
pero es mas precisa la de Aristoteles que la de Miguel Angel. Por lo tanto,
la forma se saca de la potencialidad de la materia: este mismo pedazo de
marmol podria dar origen a la Pieta, al David o al Moisés. ;Qué cambia entre
cada estatua? No, desde luego, la materia de la que esta hecha cada una,
sino la forma que se le da a la materia. Con este ejemplo es muy sencillo
entender que la materia y la_forma se dan unidas para constituir una cosa ya definida,
como una estatua de la Piela, del David o del Moisés. Lo que antes estaba en
potencia de ser o la Pieta o el David o el Mousés, luego, en virtud de la accion
de Miguel Angel, se convirtié en un caso en el David, en otro caso en el Moi-
sés, y en otro caso en la Pietd. El artista le dio la forma al marmol, sacandola
de la potencialidad de la materia. En una cosa ya constituida, materia y
forma se dan completamente fundidas. St ahora relacionamos la distincién
entre acto y potencia con la que existe entre materia y forma, podemos
preguntarnos: ;qué es lo que esta en potencia y qué es lo que adviene como
acto, qué es lo que es potencia o posibilidad de ser algo, en la cosa, y qué es
lo que es actualizaciéon de esa potencia? El bloque de marmol es potenciali-
dad, porque puede transformarse en Moisés o en David o en Pietd; el marmol
esta en potencia respecto de cualquier figura. La figura es lo que actualiza
al bloque de marmol para que sea una estatua en lugar de otra. Por eso se
define la materia como aquello de lo cual se hace algo o también aquello
en lo cual se hace algo; en cambio, la forma se define como aquello que
hace que la cosa sea lo que es, pues le da el ser y el modo de ser a la cosa.?*

En la terminologia mas escolastica, se dice que la materia es aquello “de
cuya potencialidad se educe la forma”; es “potencia de suyo determinable vy,

249 Widow, Curso de Metafisica, cit., p. 148.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXIII. HILEMORFISMO: LA ESTRUCTURA INTIMA DE LA NATURALEZA 183

en cuanto principio real de la cosa corpoérea, determinada por la forma”.20
La materia es “aquello a partir de lo cual algo se engendra y que permanece
inherente a ¢1”.%! Por su parte, la_forma es el “acto terminativo de la cosa,
aquello por lo cual la cosa se constituye en su ser perfecto”®? y también
sencillamente “aquello por lo cual un ente es tal o cual”,?? es decir, de tal o
cual especie, clase o tipo en el orden sustancial, o de tal o cual modo de ser
accidental. También puede definirse la forma como “aquello que hace que
el ente sea tal ente y no otra cosa”.?*

Si volvemos al ejemplo de la escultura, cuanto més saca, Miguel Angel,
los pedazos de marmol, mas va produciendo la forma deseada; por lo tanto,
la materia, que esta en potencia, va cambiando hasta llegar a ser en acto el
David o el Moisés u otra figura. La forma va saliendo de, o apareciendo en,
esa materia. Luego, la materia es potencia y el acto es la forma que se le va
dando. Recordemos el movimiento del tren: cuando el tren estd en Talca,
esta en potencia de estar en Santiago. El cambio consiste en que poco a
poco se acerca a estar en Santiago en acto. El término del movimiento es el
acto. Asimismo, el marmol estd en potencia de ser un Moisés; poco a poco,
a medida que mas se van quitando trozos de marmol, se va acercando a ser
el Mousés en acto. Por tanto, la forma es la que constituye el acto; es la que
actualiza a ese pedazo de materia y define un tipo de ser, un tipo de figura;
en este ejemplo, un tipo de estatua hecha de marmol.

Veamos ahora un ejemplo al revés, en el cual, de materias distintas po-
demos hacer estatuas del mismo tipo. Supongamos que tenemos un pedazo
de marmol, un gran tronco de madera y una cantidad de bronce. Las ma-
terias son distintas; pero se pueden hacer estatuas que sean del mismo tipo
o figura: el David, un David de marmol, un David de madera y un David
de bronce. Se puede copiar la misma figura en distintas materias. (Qué sig-
nifica esto? Sencillamente que todas estas materias poseen la potencialidad
para convertirse en una estatua de este tipo, un David; luego, la materia es
la potencialidad, la capacidad, mientras que la forma da el tipo, da la clase,
da la figura, la especie de estatua que se va a producir.

Hasta aqui hemos considerado un nivel de la realidad facil de enten-
der, en el orden de las cosas artificiales, que se fabrican usando materiales

250 Thidem, p. 123.

251 Séchting, Metafisica, cit., p. 151; ¢fr p. 147.

252 Widow, Curso de Metafisica, cit., p. 122.

253 Ibidem, p. 123. He eliminado destacado en el original.
25% - Sgchting, Metafisica, cit., p. 150.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

184 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

ya constituidos, como la madera o el marmol, que ya son algo en si mismo
con independencia de la forma artificial que les demos. Estas materias ya
constituidas son sustancias naturales, y las formas artificiales o figuras son sélo
accidentes o modificaciones superficiales de esas cosas.?® En todo caso, la ma-
teria es potencialidad y la forma es actualidad, actualizacion, y el cambio
consiste en que la materia adquiere una forma. Aristoteles se metié con mas
profundidad para explicar la realidad mas intima de los seres fisicos muta-
bles mediante la distincién entre /iyle y morphe. Segin Aristoteles, no solo hay
materias ya constituidas en la naturaleza, a las que nosotros les damos dis-
tintas formas. En efecto, observamos que todo lo que existe en la naturaleza
esta hecho de materia, y, sin embargo, hay distintos tipos de seres naturales,
fisicos, materiales. Empédocles habia enunciado la teoria de los cuatro ele-
mentos: tierra, agua, aire y fuego.?¢ “Empédocles habia considerado que los
cuatro elementos no nacen ni perecen, sino que todo surge de ellos simple-
mente por composicion y separacion”, 7 y Aristoteles acepta la distincion
de los elementos como cuerpos de apariencia simple,?® pero se refiere a algo
mucho mas profundo que a esa distincién entre cuatro elementos.

La quimica actual distingue 118 elementos en la tabla periddica; es de-
cir, hoy es mas compleja la divisiéon de los elementos minimos internos de la
materia ya estructurada a nivel funcional. Aun asi, Aristoteles va mas a fon-
do que todo eso, pues afirma que, independientemente de como esté consti-
tuida la materia —prescindiendo de lo que ahora mismo distingamos como
los distintos elementos quimicos, atomos, particulas subatémicas, quarks y
hasta el mismisimo Bosén de Higgs—, en lo mas profundo e indiferenciado,
todos los seres de la naturaleza fisica poseen materia y son tipos de seres
distintos. Entonces, por ejemplo, hay un tipo de ser que es el hombre (varon
y mujer); hay tipos de seres que son caballos, osos, gatos, pinos, manzanos,
agua, oro, hierro. Todos esos tipos de seres son un tipo distinto, es decir, una
especie natural; pero todos son igualmente materiales. Todos son un mon-
ton de materia; pero a esta materia comun ya no podemos darle un nombre
especifico, como “marmol”, “oro”, “hierro”, etcétera, porque el marmol, el
oro, el hierro, etcétera, son ellos mismos un tipo de ser; .e., especies de cosas
naturales. A la materia comun simplemente podemos llamarla “materia”,
y luego decir: “el hombre estd hecho de materia”, pero es una materia or-

255 (i infra cap. XXIV.

26 (i DK 31 B 9-8.

27 Vigo, Aristteles, cit., p. 80.
258 Dp Gen,, T1, 3, 330b1-3.

33

&}

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXIII. HILEMORFISMO: LA ESTRUCTURA INTIMA DE LA NATURALEZA 185

ganizada de una manera especial; el caballo esta hecho de materia, pero es
una materia no muy distinta que la del ser humano en términos quimicos, y,
en altimo término, es igual a la materia indeterminada de los humanos. La
materia primordial, en este sentido, es completamente indeterminada; pero
se constituye como materia de algo tnicamente cuando ya esta organizada
segun un tipo de organizacién en una especie natural. El gato es un montén
de materia, pero organizada segin un tipo que define una especie natural,
biolégica. Esa materia primordial, por tanto, nunca la vemos, ni la tocamos,
ni la sentimos en si misma. Lo que vemos es hombres, caballos, gatos, oro,
agua; sin embargo, al mismo tiempo es evidente que las cosas estan consti-
tuidas por materia, ocupan un lugar en el espacio, etcétera. Todos los seres
naturales estan constituidos, por lo tanto, por una materia que en si misma
no es nada especifico, sino puro constituyente de las cosas, y por una forma
que da el ser y el tipo de ser, que hace que la cosa sea tal tipo de cosa, tal
sustancia natural.?>

Esta distincién tan profunda, que ya no cabe imaginar como la dis-
tincién entre el marmol o la madera y su figura de David o de Moisés, es la
distincién entre materia prima o materia primera y forma sustancial. En
efecto, esa materia no es nada en si, es casi la nada, pero, a la vez, puede
ser cualquier cosa y lo constituye todo: todo lo que es fisico, material, sen-
sible. Por su parte, esa forma no es una simple modificacién de algo que ya
existe como ser distinto, sino que es lo que da el ser a una cosa y hace que
ella sea un tipo de cosa natural. Si comparamos esta forma sustancial y esta
materia prima con la forma y la materia de las que hablamos antes, al usar
el ejemplo de una estatua, entonces esta materia, como el marmol, ya es
una cosa sustancial, que ya esta constituida. El marmol tiene materia pri-
ma y forma sustancial, porque el marmol es materia que esta constituida
de una forma especifica como marmol, y no materia constituida como oro
o materia constituida como hierro o como agua. Asimismo, la forma de la
estatua, como el David, es una figura que modifica el marmol: no lo hace ser
marmol, sino solamente ser estatua del David. Respecto del marmol como
sustancia natural, la figura del David es un accidente. Por eso, a la materia 'y
ala forma en este sentido mas superficial —mas facil de comprender—, que
se da en las cosas ya constituidas, Aristoteles las denomina “materia segun-
da” y “forma accidental”.?0

259 Respecto a la génesis de la doctrina aristotélica de la materia primera, ¢fi Fis, 1,
6-9, 189a11-192b7 y De Gen., 11, 1, 329a25, y véase Reale y Antiseri, Historia del pensamiento
Silosdfico y cientifico, cit., t. 1, pp. 165-170, y Yarza, Historia de la filosofia antigua, cit., pp. 136-139.

260 i infra cap. XXIV.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

186 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

En el cambio —t.e., en el movimiento—, también se descubre la presen-
cia de esta distincién entre la materia prima y la forma sustancial. Conside-
remos otra vez la comparacién sencilla. Del mismo modo que el marmol,
que es materia segunda, esta en potencia para constituir el David o la Pietd,
y, si llega a constituir el David o la Pieta, es porque adquiere una forma ac-
cidental distinta, asi también la materia prima de todos los seres naturales
estd en potencia para ser cualquier ser natural, y cambia de ser un tipo de
ser a ser otro tipo porque pierde su forma sustancial y adquiere otra. En el
caso de una estatua, nosotros podemos ver que, al irse tallando la estatua,
permanece el marmol, y va cambiando la forma del marmol hasta que
queda esculpida la estatua completa. En el caso de la materia prima y la
forma sustancial, nosotros no podemos ver fisicamente un proceso analogo,
o imaginarlo propiamente, pero podemos pensarlo y comprender que asi
sucede cuando observamos cambios tan profundos que la cosa deja de ser lo
que era, como cuando observamos la generacion y la corrupcion de los ani-
males. Cuando se genera un animal, comienza a existir un nuevo individuo
de la especie. Incluso sin los conocimientos de embriologia que nosotros
tenemos ahora, se puede observar que, a partir de un individuo, la madre,
o a partir de dos individuos, el padre y la madre, se engendra uno nuevo,
distinto del padre y de la madre; pero ese individuo recibe su materia cons-
titutiva de su padre y de su madre. El poder formador del padre y la madre
hicieron de esa materia, que estaba en potencia para llegar a ser un nuevo
individuo, efectivamente un nuevo animal en acto. Este individuo ya cons-
tituido tiene su forma propia de individuo de esa especie, igual que posee
en si su propia materia recibida de sus progenitores, y, al irse desarrollando,
adquiere perfecciones accidentales, hasta que, en algin momento, muere.
El morir es la corrupcion del individuo: se descompone la materia, pero no
desaparece. Desaparece el individuo de la especie, el animal vivo, pero su
materia se disgrega, se transforma. Esta claro, pues, que hay una materia
que antes de la generacion era parte de los padres —mas exactamente: del
padre y de la madre—; en el momento de la generacion, esa materia pasa a
constituir parte de un individuo distinto, que se desarrolla hasta la muerte,
y, por altimo, en el momento de la muerte la materia constituyente deja de
formar parte de un individuo distinto, que entonces se disgrega. Luego, el
cambio sustancial, que es el que se produce en la generacion y en la corrup-
ci6bn —siempre que hay generacién hay corrupcién y viceversa— manifies-
ta también la existencia de materia y forma, es decir, de materia prima y
forma sustancial.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXIII. HILEMORFISMO: LA ESTRUCTURA INTIMA DE LA NATURALEZA 187

Otro ejemplo sencillo es el de quemar un pedazo de papel: la misma
materia que constituia al papel empieza a constituir el humo, que de ahi
sale, y las cenizas. El papel como tipo de cosa desaparece. El humo y las ce-
nizas aparecieron; pero no hubo una aniquilacion del papel y después una
creacion de cenizas y de humo ex nifulo (de la nada). Por eso hablamos de
una transformacion. La misma palabra de sentido comun recoge la vision
hilemérfica: transformacién, es decir, el paso de una forma a otra; pero,
para eso, es necesario que haya algo que pase de una forma a otra. La sus-
tancia se transforma dejando de existir como tal: su materia prima se trans-
forma, porque pierde una forma sustancial y adquiere otra u otras. Nosotros
no sentimos, no vemos, el sujeto permanente a través de este cambio (ze.,
la materia prima); pero lo inteligimos, lo comprendemos racionalmente. La
unica otra alternativa inteligible, es decir, que se ha aniquilado totalmen-
te el papel, y, milagrosamente, en el momento mismo en que el papel se
aniquila, se ha creado de la nada el humo y las cenizas, exigiria pensar o
bien lo absurdo (i.e., que algo surja por si mismo de la nada) o bien que la
verdadera realidad bajo la apariencia natural de que una cosa se transfor-
ma en otra es que Dios aniquila y crea seres continuamente y obra siempre
todos los cambios sin causas intermedias, como sostiene el ocasionalismo de
Malebranche.?! Es un pensamiento extraiio, aparte de falso. Si uno viera
que algo se aniquila completamente y luego otra cosa surgiera de la nada,
viviriamos asombrados por el milagro. En cambio, si quemamos este libro
no pasa nada asombroso: s6lo un pequefio mejoramiento del mundo. ;Por
qué no parece que haya nada milagroso? Porque la mente, que es de modo
natural filosofica y aristotélica, capta que la misma materia permanece: no
hay aniquilacién. La misma materia adquiere formas nuevas. Por lo tanto,
se transforma la materia prima, que es aquello de lo que estan hechas todas
las cosas de la naturaleza —nos referimos a la naturaleza fisica—, mientras
que la forma sustancial es aquello que hace que cada cosa sea de una espe-
cie determinada; ze., un principio real o causa interna que hace que cada
cosa sea lo que es.?? Por eso la materia prima es el sujeto que permanece a
través del cambio sustancial y la forma sustancial es el acto que adviene a la
materia prima para darle un modo de ser especifico.

Por ultimo, icémo es posible que la misma forma sustancial, como la
de hombre o ardilla, se realice en millones de individuos que son sustancial-
mente iguales, son todos de la misma especie biologica, pero individualmen-
te distintos, pues cada uno es este individuo humano o ardilla y no aquel

261 (i Gonzalez, Angel Luis, Zeologia natural, Pamplona, Eunsa, 2008, p. 29.
262 i infra cap. XX VI,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

188 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

otro? Esto es posible porque la misma forma o tipo de forma se concreta en
distintas cantidades de materia. Eso es lo que en la filosofia se llama “indivi-
duacién de la forma por y en la materia”: el que una misma forma se con-
crete en distintas cantidades de materia. ;Qué es lo que hace que la forma,
que considerada en abstracto o como tipo o clase es idéntica, se realice indi-
vidualmente en sujetos distintos? La causa de esta posibilidad o principio de
individuacién estd en que hay distintas cantidades de materia que reciben
esa forma. Por eso, se dice en filosofia que el principio de la individuacion
de los seres materiales es la materia cuantificada o la materia delimitada por
la cantidad (materia quantitate signata).?®> En el caso de los seres vivos, se da
por generacion: el o los progenitores aportan una determinada materia en
la cual se actualiza la forma propia de la especie.

Un e¢jemplo que sirve para entender que el principio de individuacion
de los seres materiales es la materia definida por una cantidad es el de los
soldaditos de plomo. El mismo molde, que es la forma, se llena con distin-
tas cantidades de plomo. Asi uno puede tener cuantos soldaditos de plomo
quiera. El principio de la multiplicacion, por lo tanto, esta en las cantidades
de materia. El principio de individuacién de la forma esta en esas cantida-
des de materia, distintas unas de otras. Asi, la naturaleza fisica comprende
seres materiales individuales, formados por formas sustanciales, que definen
especies o tipos de seres, y materia prima, que es el constitutivo comun de
todas las especies. La realizacién individualizada, en cantidades distintas
de materia, de las formas sustanciales, constituye la individuacion de los
modos de ser universales y la multiplicacién de los individuos de una mis-
ma especie. Ese es el esquema de la comprension realista de los seres de la
naturaleza fisica. Bajo tal esquema subyacen estas distinciones, que ya estan
en el sentido comian y en nuestro lenguaje cotidiano, entre materia y forma,
especie e individuo, acto y potencia. Hay una correlacion entre todas estas
nociones, porque la materia prima es potencialidad subyacente a todas las
configuraciones especificas, y, correlativamente, cada configuraciéon especi-
fica, por tanto, es un modo de actuar y de actualizar la materia prima, y, en
fin, cada individuo es un modo de concretar esa especie, de realizarla en la
realidad, la cual esta constituida por individuos. Los cambios sustanciales,
que son siempre pasos de la potencia al acto, implican siempre, por lo tanto,
una materia prima que permanece, una forma sustancial que desaparece y
otra forma sustancial que emerge a partir de esa materia prima. Se corrom-
pe el ente completo, pero su materia pasa al ente que se genera.

263 Cfi: Widow, Juan Antonio, Curso de metafisica, Santiago, Globo Editores, 2012, p. 125.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXIV.
LAS CATEGORIAS: SUSTANCIA Y ACCIDENTES

En el campo de la bioética hay un debate acerca de como tratar a deter-
minados cuerpos humanos biolégicamente vivos. ¢Son personas o no son
personas? Un embrion humano congelado fuera del vientre de una mujer,
un feto humano que no ha nacido, un nino de dos afios, un joven que esta
en estado vegetativo persistente, un anciano de ochenta afios con demencia
senil, un adolescente con sindrome de Down: todos son seres biologicamente
humanos, que viven en unas circunstancias o con unas caracteristicas que son
claramente una modificaciéon de lo que es normal en la naturaleza, ze., de lo
que es el ejemplar maduro de la especie, que nos indica cudl es la naturaleza
segin su lelos. Y hay cambios en un sujeto: por ejemplo, cuando, después
de sufrir un accidente automovilistico, pasa de ser un joven activo y alegre
a ser un joven paciente en estado vegetativo persistente. Hay cambios en el
sujeto. ¢Por qué decimos, entonces, que es o que no es el mismo sujeto o que
es 0 que no es o no ha comenzado a ser una persona humana? Subyace a
ese debate, aparte de una poderosa voluntad de poder —de dominar sobre
lo humano—, una comprension distinta de lo que es la categoria metafisica
de sustancia. El analisis del cambio nos muestra que e/ ser se dice de muchas
maneras:*** ser en acto y en potencia; ser real o extramental y ser puramente
mental; ser finito y Ser Infinito. El ente sensible estd constituido por materia
prima y forma sustancial intimamente fundidas como dos componentes o
principios de su ser.?®> Cuando una cosa se corrompe completamente, no des-
aparece su materia, sino que permanece como el sujeto inteligible, a través
de ese cambio sustancial; es decir, lo que se genera y se corrompe es un ente
material concreto, pero la materia prima es el sustrato permanente a través
del cambio.

Por contraste, no se presentan dudas acerca de si estamos frente a una
persona o no, por ejemplo, cuando el individuo biolégico ha muerto y se ha

264 Cfy: supra cap. XXIL.
265 Gfic supra cap. XXIIL.

189

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

190 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

descompuesto. Supongamos que se diagnostica la muerte y se descompone
el cadaver: sentimos el mal olor, enterramos los restos, y, después de unos
anos, abrimos el atatd y hallamos un montén de huesos. No se nos plantea
la duda de si estamos frente a una persona o no. ;Por qué? Porque ha habi-
do un cambio sustancial patente e innegable. En cambio, es posible suscitar
la duda, especialmente cuando hay intereses espurios de por medio, cuando
sucede que, a la vez, ha habido un cambio notorio y anormal (v.g7, caer en
estado vegetativo persistente) y el sentido comun nos dice que ese cambio no
es sustancial, porque permanece esencialmente el mismo ser humano vivo
que nos alegraba la vida pocas horas antes. Si no esta muerto, jes ¢l y no
otra cosa! Sin embargo, cierta “filosofia” muy influyente trata de convencer-
nos de que, de todos modos, ya no es persona. 266

¢Por qué no o por qué si? Algunos piensan que unicamente los que sos-
tenemos que hay persona en el hombre con demencia senil tenemos —asi
suelen decir, con cierto sarcasmo lleno de ignorancia— unos “presupuestos
metafisicos”. En realidad, como admite cualquier persona con un minimo
de equidad argumentativa, las dos posiciones suponen sus respectivos pre-
supuestos metafisicos. Por un lado, nosotros admitimos el presupuesto me-
tafisico de que la naturaleza permanece sustancialmente, a pesar de algunos
cambios que, aun cuando indudablemente profundos y dramaticos, no son
suficientes para destruir al sujeto. Nuestros contradictores, los que desper-
sonalizan a algunos seres humanos vivos, tienen una posiciéon bien definida,
cuyo presupuesto metafisico es el de una naturaleza que, para adquirir la
dignidad superior de la persona, depende de algunas circunstancias, como,
por ¢jemplo, del ejercicio de la inteligencia o de la capacidad de decidir,
que son consideradas esenciales. No nos dejemos engafar, por tanto, cuan-
do algunos afirmen que, por defender la dignidad personal de un nifio con
sindrome de Down, nosotros y no ellos estamos imponiendo presupuestos
metafisicos, como si quienes la niegan no estuvieran también imponiendo
sus propios presupuestos metafisicos.

Todos tenemos presupuestos metafisicos. La filosofia nos ayuda a pro-
fundizar en ellos y a someterlos a critica. En este caso, cuando Aristoteles
ensefia que el ente se dice de muchas maneras —por lo tanto, que el ente
es de muchas maneras—, descubre que, bajo los cambios mas superficiales,
que no destruyen al sujeto, podemos distinguir un ser permanente. Lo lla-

266 Véase Singer, Peter, Etica practica, 2a. ed., trad. de Rafael Herrera Bonet, Londres,
Cambridge University Press, 1995, y Parfit, Derek, Reasons and Persons, Oxford, Oxford Cla-
rendon Press, 1987.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXIV. LAS CATEGORIAS: SUSTANCIA Y ACCIDENTES 191

mamos sustancia, en latin substantia, de sub-stare, que significa “estar deba-
jo”. En griego, la palabra hypdstasis (brootdoig) significa la misma metafora
para sefialar que, bajo las apariencias de modos de ser distintos, hay un
modo de ser permanente, que constituye al sujeto y lo identifica a través
del tiempo. La sustancia es ese sujeto permanente a través de esos cambios
mas superficiales; los accidentes, en contraposicion a la sustancia, son aquello
que le acontece a la sustancia, que pueden ir y venir, sin que desaparezca
ese sujeto fundamental. Asi, por ejemplo, alguien puede estar durmiendo o
estar despierto; puede tener un metro de estatura o dos; puede estar sano
o enfermo; puede cambiar de color, si se broncea o se enoja o palidece. Al-
guien puede adquirir relaciones que antes no tenia, como, por ejemplo, al
engendrar un hijo se convierte en padre. Todo eso no hace que estemos ante
un individuo nuevo. Podemos decir que es distinto en un sentido accidental,
porque ha sufrido cambios. “Ya no soy el que era”, puedo decir cuando co-
mienzo a perder la memoria; pero sigo siendo, en un sentido mas profundo,
el mismo, soy la misma sustancia.

Esta distincién entre sustancia y accidente se refleja en las definiciones
precisas que da la metafisica. La sustancia es el ente al que por su natura-
leza le compete ser en si mismo y no en otro como en un sujeto. Por tanto,
la sustancia es el sujeto de cualquier otro modo de ser que le adviene. Por
el contrario, el accidente es el ente —un modo de ser, una realidad en senti-
do derivado— al cual le compete ser en otro como en su sujeto y no en si
mismo.?’ Ser en iy ser en otro son dos modos de hablar de la realidad, que
reflejan dos modos de ser. El ejemplo del color es elemental. Nadie se en-
cuentra con el blanco en si, lo rojo en si, o un azul. Uno se encuentra con
un muro blanco, una rosa roja, el cielo azul; es decir, con cosas que son algo
en si mismas y a las que les acontece tener una modificaciéon superficial de
su ser, que no las cambia en su identidad mas profunda.

Aristoteles divide de esta manera los modos fundamentales de ser, a los que
llama las categorias del ente.?5® Las categorias —también llamadas predicamen-
tos porque son modos de decirse o predicarse que algo es— son “los modos
fundamentales de ser a los que se reduce toda la realidad”; “los diez géneros
supremos del ente” y “la descripcion de los modos reales de ser”.20” En defi-
nitiva, las categorias son los “géneros Gltimos bajo los cuales necesariamente

267 Cfi. Widow, Curso de metafisica, cit., p. 103, y Alvira et al., Metafisica, cit., pp. 53-57.
268 Alvira et al., Metafisica, cit., p. 65.
269 Cfic supra cap. X111

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

192 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

cae, en ultima instancia, todo lo que puede considerarse existente”,?”0 Con-
siguientemente, en el ambito lingtistico, las categorias son los “modos de
decir el ente en el horizonte del lenguaje”.?”! “Los predicamentos o, simple-
mente, categorias, son los distintos modos segtin los cuales se puede decir de
algo que es en la realidad”.?”

La distincion mas basica entre las categorias del ente es la ya mencio-
nada distincion entre entre la sustancia y los accidentes. La sustancia es el
ser propiamente dicho, el modo fundamental del ser, pues de la sustancia se
dice que es por antonomasia; es el analogado principal o caso central de lo que
significa tener ser.?”” Los accidentes son reales; pero dependen de la sus-
tancia: son en clla, como algo que a ella le acaece o que en ella sucede. Por
tanto, son reales en un sentido derivado, analogo.

Los accidentes son nueve tipos basicos. Por eso, Aristoteles enumera
diez categorias, los diez modos fundamentales del ser: la sustancia y los
nueve accidentes. Estos nueve accidentes tienen distintos niveles de enti-
dad. Dos accidentes son relativamente permanentes en la sustancia, como
accidentes intrinsecos suyos: la cantidad y la cualidad. La cantidad es aquel
accidente por el cual la sustancia tiene partes distintas unas de otras (partes
extra partes, en latin), es decir, partes que expanden el ser mismo de la cosa.
Eso hace que la sustancia tenga extension, volumen, que ocupe un lugar
en el espacio. Estrictamente hablando, el espacio se genera porque hay al-
guna sustancia material, con cantidad y, por ende, con extension. S6lo por
imaginacién y por abstraccién podemos pensar un espacio vacio, como una
extension sin sustancias.?’*

La cualidad, en cambio, es un accidente por el cual la sustancia fisica
es de una forma u otra. La cantidad es uniforme, mientras que hay muchos
tipos de cualidades. Siempre que vemos un modo de ser accidental, que se
da en la cosa de modo relativamente continuado, distinto de su tamafio, vo-
lumen, etcétera, estamos ante una cualidad: el color, el sabor, la textura, el
sonido; o las capacidades de obrar, o los habitos operativos, que perfeccio-
nan esas capacidades (z.e., son como accidentes de segundo grado: un acci-
dente que modifica a otro accidente). Nuestra capacidad de sentir, nuestra

270" Vigo, Aristételes, cit., p. 186.

271 Séchting, Metafisica, cit., p. 172.

272 Widow, Curso de metafisica, cit., p. 102.

273 Cfy. supra cap. XIII.

27% (i, sobre la cantidad, Millan Puelles, Fundamentos de filosofia, cit., p. 251.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXIV. LAS CATEGORIAS: SUSTANCIA Y ACCIDENTES 193

capacidad de querer, nuestra inteligencia, nuestros rasgos de caracter, son
todas cualidades que estan permanentemente en el sujeto.?”

En cambio, los otros accidentes ya implican algo externo a la sustancia,
en alguna medida. El accidente denominado relacidn consiste en que la sus-
tancia es algo respecto de otra cosa (esse ad, en latin), como ser padre es un
modo de ser que solo se entiende respecto del hijo, y viceversa. Otros acci-
dentes son mas externos todavia. La duracién de una cosa, por ejemplo, es
un modo de ser que da origen al tiempo, que es la medida del movimiento segin
el antes y el después.*’® El lugar que tiene una cosa es una especie de relaciéon
muy precaria con las cosas contiguas, que se define como la superficie inmedia-
tamenle contigua a una sustancia material: el “limite primero inmoévil del cuerpo
continente”, como dice Aristoteles, quien afiade: “Por ello también el lugar
parece ser una especie de superficie y una suerte de recipiente y continente.
Por lo demas, el lugar existe conjuntamente con el objeto, v, en efecto, los
limites existen conjuntamente con lo limitado™.?”7 El lugar o ubicacién (en
latin, simplemente ub?) da origen al espacio. El lugar y el espacio implican
otros seres. Obsérvese lo que sucede al responder la pregunta sobre el lugar
de una cosa. Por ejemplo, ¢;dénde esta la tumba de san Pedro? La respuesta,
comprobada por la arqueologia del siglo XX, es que la tumba del princi-
pe de los apdstoles esta bajo los cimientos de la Basilica de San Pedro, en
la ciudad de Roma, en Italia, en Europa. Es decir, para poder describir el
accidente que es el lugar o ubicacién de una cosa necesitamos indicar otras
cosas, que rodean a la anterior. El lugar mismo se constituye, como ser ac-
cidental, por referencia a las cosas que rodean a la sustancia que esta en
ese lugar. Esas otras cosas no son accidentes, sino sustancias. El accidente
consiste en que una cosa esté en contigiidad inmediata respecto de otras,
que sirven para ubicarla. Kant pensaba que el espacio y el tiempo eran dos
Jormas de la sensibilidad, puestas por el sujeto trascendental.?’ En realidad,
segun la filosofia realista clasica, el tiempo y el espacio continuos y unifor-
mes son abstraidos por la mente a partir de hechos sensibles: que las cosas
tienen duracion, continuos cambios, y que estan en lugares, unas situadas
respecto de las otras.

275 (i, sobre las cualidades, Widow, Curso de metafisica, cit., pp. 100-112.

276 Cfy: supra cap. XXIL.

277 Fis., 1V, 4, 212a20-30.

278 (i Torretti, Roberto, Manuel Kant. Estudio sobre los fundamentos de la filosofia critica, Uni-
versidad Diego Portales, 2005, p. 91.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

194 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

La sustancia fisica se relaciona con otras sustancias actuando sobre ellas
y padeciendo el efecto de ellas. Por lo tanto, también hay unos accidentes co-
rrespondientes a los cambios que suceden entre sustancias, porque son mo-
vimientos o cambios producidos por unas en otras. El accidente que consiste
en que una sustancia actualiza su capacidad de obrar sobre otra sustancia,
cambiandola, se llama accidn. Asi, por ejemplo, el fuego calienta otra cosa. A
su vez, la cosa que recibe la accion procedente de otra sustancia padece algo,
el efecto de ese cambio causado por la otra cosa. Y a ese accidente de sufrir el
cambio causado por otra cosa se le llama pasion.?’”? La accion y la pasion,
por tanto, considerados como categorias o tipos de ser, existen de manera
simultanea y se identifican realmente con el mismo movimiento o cambio;
sin embargo, no son lo mismo, porque la accién se da como accidente que
procede de la sustancia que origina el cambio, mientras que la pasion se da
como accidente en la sustancia que recibe el cambio.??

Los accidentes siempre implican una modificacién en la sustancia, ya
sea permanente y en si misma, ya sea en relacién con otras cosas. Incluso
dentro del lugar, las cosas pueden estar en posiciones distintas. Los latinos lla-
maron sius, es decir, posicion, a ese modo de disponerse las partes de una
cosa. Asi, por ejemplo, Sécrates puede estar de pie o sentado, o recostado.
Son posiciones distintas de la sustancia, incluso si el lugar es el mismo.

Finalmente, Aristoteles identifica un accidente que se da inicamente en
los seres humanos: la posesion de algo (en latin, fabitus). Consiste en que el
ser humano toma algo y lo lleva puesto, y asi modifica su apariencia exter-
na. Al ponernos cosas encima, como vestidos o joyas, modificamos nuestro
ser, aunque sea de modo superficial. Una modificacion superficial desde el
punto de vista del simple ser —el vestido no es nada en comparaciéon con
el cuerpo— adquiere gran importancia desde el punto de vista del obrar

279 La accién como categoria propia es un accidente que se da en la medida en que la

cosa causa un cambio en otra cosa distinta; es decir, es lo que se llama un acto transitivo o
transeunte, realizado por una sustancia. En cambio, la accién que consiste en la actualizacion
de una potencia cuyo efecto permanece en el sujeto, como el acto de ver o de pensar, es una
cualidad inmanente en el sujeto. Por su parte, la pasion que es una categoria propia es
precisamente el padecer un efecto por causa de la accién de otra sustancia, de tal manera
que la accién y la pasion son correlativas y simultaneas, respectivamente, en el agente y en
el paciente. Las llamadas “pasiones” apetitivas, como sentir ira o placer o deseo, son tam-
bién actualizaciones inmanentes de potencias activas —los actos de los apetitos sensibles— vy
pertenecen a su misma categoria: la cualidad. Sobre la teoria escolastica de la accién, véase
Brock, Stephen L., Accidn y conducta: Tomds de Aquino y la teoria de la accion, trad. de David Chi-
ner, Barcelona, Herder, 2000, passim.
280 Cfr. In Phys., 111, 5y Fis., 111, 3, 202b20.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXIV. LAS CATEGORIAS: SUSTANCIA Y ACCIDENTES 195

humano, porque mediante lo que llevamos puesto nos identificamos y nos
relacionamos humanamente.??!

Aristoteles hace un analisis de todas las modificaciones fundamentales
que ¢l ha podido ver y que no se pueden reducir unas a otras. Ese analisis
revela todas las categorias del ser. El concepto de categoria va a ser usado
después por toda la filosofia posterior hasta nuestros dias, aunque algunos
filosofos proponen otras clasificaciones del ser o adoptan un punto de vista
diametralmente opuesto. Kant da un giro copernicano al concebir las catego-
rias como modos de juzgar puestos por la inteligencia —i.e., por el sujeto
trascendental—, para relacionar los fenémenos, considerados como sustan-
clas, existentes, causas, etcétera.

Ensayese, por eso, una vez, si acaso no avanzamos mejor, en los asuntos de
la metafisica, si suponemos que los objetos deben regirse por nuestro cono-
cimiento; lo que ya concuerda mejor con la buscada posibilidad de un co-
nocimiento de ellos a priori que haya de establecer algo acerca de los objetos,
antes que ellos nos sean dados. Ocurre aqui lo mismo que con los primeros
pensamientos de Copérnico, quien, al no poder adelantar bien en la expli-
cacion de los movimientos celestes cuando suponia que todas las estrellas gi-
raban en torno del espectador, ensayo si no tendria mejor resultado si hacia
girar al espectador y dejaba, en cambio, en reposo a las estrellas. Ahora bien,
en la metafisica se puede hacer un ensayo semejante, en lo que concierne a
la intuicién de los objetos. Si la intuicion debiera regirse por la naturaleza de
los objetos, no entiendo como se podria saber a prior: algo sobre ella; pero si el
objeto (como objeto de los sentidos) se rige por la naturaleza de nuestra facul-
tad de intuicién, entonces puedo muy bien representarme esa posibilidad.?8?

Segun Kant, pues, las categorias ya no son modos de ser de la realidad en
st, que nos es incognoscible mediante la razon especulativa.?s?

Si relacionamos lo que hemos afirmado sobre las categorias del ente,
sustancia y accidentes, con la distincién entre acto y potencia, se puede ver
que, como hay un cambio, la sustancia permanece a través de éste, y hay
cosas que le suceden a la sustancia en distintos momentos. Cada cambio que
ocurre en la sustancia implica una actualizaciéon segin una potencia que ella
tenia para ese cambio. En este sentido, los accidentes siempre actualizan

281 Sobre las otras categorias o predicamentos, véase Widow, Curso de metafisica, op. cil.,

pp- 115-117; S6chting, Metafisica, op. cit., pp. 170-172, y Alvira, Clavell y Melendo, Metafisica,
op. cit., pp. 66-67.

282 Fp1 B XVI-XVIIL He modificado ligeramente la traduccién de Mario Caimi.

283 (i Llano, Gnoseologia, cit., pp. 104-106.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

196 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

una de las potencialidades de la sustancia. Por otra parte, desde el punto
de vista del ser, la sustancia es la que tiene el ser en acto y lo comunica a
los accidentes, a medida que se producen esos cambios. La distinciéon entre
sustancia y accidente supone, pues, la distincioén entre acto y potencia; pero
se da en las dos direcciones. En cuanto al modo de ser, la sustancia esta en po-
tencia de muchos modos de ser accidentales que la actualizan, y por eso se
dice que la sustancia es como la materia (materia segunda) de los accidentes,
que son formas inherentes en la sustancia (formas segundas, accidentales).
La sustancia es sujeto potencial de multiples accidentes como actos suyos.
En cambio, en cuanto al ser mismo, la sustancia es en si y anterior a todos sus
accidentes, y les comunica el ser a los accidentes. Los accidentes pueden ser,
pero Gnicamente son en acto cuando la sustancia se actualiza y los actualiza
en clla.

En ese marco surge el concepto de sustancia individual, que los escolasticos
llaman el supuesto, i.e., el syelo en lenguaje corriente: el lodo concreto que es el
individuo que tiene determinada naturaleza y realiza determinados acciden-
tes. Este concepto del individuo, que es la sustancia con todos sus accidentes,
que es el todo concreto, particular, en el que se realizan un modo de ser sus-
tancial, una naturaleza, y un sinnumero de accidentes, es un concepto clave
para resolver el problema de la persona. Lo que existe realmente no son las
esencias o naturalezas, sino los individuos que poseen una esencia, un modo
de ser, una naturaleza; pero ellos poseen esa naturaleza junto con todo tipo
de modificaciones accidentales: altura, nivel de inteligencia, peso, color. El
concepto de persona nace para denominar al individuo de una naturaleza racional.
Histéricamente, el concepto de persona procede de la mdscara que usaban los
actores en el teatro. En latin es persona; en griego, prosopon, y en los dos casos
se usaba la mascara para expresar al personaje que el actor representaba en
la obra de teatro. Por tanto, la mascara ocultaba al hombre que estaba de-
tras, y representaba a la dignidad o personaje que asumia; por eso en el dere-
cho romano la palabra persona no se utiliza como sinénimo de hombre, sino
de 70/ social. Con ocasiéon de los debates teologicos sobre el Dios-Hombre y
la Santisima Trinidad, se acuna un nuevo concepto de persona: el sujeto
que tiene una dignidad especial en un sentido ontologico. Este concepto de
persona se puede aplicar a cualquier individuo que tenga una naturaleza
racional, es decir, que existe como imagen y semejanza de Dios. Ahi nace
el concepto de persona como ser digno. Boecio defini6 a la persona como
la “sustancia individual de naturaleza racional”.?$* Sefiala la sustancia in-

28% - De duabus naturis et una persona Christi, cap. 111

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXIV. LAS CATEGORIAS: SUSTANCIA Y ACCIDENTES 197

dividual, pero la destaca del resto de las sustancias por aquello que la hace
tener esa dignidad especial, a saber, que posee una naturaleza racional. En
la vision clasica de la persona basta identificar la naturaleza para saber que el
individuo que la posee es una persona, aunque no se manifiesten todas las
caracteristicas de la naturaleza. Y asi es como se puede decir que un nifio
de dos anos, que no manifiesta racionalidad, es persona: porque es un indi-
viduo de esta naturaleza. John Locke, en cambio, define a la persona como
“un ser pensante inteligente dotado de razén y de reflexion, y que puede
considerarse a si mismo como el mismo, como una misma cosa pensante
en diferentes tiempos y lugares”.285 Por lo tanto, reemplaz6 el concepto de
naturaleza por el de actualidad de la inteligencia y libertad. Si un individuo per-
tenece a la naturaleza humana y no ejercita su inteligencia no es persona,
a pesar de tener la naturaleza biolégica humana. En el caso de Locke, solo
se extraen algunas consecuencias. En el siglo XX, en especial por obra de
autores como los ya citados Singer y Parfit, se rescatan estas ideas con un
fin utilitario: ganar el debate a favor del aborto (o de la eutanasia) cuando se
reconoce que ya no funciona el argumento de que el feto no es humano.?%
Derek Parfit dice, por ejemplo, que su tesis

distingue a la persona respecto del ser humano. Si sabemos que un ser hu-
mano esta en un coma incurable —que este ser humano con certeza nunca
recuperara su consciencia— creeremos que la persona ha dejado de existir.
Puesto que hay un cuerpo humano viviente, el ser humano todavia existe.
Pero, a este final de la vida, deberiamos sostener que solamente matar perso-
nas es incorrecto.?%”

Peter Singer afirma, por su parte, que si determinados seres humanos
“no tienen ningun tipo de experiencia, y no podran tenerla en el futuro de
nuevo, su vida no tiene valor intrinseco. El viaje de su vida ha concluido”.2%
De hecho, Singer es quien con mas claridad muestra que su raciocinio es
meramente racionalizacion. En el caso del aborto, advirtié que los autores
pro-aborto o pro-eleccion solian negar la tesis de que el feto humano es un
ser humano inocente; pero sugiere que el argumento, si se desea negar el es-
tatus moral del feto, no deberia ser que no es humano —porque obviamente
lo es en cuanto miembro de la especie homo sapiens— sino que no es persona

285 ECH, 1. 11, c. XXVIIL, §9.

286 Gfi: Singer, Etica prdctica, cit., pp. 170-176.
287 Parfit, Reasons and persons, cit., p. 323.

288 Singer, Peter, Elica prdctica, cit., p. 195.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

198 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

porque no es “un ser racional o consciente de si mismo”. El piensa que la
mera pertenencia a la especie biologica es incapaz de fundamentar un dere-
cho ala vida, pero no niega esa pertenencia a la especie. Por el contrario, la
concepcion metafisica de la naturaleza reconoce el valor de una clase de ser
precisamente por la naturaleza que posee, por lo que es realmente, y no por
las cualidades que accidentalmente pueda ejercer o no. Por eso, la mayoria
de los defensores del aborto, como ve Singer, intentan negar la humanidad
del feto. Singer, en cambio, sugiere negar que sea persona y rechazar la tesis
moral de que nunca es licito matar directamente a un ser humano inocen-
te.289 Dicho con otras palabras, utiliza la separaciéon “ser humano” vs. “ser
persona” para ofrecer un mejor argumento a favor del aborto, pues ha fra-
casado el intento de deshumanizarlo.

Los autores pro vida atacaron esta tesis mediante una reduccion al ab-
surdo, sefialando que entonces no solo el nifio de dos aflos o el anciano
demente no son personas, sino que todo hombre deja de serlo cuando duer-
me. Por desgracia, algunos defensores de la cultura de la muerte no se han
detenido ante el absurdo y afirman que, en efecto, no se cometeria injusticia
s1 se matara a un hombre cuando duerme, suponiendo que no se afectaran
otros intereses. 2%

289 (i Singer, Peter, “Abortion”, en Honderich, Ted (ed.), The Oxford Companion to Philoso-
phy, Oxtord, Oxford University Press, 1995, pp. 2y 3.

290 (i Spaemann, Robert, Personas. Acerca de la distincion entre “algo” y “alguien™, trad. de
José Luis del Barco, Pamplona, Eunsa, 2000, p. 144.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXV.
LOS TRASCENDENTALES DEL SER:
UNIDAD, VERDAD, BONDAD, BELLEZA

Nuestras controversias morales, mas alla de los asuntos concretos (2.g7., la lici-
tud de las drogas, de la tortura o de la venganza privada), arriban a menudo
a la cuestién mas abstracta de si hay o no algo objetivo de bueno o de malo en
nuestras acciones y elecciones. Lo mismo pasa con las decisiones judiciales.
El juez, ¢debe discernir qué es lo objetivamente justo o injusto en un caso,
o debe mediar entre intereses contrapuestos, igual de subjetivos? En politi-
ca, cuando se apela al bien comtn para justificar una decision, de manera
inmediata surge el rechazo o la sospecha, en especial desde el mundo del
liberalismo. Algunos tienden a pensar que sobre un asunto muy discutido en
realidad cabe reconocer un choque de intereses que han de compatibilizarse
de alguna manera. Curiosamente, cuando se intenta compatibilizar intereses
supuestamente subjetivos, suele introducirse o aceptarse la idea de que exis-
ten maneras mds equilibradas o mejores (0 peores) que otras, a la hora de armo-
nizar esos intereses en un litigio singular o en la vida en comunidad. Y estas
ideas de lo mejor y lo peor, del equilibrio y la armonia entre intereses, impli-
can precisamente esa objetividad y ese bien comun que han sido negados.

Todavia mas apasionantes son las discusiones sobre la belleza y si acaso,
a la hora de apreciarla, se capta algo objetivo o cada persona manifiesta su
preferencia arbitraria. Se discute si en el arte es posible una genuina y obje-
tiva belleza artistica, o si, mas bien, todo depende de la subjetividad del ar-
tista o del que aprecia la obra. En el caso de la naturaleza, que nos precede,
al parecer todos los hombres aprecian la misma belleza. En cambio, el arte
es elaborado por los mismos hombres, dentro de una tradicién, y muchos
observadores no estan capacitados para captar una belleza que depende de
haberse entrenado en las respectivas tradiciones. Entonces, quien aprecia la
belleza de una obra de arte, jejerce una actividad meramente subjetiva, o
existe una relacion objetiva entre su capacidad subjetiva de apreciaciéon y
aquello que esta aconteciendo?

199

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

200 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

Normalmente, estas discusiones sobre la objetividad del bien y de la
belleza, o de la verdad, se quedan en cuestiones superficiales acerca de los
gustos de cada uno. No se llega a un fondo metafisico. Si se quiere ir al fon-
do, hay que abordar dos grandes temas relacionados, o las dos caras de la
misma moneda. Por una parte, nos preguntamos sobre la capacidad de
adaptacion de la inteligencia humana para conocer la realidad. No se trata
unicamente de la cuestion de la verdad, sino también de la justicia y la be-
lleza. Por otra parte, a esa capacidad de la inteligencia corresponde una in-
dagacion sobre su objeto mismo, sobre la realidad en si misma. Se descubre
que el ser de las cosas tiene muchos aspectos distintos, tan objetivos como el
ser y la realidad misma, que la filosofia clasica denomina propiedades o nociones
trascendentales del ente.?”!

Aristoteles clasifico los géneros supremos del ser en diez categorias:2?
la principal es la sustancia, en la que se da el ser de manera intensa, mas
propia; luego, secundariamente, los nueve tipos distintos de accidentes, esos
modos de ser que afectan a la sustancia.?® Después se descubre que, aparte
de esos modos de ser que se excluyen entre si, hay propiedades que se apli-
can a todas las categorias. No son géneros divididos en especies, sino que
estan por encima de las categorias y se dan donde quiera que se dé el ser
mismo. Las propiedades trascendentales se llaman asi porque trascender es ir
mds alld de algo, y estas propiedades van mas alla de las categorias: son trans-
versales a todas las categorias, tan extensas como el ser mismo.

Una nocidn o propiedad trascendental —propiedad significa la realidad
y nocién significa su reflejo en la inteligencia que conoce la realidad— es
aquella que se identifica con el ser mismo, te., que es el ser visto por noso-
tros desde un punto de vista diferente. A cada trascendental se le otorga un
nombre distinto, porque significa un aspecto distinto del ente; pero, en la
realidad, todos son lo mismo que el ser. Los trascendentales mas importan-
tes son la unidad, la verdad, la bondad y la belleza. Cada uno se identifica con
el ser de las cosas, aunque su significado sea distinto. Con otras palabras, la
realidad es una, verdadera, buena y bella, aunque estas nociones signifiquen
cada una algo distinto: un aspecto diverso del mismo ser de las cosas.?*

21 Gfi Alvira et al., Metafisica, cit., pp. 131-140.

292 Cfr: supra cap. XXIV.

293 Idem.

2% i Alvira et al., Metafisica, cit., pp. 163-193; Sochting, Metafisica, cit., pp. 228-236, y
Widow, Curso de metafisica, cit., pp. 81-97.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXV. LOS TRASCENDENTALES DEL SER: UNIDAD, VERDAD... 201

La unidad o lo uno (unum) es el mismo ser de las cosas en cuanto mndiwviso,
es decir, en cuanto que no esta dividido internamente. El ente puede tener
partes, como hemos visto que las tienen los entes materiales en virtud del
accidente cantidad, pero las partes estan unidas por el ser. Mientras estan
en el mismo ser, son una sola cosa; si las separamos, son dos seres. La uni-
dad es un aspecto de la cosa. Mientras mas intenso es el ser, mas unitaria
es la cosa. Por ejemplo, si uno parte un trozo de oro obtiene dos pedazos
de oro, sin que haya ninguna transformacion esencial de la sustancia: si-
gue siendo oro, dividido ahora en dos cantidades continuas distintas. En
el reino animal, en cambio, la unidad aumenta. No se puede dividir a un
gato y obtener asi dos ejemplares. El ser mas complejo, que en los seres
materiales implica superioridad de ser, es mds unitario y admaite menos diision.
Esto demuestra que es una sustancia mas rica en ser, porque para ser ha
de conservar su unidad; es decir, su mismo ser depende de que las perfec-
ciones que lo constituyen se mantengan unidas entre si. La primera nocion
trascendental es, en consecuencia, el ser como indiviso, como unitario. Por eso,
atacar la unidad es atacar el ser mismo.??

Otro trascendental es la verdad. La verdad consiste, en su sentido prima-
rio, en que la inteligencia juzgue que las cosas son como realmente son: ade-
cuacion del entendimiento a la realidad (verdad ldgica). Sin embargo, para que eso
sea posible es necesario que las cosas mismas sean cognoscibles. En este sen-
tido, se dice que lo verdadero es un aspecto de las cosas: el mismo ser en cuanto
inteligible; la verdad entendida como lo que las cosas son (verdad ontoldgica).
Todo lo que existe es nteligible aun si no lo conocemos, porque, en principio,
alguna inteligencia podria conocerlo. De suyo, la verdad es posterior al ser. El
ser es el fundamento de la objetividad de la verdad, y la inteligencia se adap-
ta a la realidad. Mas adelante veremos que, si no hubiera ninguna inteligen-
cia, no podria haber ninguna verdad; por eso, si hay verdades eternas tiene
que haber una inteligencia eterna, que es lo que todos llaman Dios.26 Con
otras palabras, es natural que un ser humano, si es consciente a la vez de la
finitud de su inteligencia y de la infinitud de la verdad objetiva, reconozca
la existencia de un Ser infinito, supremamente inteligente, en quien se da la
verdad por esencia. Los pensadores que niegan la existencia de Dios, cuan-
do profundizan en las consecuencias, niegan también la verdad objetiva.??’

295 Cfi: Alvira et al., Metafisica, cit., pp. 164-165, y Widow, Curso de metafisica, cit., pp. 83
y 84.

296 Cfy. infra cap. XXXVIIL.

297 Cfi Alvira et al., Metafisica, cit., pp. 173-177,y Widow, Curso de metafisica, cit., pp. 85-91.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

202 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

La bondad es el mismo ser de las cosas en cuanto apetecible por la voluntad. Esta
nocion es trascendental porque todas las cosas estan moviéndose hacia algo
que las perfecciona, es decir, que de todo cuanto existe hay una perfeccion,
en parte realizada y en parte en vias de realizacion. Existe, pues, un bien
para todo cuanto es. Esta idea esta muy presente en la literatura judeocris-
tiana. El primer libro de la Biblia afirma que las cosas no s6lo estan hechas
en estado de naturaleza bruta, sin valor, sino que son buenas y se mueven
hacia el bien. Este es el reconocimiento que Dios hace de su misma crea-
cion: “Vio Dios cuanto habia hecho y vio que era muy bueno”,? con una
jerarquizacion de los seres y con la creaciéon del hombre —varén y mujer—
como un ser que supera en bondad todo lo creado antes. No se trata de una
doctrina puramente religiosa, porque la filosofia racional pagana también
reconoce la bondad como aspecto del ser, es decir, como propiedad trascen-
dental presente en todo cuanto es, ya sustancia, ya accidente, como mues-
tran Platén y Aristoteles.?”” Lo bueno no depende de la mera apreciacion
subjetiva, sino que es lo que hace atractivo al ser para la voluntad. Por eso,
tiene sentido afirmar que las apreciaciones subjetivas sobre la bondad de las
cosas pueden ser verdaderas o falsas. El bien puede ser aparente porque hay
un bien real, en comparacion con el cual cabe decir que se dio la apariencia
de lo bueno, y, en ocasiones, la falsa estimacion subjetiva. Por altimo, tam-
bién respecto del bien como trascendental hay que decir que la nocién tras-
cendental lleva implicita la orientaciéon hacia un Bien universal y absoluto,
que todos llaman Dios. Por eso es tan corriente que, junto con rechazarse la
existencia de Dios, muchos incurran en la negaciéon de la bondad objetiva
de las cosas, asi como niegan la diferencia objetiva entre el bien y el mal.’3%

Por tdltimo, la belleza es quiza el mas dificil de los trascendentales. Es el
que mas ha perdido su conexion con el ser en la cultura utilitarista moder-
na. Santo Tomas define lo bello como aquello que al contemplarlo agrada.>"' En
cierto sentido es como lo bueno, pero se diferencia en que el bien nos hace
tender a €él, para poseerlo o apropiarnoslo, mientras que la belleza se da sim-
plemente en la contemplacién del ser. El bien propio de la belleza consiste
en que agrada a la voluntad no por una incorporaciéon al ser, sino sélo por
su contemplaciéon. Se demuestra que ella es un aspecto del ser de las cosas

298 Gn., 1: 31.

29 Cfi: Rep., 507by EN, 1, 1 1094a.

300 i Alvira et al., Metafisica, cit., pp. 179-186, y Widow, Curso de metafisica, cit., pp. 85y
86, 91-95.

01 G S. Th. 1, q. 5, a. 4.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXV. LOS TRASCENDENTALES DEL SER: UNIDAD, VERDAD... 203

—algo objetivo— por el hecho de que todas las personas, en todas las cultu-
ras, admiran la belleza natural. Hay una belleza natural, independiente de
las causas subjetivas. Hay algo externo que produce la resonancia interior
que capta la belleza.?0?

En el arte todo esto es mas complejo, puesto que es algo que nosotros
hacemos: intentamos plasmar la belleza. La obra de arte es realizada des-
plegando una potencialidad, y mientras mayor es ese dar forma actual a esa
potencialidad, mayor admiracién causa. En cambio, en las cosas naturales
la belleza no depende de lo que nosotros hagamos, sino de la creatividad de
Dios. En el arte, la plasmacion de la belleza depende de la creatividad y de los
criterios del hombre; depende, por lo tanto, en cierta medida, de las conven-
ciones sobre las formas que se consideran aptas para hacer mas agradable
una materia preexistente (v.gr., el marmol hecho estatua o las palabras en un
poema). Si el tipo de convencion es muy sencillo, entonces sera facil apreciar
su belleza; pero si es mas complejo, o supone una tradicidon muy larga de
elaboracion convencional de las formas, su comprension sera mas limitada
y requerira de un entrenamiento apropiado de la percepcion, para que pue-
da ser visible, apreciable. Por eso, la necesidad de formarse en una tradicion
artistica —aprender a escuchar musica exigente o a leer poesia— no signifi-
ca que la belleza artificial sea subjetiva, sino que es objetiva como creacion
humana, de la misma manera que la necesidad de formarse en la tradicion
matematica no significa que las matematicas sean subjetivas, sino que se
han perfeccionado al interior de tradiciones de conocimiento objetivo.?%?

Todas las propiedades trascendentales se identifican con el ser de las
cosas y, al mismo tiempo, unas con otras. Los filosofos escolasticos lo resu-
men diciendo que los trascendentales se identifican o convierten entre si: el
ente y la verdad se identifican (ens et verum convertuntur); el ente y la unidad se
identifican (ens et unum convertuntur); el ente y la bondad se identifican (ens et
bonum convertuntur); el ente y la belleza se identifican (ens et pulchrum convertun-
tur). Cuanto mas hay de ser, mas hay de sus trascendentales. No obstante,
como el ser de las cosas es limitado, es corriente que algo con lo que nos
relacionamos tenga deficiencias en su ser y, por consiguiente, en su verdad
—mezclada con apariencias enganosas—, o en su bondad —no so6lo limita-
da, sino carcomida por el mal-—, o en su belleza, o en su cohesion interna.

302 i Alvira el al., Melafisica, cil., pp. 187-193, y Widow, Curso de melafisica, cil., pp. 95-97.

303 i sobre la belleza y el arte, véanse Ibafiez, José Miguel, La creacién poética, Santiago,
Editorial Universitaria, 1969, passim, y Balmes, Jaime, £/ Criterio, Buenos Aires, Sopena Ar-
gentina, 1943, pp. 202-205.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/
XXVI
LAS CUATRO CAUSAS: MATERIAL Y FORMAL,
EFICIENTE Y FINAL

Un gurt de los negocios, imitado por algunos politicos, ha cifrado su éxito en
este descubrimiento: que el fundador de Apple, los hermanos Wright y Mar-
tin Luther King tenian algo en comiin. Los simples mortales, cuando intentan
explicar el éxito de estos lideres, se fijan primero en qué es lo que ellos hacen;
después, analizan el como, y, finalmente, el porqué. En cambio, estos lideres
tienen en comn que ponen por delante de todo el porqué, y sélo de manera
secundaria el c¢dmo, y, por tltimo, deciden el gué. Los hermanos Wright se
cayeron veinte veces hasta que al final lograron volar. Martin Luther King
entusiasmé a mas de doscientas cincuenta mil personas con su “jyo tengo un
suefio!”, mucho antes de tener un plan concreto o un producto que ofrecer.
El ejemplo de Steve Jobs y Apple también es interesante. Hay cientos de
empresas que hacen computadores. Es sabido que los de Apple tienen un
diseno y una belleza especial, y eso los hace muy atractivos; pero sus disefios
son copiados cada dia con mayor velocidad. Su propuesta es, en cambio, la
de un porqué: quieren cambiar el modo como se hacen las cosas en el mun-
do entero. Su eslogan es “iPiensa de modo diferente!”. Atraen a millones de
personas que quieren pensar de modo diferente; a quienes les gusta esa estética
y, al final, usan estos computadores que no llegan a ser tan distintos a los de
otras marcas.

Detras de la tesis de Simon Sinek subyace una conviccién antigua: que
el porqué de las cosas las explica mas y mejor que tnicamente el gué hay
que hacer o el ¢dmo hay que hacerlo.?* Curiosamente, algunos se atreven a
rechazar a Aristoteles hasta que descubren que es el secreto del éxito. jEn-
riquézcanse: lean a Aristoteles! La cantidad de personas que redescubren
ahora a Aristoteles es gigantesca. Aristoteles, al explicar el movimiento y el
ser, llega hasta las causas. Conocer la verdad no es s6lo conocer la superficie

30% - Cfi: Sinek, Simon, Start with Why: How Great Leaders Inspire Everyone to Take Action, Nueva
York, Penguin, 2009.

205

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

206 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

de las cosas, como hace el que siente o el que acumula experiencia, sino ir a
las causas. Por eso, el que conoce las causas sabe mas que el que so6lo posee
la experiencia y la técnica. La profundizacion en las causas llevd a Aristo-
teles, primero, a explicar de un modo mas claro el principio de causalidad
mismo, y, después, a distinguir cuatro tipos de causas: material y formal,
eficiente y final, entre las cuales la mas importante es la causa final.

El principio de causalidad se capta, como un aspecto clave de la reali-
dad, cuando se descubre que todo lo que cambia o lo que comienza a ser
depende de algo anterior que lo mueve a cambiar o que hace que comience
a ser. Ese algo anterior es lo que se llama causa. Causa es aquello de lo cual
una cosa depende en su ser o en su ser hecho o en su hacerse; el principio de
causalidad afirma que todo lo que comienza a ser o cambia exige una causa,
es decir, que todo cuanto pasa de ser en potencia a ser en acto es movido
por otro ente que ya esta en acto. “La causa podria definirse como aquello
que real y positivamente influye en una cosa, haciéndola depender de algiin modo de s.3%
Otra definicién escolastica, equivalente en su contenido esencial, es la que
recoge Widow cuando define causa como “principio real positivo del cual
algo procede con dependencia en el ser”.3%

El principio de causalidad es completamente universal: si algo ha co-
menzado a existir —una sustancia en su totalidad o cualquier accidente en
ella—, eso significa que ha habido un cambio, un movimiento de potencia
a acto, lo cual exige un ser en acto que actualice esa potencia, y a eso lo
llamamos causa.

Esto no significa que el concepto de ser implique el de causa, z.e., que
todo lo que existe haya de tener una causa. Por el contrario, si todo lo
que empieza a ser exige algo anterior, que ya sea, quiere decir que si, a su
vez, eso anterior no ha existido siempre, antes de ser tiene que existir otra
cosa que ya sea, y asi sucesivamente. Si decimos que, en algin momento, no
hay nada, entonces lo que primero ha comenzado a existir habria existido
sin ninguna causa, y eso es imposible: de la nada, nada sale. Por lo tanto,
el punto de llegada de esta serie no puede ser la nada, sino que debe ser un
algo anterior a todo ser y que no tenga causa. Si no tiene causa, de acuerdo
con el principio de causalidad debe ser un ser que jamas ha comenzado a
existir, es decir, que ha existido siempre sin causa. Esa es la nocion clasica
de Dios. Por eso, aunque Aristoteles creia que habia varios motores inmo-

305 Alvira, Clavell y Melendo, Metafisica, op. cit., p. 207.
306 Widow, Curso de metafisica, op. cit., p. 145.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXVI. LAS CUATRO CAUSAS: MATERIAL Y FORMAL, EFICIENTE Y FINAL 207

viles que tenian algo de divino,*” pensaba que habia un solo Primer Motor
Inmovil, que es causa universal del movimiento de todos los demas seres.
No nos vamos a detener todavia en este tema,’® sino que trataremos de
comprender la causalidad.

Aristoteles se da cuenta de que aqui también tiene que aplicar la ana-
logia y decir que unas cosas imfluyen en otras, unas cosas hacen a otras, unos
elementos constituyen el ser de la cosa, y, por lo tanto, son causa de ella;
pero no de la misma manera, sino segin una analogia. En efecto, son cua-
tro los tipos de causas: dos de ellas son constitutivas o causas intrinsecas de
las cosas materiales, y otras dos son causas extrinsecas o seres distintos que
influyen en la cosa misma que se intenta explicar.

Cuando hablamos de causa sin mas, entendemos sobre todo la causa
eficiente, es decir, el agente que realiza una accién que produce un efecto
exterior: hace que algo pase de la potencia al acto. “La causa eficiente o
agente es el principio del que fluye primariamente cualquier accion que hace que algo
sea, 0 que sea de algin modo” 3" Aristoteles la definié como “aquello de lo que
primariamente procede el movimiento”.?!* Pensemos, otra vez, en una es-
tatua. Si nos preguntamos: (cudl es la causa de la estatua?, respondemos
indicando al agente, a quien la ha esculpido; por ejemplo, Miguel Angel. La
causa eficiente actiia sobre una materia, v.gr., el marmol, que por eso se lla-
ma causa material. Actuando sobre el marmol, y sacando de ¢l todo lo que
sobra, Miguel Angel le da una forma a esa materia, que por eso se denomi-
na causa formal. La causa material y la causa formal son causas intrinsecas
de la cosa. Se pueden llamar causas porque contribuyen al ser de la cosa,
y, por eso, cuando las conocemos nos explican lo que la cosa es. Sabemos
mas sobre una estatua cuando reconocemos su forma y su materia. Asi, por
ejemplo, alguien puede ver una estatua y no saber de quién es (s.e., a qué
personaje representa) o de qué esta hecha. Sile decimos, por ejemplo, que es
la estatua de Juan Pablo 11 y esta hecha de hierro, esa persona ya sabe mas
que antes, igual que si decimos que la Piefd es una estatua de la Virgen Ma-
ria con su hijo muerto, en sus brazos, esculpida en marmol. Esto lo podemos
conocer sin saber quién la hizo; pero sabemos que alguien la hizo, y, si des-
cubrimos quién la hizo, sabemos mas sobre la cosa. De vez en cuando apa-
recen cuadros antiguos que se parecen tanto en el estilo a los de Rembrandt,

307 Cfi: Met., X11, 8, 1074al5 y ss.

308 Cfy. infra cap. XXXVIIL.

309 Alvira, Clavell y Melendo, Metafisica, cit., p. 223.
310 Millan Puelles, Fundamentos de filosofia, cit., p. 520.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

208 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

por ejemplo, o a los de Leonardo da Vinci, que se pregunta la gente si los
habran pintado Rembrandt o Leonardo. Millones de ddlares dependen de
la respuesta. Los expertos examinan las huellas que han quedado en la cau-
sa material y en la causa formal, es decir, en la tela pintada, para percibir las
semejanzas que pueden quedar del agente. Todo agente deja una semejanza
de si en el efecto: su estilo, su impronta, el paso de su ser. El agente o causa
eficiente es una causa externa al efecto; es exterior, pero deja su huella: todo
agente obra algo semejante a si mismo (Omne agens agit simile sibu).

Lo primero que se nos viene a la cabeza cuando buscamos explicaciones
causales es la causa eficiente, el agente del cambio, es decir, que unos seres
hacen a otros o modifican a otros. Aristoteles tuvo una genialidad al darse
cuenta de que el agente, a su vez, es movido por algo: obra porque hay una
causa de que ¢l obre. Sin embargo, no se trata solo de otra causa eficiente
anterior, es decir, la causa eficiente del agente mismo, sino una causa de
que ¢l obre que lo mueve atrayéndolo: el propésito que tiene, el fin. Lo que
Simon Sinek, nuestro guri de los negocios, descubrio: el porqué. Esta es la
causa final, que se define como aquello por lo cual algo se hace o algo es
(definicion desde el punto de vista del efecto) o aquello por o para lo cual el
agente hace algo (definiciéon desde el punto de vista del agente).’!! Tal es la
causa mas explicativa. El fin explica mas y mejor que la materia y la forma.
Es mas explicativo incluso que el agente, porque el fin es lo que mueve al
agente: explica que la causa eficiente exista como causa. De ahi que se llame
ala causa final la causa de las causas. La causa final es causa causarum, porque si
no ejerciera esa atraccion, que es su modo de causar su efecto sobre la cau-
sa eficiente, el agente no se moveria y no se produciria el efecto final de la
accion del agente, v.gr., la estatua. Esto tiene una importancia practica muy
grande tanto para las ciencias como para la ética.

En la filosofia moderna, David Hume consider6 que la llamada relacion
de causalidad no es real.’'? Otros autores pensaron que las tnicas causas
explicativas —sean reales o supuestas— son las causas eficientes. Asi pudo
arribarse a la idea de que la causalidad es una categoria mental —segtn
Kant, no una realidad en si, sino una categoria del juicio para relacionar

31T Gfi: Millan Puelles, Fundamentos de filosofia, cit., pp. 525-528, y Alvira et al., Metafisica,
cil., pp. 241-252.

312 Gfi IEH. s. VI, p. I, n. 6. (fr Fernandez, José Luis y Soto, Maria Jests, Historia de la
JSilosofia moderna, Pamplona, Eunsa, 2004, pp. 204-206, y Reale y Antiseri, Historia del pensa-
miento_filoséfico y cientifico, cit., t. I, pp. 477-479.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXVI. LAS CUATRO CAUSAS: MATERIAL Y FORMAL, EFICIENTE Y FINAL 209

los fenbmenos—,%"% algo que la mente proyecta. Y también se ha asistido a
la desaparicioén, en algunos ambientes filoséficos, de la causa final. Algunos
cientificos creen que hay soélo causas eficientes, influidos por este reduc-
cionismo filosoéfico antiteleologico. Sin embargo, salvo que lean exceso de
filosofia moderna —un peligro remoto—, siguen creyendo que las causas
eficientes y los objetos de su estudio son cosas reales. Por otra parte, en
cuestiones que sean distintas de la fisica o del choque de particulas, especial-
mente en la biologia, para no mencionar las ciencias humanas, empiezan
a darse cuenta de que cada vez mas necesitan preguntarse por el fin. En
efecto, hay un componente teleologico en el funcionamiento de la natura-
leza.’'* Por ejemplo, pensemos en la embriologia. En el proceso de repro-
duccioén, los espermatozoides navegan hasta el 6vulo en una carrera que
puede describirse externamente en términos causales. Uno podria describir
el proceso y decir, por ejemplo, que el acto sexual es la causa eficiente de
la deposicion del semen en la hembra, y luego que cada espermatozoide se
impulsa hacia donde esta el 6vulo. Es muy dificil darse cuenta, al parecer, de
que tiene una causa final, es decir, que éste es el mecanismo de la naturale-
za para la reproduccion, la propagacién de las especies biologicas. Cuando
un espermatozoo penetra en el 6vulo se desencadena de manera inmediata un
proceso eléctrico de impermeabilizaciéon del 6vulo, una especie de descarga
que hace impenetrable la pared externa del 6vulo, de modo que cualquier
otro espermatozoo que llegue rebota. Alguien podria decir que hay una re-
lacion de causa eficiente: el espermatozoo entra, produce una reaccion elec-
troquimica, la cual blinda el 6vulo, y eso causa que los demas reboten. Al
parecer, es muy dificil ver el sentido finalistico o teleologico del proceso. Sin
embargo, esto es lo que permite que se produzca la uniéon de los gametos y
no un enredo de tres. Hay una causalidad eficiente, por supuesto, pero con
una finalidad. El mundo biolégico estd lleno de finalidades, y para qué decir
el mundo humano. No basta con explicar qué son las cosas, qué hacemos
nosotros: nos levantamos, nos duchamos, desayunamos, trabajamos, nos di-
vertimos, dormimos. Hay causas eficientes en todos estos procesos: mi mano
enciende la luz, el agua me moja, el café me despierta. No obstante, ;quién
soy yo? ¢Un tipo que es movido por causas externas y que a su vez causa
efectos fuera de si? De ninguna manera. La causalidad eficiente es la menos
explicativa de la vida humana. Nuestros fines, nuestros motivos, explican

313 Cfi Kl A90/B122. Cfi: Fernandez y Soto, Historia de la filosofia moderna, cit., pp. 256
y 257.
314 i Artigas, Filosofia de la naturaleza, cit., p. 49.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

210 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

nuestras causalidades eficientes y le dan sentido a la vida como un todo. Por
eso, la pérdida de la primacia de la causa final (causa causarum, reiteramos),
o su completa reduccién a lo subjetivo, ha tenido profundas consecuencias
antropologicas y éticas.

Tales son, pues, las famosas cuatro causas de Aristoteles. Las causas
pueden subordinarse unas a otras, o distinguirse dentro de estos tipos ba-
sicos. Asi cabe hablar de materia prima y materia segunda; de forma sus-
tancial y forma accidental; de causa eficiente primera (i.e., Dios) y causas
segundas, o de causa eficiente primera en una serie y causas subordinadas,
y de fin principal y fin secundario, de fin préximo y fin remoto, de fines in-
termedios y fin Gltimo, etcétera.

Una distincién interesante es la que se da entre la causa eficiente prin-
cipal o agente principal y la causa eficiente instrumental o agente instru-
mental. La causa eficiente principal “es aquella causa que acta por virtud
propia, de tal modo que el efecto es suyo en propiedad; asi, el escultor es
causa principal de la estatua, la cual es efecto suyo”.?!® Por su parte, la causa
eficiente instrumental “es la que actia no por virtud propia, sino por virtud
que le comunica la causa principal”.?'® Muchas veces el agente principal
usa un instrumento, usa algo que también acta sobre la cosa, y actia sobre
la cosa porque tiene una capacidad especial, propia suya pero subordinada
a la virtud del agente principal. Por ejemplo, el martillo y el cincel pueden
romper el marmol. En cambio, Miguel Angel, con su propia sustancia —
con sus punos y dientes—, no puede hacerlo. Por lo tanto, esta claro que la
causa eficiente instrumental actia sobre el marmol y que la causa eficiente
principal no habria podido hacerlo sin ese instrumento. De todos modos,
la causa principal, que induce esa forma en el marmol, no es el cincel y el
martillo, sino Miguel Angel. Lo curioso es que, cuando hay dos causas agen-
tes asi subordinadas, una principal y otra instrumental, cada una de las dos
es totalmente causa de todo el efecto. No hay ninguna parte de la escultura
que no sea causada en su totalidad por Miguel Angel y en su totalidad por
el martillo y el cincel, s6lo que cada causa actiia a su modo: una como ins-
trumento y la otra como agente principal. En efecto, “la causa instrumental
complementa a la principal, prolongando o completando de alguna manera
su capacidad”,?!7 pero las dos constituyen una sola causa de cara al efecto.’!s

3

5 Widow, Curso de metafisica, cit., p. 149.
316 Idem.

317 Idem.

318 G idem.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXVI. LAS CUATRO CAUSAS: MATERIAL Y FORMAL, EFICIENTE Y FINAL 211

Asi, el cincel en manos del escultor no es propiamente otra causa, pues unido
a la causa principal ésta produce su efecto. Se puede observar que la causa
instrumental, en cuanto tal, tiene una virtud propia, como el cortar es propio
del cuchillo, pero el ejercicio de su causalidad sélo se da en cuanto unida a la
causa principal.3!?

Las dos causas operan sobre su efecto como una sola y cada una es cau-
sa a su modo de la totalidad del efecto. Piénsese en un cuadro, en la famosa
Mona Lisa de Leonardo da Vinci. No hay ningtn rincon del cuadro que no
esté pintado con un pincel y no hay ningan rincén del cuadro que no esté
pintado por Leonardo. Sin embargo, hay una causa principal y otra causa
instrumental, subordinada totalmente a la principal, de modo que el efecto
procede realmente, como es natural, también de esa causa instrumental.
Las dos dejan su huella, es decir, uno podria analizar el grosor de los pince-
les que us6é Leonardo, y reconoceria la huella de los pinceles; pero la huella
principal es la figura, el estilo, la belleza, que transitan del alma de Leonar-
do ala tela de la Mona Lisa.

Y desde ahi a nuestras almas, cuando contemplamos la obra maestra.

319 Idem.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXVII.
SOBRE EL SER Y LA ESENCIA: UN “QUE ES” QUE “ES”

Los capitulos precedentes han ido acostumbrando nuestros pobres ojos a la
luz superior de la metafisica. Hemos visto la objetividad de la verdad y el
rigor de la logica; la distincion entre lo real y lo aparente; la nocién de na-
turaleza y la variedad de las naturalezas; la verdad del cambio, que supone
un sujeto que permanece a través del movimiento, y la distincion metafisica
entre el acto y la potencia; las composiciones metafisicas subyacentes al cam-
bio sustancial (z.e., materia prima y forma sustancial) y al cambio accidental
(i.e., sustancia y accidentes); las categorias del ser (ve., la de sustancia y los
nueve accidentes); las propiedades trascendentales que se identifican con el
ser —su unidad interna, su verdad, bondad y belleza—, y, en fin, la causali-
dad y los tipos de causas. Todos estos conceptos y distinciones nos resultan,
a veces, aridos, pero reflejan la estructura mas profunda de la realidad, que
nuestro intelecto puede penetrar de manera disciplinada. Por eso, estan in-
corporados en el lenguaje corriente, aunque no siempre con tanto rigor. En
efecto, hablamos de la verdad y del error, de una materia que se transforma,
de una cosa que padece cambios, de cualidades y cantidades, de los tiempos
y los lugares de las cosas, de unos seres que influyen en otros, de los fines y
los medios. Nuestra razon natural, con mayor o menor rigor, distingue lo que
Aristoteles sistematizo, y advierte que corresponde a la realidad de las cosas
y no a esquemas arbitrarios.

La filosofia introduce distinciones que permiten comprender con mas
profundidad aquello con lo que ya estamos familiarizados. Ahora explicare-
mos la gran distincién metafisica entre el ser y la esencia de las cosas: el qué
es algo (su esencia) como distinto de que sea (acto de ser). Si pensamos en el
conjunto de toda la naturaleza, distinguimos tipos de seres —clases, especies
naturales—, y, por lo tanto, podemos decir que todos tienen algo en comun,
y €s que son, que existen, y, sin embargo, tienen un modo de ser distinto,
algo que las diferencia radicalmente, es decir, no inicamente a un individuo

213

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

214 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

de otro por sus accidentes?? como el tamano o el color, sino a una especie de
otra por una diferencia universal que se realiza en cada individuo.’?' A esta
distincion los filésofos escolasticos le llamaron la distincion entre la existen-
cia o ser y la esencia o modo de ser, que, en términos de acto y potencia es
la distincién entre el acto de ser y la potencia de ser (o esencia).

Se puede captar como se aplica aqui la distincién entre acto y potencia
usando un ejemplo de Kant, quien dice que entre cien taleros pensados y
cien taleros reales no hay ninguna diferencia esencial. El hombre realista
quiza se extranara con esta afirmacion, porque, si a uno le dicen que entre
tener cien dolares solo en la cabeza y tenerlos en el bolsillo no hay ninguna
diferencia esencial, uno preferiria tenerlos en el bolsillo. Kant apunta, sin
embargo, a la cuestion de la definicion o “lo que” algo es, el modo o tipo
genérico de ser, su esencia. Entonces es verdad que, en su definicion, en su
modo de ser, no hay diferencia entre los cien dolares reales, los que tenemos
en el bolsillo, los que podemos gastar, y los cien ddlares pensados. Entre un
gato pensado y un gato real no hay diferencia de definiciéon. No obstante,
hay una diferencia fundamental: uno de ellos existe de hecho y el otro no
existe realmente. Por lo tanto, en uno de ellos esa posibilidad de ser se ac-
tualiza, se hace real, mientras que en el otro esa posibilidad de ser no se ac-
tualiza. Naturalmente, sélo en una inteligencia perfecta sera verdad que lo
que ella conoce de la definicién de una cosa no guarda ninguna diferencia
con la esencia real de la cosa en si. La inteligencia humana no captura, en su
definicién mental, mas que un aspecto fundamental de la esencia de la cosa.

En todo caso, para lo que ahora nos interesa, se entiende que el ser es
acto y la esencia o modo de ser es potencia. Asi como la materia y la forma
se dan indisolublemente unidas, y, en general, la potencia, cuando esta ac-
tualizada, sigue existiendo indisolublemente unida con el acto, aqui la esen-
cla como potencia de ser y el ser como acto de ser, como existencia, se dan
siempre indisolublemente unidos en las cosas reales. Incluso si hubiera una
cosa real que no tuviera materia, seguiria siendo verdad, en la medida en
que fuera una realidad limitada, que en ella habria acto y potencia: el ser o
existir de hecho y su modo de ser sin materia (espiritu). En la filosofia se dis-
cute mucho este tema, porque las posibilidades de seres espirituales son las
siguientes. En primer lugar, Dios, que en la filosofia escolastica, como vere-
mos mas adelante,??? es un Acto Puro de Ser, sin ninguna potencialidad que

320 Cfy: supra cap. XXIV.
20 Cfy: supra cap. XXI.
322 Cfi infra cap. XXXIX.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXVII. SOBRE EL SER Y LA ESENCIA: UN “QUES ES” QUE “ES” 215

lo limite a ser de un modo especifico. Es un puro ser, sin mezcla de ninguna
imperfeccién. Su misma existencia es discutida y las pruebas o demostracio-
nes de su existencia son dificiles.?? En segundo lugar, en teoria son posibles
los seres sustanciales en cuyo modo de ser no se incluye la materia, a pesar
de que pueden cambiar y tienen potencia. En la tradiciéon judeocristiana
se les denomina “adngeles”. Son personas espirituales, sin materia. A partir
del conocimiento de seres materiales, no podemos demostrar la existencia
de los angeles. Por lo tanto, ante el pensamiento filoséfico aparecen como
una posibilidad no contradictoria. En la tradicién teoldgica son un hecho
seguro, porque la teologia se basa en la fe, que no puede fallar; pero en el
ambito filosofico, donde se afirma lo que la razén natural puede probar sin
la ayuda de la fe, los angeles aparecen s6lo como una posibilidad, aunque
son una posibilidad plausible y bastante probable, teniendo en cuenta la
imperfecciéon del mundo material y la infinita generosidad de Dios. Por de-
cirlo de alguna manera, si se demuestra que Dios existe, serfa extrafio que El
hubiera creado un universo en el que sélo existiera lo mas imperfecto que
uno puede pensar, que es lo material, y no hubiera todos esos seres inter-
medios entre el hombre y Dios mismo. En la filosofia aristotélica se debate
s1los motores inméviles, que Aristoteles menciona en su Metafisica,’?* distin-
tos del primer motor inmévil, como motores intermedios podrian tener un
caracter semejante al de los angeles de la teologia catdlica. La discusion es
muy dificil; pero la mayoria de los intérpretes piensan que no pueden ser lo
mismo, aunque esos motores tienen algo de divino, en el lenguaje que usa
Aristoteles. Segn Giovanni Reale, un erudito contemporaneo experto en
la obra del Estagirita,

para Aristoteles el motor inmoévil es divino, las substancias suprasensibles y
los inmoviles motores de los cielos son divinos y también es divina el alma
intelectiva de los hombres. Es divino todo lo que es eterno e incorruptible.
Una vez establecido esto, hay que agregar que Aristoteles realizé un intento
unificador. Antes que nada, reservo soélo para el primer motor la utilizaciéon
explicita del término Dios en sentido fuerte, reafirmé su unicidad y de ésta
dedujo también la unicidad del mundo.3?°

En fin, después vienen todos los seres que podemos conocer por los
sentidos, en los cuales el modo de ser implica, como hemos visto, la materia

328 Cfy. infra cap. XXXVIIL.
324 Cfi. Met., X11, 8, 1074a.
325 Reale y Antiseri, Historia del pensamiento_filosdfico y cientifico, cit., t. 1, p. 172.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

216 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

prima y la forma sustancial unidas.??6 Por tanto, son seres que se generan y
se corrompen. Son sustancias que poseen un ser realizado en una materia,
pero que dejan de existir cuando se corrompen, vy, a partir de ellas, comien-
zan a existir otras.

Otras realidades puramente espirituales no son sustanciales, sino acci-
dentales, como, por ejemplo, un pensamiento. Un pensamiento, una idea,
se independiza de la materia. No se puede pensar con una imagen, sino que,
aun cuando las imagenes acompafien nuestro pensamiento de ideas, estas
hay que pensarlas con independencia de las imagenes. Incluso una idea tan
sencilla como la de tridngulo, no corresponde a ningun triangulo imagina-
rio, que podamos dibujar.*?’ La idea misma se independiza de sus concre-
clones particulares, materiales, aunque incluya como idea el hecho de que
en la realidad corresponde a algo material; v.gr., pensamos la idea de trian-
gulo o de gato con abstraccién de cualquier tridngulo o gato determinado,
pero incluyendo en la idea que los triangulos y los gatos reales son materia-
les. Esta materia pensada como parte de un concepto fue denominada por
Aristoteles materia inteligible.??¢ Sabiendo que, por lo tanto, nuestro pensa-
miento tiene un caracter espiritual, independiente de la materia, pero que
no es sustancial, sino que se da en nosotros —somos la sustancia, en la cual
se da esa caracteristica, que es el pensamiento ¢jercido—, surge el proble-
ma o el misterio filoséfico de saber qué tipo de sustancia tan extrana somos
nosotros, que podemos poseer realidades no materiales en nosotros mismos,
cuando pensamos. Esta observacion metafisica —no empirica, pero contun-
dentemente racional— llevé a autores como Platén a pensar que el hombre
era inicamente su alma espiritual, distinta del cuerpo, o a Aristoteles a pen-
sar que el alma intelectiva es algo divino que viene de fuera del cuerpo, lo
cual, por supuesto, calza con la tradicion cristiana acerca del alma.??

Ahora podemos dejar patente que esta gradacion de los modos de ser
implica la distincién entre esencia y acto de ser, porque la potencia limita al
acto: hay distintos grados de ser, a pesar de que el ser es lo comtn a todas las
cosas, porque hay diversidad de esencias o modos de ser. La esencia, consi-
derada como principio de operaciones, se¢ denomina naturaleza. “También
se aplica a la esencia el calificativo de «naturaleza» (natura), nombre que

326 G supra cap. XXVI.

327 Cfy: supra cap. XIL.

328 Cfic Met., V11, 11, 1037a e infia cap. XX VIIL

329 i Fedro, 246¢; Timeo, 34b-37b; DA, IV, 1, 408a vy ss. y Catecismo de la Iglesia catélica,
nn. 362-368.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXVII. SOBRE EL SER Y LA ESENCIA: UN “QUES ES” QUE “ES” 217

significa a la esencia connotando orden a la operaciéon”.?* Son lo mismo,
considerado desde puntos de vista distintos. En cambio, se discute en la tra-
dicién escolastica si el ser y la esencia de una cosa se distinguen realmente
entre si o no; es decir, si son dos principios metafisicos realmente distintos o
si s6lo se distinguen en nuestra mente. Hay orientaciones que piensan que es
una distinciéon que hace la razén nada mas. Es el caso de Francisco Suarez,
quien afirma que la esencia creada no se distingue realmente de la existencia,
sino s6lo en la mente.*! Santo Tomas de Aquino piensa que la distincién no
es puramente mental, sino que, en la realidad misma, es distinto el ser de
la esencia. Sus argumentos son bastante convincentes. Por ejemplo, no es
logicamente posible que entre dos entes reales aquello que tienen en comin
sea igual a lo que tienen de diferente; si tienen en comun el ser, no puede
ser que eso mismo sea lo que los hace diferentes; por lo tanto, la diferencia
entre el ser y la esencia tiene que ser real y no solo pensada (o de razén).’*?

Finalmente, también nos parece relevante que veamos la diferencia de
significado entre ser y existzr. En muchos contextos se usan como sinénimos.
Incluso, algunos textos de metafisica tomista hablan de la distinciéon en-
tre esencia y existencia. Sin embargo, segin esta potencia de ser, que es la
esencia, hay grados de ser distintos, como se ve en la jerarquia que hemos
recordado. Esto significa que ser no es lo mismo que existir simplemente.
En espafiol, la palabra “existir” tiene un significado univoco binario: una
cosa existe o no existe. Es como el estar encendida o apagada la luz eléctri-
ca en una habitacion. La luz esta encendida o esta apagada. Si el ser fuera
so6lo existencia, podriamos decir que una cosa existe o no existe; y, al decir
respecto de ella que es, sélo podriamos decir si es 0 no es. Sin embargo, la
palabra “ser” tiene, en espanol y en diversos idiomas, asi como en latin y
en griego, la connotaciéon de algo analogo, es decir, que admite intensidad.
En cierto sentido de la analogia, se puede decir que algo es o no es; pero
el ser de las cosas se da no sb6lo como existir o no existir, sino que, dentro
de las cosas que existen, unas tienen modos de ser mas intensos que otras:

330 Medina Estévez, Jorge, Anotaciones de melafisica: siguiendo a Aristdleles y a Santo Tomds de
Aquino, Santiago, Universidad Santo Tomas, 1995, p. 92.

31 Cfi Disp., XXXI1. Véase el detallado tratamiento de Séchting, Julio, “Encarnacién y
subsistencia en las Disputationes metafisicas de Francisco Suarez: Algunas cuestiones en torno a
los fundamentos de la modernidad”, en Maryks, Robert Alexander y Senent de Frutos, Juan
Antonio (eds.), Francisco Sudrez (1548-1617). Jesuits and the Complexities of Modernity, Leiden-
Boston, Brill, 2019, cap. 7, pp. 154-177, esp. 167-171.

332 Para una exposicién mas detallada de los argumentos a favor de la tesis de la distin-
cion real, ¢fi: Alvira et al., Metafisica, cit., pp. 111-114.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

218 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

son mds. Eso depende de su esencia. Un perro es mas que un gramo de oro.
Consideremos un ejemplo tomado de otra relacién entre acto y potencia, la
de continente y contenido. Si llenamos de agua un vaso que tiene capaci-
dad para doscientos mililitros, vamos a tener en acto esa cantidad de agua,
actualizando la potencia receptiva del vaso. Si tenemos un jarro con capa-
cidad para un litro, y lo llenamos de agua, ahora va a contener en acto un
litro de agua. El acto de contener agua es y no es el mismo en cada caso:
en los dos casos, el vaso y el jarro estan llenos; pero doscientos mililitros son
una cantidad menor de agua que un litro. Cuando trasladamos este ejemplo
al del acto de ser, también podemos decir que un tipo de realidad tiene me-
nos ser que otro. Aqui ya no se trata sélo de cantidad, como la cantidad de
agua, sino de intensidad del acto de ser. Consciente de la dificultad del pen-
samiento metafisico, volvamos al ¢jemplo de la luz, la cual en la habitaciéon
esta encendida o apagada, t.e., el estar encendido/apagado tiene un signi-
ficado univoco y binario: si o no. Este estar o no encendido corresponde al
concepto de existencia, en el caso de los seres. Sin embargo, una luz encen-
dida puede ser mas o menos intensa, y, entonces, tiene sentido que una habi-
tacion pueda estar mas iluminada que otra, aunque en las dos la luz esté en-
cendida en un sentido univoco. La intensidad diferente corresponde al acto
de ser como algo analogo. Podemos hacer el esfuerzo de pensar el ser no ya
como binario —una cosa es 0 no es: existe o no existe—, sino como analogo
y con distintas intensidades. Un electrén es, pero con una intensidad de ser
infima; un fotén es, pero con una intensidad de ser elemental: jelemental y
qué hermosa! Un pedazo de oro sélido es con una intensidad de ser mucho
mayor. Un pino es con una intensidad de ser mayor que la del oro, porque
implica vida. La vida es el mismo ser de los vivientes, pero es un ser de tal
intensidad que implica automovimiento, actividad interior generada por la
misma cosa: nutricién, crecimiento, reproduccion; ser interior con actividad
inmanente.’??

"Todos los seres materiales se estan moviendo siempre, como afirma la fi-
losofia clésica, que considera sinénimos el ente material y el ente mévil. Asi
lo corrobora la ciencia moderna. Por lo tanto, un bloque de oro también se
mueve de manera interna; estd cambiando de continuo. Sin embargo, estos
cambios —movimientos de electrones y cosas por el estilo— no implican
una actividad interior o inmanente, que transforme lo externo en la propia
sustancia, como si el oro pudiera nutrirse de cosas exteriores, y de esa forma
crecer y después reproducirse. En cambio, un vegetal toma cosas del medio

333 Cfi infra cap. XXXI.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXVII. SOBRE EL SER Y LA ESENCIA: UN “QUES ES” QUE “ES” 219

circundante, interactiia con el ambiente y mantiene un ser que se mueve de
un modo distinto a los llamados seres inertes, porque estd continuamente
actuando para mantenerse en el ser, y después se reproduce y produce otros
seres de la misma especie. Con mayor razén, un animal, un gato, esta vivo
de una forma mucho mads intensa que un arbol, y eso se manifiesta en su ca-
pacidad para realizar operaciones mas profundas que las de un arbol, como
recordar o desear o moverse de acuerdo con esos deseos. En esta escala de
los seres materiales, el hombre tiene una intensidad de ser todavia mayor,
porque su ser trasciende la materia con el pensamiento y la libertad.*** No
s6lo existimos y dejamos de existir, sino que, en realidad, somos; y somos
mas, y no dejaremos de existir.?3

3¢ Cfy. infra cap. XXXIV.
335 Cfi infra cap. XXXV,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXVIII.
MADRE TONTA'Y MAESTRA MUDA:
SOBRE EL LOGOS EN LA NATURALEZA

La naturaleza es una madre tonta y una maestra muda. En realidad, sélo la cum-
bre de lo natural, que es lo racional,?* permite escuchar a la naturaleza y des-
cifrar su inteligibilidad intrinseca, que remite a la Inteligencia Creadora. En
el hombre se da el logos, se da la razén que puede comprender lo inteligible
que hay en la naturaleza fisica. La naturaleza, incluso cuando alguien pueda
considerarla como la “madre naturaleza”, hablando metaféricamente, es el
lugar en el cual el hombre nace. Segiin la tradicion judeocristiana, es el am-
bito en el cual el hombre es creado como ser que supera toda la naturaleza.
En efecto, lo superior, que es el hombre, no emerge en forma automatica de
lo inferior, que es la materia. Por lo tanto, incluso si el hombre pudiera consi-
derarse, de alguna manera, como hijo de la naturaleza, no lo es de un modo
esencial, porque su propio ser no procede en lo fundamental de la naturaleza
fisica. Esto se manifiesta en que la naturaleza subhumana no tiene inteligen-
cia. La inteligencia no puede proceder de ella, ya que, a juicio de Aristoteles,
es algo divino y viene de afuera: “Queda, entonces, que solo el intelecto se
incorpore después desde fuera y que solo él sea divino, pues en su actividad
no participa para nada la actividad corporal”.337

Es el hombre el que tiene la inteligencia y capta lo inteligible que hay en
la naturaleza. Es el hombre el que se maravilla del orden en el cosmos. Tam-
bién podemos hablar de la naturaleza como maestra, porque aprendemos
muchas cosas de ella; pero es una maestra muda —si se me permite el cinis-
mo—, porque esta abierta por si misma a muchas interpretaciones, y es el
hombre, con su inteligencia, el que da esas interpretaciones a la naturaleza.
El hombre aprende de la naturaleza porque ¢l tiene el logos que la interpre-
ta, que la comprende, que actualiza la inteligibilidad insita en ella como he-

336 Cfi. Spaemann, Robert, Lo natural y lo racional, trad. de Daniel Innerarity y Javier
Olmo, Santiago, IES, 2011, p. 28.
337 De gen. an., 11, 3, 736b27-29.

221

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

222 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

chura de la Inteligencia Creadora. Esta concepcién de la naturaleza como
algo inteligible plantea un problema acerca del hombre: ;cual es el lugar
del hombre en toda esta naturaleza fisica? Fundamentalmente dos visiones
disputan acerca de su puesto en el cosmos. Una es la del hombre como otro
montén mas de materia, una ameba gigante, el hombre como el Gltimo
producto vomitado por la madre naturaleza, sin ningiin orden, sin ninguna
diferenciacion, sin ninguna superioridad. En esta vision, el logos no es mas
que algo que emerge de la materia. El hombre contemporaneo esta con-
tinuamente sometido a esta propaganda. Le dicen que, si se siente bien, es
porque tiene suficientes neurotransmisores en el cerebro; si se siente mal,
es porque hay un déficit de ese neurotransmisor. A nuestros contemporaneos
les dicen continuamente que son unos monos evolucionados, unos chispazos
de inteligencia emergente a partir de una combinaciéon afortunada de ele-
mentos quimicos, y lo que terminan por creer, a veces, cuando piensan en
s mismos, es que el espiritu no es mas que una emanacion de la materia.
La otra visiéon es la del logos como algo que viene de fuera y que es
superior a lo meramente material.**® Esta es la idea del hombre como ser
creado, como imagen y semejanza de Dios. Esta concepcion esta presente
de un modo explicito, claro, en la revelacion judeocristiana; pero no deja de
aparecer en tradiciones paganas que llegan a esa conviceion por el uso de su
razon, por el sentido comun, por la sabiduria ancestral. Platon, por ejemplo,
concibe el alma como un espiritu que cae en un cuerpo y que no procede
del cuerpo. Es muy discutible el dualismo platénico, su concepcion del cuer-
po como una cosa constituida en si y del alma como otra cosa constituida
en si, que se mete en un cuerpo. Los dualismos, sin embargo, que no se dan
nada mas en Platén, sino también en muchas otras filosofias y sabidurias an-
tiguas, tienen un fundamento, que es la conciencia del caracter externo a la
materia que tiene el logos, es decir, el verbo, la palabra, la inteligencia. Aris-
toteles, en cambio, disintiendo de su maestro, se da cuenta de que el hom-
bre es una unidad indisoluble de materia y alma; pero, igual que Platon,
reconoce que el logos no puede venir de la materia, como ya hemos visto.
Ni Platon ni Aristoteles tienen la revelacion judeocristiana como para for-
mular esa vision del modo tan fuerte al que quiza estamos acostumbrados:
el hombre, como varén y como mujer, y como quien da nombre y domina
todas las criaturas, es imagen y semejanza de Dios.?* Eso es lo que intuyen,
no obstante, cuando afirman que el logos viene de fuera, que es algo divino;

338 Cfic Fedon, 80ay ss. y DATI 1.
339 Cfi Gn., 1: 27-28.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXVII. MADRE TONTA Y MAESTRA MUDA: SOBRE EL LOGOS... 223

que el hombre no se reduce a la naturaleza. En la raz6n alcanza todo el res-
to de la naturaleza su culminacion, su altura mas destacada, eminente. Es
curioso que esta misma razon lleve a algunos hombres a interpretarse a si
mismos como simples resultados de la evolucion de la naturaleza. Es como
una razéon que se rebaja a si misma, una razén que hace lo que nada del
resto de la naturaleza podria hacer, y, con todo, piensa que no es mas que el
resto de la naturaleza. Es una paradoja que solamente el hombre, probando
la capacidad de su razon, pueda considerarse a si mismo igual o inferior a
toda la naturaleza fisica, mientras que ningun otro ser en la naturaleza pue-
de interpretarse a si mismo.

La vision clasica, tanto revelada como pagana, es que la naturaleza cul-
mina en el logos, pero el logos viene de fuera. El logos se distingue claramente
de la materia. La inteligencia no es causada por sus condiciones materiales.
Por cierto, las condiciones materiales son necesarias, precisamente como
condiciones y no como causas, para el desarrollo de la inteligencia. Sin ade-
cuada alimentacion y socializacion, el nino humano no despierta al acto
intelectual, o lo hace muy pobremente. Pero no hay que confundir las con-
diciones con las causas. No hay que confundir los reflejos biologicos de la
actividad intelectual con la misma actividad intelectual. En el matrimonio,
por ejemplo, una persona adopta un proyecto de vida de manera conscien-
te y libre, y eso puede producirle una emocién especial, y este sentimiento
puede hacerle latir el corazon; pero no hay que confundir todos esos reflejos
psicosomaticos de una decision libre con la decision libre misma.

En la actualidad hay quienes piensan que lo que nosotros pensamos
como libertad no es mas que nuestra falta de conciencia de los mecanismos
quimicos que actian en nuestro cerebro.’*® Cometen una falacia tremenda,
que es que, tras medir las alteraciones quimicas que se producen cuando
las personas adoptan decisiones que creen que son libres, piensan que la
decision esta determinada por esos movimientos quimicos. Contra esto po-
demos observar que basta un poco de logica para advertir que simplemente
no se sigue: de que dos fenomenos se den unidos o contiguos en el espacio o
en el tiempo no se sigue que uno sea consecuencia o causa del otro, y menos
que sean lo mismo. Lo que la filosofia clasica ha afirmado siempre es que

340 Sobre estas reducciones de la libertad, véanse Rio, Manuel, Estudio sobre la Liber-

tad Humana: Anthropos y anagke, Buenos Aires, Sociedad Anénima de Impresiones Generales,
1955, cap. XXIV “El determinismo cientifico y la libertad psiquica”, pp. 327-340; Garcia
Cuadrado, Antropologia filoséfica, cit., pp. 153 y 154; Choza, Jacinto, Manual de Antropologia Fi-
losdfica, Madrid, Rialp, 1988, pp. 380-388, y Llano Cifuentes, Carlos, Las formas actuales de la
libertad, México, Trillas, 1990, pp. 20-23.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

224 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

entre lo cualitativo y lo cuantitativo, entre lo formal y lo material, entre el
alma espiritual y el cuerpo o la materia prima informada por esa alma, hay
una unioén indisoluble —esto es, salvo con la muerte—, de tal manera que
un cambio originado en el cuerpo puede afectar hasta lo mas espiritual de
una persona, y, asimismo, un cambio originado en el espiritu, como puede
ser un pensamiento, una decision libre, puede afectar hasta lo mas material
de la persona.’*!

Nosotros, si nos examinamos como las personas sabias, deteniéndonos
de modo calmado, vamos a ver que a veces, en efecto, porque ha habido
algin cambio en las circunstancias fisicas de nuestra vida, nuestra alma se
ha visto afectada. Puede haber una depresién porque a alguien le falta li-
tio o algiin neurotransmisor especial. Pero puede pasar asimismo al revés:
puede suceder que una persona adopte libremente decisiones que afecten a
su cuerpo y terminen en que le falte litio o algiin otro neurotransmisor. Por
eso, hace falta alguien que pueda ver las cosas unitariamente. Un anciano
y experimentado médico contaba, en cierta ocasion, que pocos médicos es-
tan viendo a la persona en su totalidad. El psiquiatra recibe a su paciente y
ve una serie de sintomas, los tabula, y le dice, por ejemplo, a usted le falta
dopamina, y le da unas pastillas; le sube los niveles y la persona funciona
un poco mejor. El problema que advertia ese viejo doctor era que habia ex-
perimentado, durante toda su carrera como médico, que mucha gente no
era bien tratada desde el punto de vista psiquiatrico porque no era tratada
como persona, es decir, porque las dimensiones que excedian lo psicoanali-
tico o lo fisicoquimico o lo conductual, esas dimensiones no eran vistas por
el médico.

La incomprension de la naturaleza como inteligible puede llevar, pues, a
una profunda incomprension del hombre como culmen de la naturaleza. Y
la incomprensién del hombre puede retroalimentar una concepcién distor-
sionada de la naturaleza fisica. Es menester, pues, emprender una reflexion
sobre el hombre; abordar esos puntos fundamentales que demuestran la po-
sicién especial del hombre en el resto de la creacion, y asi, indirectamente,
refutar las visiones del hombre como un mero agregado de células o como
un mero producto de la evolucién de una naturaleza cadtica. De esta mane-
ra, se puede recuperar un poco de la autoestima colectiva, advertir que es-
tamos a cargo de la naturaleza creada. Si tenemos el deber de no destruirla

341 Cfi: Lamas, Félix Adolfo, El hombre y su conducta, Buenos Aires, Instituto de Estudios
Filosoficos “Santo Tomas de Aquino”, 2013, pp. 40-42; y Choza, Manual de antropologia filo-
séfica, cit., p. 118.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXVII. MADRE TONTA Y MAESTRA MUDA: SOBRE EL LOGOS... 225

y de cuidarla es porque estamos a cargo y porque ella esta al servicio de una
vida mas humana; no de una vida mas bestial. Si s6lo fuéramos un producto
de la evolucién cadtica, y no tuviéramos un logos que viene de fuera, enton-
ces seria tan absurdo exigirnos deberes de cuidado sobre la naturaleza como
es exigirselos a las arafas, a los leones o a los elefantes.

La naturaleza es una madre tonta y una maestra muda, salvo que por
ella nos hable el Logos que le viene de fuera.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXIX.
LA IMAGEN DEL HOMBRE Y SU FELICIDAD

En Las instrucciones del microondas,**? un pequeno divertimento literario, el capi-
tulo central, por desgracia incomprendido, glosa las instrucciones de un mi-
croondas aleman. Son muy divertidas. Descienden a los detalles mas increi-
bles, como, por ejemplo: “No meta a su mascota en el microondas”. A nadie
le llama la atencién que estos aparatos vengan con un manual de uso, que
explica hasta el tltimo detalle como es el artefacto, para que pueda cumplir
su funcién y de verdad sirva a aquello a lo cual esta destinado. En la misma
linea hay todo tipo de libros sobre como cuidar a su mascota, como educar a
los ninos, como hablar en publico, como estudiar bien... Todos tienen detras
un principio muy elemental: hay que conocer como una cosa es para saber
cudles son los modos adecuados de tratarla. Por lo tanto, la relacion, que ya
hemos mencionado,*” entre el ser de una cosa, su naturaleza y la plenitud
que puede alcanzar, es la que subyace a todas las indicaciones semejantes a
las instrucciones de un microondas, el cuidado de las mascotas, la atenciéon
debida a los nifos y a ese antiguo género literario que se ha dado en llamar
“autoayuda”. ;Por qué son tan populares los libros de autoayuda? A mi jui-
cio, son una necesidad de la crisis de sentido de las culturas posmodernas y
alienadas. Las personas se conocen cada vez menos a si mismas y, entonces,
necesitan a alguien que les diga como son y qué podrian hacer para alcanzar
una plenitud con la que suefan, que en algin momento supieron que es po-
sible, pero que se les escapa de las manos como el agua fresca en una tarde
sofocante de verano.

Aristételes, en el Libro T de la Etica a Nicémaco, muestra que todas las
actividades tienen un fin,*** y que también la vida completa del ser huma-
no tiene un fin.*¥ Hay un pasaje en el que Aristoteles trata de conectar la
nocion que se tiene del fin con los modos de vida que adoptan las personas,

342 Orrego, Las instrucciones del microondas, cit., pp. 53-56.
33 Cfy: supra cap. XXIV.
G EN, 1, 1, 1094al1-3.

35 Cfi EN, 1,2, 1094b5-11.

227

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

228 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

y, por lo tanto, con aquello que consideran que es la felicidad. Distingue
¢l tres modos de vida fundamentales, los més extendidos. Primero, la vida
segin los placeres, que es la de la mayoria. Dice: “El comtn de los hom-
bres se muestra servil al elegir la vida de las bestias, pero tiene una justifica-
ci6n, porque muchos de los poderosos tienen pasiones semejantes a las de
Sardanapalo”.? La gente piensa, casi naturalmente: “Si estos, que estan
en las posiciones mas elevadas, viven de esta manera, serd que es la forma
adecuada de vivir”. En efecto, siempre y en todas partes los dirigentes, los
que han tenido mas éxito en la vida —segun criterios mundanos—, parecen
saber mas, porque dan la impresion de haber acertado; por eso son modelos
para admirar y para imitar.

Un segundo género de vida es el de la virtud activa en la politica, que
esta dispuesta a desprenderse de muchos placeres con tal de ejercitar esas
virtudes del gobierno, que estan vinculadas mas a los honores que a los pla-
ceres. Aristoteles dice que incluso esta forma de vida, aunque es superior
a la de los meros placeres animales, no puede ser el fin de la vida moral o de
la vida politica, porque salta a la vista que es incompleta, ya que “se puede
tener la virtud, pero dormir o permanecer inactivo a lo largo de toda la
vida, y, aparte de eso, padecer las desgracias y los infortunios mas grandes, y
nadie declararia feliz a quien viviese asi...”.3"7 Mucho menos puede radicar
el bien supremo en la vida de los negocios, porque, nos dice Aristoteles, es
“una vida forzada, y es evidente que el dinero no es el bien que buscamos,
pues es util con vistas a otra cosa”.? Y asi, mas adelante, al final de la Etica
a Nicomaco,*® va a retomar el tema de la felicidad y del examen de los tipos
de vida, para ver cudl podria ser el tipo de vida que conduce a la felicidad.
En el marco de esta discusion sobre la vida buena y la felicidad (eudaimonta,
en griego; beatitudo, en latin), el gran filésofo introduce una de las movidas
mas famosas de la historia de la filosofia. Trata de demostrar no ya por
descarte de los bienes inferiores como lo placeres, las riquezas, los honores,
etcétera, sino de forma directa, cual es ese bien que constituye la felicidad.
Y lo hace con un argumento que se ha denominado el argumento del ér-
gon.350 En griego, érgon significa funcién: aquella actividad para la cual existe
una cosa, como un cuchillo existe para cortar, o el pianista para interpretar

346 EN 1, 5, 1095b20-22.

347 EN, 1,5, 1095b30-1096al.

348 EN, 1, 5, 1096a5-7.

39 Cfi EN, X, 6-8, 1176a30-1179a33.
350 Cfi EN, T, VI, 1097b22-1098b8.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXIX. LA IMAGEN DEL HOMBRE Y SU FELICIDAD 229

una pieza de musica en el piano, o el citarista para tocar la citara, o el fut-
bolista para jugar fatbol. El argumento del érgon dice asi: si en cada cosa
descubrimos su funcién y nos damos cuenta de que la bondad de la cosa
estda vinculada a que cumpla su funcién, ¢no sucedera lo mismo con el ser
humano? Si descubrimos cudl es su érgon propio, cudl es su funcién propia,
qué es lo que lo caracteriza y lo diferencia respecto de otros seres, ino estara
acaso ahi el secreto de lo que es un ser humano pleno, bueno, logrado, feliz?
Leemos en la Etica a Nicomaco:

Pero el decir que la dicha [o felicidad] es el bien mas grande se muestra tal
vez como una cosa acerca de la cual hay acuerdo unanime, y se echa de me-
nos que digamos aun con mayor claridad lo que ella es. Acaso se lo pueda
hacer st se comprende la funciéon del hombre. Pues tal como se admite que
para el flautista, el escultor y todo artesano, y, en general, para los que tienen
una funcién y una accién, el bien y la perfeccion residen en la funcién, de
igual modo cabria admitir que es el caso para el hombre, si en efecto hay una
funcién que sea propia de ¢él. ¢Acaso habra funciones y acciones propias del
carpintero y del talabartero, pero ninguna del hombre como tal, sino que este
se hallard naturalmente destinado a la inacciéon? (O cabria afirmar mas bien
que, tal como es manifiesto que hay una funcién del ojo, de la mano y del pie
y, en general, de cada érgano, hay, aparte de estas, también una funcioén que
es propia del hombre como tal?3>!

Segun Aristoteles, pues, seria muy extrano que todas las cosas que ve-
mos tuvieran su funcion, que nos permite descubrir en qué estado se encuen-
tra esa cosa, qué tan bien o mal, qué tan cerca de la plenitud; pero que, al
tratarse del hombre como un todo, solo él no tuviera algo que determinase
la forma de su vida buena, la felicidad, la plenitud. ;Cudl puede ser ese érgon?
Veamos como examina €l la cuestion: “Pues es claro que el vivir es comin
también a las plantas, y lo que buscamos es propio del hombre; ha de hacerse
a un lado, entonces, la vida de la nutricién y el crecimiento”.?2 Hay funcio-
nes vegetativas, que todos tenemos; pero no pueden ser lo propio nuestro,
pues igual se hallan en los vegetales. Luego senala: “La siguiente seria la for-
ma sensitiva de vida, pero es claro que también ella es comun al caballo, al
buey y a todo animal”.?5 No podemos ser felices viviendo como un caballo,
como un buey o como cualquier otro animal bruto, una vida sensitiva nada

3L EN, 1, VIL, 1097b22-1098al.
352 EN, 1, VII, 1098a2.
353 EN, 1, VII, 1098a3.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

230 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

mas, de percepciones, de deseos, de satisfaccion de los deseos sensibles. Por
lo tanto, y alejandose de las funciones que el hombre posee en comunidad
con el resto de los seres vivos, Aristoteles concluye:

Queda, por ultimo, cierta vida activa propia del ente que tiene razon; vy éste,
por una parte, obedece a la razén; por otra parte, la posee y piensa. Y como
esta actividad se dice de dos maneras, hay que tomarla en acto, pues parece
que se dice primariamente ésta. Y si la funcion propia del hombre es una ac-
tividad del alma segtn la razén o no desprovista de razén, y por otra parte
decimos que esta funcion es especificamente propia del hombre y del hombre
bueno, como el tocar la citara es propio de un citarista y de un buen citarista,
y asi en todas las cosas, afladiéndose a la obra la excelencia de la virtud (pues
es propio del citarista tocar la citara, y del buen citarista tocarla bien), siendo
esto asi, decimos que la funcién del hombre es una cierta vida, y ésta una ac-
tividad del alma y acciones razonables, y la del hombre bueno estas mismas
cosas bien y primorosamente, y cada una se realiza bien segn la virtud ade-
cuada; v, si esto es asi, el bien humano es una actividad del alma conforme
a la virtud, y si las virtudes son varias, conforme a la mejor y mas perfecta,
y ademas en una vida entera. Porque una golondrina no hace verano, ni un
solo dia, y asi tampoco hace venturoso y feliz un solo dia o un poco tiempo.3>

Aristoteles vincula, por lo tanto, la excelencia de una cosa con el cum-
plimiento de su funcion. El citarista tiene una funcién y, por tanto, es mejor,
en cuanto citarista, en la medida en que mejor toca la citara. Lo mismo pasa
con el ser humano. Lo propio del ser humano es la razén. Luego, esta ima-
gen, esta idea del hombre como animal racional conlleva una consecuencia
acerca de donde esta la plenitud del hombre: en una vida conforme a la
razon. Esa vida conforme a la razén puede ser mas o menos conforme a
la raz6n. Mientras mas conforme a la razén es, mayor es la excelencia de
esa vida. En griego, la palabra areté significa excelencia y virtud. Por lo tan-
to, hay excelencia o virtud humana en la medida en que hay una actividad
que se conforma a la regla de la razén, que es lo propio de la virtud humana
en cuanto humana. Aristételes desarrolla toda la Etica a Nicémaco sobre esta
base. La ética es una ciencia que ordena la accién hacia la vida plena. Si
hemos descubierto que la vida plena tiene que ver con la realizaciéon de una
actividad conforme a la razon, y que eso es la virtud humana, entonces toda
la ética es una indicacién de como son las virtudes, cudles son los tipos de

354 EN, 1, VII, 1098a3-20. Se cita por la edicién bilingiie y traduccién de Maria Araujo
y Julian Marias, Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1994, pp. 8 y 9.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXIX. LA IMAGEN DEL HOMBRE Y SU FELICIDAD 231

virtudes, qué virtudes son mejores que otras, para poder practicarlas y de
esa manera llegar a la plenitud.

Esta vision del hombre y de su felicidad, asi como de la ética como sa-
biduria practica ordenada a la vida lograda, tiene mas consecuencias de lo
que parece a primera vista. La idea del hombre no es nada mas una divaga-
cion filosofica que esta en los libros; tampoco nicamente una cuestion cul-
tural, como si fuera absolutamente determinante una cierta idea del hom-
bre adoptada por la cultura en la que vivimos. Desde luego que las visiones
fundamentales sobre el mundo, el hombre y Dios, definen la identidad de
toda cultura. Sin embargo, también se trata de una cuestion personal, y la
suma de convicciones personales da forma a la cultura. Nosotros podemos
tener una idea baja de nosotros mismos, y, si eso sucede, probablemente no
aspiraremos a cosas grandes; o podemos tener una idea extralimitada de
nosotros mismos, y, en ese caso, quiza aspiraremos a cosas que nos exceden,
para las cuales no estamos capacitados. Hay que alcanzar, pues, una idea
justa. Asimismo, a nivel antropolégico no es bueno pensar que el hombre
es una bestia. Ese pensamiento lleva a vivir como bestias. Es una profe-
cla autocumplida: uno se concibe como igual que los animales brutos; uno
se resigna a ser una bestia, y termina viviendo como una bestia, y siendo
como una bestia, o, en ocasiones, menos que las bestias. Tampoco debemos
concebir al hombre como una especie de angel, que es puro espiritu y que
siempre tiene una buena intencién, y que, por tanto, siempre hace las cosas
lo mejor que puede. Conforme con esa vision angelical del ser humano,
igual se cometen errores al definir lo que es la virtud y sus posibilidades; por
ejemplo, se descarta la necesidad de la lucha moral, de rectificar, de pedir
perdon, de alejarse de los malos ambientes... Y se termina exigiendo que la
sociedad apruebe como virtudes angelicales lo que no son mas que vicios
bestiales. Somos seres intermedios. Somos racionales, con una inteligencia
y voluntad libre —como los angeles, pero muy inferiores a ellos—, y somos
corporales, como las bestias, y tenemos inclinaciones, pasiones, sentimien-
tos y reacciones, que muchas veces se oponen al orden de la razén. Una vi-
sion equilibrada de lo que somos nos puede hacer ver que tenemos muchas
mas posibilidades que las que generalmente pensamos a nivel personal, y
también a nivel colectivo, y nos puede llevar a sacar consecuencias de orden
practico, en la ética, en el derecho, en la politica. “El hombre no es ni angel
ni bestia, y la desgracia quiere que quien haga el angel haga la bestia”.?

355 Pensées, 678.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

232 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

Por eso nos hace tan bien, para aspirar alto, sin ingenuidades, afincar
en nuestra inteligencia la idea clasica del hombre. Esta idea tiene muchos
presupuestos metafisicos, como los que hemos estudiado antes. La intuitiva
verdad y belleza de esta vision del hombre, a su vez, habla a favor de la ver-
dad de los presupuestos metafisicos en que se apoya. Por otra parte, la idea
clasica del hombre implica muchas consecuencias éticas y politicas. Por lo
tanto, la antropologia filosofica se sitia entre la filosofia mas especulativa y
la filosofia mas practica. La metafisica, cuyo objeto es mas universal y mas
elevado que el ser humano —llega hasta Dios, con la teologia natural—, es
fundamental también para comprender al hombre en su ser mas profundo y
en su posicion en el cosmos. La filosofia moral, juridica y politica, a su vez,
es la extension del conocimiento mas especulativo sobre el hombre hacia los
asuntos humanos, el ambito de lo practico. En sentido inverso, cualquier
error que cometamos en este nivel antropologico puede repercutir en que
cambiemos nuestra imagen del mundo entero, por esa correspondencia
que hay entre logos y physis, de la que ya hemos hablado,*¢ y puede reper-
cutir también en que cambiemos nuestras conclusiones practicas acerca
de como debemos vivir. Si nos conocemos mejor, tendremos un poderoso
apoyo intelectual para vivir mejor, para acercarnos a la vida lograda, plena,
feliz.

356 Cfie supra cap. XIX.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXX.
LA UNIDAD DE LA PERSONA HUMANA: CUERPO Y ALMA

La vision clésica y cristiana del ser humano, vista desde la perspectiva filoso-
fica, incluye s6lo aquellos rasgos que podria comprender una persona —en
principio— con su razén humana natural, sin el auxilio de la fe cristiana. Sin
embargo, desde un punto de vista histérico no se puede negar que los trazos
mas profundos de esa imagen del hombre fueron incorporados a la tradicion
filosofica perenne por influjo del cristianismo. Pensemos, por ejemplo, en una
ideologia actual, el liberalismo politico democratico, que se edifica sobre la
base de que todos los ciudadanos tienen igual dignidad y libertad, y, segin
pretenden deducir de ahi —en realidad, desde el punto de vista logico, no se
sigue—, un derecho igual a la participacion en las decisiones publicas y a ser
tratados con justicia por parte de la autoridad. Un pagano, antes de Cristo o
en una cultura no permeada por el cristianismo, se rie a carcajadas, a man-
dibula batiente, de semejante presupuesto ontoldgico. El liberalismo politico
contemporaneo pretende no tener ningin fundamento metafisico, y ningin
fundamento religioso. En efecto, John Rawls afirma:

No hay necesidad de invocar doctrinas teoldgicas o metafisicas en apoyo de sus
principios [de justicia] ni de imaginar otro mundo que compense y corrija las
desigualdades que los dos principios permiten en éste. Las concepciones de
la justicia deben ser justificadas por las condiciones de nuestra vida, tal como
nosotros la conocemos, o no lo seran en absoluto.3>7

Se engana porque, en realidad, parte de una imagen del hombre im-
pregnada de religion y de metafisica. Esa idea de la dignidad y esa concep-
cion de la libertad —deformadas en la ideologia liberal— no existian sobre
la faz de la tierra antes del cristianismo. Por eso, cabe decir que el libera-
lismo politico es una filosofia, y, como tal, racionalmente elaborada; pero
que se ha fundado en la filosofia cristiana precedente, donde la dignidad y

357 Rawls, John, Teoria de la justicia, trad. de Maria Dolores Gonzalez, México, Fondo de
Cultura Econémica, 2006, p. 411.

233

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

234 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

la libertad de todos ya constituian una verdad racional adquirida gracias al
fermento de la fe cristiana. Es verdad que ya en Platon y Aristoteles, que
son los pilares paganos de la sintesis posterior cristiana, la alta concepcion
del bien y de la belleza, del hombre y de Dios, de las virtudes morales y de
la vida lograda, lleva implicitas unas ideas de dignidad y de libertad. Aun-
que se discute si Aristoteles en realidad concibe la libertad de la voluntad tal
como la concebimos nosotros, lo cierto es que analiza la idea de una eleccion
deliberada (proaderesis).®*® La ética aristotélica es muy dificil de pensar si no se
presupone alguna forma de libertad de eleccién, que permita atribuir los ac-
tos a las personas y asignarles responsabilidad por sus virtudes y sus vicios.?»
No obstante, la idea de la libertad adquiri6é unas connotaciones grandiosas,
que en Aristoteles no posee, en la época cristiana. Atribuir nuestra idea de la
libertad a Aristoteles puede ser considerado anacrénico. Luego, al parecer,
no se puede negar que incluso esa filosofia politica contemporanea que mu-
chas veces pretende no tener ninguna raiz en una concepcion religiosa del
mundo, o en una concepcion metafisica del mundo, toma como dos pilares
estas ideas que vienen de ahi: libertad, dignidad. Por eso, los musulmanes
identifican Occidente con el cristianismo. Los cristianos occidentales trata-
mos de disipar ese error, diciéndoles que no confundan los planos, porque
en Occidente ha habido muchas derivaciones culturales, ideolégicas, filo-
soficas, etcétera, que hunden sus raices en el cristianismo, como estas ideas
de libertad y dignidad, pero que después han abandonado el cristianismo,
y que son visiones agnosticas o ateas, o de otras religiones. En parte tene-
mos razon en decir eso, pero en parte tienen razéon los musulmanes cuando
replican que, si comparamos todo ese conjunto de ideas occidentales y sus
formas de vida con la visién islamica y con otras visiones orientales, la dife-
rencia es neta, nitida, y se debe al fermento de la fe cristiana.

Sin olvidar la verdad historica de esos presupuestos originados en la re-
velacion judia y cristiana,’? vamos a explorar la imagen clasica del hombre
en cuanto tiene de racionalmente asequible para cualquiera que esté dis-
puesto a detenerse a reflexionar. Esta exploracion racional es determinante
para algunas de las inquictudes mas acuciantes de nuestra época, como
las relacionadas con el poder de disposicion del hombre sobre su cuerpo

358 Cfi EN, 11, 3, 1113a2-10 y Vigo, Aristdleles, cit., p. 186.

359 Gfic Ret., 1, 6, 1362b10-28; EE, VIII, 3, 1248b18 y EN, I, 7, 1097b1-21.

360 Cfi: Finnis, John, Ruptura, transformacion y continuidad en la tradicion de la razén y la justicia,
trad. de Cristobal Orrego, Inauguraciéon del afio académico 2013 de la Facultad de Derecho
de la Pontificia Universidad Catolica de Chile, pro manuscripto, p. 13.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXX. LA UNIDAD DE LA PERSONA HUMANA: CUERPO Y ALMA 235

y sobre los cuerpos de los demas. El debate sobre el aborto, por ejemplo,
fpuede resolverse sin saber cuando comienza a ser humano el cuerpo de un
embrion? En el caso de la eutanasia, ;podemos decir que todavia estamos
frente a una persona humana cuando su cuerpo vive, pero su racionalidad
ha desaparecido? ;Y cabe admitir, en el caso del suicidio, que una persona
plenamente capaz disponga de su vida como si fuera duena de una cosa?
Por otra parte, jpodemos separar el “yo” del cuerpo en el que actta? ;Se
reduce ese “yo”, entonces, a la serie de sensaciones, deseos, experiencias
cognitivas, unidas por la memoria, de manera que no seriamos la misma
persona si quedaramos reducidos a un cuerpo vivo con pérdida de sus facul-
tades mentales? En fin, jcomo seria licito tratar el cuerpo de otra persona,
sin afectar su conocimiento, cuando lo miramos o lo tocamos? ¢Y en qué
medida es licito consentir en un uso del propio cuerpo para fines comercia-
les o hedonistas, sin afectar la dignidad del “yo”?

Comencemos, pues, por la antropologia del cuerpo humano. Si uno
dice: “Yo soy duefio de mi cuerpo”, ;qué estd pensando? Al parecer, in-
troduce una division del todo corpéreo-espiritual: yo soy una cosa, un ser
poseedor, y mi cuerpo es otra cosa, sobre la cual puedo ejercer dominio.
¢Como se justifica esa dualidad, esa objetivacion o reificacién externa del
cuerpo? A este respecto, no existe una tinica tesis clasica precristiana. Varias
son las visiones en pugna. El cristianismo termina por inclinar la balanza
hacia una de ellas como central, aunque no ha logrado llevarla a todas las
culturas.

Por una parte, esta la vision dualista, que tiene dos grandes representan-
tes en la historia de la filosofia: Platon, en la Antigiiedad, y Descartes, en la
Era Moderna. Platon piensa que el hombre es su alma, un alma espiritual,
inmortal, que preexiste al cuerpo y lo gobierna.

Miralo también con el enfoque siguiente: siempre que estén en un mismo or-
ganismo alma y cuerpo, al uno le prescribe la naturaleza que sea esclavo y esté
sometido, y a la otra mandar y ser duefia. Y segin esto, de nuevo, ¢cual de
ellos te parece que es semejante a lo divino y cual a lo mortal? O no te parece
que lo divino es lo que esta naturalmente capacitado para mandar y ejercer
de guia, mientras que lo mortal lo esta para ser guiado y hacer de siervo?36!

Descartes, a su vez, piensa que en el mundo hay tres tipos de sustancias:
Dios, la res cogitans o cosa pensante, que es el alma de cada uno, o cada uno

361 Feddn, 80a.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

236 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

como ser espiritual, y la res extensa o cosa extendida en el espacio, la realidad
material exterior a la mente, cuyo modo de ser real es geométrico (s6lo en
nuestro pensamiento le aiadimos cualidades no medibles, como los colo-
res, sabores, etcétera). Dentro de esa res extensa esta el cuerpo de cada uno.
El hombre es pensamiento y materia, pero como dos sustancias unidas de
manera accidental. El gran misterio, para Descartes, es que el sentido comin
y nuestras impresiones mas realistas y evidentes me dicen que yo soy una
sola cosa; yo me experimento como una sola realidad unitaria. Y, con todo,
la filosofia —t.e., todos sus razonamientos abstractos y rigurosos— me dice,
segun Descartes, que soy dos cosas: el intelecto que piensa y quiere, que es
espiritu, y esta materia que es mi cuerpo. ;Como se produce, pues, la union
entre estas dos cosas? ;Donde esta el alma? Tal es la gran pregunta de Des-
cartes.

El dualismo enfrenta problemas insolubles en su contraste con el senti-
do comtn, como advierte Descartes. Es de lamentar que el filosofo moder-
no, cuando tiene que optar entre su filosofia y su sentido comun, a menudo
prefiere su filosofia. Por cierto, la filosofia y las ciencias tienen como misién
formar y corregir el sentido comian, porque no todo lo espontaneo o lo
arraigado en la cultura corresponde a la verdad. Sin embargo, cuando una
filosofia se aleja demasiado de la evidencia mas palmaria, que es el ntcleo
duro y universal del sentido comtn, ya podemos empezar a sospechar de
esa filosofia. Acertadamente dice Mariano Artigas, en defensa del sentido
comun:

Cualquier hombre que no haya violentado su inteligencia por malas disposi-
ciones —la soberbia, por ejemplo— o por malos habitos morales, es capaz de
afirmar la existencia real de los seres que le rodean, de conocer la necesidad
de un Hacedor de los seres de la naturaleza, de saber que habra un mas alla,
etcétera, sin que haya tenido que estudiar filosofia. La filosofia, sin renegar
de ese conocimiento espontaneo —al contrario, de acuerdo y en continui-
dad con él—, estudia esas realidades de un modo cientifico, considerando su
naturaleza y sus fundamentos: puede, por ejemplo, aducir argumentos para
demostrar la existencia de Dios o del alma, algunos de ellos ya afirmados
por el conocimiento espontaneco. Es decir, la filosofia, fundandose en ese co-
nocimiento espontaneo, lo desarrolla (precisando, distinguiendo, explicitan-
do, eliminando falsos elementos de la cultura ambiental, etcétera), y no debe
contradecirlo, ya que el razonar cientifico se realiza con las mismas facultades
cognoscitivas y parte de las mismas evidencias primeras que tiene cualquier
hombre. Pretender que la filosofia sea un “empezar de nuevo”, como si no
existiera ningn conocimiento valido anterior, no es legitimo, e histéricamen-

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXX. LA UNIDAD DE LA PERSONA HUMANA: CUERPO Y ALMA 237

te ha dado resultados amargos, alejados de un auténtico conocimiento de la
verdad, de la realidad del mundo y del hombre.36?

El dualismo, por lo tanto, no se apoya en nuestra experiencia. No refleja
como nos experimentamos nosotros mismos al movernos, al sentir y aun al
pensar. De eso se dieron cuenta incluso los autores dualistas, pero prefirie-
ron sus vanos pensamientos a su clara inteleccion de lo real.

Algunos otros pensadores, para salvar ese inconveniente, incurrieron en
una vision contraria, que es el materialismo. La principal posicién contraria
a la vision clasica y cristiana del hombre no es el dualismo; por lo menos,
no lo es de forma explicita, aunque el dualismo esta incluido en algunos
planteamientos especificos contrastantes con la visién cristiana del hom-
bre, como esa idea de que el cuerpo es una maquina, o de que podemos
ser duenos de nuestro propio cuerpo, o de que la persona es distinta de su
propio cuerpo. Todas esas ideas presuponen un cierto tipo de dualismo, que
subsiste asi en nuestra cultura; pero mas opuesto a la vision clasica y cris-
tiana es el materialismo, la creencia en que todos los seres son solo materia,
y, por lo tanto, que los seres humanos no somos esencialmente distintos de
una ameba.

A este reduccionismo materialista, tanto como al dualismo platonico, se
opuso el hilemorfismo de Aristoteles; éste descubrid esa estructura metafisi-
ca de materia y forma —ya lo hemos visto— en toda la realidad fisica: en un
pedazo de oro, en un arbol, en un gato y también en el hombre.?% El hom-
bre es materia, sin duda; pero es evidente que esa materia esta organizada y
vivificada por un principio organizador distinto al de un gato. Si esos prin-
cipios organizadores fueran iguales, los hombres no tendriamos inteligencia
o el gato la tendria, y poseeriamos garras y maullariamos.

Aristoteles llama alma (en griego, psique; en latin, anima), segun el len-
guaje de su tiempo, a esa forma sustancial cuando da la vida; es decir, cuando
no solo da el ser —un ser inerte—, sino la vida. Los escolasticos repetian:
Vita viventibus esse, que la vida es el mismo ser para los vivientes, pues es un
grado de ser superior, capaz de automovimiento o de realizar operaciones
inmanentes. El principio vital recibe ese nombre especial: psique, anima, alma.
Como Aristoteles usa las nociones de acto y potencia, y la forma es lo que
actualiza a la materia, entonces podemos formular esta definicién de alma:
el acto primero de un cuerpo natural orgdnico que tiene la vida en potencia. “Es forzoso,

362 Artigas, Mariano, Introduccion a la filosofia, Pamplona, Eunsa, 1995, pp. 16y 17.
363 i supra cap. XXIL.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

238 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

entonces, que el alma sea una sustancia en el sentido de forma de un cuer-
po natural que en potencia tiene vida”,’* nos dice el Estagirita en primer
lugar. Y poco mas adelante anade: “Si, efectivamente, hay que mencionar
una caracteristica comun en todo tipo de alma, esa seria que el alma es la
actualidad primera de un cuerpo natural organico” .36

Esto equivale a decir que el alma es la forma sustancial del ser vivo, cuya
materia seria cualquier cosa si no tuviera esa forma sustancial; pero, como
tiene esa forma sustancial, esa materia prima se constituye en un cuerpo, con
distintos 6rganos, con distintas partes que funcionan como un todo coordi-
nado, vivo. Por eso, es extrafio para la filosofia aristotélica que se plantee la
cuestion de demostrar la existencia del alma. En efecto, el nombre “alma” (an:-
ma, psigue) no es mas que el nombre de la causa intrinseca de la vida de una
cosa, de un ser vivo. Por lo tanto, la tinica demostracion de la existencia del
alma —si nos olvidamos de la imagen fantasmagorica del dualismo: el alma
concebida como una cosa etérea metida en un cuerpo— es el principio de
causalidad. Todo efecto tiene una causa: todo lo que comienza a existir,
aunque sea un pequeno cambio en un ser ya existente, exige un ser distinto
que lo haga existir o cambiar.

Ahora bien, vemos este montén de materia que, en lugar de ser un mon-
ton de materia inerte, es un monton de materia viva, que existe en un solo
sujeto unitario, de un tipo especifico: un manzano, una espiga de trigo, un
delfin, un ratén, un hombre. Hay una diferencia entre las dos cosas: el mon-
ton de materia y el cuerpo vivo de determinada especie de viviente. Esa
diferencia es intrinseca, esta en la cosa misma, y es activa, actiia para orga-
nizar la materia de esa forma. Démosle, pues, un nombre. Podriamos darle
cualquier nombre. Podriamos denominarla la diferencia o el acto diferenciador o
el principio activo vital. Aristoteles la llama psique, pues tal es la palabra vigente
en el lenguaje corriente de su tiempo. Nosotros llamamos alma al princi-
pio vivificador interno. Como la palabra alima esta, por decirlo asi, influida
por el dualismo platénico y por el dualismo cartesiano, nosotros tendemos
a asociarla con una sustancia etérea, que esta metida en alguna parte del
cuerpo y que desde ahi lo controla. Como esa concepcion no calza con
nuestra experiencia, nos parece muy raro hablar del a/ma. En cambio, si
nos despojamos de ese dualismo y nos atenemos a la argumentacién aristo-
télica, tenemos que concluir que las plantas tienen alma, que los animales
irracionales tienen alma y que los seres humanos tenemos alma. No somos

364 DA, V, 2, 412a20.
365 DA, V, 2, 412b6.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXX. LA UNIDAD DE LA PERSONA HUMANA: CUERPO Y ALMA 239

nuestra alma, ni somos nuestro cuerpo, sino que somos el ser compuesto de
alma y de cuerpo. Podemos decir, si queremos enfatizar que el cuerpo no es
distinto de nuestro ser, que cada uno es su cuerpo y no solo que lo tiene. Asimis-
mo, podemos decir, si queremos enfatizar que el alma no constituye nuestra
persona completa —pues somos también nuestro cuerpo—, que cada uno
tiene un alma y no sélo que es su alma.

El adagio latino corpore et anima unus significa que hay una sola cosa o
sustancia constituida por cuerpo y alma. Es la tesis hilemoérfica de que el
alma es la forma sustancial del cuerpo vivo. Los seres vivos tienen su modo
especifico de ser por esa forma sustancial, por su alma. Esto se aplica a un
vegetal, a un animal irracional y al hombre. Esos son los tres niveles de la
vida o los tres tipos de alma: la vida vegetativa o alma vegetativa, la vida
sensitiva o alma sensitiva y la vida humana o alma racional. No es que haya
tres almas en el ser humano, dos almas en el animal irracional y un alma
vegetal, sino que hay un principio vital cada vez mas intenso, mas rico, en
la medida en que ascendemos en los grados de vida. El ser humano tiene
una sola alma racional que incorpora las funciones vegetativas y las fun-
clones sensitivas, y que posee como exclusivas las funciones racionales, en
una unidad absoluta de alma y cuerpo. De esta concepcidén unitaria del ser
humano, ni dualista ni materialista, se siguen muchas consecuencias. Una
es que la unidad misma del conjunto de esos componentes materiales no se
puede explicar por los componentes materiales, sino que exige la existencia
del alma humana, igual que la materialidad del perro y del gato exige la
existencia de su alma perruna o gatuna. Entiendo también que, como suele
hablarse del alma como aquello que subsiste tras la muerte del hombre, por
ser sustancia espiritual, suene extrano hablar del alma de los arboles y de los
perros; pero la correcta comprension del principio vital —del significado de
“alma”— implica referirlo a todos los vivientes, aunque no todos, sino nada
mas el hombre, posean un alma inmortal.

Un experimento mental, que parecera infantil a los filésofos profesio-
nales, puede ayudar a comprender que los elementos materiales no pueden
explicar la unidad del compuesto vivo. Se dice que el ser humano esta cons-
tituido por tres cuartas partes de agua y el resto de otros elementos: carbono,
hidrégeno, zinc, etcétera. Tomemos una bolsa grande de plastico, de esas
que se usan para los cadaveres, y echemos ahi setenta y cinco litros de agua, y
después unos cuantos pedazos de carbén, oxigeno, etcétera; atémosla bien
y movamosla hasta que se mezcle todo de modo perfecto, hasta que poda-
mos decir, con toda exactitud, st hemos respetado las proporciones quimicas
de la biologia humana, que ahi hay, desde un punto de vista material, lo

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

240 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

mismo que en un ser humano. Abramos la bolsa, a ver qué sale. Hagamos
el experimento miles de millones de veces. Nunca surgira un humano, ni
un chimpancé, ni nada. Incluso en la hipotesis de que en un laboratorio,
mediante una causalidad externa, se lograra producir un pequefio ser vivo,
habria una diferencia radical entre ese ser vivo y el conjunto de materiales
usados para construirlo. La hipotesis es extravagante porque se asume que
podria existir la potencia tecnoloégica humana para producir el principio
vital permanente en una materia que no tuviera esa potencialidad, algo
que es distinto por completo de tomar sélo seres vivos y a partir de ellos
producir otros seres vivos, como cuando tomamos una rama de un arbol y
la plantamos.

La diferencia entre el viviente y la materia inerte, o entre una especie
de viviente y otra, exige una causa, y no solo una causa externa que le dé la
vida y la especie a esa materia, sino una causa interior o intrinseca que de
continuo haga ser y ser de tal especie a ese montéon de materia. La misma
necesidad de explicacion causal vale para la diferencia entre vivientes de es-
pecies distintas. Decir que un mono es en esencia igual que un ser humano
es tan erréoneo como decir que una bolsa de plastico para envolver cadave-
res, llena de agua y de pedazos de carbén, oxigeno e hidrégeno, es lo mismo
que un mono. Es igual de tonto. jPor qué? Porque la diferencia no viene por
la materia, sino que viene por el alma. Por lo tanto, si hay una diferencia de
organizacién intrinseca, hay una diferencia de especie, y, en consecuencia,
una diferencia esencial. Que la diferencia sea esencial no significa que no
pueda haber semejanzas. Podemos encontrar muchas mas analogias y seme-
janzas entre un mono y un ser humano, que entre un mono y un arbol o que
entre un arbol y un montén de agua con carbon. Esto es evidente, pero la
unidad del cuerpo y del alma implica que toda diferencia permanente tipica
en la organizacién de la materia implica una diferencia esencial de alma.

Otra consecuencia de la unidad hilemorfica es que, como hemos visto,
en cierto sentido nosotros somos nuestro cuerpo. Entonces, si esta expresion se
toma como una referencia a la totalidad de lo que somos, donde no hay
cuerpo no hay “yo”. Sin embargo, hay una discusion filosofica —y pro-
fundas convicciones religiosas— acerca de la subsistencia del alma huma-
na después de la muerte, y en consecuencia sobre la subsistencia del “yo”
personal, que no se identificaria totalmente con el cuerpo que ¢l es. No se
da esa discusion respecto de los animales irracionales. Si el animal muere,
la forma sustancial suya, que era el alma sensible, desaparece. No se da el
debate sobre la inmortalidad respecto de las plantas. Si la planta muere, la
forma vegetativa desaparece, porque la corrupcién, que es la muerte, con-

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXX. LA UNIDAD DE LA PERSONA HUMANA: CUERPO Y ALMA 241

siste en que la materia pierde su forma sustancial y adquiere otra. Cuando
quemamos un pedazo de papel, no subsiste la forma sustancial papel, invisi-
ble, y surge entonces la forma sustancial ceniza y la forma sustancial humo.
El papel se transforma en ceniza y en humo. La misma materia pierde la
forma sustancial de papel, que desaparece, y adquiere la forma sustancial
de ceniza y la forma sustancial de humo. De manera que en el ciclo natu-
ral permanente de generacién y corrupcién de los seres materiales, inertes
o vivos, de la misma potencialidad de la materia surgen formas sustancia-
les cuando se generan seres, y desaparecen formas sustanciales cuando los
seres se corrompen, y siempre se dan simultineamente la corrupcién y la
generacion.

Entonces es objeto de debate que, cuando un ser humano muere, no
pase lo mismo que pasa con el papel, con el arbol o con el mono, y que se
diga que sigue existiendo su alma. Esto se parece al dualismo de Platén o de
Descartes. Vamos a dejar ese tema para un capitulo posterior.?6 Ahora nos
interesa ver como la discusion sobre la inmortalidad del alma ilumina la na-
turaleza del cuerpo humano. Es muy facil admitir la inmortalidad del alma
humana en una perspectiva platonica, y es muy facil de admitir en un con-
texto cartesiano. Incluso en la perspectiva de Kant, que negaba la posibili-
dad de demostrar 1a inmortalidad del alma especulativamente,*7 es necesario
admitir la inmortalidad del alma por razones morales, no por razones meta-
fisicas.?®%® En cambio, en el contexto aristotélico no es tan facil aceptar la in-
mortalidad del alma humana. Los textos de Aristoteles son de interpretacion
controvertida,’® aunque hay varios que favorecen la idea de la inmortalidad
del alma.?” La concepcién hilemorfica hace discutible la subsistencia de un
coprincipio (en este caso, del alma) separado del otro (en este caso, de la
materia que junto con el alma constituye un cuerpo vivo). La corrupcion del
compuesto implica la no comparecencia, en esa materia, de la causa (la forma
sustancial) que le daba el ser y la vida. Luego, una vez que el principio de
causalidad, que exigia afirmar la existencia de la forma sustancial y, para los
vivientes, del alma, ya no exige afirmar esa existencia (pues el compuesto ha
muerto), la existencia del alma separada (inmortalidad) exige una prueha

366 i infra cap. XXXV,
367 G KiV, A 351.

368 Cfi KpV, AA V, 122.
369 i Boeri, Marcelo, “Introduccion”, en Aristoteles, Acerca del alma, Buenos Aires, Co-
lihue, 2010, pp. CIX-CXXIII.

370 G infra cap. XXXV,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

242 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

distinta, no basada en la realidad del compuesto. Esa prueba no existe res-
pecto de ninguna forma sustancial o alma vegetativa o sensitiva, y es dificil
de conocer en el caso del alma humana.?’! En este marco, donde la inmor-
talidad del alma es lo discutible, lo que no es discutible es que la persona,
mientras vive, es su cuerpo vivo, incluso si tiene alma inmortal. Si me cortan
un brazo, yo he sido mutilado; si me escupen la cara, yo he sido ultrajado.

El alma inmortal no es la persona, sino una parte de la persona. Por
eso, Santo Tomas, que es muy aristotélico, y que afirma la inmortalidad
del alma, sostiene también, sin embargo, que, cuando el hombre muere, ha
muerto la persona.’’? La persona ya no existe; subsiste su alma y, en ella, su
identidad personal, que nos autoriza a hablar de ella por su nombre y a afir-
mar su continuidad ontolégica in aeternum (para los cristianos, hasta el dia de
la resurreccion). (Por qué ya no existe la persona? Porque la persona es el
todo: homo est anima et corpore unus. Esto puede chocar a los cristianos moder-
nos, que tienden a ser cartesianos y platonicos; pero esta definido como dog-
ma de fe por el IV Concilio de Letran y reafirmado por el Concilio Vaticano
I: que el hombre consta de dos partes esenciales: el cuerpo material y el alma
espiritual.’”? En el mismo sentido, el Concilio de Viena sefnala:

Reprobamos como errénea y enemiga de la verdad de la fe catdlica toda
doctrina o proposiciéon que temerariamente afirme o ponga en duda que la
sustancia del alma racional o intelectiva no es verdaderamente y por si forma
del cuerpo humano; definiendo, para que a todos sea conocida la verdad de
la fe sincera y se cierre la entrada a todos los errores, no sea que se infiltren,
que quienquiera en adelante pretendiere afirmar, defender o mantener perti-
nazmente que el alma racional o intelectiva no es por si misma y esencialmen-
te forma del cuerpo humano, ha de ser considerado como hereje.3*

Asi, pues, que el cuerpo y el alma son una sola cosa, y que el alma es la
forma sustancial del cuerpo, fue definido como dogma de fe por el Magis-
terio de la Iglesia catodlica. Con esa verdad clara, el magisterio eclesiastico
pudo enfrentar con solidez las herejias maniqueas, que se nos meten cada
cierto tiempo dentro de la Iglesia, que separan completamente el cuerpo del
alma, que piensan que el cuerpo no tiene la dignidad propia de la persona.

371 G infra caps. XXXy XXXV.
2 Cfi S. Th.,1,q. 29, a. 1.

575 G Dz 428y 1783,

574 (i Dz, 481,

w

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXX. LA UNIDAD DE LA PERSONA HUMANA: CUERPO Y ALMA 243

La imagen clésica y cristiana del hombre, varén y mujer, es la de una
persona corporal. No se trata Gnicamente de una cuestion de fe, aunque
los dogmas catolicos refuercen la convicciéon de los creyentes. Es la vision
de sentido comun vy la tesis aristotélica, asumida por la Iglesia catélica en
su formulacién dogmatica sobre el alma como forma sustancial del cuerpo
vivo. Yo soy mi cuerpo y soy mi alma, siempre en la unidad completa de una
sola sustancia: el yo personal. Al morir, subsiste mi identidad personal en mi
alma espiritual: yo subsisto en mi mismo, aunque no con todo mi ser propio.
Robert Spaemann dice, en el mismo sentido:

El hombre no es una subjetividad descarnada que disponga de un organismo
natural. El cuerpo humano es el hombre mismo. La contraposicion entre na-
turaleza y persona olvida que la persona finita es en si misma una naturaleza
en la que se representa la persona, en la que la persona se puede contemplar
y tocar.37

Una tercera consecuencia de esa vision unitaria del hombre es que la
persona se manifiesta a través de su cuerpo. Existe un lenguaje del cuerpo.
Nosotros hablamos con el cuerpo. Por eso podemos manifestarnos veraz-
mente a través del cuerpo, pero también mentir con el cuerpo. La perso-
na puede tener una profundidad casi infinita por su alma espiritual, pero,
como esa alma es la forma del cuerpo, toda esa profundidad también se
manifiesta a través del cuerpo. Su cuerpo nunca es sélo su cuerpo, sino
siempre, al mismo tiempo, su persona total, su ser corpore et anima unus. La
antropologia del cuerpo, por lo tanto, resalta la dignidad de la persona en
su cuerpo. Nuestro cuerpo es algo digno con la excelencia del ser humano.
Se habla hoy tanto de la dignidad humana, pero esa dignidad no se debe
separar de la dignidad del cuerpo. El cuerpo no puede ser considerado
como una cosa sobre la cual se ejerce un dominio. Por supuesto que hay un
sentido, en la ética clasica, segin el cual se puede hablar del objeto, y del
cuerpo como objeto, y aun de la persona como objeto. Esas categorias y
ese lenguaje no tienen que ver con considerar a la persona como una cosa,
sino que se refieren a que los actos humanos pueden recaer sobre la persona
(también sobre su cuerpo), y aquello sobre lo cual recae un acto se llama,
en el lenguaje técnico filosofico, objeto.?’® Yo puedo besar a mi madre, y en-
tonces ella es el objeto de mi beso. Esto no tiene nada que ver con el uso de

375 Spaemann, Felicidad y benevolencia, cit., p. 248.

376 Cfi: Widow, José Luis, Introduccién a la ética, Santiago, Globo Editores, 2009, pp. 156-
162.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

244 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

la palabra objeto con el sentido de cosa exterior a la persona, objeto de do-
minio. Yo no me adueno de mi madre cuando le doy un beso. Al contrario,
estoy manifestando mi entrega filial, mi carino. Por lo tanto, la antropologia
del cuerpo, cuando se entiende de esta manera, impide que convirtamos a las
personas en objetos, en el sentido de cosificarlas, aunque puedan ser objelos
en un sentido técnico, que se usa en la moral o que se usa en el derecho mas
clasico. En el derecho moderno no se emplea la categoria de objeto para las
personas, porque ¢l derecho moderno separa el sujeto del objeto, y pone a
las personas como sujetos y a las cosas como objetos; pero, en el lenguaje
moral clasico, y en el lenguaje juridico mas clasico, no hay inconveniente
en decir que la persona puede ser objeto en cuanto que término de un
acto humano. En este sentido, Dios mismo es el objeto de las tres virtudes
teologales (fe, esperanza y caridad).’”” Si uno utiliza la palabra objeto en
el sentido moderno, en cambio, no puede decir que la persona sea objeto.
En efecto, objetificar a la persona es cosificarla, degradarla. Asimismo, no se
puede objetificar el cuerpo de una persona sin degradar a la persona, porque
la persona es el cuerpo.

No es dificil extraer las consecuencias politicas y morales de esta vision
clasica y cristiana de la persona y de su cuerpo, el cuerpo que ella tiene
como se posee una parte del propio ser, y que, por tanto, ella indisoluble-
mente es. En efecto, el trato debido a las personas se ha de traducir en el
respeto a su vida desde el mismo momento de la concepcion de su cuerpo
—donde esta el cuerpo vivo esta la persona entera—; en la ayuda a la vida
digna, tanto en sus condiciones materiales como en sus exigencias espiritua-
les; en una politica ordenada al bien comn, constituido como un orden de
la convivencia que facilita la perfeccién corporal y espiritual de los miem-
bros de la comunidad; en la correcta ordenacioén de la moralidad ptblica,
sin permitir que el cuerpo humano sea instrumentalizado y explotado como
objeto de consumo o de propaganda; en el cuidado de las personas en sus
estados mas débiles —enfermos, ancianos, ninos—, donde se manifiesta que
la dignidad personal no depende de la fortaleza del cuerpo o de la utilidad
simplemente material de sus fuerzas, porque la dignidad del espiritu penetra
todo el ser corporal de la persona.

ST G S The, 111, q. 1, a. 1, q. 17, a. 2y q. 25, a. 1, sobre el objeto, respectivamente,
de las virtudes teologales de fe, esperanza y caridad. Véase, ademas, Pieper, Josef, Las virtudes
Jundamentales, trad. de Carlos Melche, Madrid, Rialp, 1990, pp. 26 y 27.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXI.
LOS GRADOS DE VIDA'Y LAS FUNCIONES VITALES

El problema ético-juridico de la llamada “muerte cerebral”, como criterio
para determinar si una persona esta efectivamente muerta, constituye un
debate de actualidad con la tnica consecuencia practica —importante, des-
de luego— de que, al paciente declarado muerto, se le pueden extraer sin
escrupulos los 6rganos para trasplantarlos. La cuestion es: jestd realmente
muerto o esta vivo? ;Por qué hay tanto debate? Porque la apariencia externa
es que esta vivo; sin embargo, hay un diagnostico que, apoyandose en el cese
irreversible de las funciones encefalicas, afirma que, en realidad, esta muerto.
La muerte en si no se puede observar sensiblemente, porque es un instante
en el que deja de estar presente el alma en el cuerpo, y esa unién de alma
y cuerpo es una realidad metafisica, que conocemos por sus consecuencias:
que el ser vive, realiza operaciones inmanentes. En el capitulo precedente, al
hablar de si se puede demostrar la existencia del alma, dijimos que la pregunta
misma es un poco extrana, porque, en realidad, llamamos alma a aquello
que hace que un conjunto de materia, que seria otra cosa, en realidad sea
este ser concreto y vivo, que tenemos delante de nosotros. En efecto, preci-
samente porque vemos, experimentamos, ese automovimiento del organis-
mo, a lo que llamamos estar vivo, entonces deducimos, por aplicacién del
principio de causalidad, que tiene que haber una causa de aquello, y a esa
causa la llamamos alma, psique, anima. En el caso de la muerte, pasa lo mismo:
porque observamos alguna realidad, que es incompatible con que el ser esté
vivo, afirmamos que ya estd muerto, que entonces el alma no esta presente
en ese conjunto de materia. Si queremos no tener ninguna duda acerca de
que un ser esta muerto y no vivo, simplemente hay que esperar. La putrefac-
ci6n es una senal clara de que el organismo esta muerto. No obstante, suele
ser necesario saberlo antes de que comience la putrefaccién. Entonces, los
diagnosticos de la muerte se han acercado mas al instante de la muerte. Por
ejemplo, de alguien a quien ha dejado de latirle el corazon y ha dejado de
respirar decimos que esta muerto, pero quiza el cadaver esta tibio, y hay una
inercia s6lo biologica por la cual algunos aspectos de la actividad vegetativa

245

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

246 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

siguen aconteciendo. Después se ha descubierto la no reaccién de las pupilas
ante la luz como una sefial de que de manera efectiva ya ha dejado de fun-
cionar el organismo. Una forma de diagnéstico mas reciente, desde mediados
del siglo XX, acerca todavia mas el diagnoéstico de la muerte a un momento
anterior a los procedimientos precedentes: putrefaccion, cese irreversible de
la funcién cardiorrespiratoria, pupilas que no reaccionan. Se afirma que el
organismo no funciona como un todo, y que, por tanto, ha muerto, cuando se
produce la llamada muerte encefélica, el cese irreversible del funcionamiento
de todo el encéfalo y el tronco encefalico. Los médicos partidarios de este
método prefieren hablar de diagnostico encefalico de muerte, porque, en su
opinién, la persona estd muerta de verdad.’”® No vamos a zanjar el debate,
donde hay so6lidos argumentos para las dos posiciones —la que afirma y la
que niega el valor del diagnéstico encefélico para conocer la muerte real—;
pero si podemos observar que no se puede resolver bien esta controversia sin
algin conocimiento antropolégico anterior acerca de qué significa estar vivo.
La vida causa el funcionamiento del organismo como un todo, y no sélo de
alguna de sus partes. En asuntos de este tipo cobra relevancia una profun-
dizacién no sélo en el concepto de vida, sino también en las funciones que
manifiestan la vida.

Los grados de vida son tres: la vida vegetativa, la vida sensitiva y la vida
intelectiva. Se diferencian de modo esencial entre si, no solo como las es-
pecies biolégicas dentro de cada grado, sino mas atn, porque observamos
tipos de funciones completamente nuevas al dar el salto de un grado de vida
al otro. Asi como la vida en general se caracteriza por el automovimiento, la
capacidad de realizar operaciones inmanentes, y un grado consiguiente de
interioridad y de espontaneidad, cada grado superior de vida anade niveles
de operaciones inmanentes y de interioridad.’””

La vida vegetativa se caracteriza por tres funciones: la nutricion, el cre-
cimiento y la reproduccién, que implican un nivel de interioridad del ser,
un nivel de autonomia y de espontanecidad en su accién que lo independiza
del medio, pero no tanto como los grados de vida superiores. Con eso basta
para que haya un vegetal. La relaciéon entre estas tres funciones es nece-
saria para que exista una especie biologica, es decir, de individuos que se
generan y se corrompen. Con la nutricién y el crecimiento se basta el indi-
viduo a si mismo: toma elementos del mundo circundante y los transforma

378 Cfi. Chagas, Carlos (ed.), The Artificial Prolongation of Life and the Determination of the
Exact Moment of Death, Ciudad del Vaticano, Pontificia Academia Scientiarvm, 1986.
379 M4s detalles en Verneaux, Filosofia del hombre, cit., pp. 27-31; 85-95.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXI. LOS GRADOS DE VIDA Y LAS FUNCIONES VITALES 247

en su propio ser, y con eso puede desarrollar su potencia hasta llegar a la
plenitud posible para cada individuo dentro de la especie. Eso es nutrirse
y crecer. Si un individuo hiciera eso y nada mas, en algiin momento se co-
rromperia, moriria y desapareceria. Tiene que haber reproduccion, la cual,
como se advierte de manera facil, no se ordena al bien del individuo, sino al
bien de la especie. La reproduccion, por lo tanto, es una funcién vegetativa
que hace posible la existencia de especies biologicas. Estas se perpetiian en
el tiempo gracias a esta funcion.

La vida sensitiva es la vida de los animales wrracionales, también llamados
brutos. Este grado de vida anade tres funciones o potencias operativas: el
conocimiento sensible, el deseo o apetito o inclinacién sensible y la locomo-
ci6n. Estas tres funciones inauguran un mundo vital por completo novedoso
y mucho mas interior, mucho mas profundo que el del mero vegetal, porque
el animal bruto, ya con el conocimiento sensible, puede relacionarse con un
mundo mucho mas amplio, y no sélo mediante la asimilacién de elementos
materiales que incorpora su propio ser, sino mediante el conocimiento, la
captacion de cualidades sensibles, colores, olores, sabores, etcétera. El vi-
viente adquiere asi una mayor autonomia respecto del medio. Precisamente
porque conoce esas cosas que estan distantes, puede tener una reaccion inte-
rior respecto de ellas. Esa reaccion puede ser de agrado o inclinacién hacia
lo conocido, captado de alguna manera como conveniente, o de desagrado
o inclinacién contraria (huida, rechazo, ataque) con relacién a lo conoci-
do, captado como inconveniente. Tales potencias de reacciéon ante lo cono-
cido son los apetitos o tendencias sensibles. Y, por supuesto, esas dos reali-
dades serian incompletas si el animal no pudiera moverse, si el leén pudie-
ra ver a la cebra y desear comérsela, pero estuviera clavado al piso como
un arbol. Por eso existe la capacidad de moverse, de cambiar de lugar, de
acercarse a ese elemento externo que se ha percibido como agradable. Los
animales irracionales pueden conocer y desear, y actuar con relacion a esas
cosas que conocen y desean, cambiando de lugar, moviéndose, vy, en fin,
matando, comiendo, usando aquellas cosas que necesitan para realizar las
demas funciones que estan presentes de un modo nuevo en el animal. El
animal posee también las potencias vegetativas, pero de una forma mas
alta. Se nutre, crece y se reproduce de una manera distinta a como lo hacen
los vegetales, porque ahora las potencias sensitivas (conocimiento, apetito,
locomocién) intermedian o dirigen la actualizacién de las funciones vegeta-
tivas. El animal no podria nutrirse, crecer y reproducirse, si no viera y oyera,
si no padeciera el hambre y la sed, si no experimentara deseos y temores,
y s1 no se moviese, impulsado por esos deseos y temores, en un medio mas

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

248 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

amplio (se entiende que hablamos aqui de los animales superiores, pero por
analogia se puede decir lo mismo de animales sentientes con menos sentidos
externos e internos).

Por ultimo, la vida intelectiva se caracteriza por afiadir, a todas las po-
tencias anteriores, la capacidad de conocer de manera abstracta (z.c., la in-
teligencia) y la capacidad de desear o tender hacia aquello que hemos cono-
cido de manera abstracta (ve., la voluntad o apetito intelectual).

La vida intelectiva es mucho mas intensa, mucho més interior todavia
que la vida sensitiva, porque el conocimiento se puede proyectar de manera
infinita y eso es también una capacidad de replegarse dentro de si de modo
potencialmente ilimitado. Como seguimos siendo animales, esa potenciali-
dad no la podemos actualizar de forma plena, porque tenemos que conocer
cosas sensibles, alimentarnos, etcétera. Somos mortales y necesitamos rea-
lizar una serie de actividades practicas que van mas alla del apetito y del
conocimiento intelectual.

Las funciones o potencias del alma humana son todas —hasta las mas
elementales funciones de la persona, de este ser corporeo-espiritual del que
hemos hablado antes— distintas de como se dan en los vegetales o en los
irracionales, porque estan mediadas o dirigidas por nuestra inteligencia y
nuestra voluntad. De forma esquematica podemos verlo de la siguiente ma-
nera.

Las potencias vegetativas funcionan, a cierto nivel, automaticamente,
sin intervencion de las potencias superiores; pero, considerado el ciclo com-
pleto de su funcionamiento, requieren de la direccion racional. Los seres
humanos también tenemos que absorber elementos que estan fuera de no-
sotros, y asimilarlos y transformarlos en fuente de energia para la subsisten-
cia de nuestro propio ser. Eso es nutrirse. Sin embargo, necesitamos conocer
sensiblemente los alimentos, igual que un le6n o un gato. Con todo, eso
tampoco nos basta para nutrirnos. Nosotros conocemos esos alimentos, ade-
mas de por los sentidos, con nuestra inteligencia, y podemos seleccionarlos
a voluntad. Toda la actividad humana de nutrirse estd penetrada de inteli-
gencia y de libertad. Nunca comemos como un animal irracional. Para bien
o para mal, la inteligencia estd metida hasta en una funcion tan elemental
como alimentarse. Hay gustos culinarios, que no son sélo sensibles. La gas-
tronomia misma es un arte humano en el que se refleja toda la mentalidad
de una persona, de una familia, de una cultura. A veces se dice que una
persona come como una bestia, pero no existe tal persona. Se le dice asi por-
que engulle todo lo que se le pone por delante, vorazmente, como un leon;
pero, cuando una persona come asi, es porque su inteligencia y su voluntad

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXI. LOS GRADOS DE VIDA Y LAS FUNCIONES VITALES 249

buscan en la comida un infinito, que el leén no busca. El le6n se sacia y ya
estd, va a otra cosa. En cambio, el humano puede comer y comer, y llegar
al extremo de los romanos, con sus plumillas y sus vomitorios, o al extremo
de otras personas, que usan métodos variados para seguir comiendo y be-
biendo mas y mas. ;Por qué podemos incurrir en excesos mas alla de toda
medida racional, pero también mas alld de toda medida animal? Porque nos
nutrimos con nuestra inteligencia, que tiene una penetraciéon infinita; por-
que, cuando queremos con la voluntad el alimento, nunca podemos querer
solo el aspecto material del alimento. Siempre queremos alguna otra cosa,
hasta el punto de que la persona golosa en el fondo busca la felicidad, la
felicidad infinita. Eso busca al comer mas y mas. No la va a encontrar, pero
esa es la forma en que somos los seres humanos: asi abordamos la nutricion,
una funcién vegetativa.

Hay una serie de operaciones que ocurren en nosotros y que no es-
tan mediadas por la inteligencia, pero incluso en ellas podemos intervenir,
como el crecimiento. El crecimiento se produce de forma vegetativa, soélo
por alimentarse, pero uno se puede alimentar bien o mal. Los padres, cuan-
do el nifio no crece lo suficiente, se preocupan: hay que alimentarlo mas,
llevarlo al médico o hacer que haga deporte. Incluso del crecimiento, que
puede parecer algo vegetativo y automatico, y que lo es en gran medida, nos
ocupamos de manera intelectual. La medicina, la dietética y la educacion
mental y fisica tienen que ver con el crecimiento, pues crecer para un ser
humano no es de forma vegetativa tnicamente, sino que también crecemos
fisica, animica, psiquica y espiritualmente; todo esto es crecimiento. El cre-
cimiento puede parecer una potencia nada mas vegetativa, pero se aplica a
todos los niveles.

La procreacion humana esta todavia mas mediada por la inteligencia
y la voluntad. El cardenal Ratzinger, en su intervenciéon en la Universi-
dad Catdlica en 1988, explico la diferencia entre reproduccion y procreacion.>®
Se pueden reproducir las cosas meramente materiales, como se fabrican mil
ejemplares de un automovil. Asimismo, se pueden reproducir los animales y
los vegetales, porque cada uno de ellos es un individuo dentro de una espe-
cie, intercambiable por otro individuo. La situacion es distinta en el caso del
ser humano: por la espiritualidad del alma,*! cada individuo es un fin en si
mismo; es al mismo tiempo un individuo de la especie y un ser que trasciende

380 Cfi: Ratzinger, Joseph, “Una mirada teolégica sobre la procreaciéon humana”, Cua-

derno Humanitas, nim. 20, 2008.
381 Cfi infra cap. XXXV,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

250 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

su propia especie. Los seres humanos no se reproducen simplemente, sino que
procrean, participan en la creaciéon al poner las condiciones biologicas para
que comience a existir un ser que es corporal y también espiritual, indisolu-
blemente. Las consecuencias de reducir la procreacion a la reproducciéon no
son triviales, sino que privan de sentido a la misma discusion racional, que
se cierra a comprender el nivel superior. Asi dice Ratzinger:

Si yo considero como algo real Gnicamente la reproduccién y juzgo todo lo que
sobrepasa ese nivel, y que se expresa en el concepto de procreacion, como per-
teneciente a un lenguaje inexacto y cientificamente sin importancia alguna,
¢no he negado quizas en ese modo la existencia de lo que es especificamente
humano en el hombre? Pero entonces, iquién puede discutir todavia verda-
deramente con alguien y para qué sirve hablar aun de la racionalidad del
laboratorio y de la racionalidad misma de la ciencia?38?

La procreacion humana no esta mediada solo por el conocimiento sen-
sible y por el desco que le sigue (i.e., por el sentimiento y la pasiéon amoroso-
sexual que mueven al animal bruto, macho y hembra), sino también, ade-
mas, por el conocimiento intelectual y por el apetito intelectual, que es la
voluntad. Por eso, la procreacion en el ser humano no es una mera actividad
sexual disparada de modo automatico por el conocimiento sensible y por
un deseo irracional, que sigue de forma instintiva a ese conocimiento sen-
sible. En parte es eso, aunque muy mitigadamente en comparaciéon con los
brutos, pero es mucho mas que eso. Nosotros podemos ordenar nuestra pro-
creacion de una manera que supera infinitamente el instinto, no para hacer
de la actividad sexual algo menos intenso, sino para hacer de ella algo mas
intenso y placentero que el sexo instintivo del bruto, algo mas extendido en
el tiempo y mas configurador de la vida. Esta es una verdad antropolégica,
que tiene sus consecuencias en el orden racional del acto humano procrea-
dor. No hay una moral de la procreaciéon humana —la ética matrimonial—
que se nos imponga, como desde afuera, a los seres humanos, como si fué-
ramos unos animales llenos de instintos naturales y espontaneos, a los que
alguien mete en una jaula racional, que es la moral. Si alguien se siente asi,
es que vive como un hamster.

Algunas realidades antropologicas muestran el caracter intrinsecamente
racional, éticamente ordenado, de la procreaciéon humana. Consideremos,
en primer lugar, el sentido del pudor, que nos inclina a cubrir la intimidad.

382 Ratzinger, Joseph, “Una mirada teoldgica sobre la procreacién humana”, cit., p. 22.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXI. LOS GRADOS DE VIDA Y LAS FUNCIONES VITALES 251

Los animales brutos no se cubren sus partes intimas; no se visten. Nosotros
si lo hacemos, porque podemos hacer una diferencia entre los ambitos en
los que va a tener un sentido humano el mostrar, el entregar, el entregarse
en esa intimidad, y otros ambitos en los cuales esa exhibiciéon anula la in-
timidad y desvaloriza publicamente la entrega corporal. La diferenciacion
entre lo privado e intimo y lo publico y visible esta directamente surcada
por la conciencia de un grado muy alto de actividad personal, que es la
procreacion. Para el animal bruto, en cambio, reproducirse no es algo es-
pecialmente elevado en relacion con alimentarse o cumplir cualquier otra
funcioén biologica. En cambio, el ser humano advierte en la procreacion —
incluso de manera intuitiva, intelectual y sensible a la vez— algo que es muy
elevado y, por tanto, que debe ser tratado con un respeto especial. Entonces
se cubre, manifiesta 0 no su intimidad segin unas circunstancias especia-
les. Esa particular conciencia de la intimidad da origen al pudor, el pudor
es una virtud moral, pero no es la virtud lo primero, sino que lo primero es
la realidad antropologica del cuerpo humano como una manifestacion de la
persona, que en realidad es la persona misma, que tiene distintos niveles de
intimidad. No es lo mismo mostrar la cara —aunque en la cara hay un gran
nivel de intimidad también— que mostrar los 6rganos sexuales. Entre lo
mas visible del caracter ptblico de la persona, que es su rostro y su mirada,
y lo mas representativo de su maxima intimidad, que es su 6érgano genital
oculto a las miradas, hay distintos niveles de vinculaciéon con el ambito de
la intimidad: los brazos y las piernas, por ejemplo, se ocultan en situacio-
nes publicas formales y representativas, pero no en el deporte; los pechos
femeninos, que marcan una diferencia sexual, se ocultan mas que el torso
masculino; incluso la cabellera puede adquirir connotaciones de intimidad
en las culturas mas pudorosas. El sentido del pudor revela, pues, que la ac-
tividad procreadora y lo que a esa intimidad se acerca esta mediada por la
conciencia intelectual del propio ser y de su profundidad metafisica.
Atendamos, en segundo lugar, a una circunstancia que no es solo fisica,
ni casual, que diferencia el acto procreador humano de la actividad repro-
ductora animal. Los seres humanos, cuando procrean, involucran toda la
superficie de sus cuerpos, y lo hacen de frente. En cambio, los animales irra-
cionales s6lo necesitan poner en contacto sus 6rganos genitales. Lo demas
es irrelevante. Si la finalidad objetiva, de la que el bruto es inconsciente, es
reproducirse para conservar la especie, y st no hay una unidad profunda de
los individuos que realizan el coito —esa unidad propia del amor espiritual
entre los conyuges—, lo tnico que se necesita es poner en contacto los or-
ganos sexuales. En cambio, en el ser humano el contacto es de frente. La

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

252 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

cara, los pechos, los 6rganos genitales, las piernas, todo entra en contacto y
todo simboliza y realiza la unién de las personas que se complementan en
la entrega reciproca de la intimidad corporal. La persona es la totalidad, no
es una parte del cuerpo (ni mucho menos un yo independientemente defi-
nido respecto de su cuerpo). Luego, la procreacion involucra a la persona
entera, hasta el punto de que, como dice la expresion del Génesis: “Por eso
deja el hombre a su padre y a su madre y se une a su mujer, y se hacen una
sola carne”.?® La procreacién esta mediada por la identidad espiritual de
las personas y por sus potencias racionales: el conocimiento intelectual de la
otra persona como Unica e irrepetible y la donaciéon amorosa que afirma su
existencia como digna de un compromiso espiritual previo al intercambio
corporal. El acto procreador —el coito con toda su elaboracién cultural—,
en lo que puede parecer mas animal y que mucha gente lo trata como si
fuera irracional e instintivo, representa lo que es mas espiritual: la union de
conocimiento y de amor entre dos personas, un varon y una mujer, que se
complementan afectiva, sexual, biologica, psicologica y espiritualmente. De
esta manera se niega todo dualismo, que el espiritu y el cuerpo estén cada
uno por su lado, pues hay unidad de cuerpo y espiritu. Toda una serie de
instituciones sociales, culturales, etcétera, son intrinsecamente constitutivas
del acto procreador al modo humano. Asi como existen la gastronomia y
los restaurantes para la nutricién, existen también el cortejo, el noviazgo, la
boda, el matrimonio con sus exigencias, la proteccion social de la familia,
etcétera, como creaciones culturales y naturales a la vez, enraizadas en el
cumplimiento de una funcién que aparentemente sélo es biologica, la pro-
creacion. Lo mas alto se apoya en lo mas bajo, como nos recuerda C. S.
Lewis, citando el clasico de espiritualidad catdlica La imitacion de Cristo: “Lo
mas alto, dice la fmitacién, no se sostiene sin lo mas bajo”.?* No lo anula,
sino que lo eleva a un nivel superior; no lo rebaja, ni prescinde de él, sino
que lo necesita y asi lo eleva. No deja de ser verdad que la procreacion tie-
ne como finalidad intrinseca, racional, la conservacién y propagacion de
la especie humana; pero cada nacimiento es una novedad absoluta, es un
origen nuevo, pues ese nino tiene valor en si mismo, es un fin en si mismo,
con un sentido que no disminuiria aunque desapareciera toda la especie
humana.’

383 Gn., 2: 24.
3% Lewis, Clive Staples, Los cuatro amores, trad. de Maria Luz Huidobro, Santiago, Edi-

torial Universitaria, 1988, p. 12.

385 Véanse explicaciones analogas o complementarias sobre la antropologia de la sexua-

lidad y de la procreacién en Marias, Julian, £l tema del hombre, Madrid, Espasa-Calpe, 1981,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXI. LOS GRADOS DE VIDA Y LAS FUNCIONES VITALES 253

En definitiva, incluso las funciones vegetativas existen en los seres hu-
manos como aspectos de su ser corpéoreo-espiritual, y se ejercitan mediadas
y dirigidas tanto por el conocimiento y el apetito sensibles como por la
inteligencia y la voluntad. Las funciones cognitivas y apetitivas, tal como
se dan en el ser humano, se manifiestan en los dos niveles, el sensitivo y el
espiritual. El nivel sensitivo también se hace presente, como es obvio, en la
nutricion, el crecimiento y la procreacion; pero el ser humano es capaz de
algo mas alto, que es el conocimiento intelectual de los objetos de sus in-
clinaciones sensibles a comer y a procrear. En el caso de la procreacion, se
conoce de forma intelectual a la otra persona, se descubre un fin en si mis-
mo —cosa que el animal bruto no puede hacer— en un otro que adquiere
prioridad respecto de uno mismo. El apetito intelectual, que es la voluntad,
es la fuente del amor espiritual. La palabra amor ha sido tan degradada y
hasta pervertida que el Papa Benedicto XVI consider6 necesario escribir
una enciclica sobre el amor. El Papa intento rescatar el amor, que esta en el
nucleo identitario del cristianismo, de profundas confusiones, de reduccio-
nes, de interpretaciones egoistas. En el extremo, intent6 rescatar la misma
idea de Dios, que es amor, de su instrumentalizacién en servicio del mal:

En un mundo en el cual a veces se relaciona el nombre de Dios con la ven-
ganza o incluso con la obligacion del odio y la violencia, éste es un mensaje
de gran actualidad y con un significado muy concreto. Por eso, en mi primera
Enciclica deseo hablar del amor, del cual Dios nos colma, y que nosotros de-
bemos comunicar a los demas.38

La misma inteligencia que permite penetrar en la otra persona y afir-
marla como un td, que media en la funcién procreadora del ser humano,
posibilita también objetivarla, convertirla en objeto de manipulacién, de
placer egoista vy, por tanto, pervertir la funciéon procreadora: porque esa
funcién procreadora ya no se integra en una entrega amorosa y racional,
ordenada; se aleja de su finalidad objetiva personal y social.

Observabamos antes sobre la nutriciéon que el que se alimenta de modo
equilibrado, saludable y elegante, y el que se alimenta como un cerdo, con
gula, los dos estan penetrando con su inteligencia en eso que es la nutricion,
pero uno para realizarla de la mejor manera: ordenada, contenida, virtuosa,
y el otro para explotarla en busca de una felicidad que la comida no pue-

pp- 20-24; Garcia Cuadrado, Antropologia filosdfica, cit., pp. 124-139, y Gémez Pérez, Rafael,
Problemas morales de la existencia humana, Madrid, Magisterio Espanol, 1980, pp. 129-187.
386 Benedicto XVI, Deus caritas est, n. 1.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

254 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

de dar. Algo analogo sucede con la procreacion. La voluntad humana va a
buscar el amor en la procreaciéon de una forma que puede ser ordenada o
puede no serlo. De ahi la necesidad de clarificar el sentido verdadero del
amor.3%7

En el hombre, aparte de las potencias cognoscitivas sensibles, hay una
potencia cognoscitiva intelectual (z.e. la inteligencia), y hay dos potencias
apetitivas sensibles y una intelectual (z.e. la voluntad), y la capacidad de mo-
verse y de actuar sobre las cosas exteriores. En esta capacidad de actuar so-
bre el medio externo somos el animal menos dotado, el mas débil de todos
los animales. Santo Tomas, comentando a Aristoteles, afirma que nuestra
debilidad en el plano biolégico se explica porque no tenemos ninguna es-
pecializacién; como animales no estamos determinados a ser herbivoros o
carnivoros, o a ser depredadores de una especie especifica, ni a ser depre-
dados por otra; estamos abiertos a todas las posibilidades de dominio, pero
también de cuidado de la naturaleza subhumana, y tenemos, en reemplazo
de una piel gruesa, unas garras fuertes, un oido fino, una vision amplia, en
lugar de todas esas potencias en las que los animales irracionales nos ganan,
tenemos la razon y las manos. La razén permite dominar sobre y cuidar del
resto de la creaciéon material, y las manos son el instrumento de todos los
instrumentos.®

En efecto,

si la mano no desempena ningin papel “arquitecténico” toda su actividad
puede desplegarse en el ambito “funcional”, y si no esta especializada para
ninguna funciéon determinada y tiene por otra parte una movilidad indefini-
da y una precision de movimientos muy alta, entonces puede convertirse en
el “instrumento de los instrumentos”. La mano humana aparece asi como el
correlato somatico del intelecto humano: puede aprehenderlo todo, puede
manejarlo todo, y tiene —en el ambito de lo pragmatico— una apertura a la
infinitud que se corresponde con la del intelecto. Desde este punto de vista
se puede comprender bien la tesis de Anaxagoras de que el hombre es “el ser
mas inteligente porque tiene manos”, y también se puede comprender asi
la correccion que Aristoteles hiciera de esa tesis formulandola de este otro
modo: el hombre no es el ser mas inteligente porque tiene manos, sino que
tiene manos porque es el mas inteligente.3%

387 Cfi: Pieper, Josef, Las virtudes fundamentales, cit., pp. 463-476.
388 Cfi. Choza, Manual de antropologia filosdfica, cit., pp. 134y 135.
389 Ibidem, p. 135.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXI. LOS GRADOS DE VIDA Y LAS FUNCIONES VITALES 255

Con estas dos diferencias tan claras —la razén y las manos: la apertura
infinita al ser y la capacidad de adaptar la accién a cualquier realizacion
técnica—, podemos suplir todo lo que en nuestra naturaleza biologica pare-
ce ser inferior a los animales irracionales. Si fallamos en el uso de la razén,
en cambio, podemos parecer —pero nunca ser— las peores de las bestias
salvajes. Detengamonos un poco mas, pues, en esas potencias propiamente
humanas, diferenciadoras, de cuyo buen uso depende la perfeccion de todas
las potencialidades de la persona.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXII.
LAS POTENCIAS DEL ALMA HUMANA: EL. CONOCIMIENTO

Analizaremos las potencias propiamente humanas, primero las cognoscitivas
y después las apetitivas.

Comencemos por definir de manera filoséfica qué es conocer. La defini-
cion clasica de conocimiento refleja, de un modo ordenado, la experiencia
que todos tenemos. Si no tuviéramos esta experiencia, de nada serviria dar
una definiciéon. En efecto, la definiciéon captura la esencia de la realidad
que ya conocemos. Esa definicion clasica afirma que el conocimiento es la
posesion intencional e inmaterial de una forma.** Esto significa que un aspecto de
la realidad, que es la forma, es poseido interiormente por el animal; pero
esta posesion acaece en el interior del animal, como un acto vital suyo —en
su potencia cognoscitiva actualizada por el acto de conocer—, sin cambiar
para nada la realidad exterior. Por eso decimos que la posesion interior de
esa forma externa se realiza de un modo inmaterial. En la nutricién tanto
el animal como el vegetal toman materialmente algo de fuera y lo asimilan
fisicamente. En el conocimiento, en cambio, se toma lo que esta afuera en
cuanto a un aspecto suyo: su color, su figura, su sabor, su olor, y eso, ese as-
pecto de lo real, es poseido interiormente de tal modo que la forma produci-
da en el acto de conocer (inmanentemente) nos remite hacia lo externo. Por
eso se dice que ese aspecto de lo real es poseido intencionalmente, porque
en latin wtentio viene de intendere, que significa “tender hacia”.

Al decir que el conocimiento es una “posesion mtencional e inmaterial de
una forma” no queremos decir que se deba tener la “intencién” de conocer,
entendida como la voluntad de conocer. Esta posible confusion deriva de
que la palabra “intencién” tiene varios significados, uno de los cuales, quiza
el que mas usamos nosotros, es el de un acto de la voluntad que tiende ha-
cla un bien externo como a su fin. Este significado no es el que se utiliza en
la definiciéon de conocimiento, sino otro de los significados de “intencion”,
mas técnico en la filosofia escolastica, a saber, el de aquello que apunta ha-

390 Cfi Corazén Gonzélez, Filosofia del conocimiento, cit., pp. 47-53.

257

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

258 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

cia algo mas alla de si. En ese sentido, tende a aquello, pero no ya como la
voluntad que sale de si hacia su objeto, sino como una semejanza interior
del objeto externo, que permite asimilar o traer hacia nosotros ese objeto en
cuanto conocido. En esta definicion, entonces, “intencional” significa lo que
remile a otra cosa distinta. En el lenguaje corriente, cuando decimos que algo es
intencional queremos decir que se ha hecho deliberadamente con la volun-
tad, que se ha querido hacer; por ejemplo, golpeo la mesa intencionalmen-
te. Este significado de “intencional” tiene muy poco que ver con el signifi-
cado de la palabra “intencional” en la definiciéon de conocimiento. Aqui se
usa la palabra intencional en el sentido de que es algo que remite a lo que esta
afuera, es decir, la imagen que tenemos en nuestro interior, o la sensacion
que tenemos en nuestro interior, o el concepto que tenemos en nuestro inte-
rior, tiene un caracter muy especial: no es visible directamente, sino que su
ser consiste en apuntar hacia lo exterior, su ser es desaparecer para que en
¢l conozcamos lo real. Por eso, las semejanzas interiores (sensacion de color,
imagen concreta, concepto, etcétera) de las cosas exteriores no son lo que
realmente conocemos cuando conocemos, sino que en ¢llas —inconscientes
de su existencia mental— conocemos realmente las cosas de manera direc-
ta. Sélo la reflexiéon filoséfica nos lleva a conocer, de modo indirecto, esos
entes de razon que producimos mentalmente en el acto de asimilar de for-
ma cognoscitiva la realidad externa.

Algunos ejemplos pueden arrojar luz sobre esta nocion de intenciona-
lidad, que nada tiene que ver con la voluntad. Cuando veo a un jugador
de fatbol, lo primero que conscientemente advierto es el jugador de futbol
delante de mi. Después, reflexionando, tengo que darme cuenta de que algo
tiene que estar dentro de mi para que yo conozca al jugador de fathol, por-
que conocerlo es tenerlo en mi de alguna manera. Esto que esta dentro de
mi es invisible. Lo que uno ve es el jugador, que esta afuera. Otro ejemplo
es el del espejo retrovisor del automévil. Si alguien va en el automoévil, y
mira el espejo retrovisor, y le preguntan: “;Qué ves?”, la persona responde:
“Un automovil rojo que se acerca”. Solo secundariamente podria decir:
“Veo la imagen de un automovil rojo que se refleja en el espejo retrovisor”.
Y en la practica nadie dira: “Veo el espejo retrovisor”. Pero obviamente
mira hacia el espejo, y en el espejo ve la imagen del automovil rojo que
se refleja ahi, y gracias a esa imagen conoce —es decir, ve— el automovil
rojo que se acerca. El espejo cumple su funcién de reflejar una realidad que
esta lejos, aunque la imagen de ella esté en el espejo. Por lo tanto, de modo
espontaneo tendemos a describir lo que vemos no como la imagen en el es-
pejo, sino como la realidad que esta atras. La imagen remite hacia lo real,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXII. LAS POTENCIAS DEL ALMA HUMANA: EL. CONOCIMIENTO 259

que es su causa y fundamento. Desde el punto de vista cognoscitivo, si el
espejo es bueno y no distorsiona, nos resulta transparente: nuestra mirada
se fija directamente en el automovil rojo a través de su imagen reflejada en
el espejo. Si trasladamos la comparacion imperfecta al conocimiento, deci-
mos que ese remilir hacia algo externo es el ser de la imagen interior: todo su
ser en cuanto imagen consiste en tender hacia lo que esta afuera, y eso es lo
que llamamos intencionalidad en el conocimiento. La intencionalidad del
conocimiento, por lo tanto, es distinta de la intencionalidad en la voluntad.
La intencionalidad del conocimiento es lo que nos permite afirmar que co-
nocemos las cosas reales tal como son en si mismas —sin agotar su ser, pero
si adaptandonos a un aspecto real de su ser tal como es en si mismo—, de
forma directa, mediante sus semejanzas interiores cuyo ser consiste en remi-
tir a ellas. Si no concebimos el conocimiento como una adaptacién a la rea-
lidad, como un conocer de manera directa lo real y sélo de modo indirecto
las imagenes o los conceptos en los cuales poseemos inmaterialmente lo
real, se plantea un problema insoluble: de un conocimiento de entes interio-
res, directamente habido, como si fueran los cuadros dentro de una habita-
c16n, resulta imposible saber si a tales entes interiores (imagenes, conceptos)
les corresponden entes exteriores a la mente. Ese punto de partida idealista
no se corresponde con nuestra experiencia primaria del conocer, y termina
donde comienza: en el encierro de la mente dentro de si.?!

La posesion intencional de la forma es, por eso mismo, inmaterial.
Cuando uno ve el color verde de la muralla, tiene en si, en su interior, de
una manera inmaterial, el mismo color verde que estd fisicamente en la
muralla. Cuando usted oye el chasquido de mis dedos, hay algo que sucede
aqui —el sonido que yo produzco con mis dedos— y que, sin embargo, esta
luego en usted, de un modo inmaterial. Que las ondas que transmiten el
sonido golpeen en sus oidos y produzcan un efecto material en ellos, eso es
todo un proceso previo y necesario, que es distinto del acto que consiste en
sentir el sonido. Usted escucha el sonido de las olas del mar, pero no escu-
cha las ondas sonoras ni el movimiento de sus timpanos, ni la transmisiéon
neuronal de esa actividad en el oido. Con otras palabras, el conocimiento
es el acto vital de asimilacion de un aspecto de la realidad externa, que no
se identifica con ninguno de los procesos bioldgicos necesarios para que se
produzca ese acto vital de conocer.

El conocimiento es, pues, en general, la captaciéon de la realidad me-
diante un acto vital de posesion, asimilacién inmaterial, de un aspecto de

N1 Cfi supra cap. IX.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

260 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

esa realidad. Por eso, conocer es siempre adaptarse a la realidad; pero nun-
ca es —salvo en el conocimiento perfecto que posee Dios— captar en su
totalidad la realidad. El conocimiento puede ser sensible o intelectual. El
conocimiento sensible es la posesion intencional e inmaterial de una forma
particular y concreta.?? Esta es la definicion propia del conocimiento sensi-
ble, cuyo objeto es un aspecto de la realidad concreto, particular: este sabor,
esta figura, este color. Y puesto que tal objeto conocido es algo particular y
concreto, siempre se va a captar mediante algin 6rgano corporal.

El conocimiento sensible comienza por los cinco sentidos externos, que,
siguiendo un orden desde lo mas elemental, concreto e inmediato, hasta lo
mas elevado, amplio y mediato, son los siguientes: ¢) el tacto, el minimo sen-
tido imprescindible para que haya vida animal; i) el gusto, algo mas inma-
terial que el tacto, aunque implica contacto con el objeto sentido a través de
la boca; ui) el olfato, que se caracteriza por un alcance mas inmaterial toda-
via, hacia algo mas lejano, cuya realidad nos llega bajo ese aspecto que es el
olor; w) el oido, un sentido todavia mas inmaterial, que alcanza objetos mas
lejanos que los que podemos oler, cuya realidad nos llega bajo ese aspecto
que es el sonido, y v) la vista, que alcanza objetos maximamente lejanos en
comparaciéon con los otros sentidos, en la medida en que su realidad nos
puede llegar, mediante la luz, bajo ese aspecto que es el color. La vista es el
mas inmaterial de todos los sentidos, dentro de lo material, pues todos los
sentidos son materiales y atrapan algo de la realidad mediante algiin medio
de contacto que es material.

Los sentidos externos son la fuente de conocimiento para una elabora-
ci6on interior, que es realizada por los cuatro sentidos internos: z) el sentido
comun o sensorio comun, que unifica las sensaciones exteriores (proceden-
tes de los sentidos externos) en una sola percepcion interior, formando una
imagen unitaria; ) la imaginacién, que retiene esa imagen unitaria; es ca-
paz de reproducirla o hacerla presente interiormente sin que esté presente
la cosa externa de la cual se obtuvo por primera vez la percepcion, y es ca-
paz de usar imagenes para completar las percepciones (z.gr. cuando vemos
s6lo una cara de una manzana y la percibimos como esférica), e incluso
puede —dirigida por la razén practica— combinar imagenes para cons-
tituir nuevos objetos ficticios; u:) la memoria, que sitha las percepciones,
las imagenes, en la experiencia vital del animal, y, por tanto, en el tiempo
pasado medido segun la sucesién de actos del animal; por eso se dice que la
memoria es el sentido de lo pasado en cuanto que pasado, y ) la estimati-

392 Gfi: Millan Puelles, Fundamentos de filosofia, cit., pp. 329-335.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXII. LAS POTENCIAS DEL ALMA HUMANA: EL. CONOCIMIENTO 261

va natural de los animales brutos, o la cogitativa de los seres humanos, un
sentido interior que capta en la percepciéon o imagen lo que hay de conve-
niente o inconveniente para la propia naturaleza del animal. Puesto que las
reacciones apetitivas —amor, odio, deseo, aversion, placer, dolor y otras—
dependen de que el objeto conocido sea percibido como bueno o malo, la
estimativa natural desencadena y de alguna manera dirige los apetitos y los
movimientos que de los apetitos proceden. Por eso se dice que la estimativa
natural es como la sede del instinto animal, porque el animal, mediante este
sentido interior, capta algo que le permite reaccionar. La estimativa conec-
ta el conocimiento con todas las pasiones, porque, si es algo conveniente,
despierta el deseo; si es algo inconveniente, despierta la aversion, y asi con
todas las pasiones. Por todo esto, se considera a la estimativa natural como
una especie de inteligencia sensible, el instinto animal, que opera de modo
admirable y que tantas veces nos lleva a atribuir en forma metaférica la in-
teligencia a los animales brutos (v.gr., cuando decimos que un perro es mas
inteligente que un burro). En el caso del ser humano, la cogitativa recibe
ese nombre derivado del verbo latino cogitare, que significa pensar, porque
este sentido interno no capta de manera so6lo instintiva lo bueno y lo malo,
ni dirige de forma automatica la accién, sino que conecta los sentidos y las
pasiones con la razén humana y la voluntad. No es que carezcamos de una
advertencia cuasi-instintiva de lo conveniente o inconveniente en los objetos
materiales, porque un olor o un sabor repugnantes nos llevan, por principio,
a rechazar el objeto; o un sonido amenazador, a sentir miedo y a huir. Sin
embargo, la cogitativa puede dirigirse de modo racional, no esta determi-
nada de manera necesaria, y asi podemos pasar por encima de nuestra pri-
mera inclinacién solo sensible: tomarnos una medicina amarga, reirnos de
un ruido tenebroso en un contexto artistico, etcétera.%?

Debido a la conexion de todo el conjunto de los sentidos y de los apeti-
tos sensibles con la inteligencia y con la voluntad, las personas humanas so-
mos animales racionales y no podemos sentir ni desear como simples brutos.
De hecho, solo podemos conjeturar como sera la experiencia de sentir y de-
sear propia de los brutos, porque sabemos que ellos conocen y apetecen sin
poder reflexionar luego acerca de lo que conocen y apetecen. Un perro he-
rido puede aullar y expresar el dolor, pero no puede detenerse a decir “me
duele”. Nosotros, por el contrario, podemos reflexionar sobre nuestro sentir
y nuestro desear, y podemos sentir mas y desear mas y hasta exceder todos

393 Sobre los sentidos externos e internos, véanse Millan Puelles, Fundamentos de filosofia,

cit., pp- 336-349 y Garcia Cuadrado, Antropologia filoséfica, cit., pp. 51-61.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

262 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

los limites de las naturalezas meramente sentientes; pero también podemos
abstraernos de los sentidos y de las pasiones, y sentir y desear menos me-
diante el control racional. Toda esta superioridad racional tiene, por cierto,
sus limites, como han demostrado los regimenes totalitarios al manipular a
las personas humanas mediante diversas formas de control, de exacerba-
cién de las pasiones y de torturas fisicas y morales.

El conocimiento sensible es la puerta de entrada para el conocimiento
intelectual, que se da en los seres humanos. Tomando la definicién general
de conocimiento y viendo que su objeto es distinto, se aplica aqui el adagio
escolastico: las potencias se conocen (o definen o especifican) por sus actos,
y los actos se conocen por sus objetos. Donde hay un objeto distinto, hay un
acto distinto, hay una potencia distinta. El conocimiento intelectual, por lo
tanto, es la posesion intencional e inmaterial de una forma universal y abs-
tracta.’** No se trata de una forma particular y concreta, que corresponde a
un aspecto material del mundo, captado por los sentidos, sino de una forma
universal y abstracta, que corresponde a un aspecto de la realidad no cap-
table por los sentidos. ¢Y como sabemos, entonces, que hay conocimiento
intelectual? En primer lugar, porque lo hemos experimentado, y la explica-
ci6n de esa experiencia como un conocimiento esencialmente distinto del
conocimiento sensible —distinto y superior por su objeto— es la explica-
cién que mejor da cuenta de todas las caracteristicas de esa experiencia
nuestra. Con otras palabras, reflexionando acerca de nuestro conocimiento
—de nuestra experiencia vital de asimilar la realidad— nos damos cuenta
de que poseemos objetos que no corresponden a ninguna de las imagenes
que hemos obtenido a través de los sentidos, o que hemos creado en nues-
tra imaginacion, sino que las superan todas, se elevan por encima de todas.

Nos basta pensar en el triangulo o el caballo,?” o en cualquier tipo de
ser que representamos en un concepto abstracto. Siempre podemos pensar
ese objeto, advertir que alguna imagen va a acompafar a ese pensamien-
to, y darnos cuenta, al mismo tiempo, de que esa imagen no representa de
modo completo a ese objeto. La imagen de un triangulo —nitida o difu-
sa— que acompana a mi acto de pensar el triangulo no puede ser, a la vez,
un equilatero y un isosceles, pero no es problematico pensar el concepto de
triangulo que abarca cualquier figura de tres lados. Es irracional negar el
caracter universal y abstracto de nuestros conceptos, y asimilarlos al cono-

39% Sobre el conocimiento intelectual, ¢fi: Corazén Gonzélez, Filosofia del conocimiento, cit.,
pp- 47-53.
395 Cfic supra cap. XIV.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXII. LAS POTENCIAS DEL ALMA HUMANA: EL. CONOCIMIENTO 263

cimiento sensible imaginario. Incluso los conceptos universales y abstractos
de tipos de cosas que en la realidad solo existen de manera particular y
concreta (v.gr. el de caballo o el de cocodrilo) trascienden cualquier imagen
asociada.

La inteligencia realiza tres tipos de actos: la simple aprehension, el jui-
cio y el raciocinio. Mediante la simple aprehension se pasa de lo imaginario,
de lo sensible, a lo intelectual, a lo abstracto. Este proceso de abstraccion
ha sido descrito por la filosofia clasica en una serie de pasos: 7) primero se
captan las cualidades sensibles de un objeto, mediante los sentidos externos;
i2) después se unifican esas sensaciones en una sola imagen, en la cual los
sentidos internos captan diversos aspectos; #¢) la imaginacién, la memoria
y la cogitativa anaden aspectos adicionales, que pueden formar imagenes
cada vez mas esquematicas de un tipo de cosas; @) terminada la captacion
sensible de una cosa, interviene la inteligencia, con dos funciones distintas:
a) el intelecto agente y 4) el intelecto paciente.

a)  Elintelecto agente es la misma potencia intelectual en cuanto que actia
sobre la imagen que la imaginacién y la cogitativa le presentan. Su
modo de actuar ha sido comparado por Aristoteles con una luz —la
luz de la inteligencia— que ilumina la imagen y la despoja de sus ca-
racteristicas particulares, de manera que aparece ante la inteligencia
s6lo lo universal y abstracto, es decir, una forma inteligible que esta-
ba contenida en potencia en la imagen sensible, en la medida en que
esa imagen procedia de una realidad externa inteligible. El intelecto
agente, por tanto, hace desaparecer la imagen en cuanto imagen y
hace aparecer como inteligible en acto el modo de ser universal de la
cosa a partir de la cual se formo la imagen. Por ejemplo, en la ima-
gen de un perro, tomada sensiblemente de un perro real, se contiene
de manera implicita la esencia o naturaleza universal del perro, es
decir, lo que significa ser perro con independencia de ser tal o cual
perro. Si fuéramos animales irracionales, al desaparecer la imagen se
borraria todo lo que hay en la mente animal; pero con la inteligencia
pasa algo curioso: podemos hacer desaparecer la imagen concreta
y retener su idea universal y abstracta. A esa forma universal y abs-
tracta apenas hecha inteligible en acto por el entendimiento agente
los escolasticos la llamaron especie intelectual impresa, porque, una
vez desvelada por el intelecto agente, se imprime en la inteligencia
considerada como potencia receptora del objeto.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

264

b)

FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

La inteligencia ejerce ahora una funciéon pasiva o receptora, y por eso
se la llama intelecto paciente o pasivo, y es que en su funcion receptora
recibe la representacion abstracta de la cosa, y se actualiza con ella
como la cera se actualiza con la forma del sello que se imprime en ella.
Al actualizarse con la especie impresa, el intelecto posible es en parte
pasivo (recibe la forma procedente de la imagen gracias a la ilumi-
nacion intelectual) y en parte activo, porque produce un concepto,
profiere una palabra interior en la cual conoce la esencia universal
de la cosa. La palabra “concepto” viene del latin conceptus, que sig-
nifica “lo concebido”, es decir, estamos ante una imagen tomada de
la procreacion: la idea interior, en la cual conocemos lo mas intimo
de la realidad en si misma, es como un hijo de la inteligencia. La in-
teligencia (el intelecto paciente) en parte actia captando de manera
pasiva lo inteligible, existente de modo potencial en las imagenes y
actualizado por el intelecto agente en la especie intelectual impresa,
y en parte actua reproduciendo activamente esa forma inteligible al
pensar el concepto. La inteligencia reproduce en su interior, concibe
una semejanza universal y abstracta de la realidad. Por eso, la inteli-
gencia conoce las cosas exteriores a ella y distintas de ella misma en
lo que tienen no de particular y concreto, sino de universal y abstrac-
to, es decir, de coman con todas las demas cosas del mismo tipo. Por
ultimo, la inteligencia vuelve a conectar sus conceptos con imagenes
concretas que los ejemplifican. Los escolasticos llamaron a este pro-
ceso final la conversidn a las imdgenes o vuelta o retorno a las imagenes
(conversio ad phantasmata), pues consiste en que la inteligencia piensa la
idea abstracta y la refiere a las imagenes particulares; es decir, incluso
cuando piensa acompaia el acto de pensar con imagenes. Asimismo,
reconoce en las imagenes particulares lo universal que en ellas ha
conocido antes mediante la abstraccion. Por eso, cuando uno ve tal
caballo concreto, quiza por primera vez, lo conoce sensiblemente, sin
duda, pero ademas inlelectualmente, porque reconoce en ¢l la idea uni-
versal y abstracta de caballo: “Esto es un caballo”.

Con distintos conceptos se pueden formular juicios. Al afirmar los jui-
cios la mente se conforma o no con la realidad: ahi esta la verdad o la false-
dad.*$ Mientras sélo tenemos conceptos en la inteligencia, pero no afirma-
mos el ser, no puede haber verdad ni falsedad, adecuaciéon o inadecuacion

396 Cfic supra cap. VL.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXII. LAS POTENCIAS DEL ALMA HUMANA: EL. CONOCIMIENTO 265

de la mente con la realidad. Si yo digo “jmesa!”, mi acto de habla no puede
ser calificado como verdadero ni como falso. En cambio, st digo “la mesa
es roja” o “la mesa existe”, entonces, al afirmar el ser en mi inteligencia, si
mi afirmar interior coincide con lo que hay fuera de mi, entonces afirmo la
verdad; pero, ademas, yo conozco la verdad, conozco que estoy adecuando
mi mente a la realidad.

Por Gltimo, con varios juicios distintos podemos realizar la tercera ope-
racion intelectual, que es el raciocinio. A partir de varios juicios particula-
res, que correspondan a una observacion suficiente de la realidad, podemos
formular un juicio universal sobre esa realidad. Este raciocinio se llama
induccion, y es la base del conocimiento de los primeros principios de la filo-
sofia y del progreso en todas las ciencias. Por ejemplo, calenté un pedacito
de metal y se dilatd; calenté otro pedazo de metal y también se dilatd; ca-
lenté uno y otro y otro pedazo de metal, y siempre sucedié lo mismo, y al
final me aburri de calentar pedacitos de metal y todos se dilataban, entonces
puedo formular la ley universal: el calor dilata a los metales. Le di cianuro a
un gato y murié; le di cianuro a otro gato y murié; le di cianuro a un tercer
gato... y muri6. Yo seria muy poco inteligente si no indujera de ahi que el
clanuro mata a los gatos, y quiza también a otros animales, dependiendo
de la dosis. Después, con un suficiente conocimiento de verdades universa-
les combinadas con otras verdades universales o con verdades particulares,
uno puede progresar en el conocimiento mediante la deduccién, cuya for-
ma clasica es el silogismo. Lo que el silogismo hace es explicitar cosas que
de alguna manera estan implicitas en las premisas. Por tanto, el inicio del
conocimiento intelectual siempre es la induccién, y su desarrollo y su per-
feccionamiento se pueden lograr mediante la deduccion.?’

Si el conocimiento parte por los sentidos, pero termina en la inteleccién
de contenidos no sensibles, ;como se relacionan las experiencias mentales
con los cambios materiales en el cerebro? Existe un apasionado debate so-
bre la relacion entre la mente y el cerebro, porque tenemos una experien-
cia interior subjetiva de los sonidos, los olores, los sabores, los colores, las
imagenes de las cosas, y vemos que todo eso se produce utilizando 6rga-
nos corporales. Si se dana el 6rgano corporal, se impide el conocimiento
sensible; pero, ¢se reduce el conocimiento sensible a la actividad del 6rga-
no corporal o tiene una dimensiéon adicional subjetiva, que es distinta del
funcionamiento del 6érgano? De la misma manera, las imagenes necesarias

397 Sobre los actos de la inteligencia, ¢f Corazén Gonzalez, Filosofia del conocimiento, cit.,

pp- 75-87 y supra cap. XII.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

266 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

para que la inteligencia discurra, pero que, como hemos visto, no se identi-
fican con sus conceptos, juicios y raciocinios, requieren del uso del 6rgano
corporal basico para la imaginacion, el cerebro; por eso, un dafio cerebral
impide realizar actos intelectuales; pero, ise identifica el acto intelectual
de pensar con los movimientos cerebrales que lo acompanan, o existe una
subjetividad mental no reducible al movimiento neuronal? Este es el debate
actual sobre la relaciéon entre mente y cerebro, o entre mente y 6rganos cor-
porales. En la tradicion clasica se decia que siempre que el conocimiento es
particular y concreto, aunque tiene algo de inmaterial que excede al 6rgano
corporal, se realiza de modo esencial mediante el 6rgano corporal. No hay
que identificar lo cualitativo (z.gr., la sensacion subjetiva de ver, mediante la
cual conocemos en realidad los colores) con lo cuantitativo (z.gr., las ondas
luminosas que impactan la retina y la transmisién nerviosa desde ahi hasta
el cerebro), aunque los dos aspectos del proceso cognitivo se den unidos de
forma indisoluble.

En el caso del conocimiento intelectual hay algo mas. Estamos frente a
una novedad, y es que los 6rganos corporales preparan la captacion de una
idea, pero la idea es inmaterial, es decir, no se puede reducir de ninguna
manera al movimiento del érgano corporal. Entonces, ¢qué funcién cumple
el 6rgano corporal? Proporciona la base material de un acto espiritual. Si
se nos dana el cerebro, dejamos de pensar, porque el pensamiento parte de
las imagenes y después vuelve a las imagenes. Sin embargo, el pensamiento
en si mismo no es singular y concreto; por lo tanto, supera la imagen. Esto
significa que la inteligencia como potencia no tiene érgano corporal.’%

Sobre las relaciones entre el cerebro y la mente ha hecho observaciones
interesantes John Eccles, premio Nobel de Medicina en 1963, uno de los
cientificos contemporaneos que acepta la tesis clasica de que —aunque sea
como un misterio— no se puede identificar la experiencia interior subjetiva
con los movimientos exteriores cuantificables del cerebro, aunque vayan
en paralelo.’” Por ejemplo, cuando veo el color amarillo, hay algo que se
mueve en mi. Desde el momento en que recibo la luz en el ojo, hay proce-
sos fisiologicos, quimicos, que el cerebro realiza como parte del acto de ver.
La neurofisiologia puede investigar y descubrir que en la parte posterior
del cerebro, en el 16bulo occipital, se procesan las sensaciones cognoscitivas

398 Gfi Garcia Cuadrado, Antropologia filoséfica, cit., pp. 84-85, y Choza, Jacinto, Manual de
antropologia filosdfica, cit., pp. 118-127 y 255-262.

399 i Popper, Karl R. y Eccles, John C., El yo y su cerebro, trad. de Carlos Solis Santos,
Barcelona, Labor, 1980, en especial pp. 41-57 y 399-423.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXII. LAS POTENCIAS DEL ALMA HUMANA: EL. CONOCIMIENTO 267

visuales. Experimentos mas detallados muestran qué lugares se activan mas
cuando una persona esta pensando con una actividad intelectual, recordan-
do o teniendo sentimientos de tal o cual clase. Todo esto se puede mostrar
en un mapa cerebral iluminado, como el que en diciembre de 2013 mostro
las diferentes conexiones neuronales en los cerebros de hombres (enfoca-
dos a una sola cosa) y de mujeres (enfocadas de manera simultanea a va-
rias tareas).* Pero subsiste la diferencia entre experimentar algo de modo
subjetivo y esos movimientos fisicoquimicos, esa actividad corporal. Es la
diferencia que hay entre la cualidad y la cantidad. En los seres materiales,
la cantidad y la cualidad se dan siempre unidas, lo que no significa que una
se reduzca a la otra. En el caso de la inteligencia es donde se ve mas claro,
porque todas las actividades que tienen un objeto particular y concreto se
realizan mediante una potencia que tiene también un sujeto particular y
concreto, que es el 6rgano corporal de la respectiva potencia. Asi, por ¢jem-
plo, vemos los colores con la vista, que reside en los ojos y todo su sistema
cerebral. En cambio, el conocimiento intelectual se realiza sin 6érgano cor-
poral. ;:Coémo se sabe esto? Se sabe porque los actos tienen que ser propor-
cionados a los objetos sobre los que versan, y las potencias son proporcio-
nadas a los actos que realizan. Entonces, si un objeto es independiente de
la materia, como hemos visto que lo es el concepto, el acto que versa sobre
ese objeto también es en si mismo independiente a la materia. Aristoteles
y todos los filésofos clasicos y racionalistas se dieron cuenta de esto. Para
alguno de estos filésofos era un misterio como se podia relacionar este acto
intelectual independiente de la materia con todo el proceso fisico anterior,
que es dependiente de la materia.

Las hipoétesis que se han dado son variadas y lo estrambéticas de algu-
nas de ellas atestigua la dificultad del problema. Algunos filosofos raciona-
listas, como Leibniz, llegaron a pensar que, en realidad, la sustancia intelec-
tual tiene desde el comienzo de su existencia todas las ideas dentro de si: son
ideas innatas.*! Platon creia que el alma separada habia contemplado las
ideas, y que después, al caer en un cuerpo, las habia olvidado. Por eso, para
¢l todo conocer es recordar (reminiscencia).*? Averroes, comentarista arabe

400 Noticia del experimento publicada en El Mercurio, A 12, 4 de diciembre de 2013.
La publicacién original puede verse en Ingalhalikar, Madhura e al., “Sex Differences in the
Structural Connectome of the Human Brain®, Proceedings of the National Academy of Sciences,
enero de 2014, 111 (2) 823-828; doi:10.1073/pnas. 1316909110 (fecha de consulta: 15 de julio
de 2019).

101 Cfi: Verneaux, Historia de la_filosofia moderna, cit., pp. 105 y 106.

102 Cfi: Mendn, 82a.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

268 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

de Aristoteles, dice que hay un solo intelecto universal, que esta separado
del cuerpo de cada hombre, que es comun a todas las personas.*® Aristote-
les pensaba que el entendimiento era algo que venia de fuera del cuerpo.*
Averroes se Inspird en esa tesis aristotélica para proponer la idea, en reali-
dad muy distinta, del entendimiento comun, separado de los hombres con-
cretos. En cambio, segin la interpretacion de santo Tomas de Aquino, la
tesis aristotélica del entendimiento como algo divino que viene de afuera de
cada hombre se parece mas a la idea de la creaciéon del alma intelectual de la
nada por Dios.* ;Qué es lo que esta detras de estas interpretaciones? Aris-
toteles se da cuenta de que lo que hace la inteligencia al pensar lo universal
y abstracto no es hecho, ni podria ser hecho, por el cuerpo, sino solo por la
inteligencia sin el cuerpo. Sin embargo, lo que hace la inteligencia presu-
pone toda una actividad sensible, y, ademas, siempre va acompanado por
una imagen. El concepto se abstrae a partir de lo sensible y se piensa acom-
panado de una imagen. No obstante, somos capaces de darnos cuenta de
que el pensamiento es distinto a la imagen. Aunque como va acompanado
y precedido de una imagen, entonces va acompanado y precedido de una
actividad organica, que es la que sustenta la captacion de las cualidades
sensibles exteriores, la formacion y el uso de las imagenes, los recuerdos,
las sensaciones, etcétera, asi como la relacién de lo pensado con imagenes
ulteriores (conversio ad phantasmata). Tal es la explicacidon mas realista de que
el entendimiento pueda ser al mismo tiempo independiente de la materia y
que su actividad vaya acompanada por una actividad corporal concomitan-
te: la actividad cerebral.

Las relaciones entre mente y cerebro se siguen estudiando hasta hoy,
tanto en la psicologia y la fisiologia como en la filosofia de la mente y de la
accion. Se estudian con experimentos y observaciones empiricas. Esta com-
probado que los dafios organicos, puesto que imposibilitan una actividad
que precede y acompafia a la inteleccién, pueden imposibilitar la intelec-
c16n misma. Por eso se ve gente que sufre una lesion y que no puede hablar,
pero igual puede entender. Otras veces no sabemos si la persona enferma
puede entender o no, por su estado de incomunicaciéon con el mundo.

403
p. 183.

104 Cf DA, TIL, 3, 429b5.

405 Cfi Beuchot, Mauricio, Introduccién a la filosofia de Santo Tomds de Aquino, México,
UNAM, 2000, pp. 93 y 94.

(fi Saranyana, José Ignacio, Historia de la filosofia medieval, Pamplona, Eunsa, 1989,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIII.
LAS POTENCIAS DEL. ALMA HUMANA:
LOS APETITOS O TENDENCIAS

Los animales se mueven impulsados por inclinaciones que responden al co-
nocimiento que han adquirido de los objetos convenientes o inconvenientes.
Tras haber analizado el conocimiento tanto sensible —parecido al que se da
en los brutos— como intelectual o racional —propio de los humanos—, nos
corresponde ahora estudiar los apetitos o tendencias. El analisis ha de situar-
se en el marco de una nocidn genérica de apetito. En un sentido técnico, el ape-
tito es la inclinacion o tendencia que tiene una cosa, cualquier cosa, hacia un
bien que la perfecciona. Las cosas se mueven, pasan de la potencia al acto,*
lo cual significa que, en su mismo modo de ser limitado, existe una tendencia
hacia la actualizacion del ser: su perfeccion. Los seres tienen tendencias, in-
clinaciones a moverse, a actuar de cierta manera, que dependen de su propia
forma de ser, de su propia naturaleza.*’ En este caso hablamos de inclinaciones
naturales o de apetitos naturales. El apetito natural es aquello a lo que tiende una
cosa solo por ser como es, es decir, aquello hacia lo que se mueve —o hacia
lo que cambia— en virtud de su forma sustancial.**® Una cosa puede tender,
por ejemplo, a caerse o a elevarse, a calentar o a enfriar, a mojar o a secar, y
a eso va a tender, salvo que algo se lo impida. La naturaleza de cada cosa es
principio o causa intrinseca de sus operaciones, que podran no actualizarse
si falla la naturaleza (n.gr., una enfermedad en un animal) o si interviene una
causa externa contraria (2.g7., el agua no alcanza a mojar porque se evapora
por el fuego). Entonces, todas las cosas que tienen movimiento tienen uno
segiin su modo de ser. Asi como el obrar presupone el ser o existir (operare se-
quitur esse), de un modo de ser sigue un modo de obrar, lo que significa que hay una
tendencia natural a obrar de cierta manera: el fuego quema; el acido corroe
un metal, y asi sucesivamente. Las cosas naturales poseen inclinaciones naturales.

106 Cfp: supra cap. XXIL.
107 Cf: supra cap. XXVIII.
408 Cfy. supra cap. XXIII.

269

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

270 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

Los seres vivos también tienen inclinaciones naturales, es decir, tendencias
a moverse y a actuar derivadas de su modo de ser. Asi podriamos decir, por
ejemplo, que una planta tiene la inclinacién natural a extender sus raices
para buscar humedad y alimento. Y los animales igual poseen inclinaciones
naturales, derivadas de su modo de ser; pero ademas surge en ellos un segun-
do tipo de inclinacién, que se actualiza ante un objeto conocido sensible o
intelectualmente.

Las inclinaciones o tendencias derivadas del conocimiento de objetos,
percibidos como convenientes o inconvenientes respecto de la propia na-
turaleza del animal, se denominan “apetitos elicitos”. La expresion elicito
procede del verbo latino elicere, que significa “atraer”.** Los podriamos
llamar en espafiol “apetitos provocados”, pues son despertados por el objeto
conocido, que los atrae, hacia el cual se inclinan. El apetito elicito es una
inclinacién que tiene un ser vivo cognoscente (un animal) en virtud no sélo
de su naturaleza, sino de una forma que ha conocido y que despierta en
¢l la inclinacion, es decir, que lo atrae. Dentro de los apetitos provocados
surge la distincion de dos niveles, segun los tipos de conocimiento, porque
el apetito elicito es provocado por lo que antes ha sido conocido. Lo que se
conoce despierta el apetito y lo atrae. ;Gual es la nociéon que surge de esta
experiencia, en la que lo conocido, un ser externo, atrae nuestro apetito?
La nocién de bien: lo que todas las cosas apetecen.*® A las nociones de
ser (o ente) y de verdad, que estan en el plano del conocimiento y que son
primarias, se anade la experiencia del apetecer, del sentirse atraido hacia la
realidad previamente conocida como real y verdadera. Como nos vemos
atraidos por algo, entonces formamos la nociéon de lo bueno como el térmi-
no objetivo y la causa de nuestra inclinacién. No es que la cosa sea buena
porque nos atrae, sino que nos atrae porque es buena (o lo parece, en los
casos de engano); pero, si no nos viéramos atraidos, entonces nunca sabria-
mos que la cosa es buena. En efecto, la inteligencia humana no experimenta
sus propios apetitos —tanto los sensitivos como el intelectual o voluntad—
como actos originarios que de manera activa dotan de bondad a los objetos,
sino, por el contrario, percibe el despertar del apetito como una respuesta a
un objeto conocido; es decir, experimenta la actualizacion del apetito como
un efecto de la presencia del objeto en la facultad cognoscitiva, y, entonces,
a la causa la concibe como apetecible, que es lo que llamamos bueno.*!!

409 Cfi. Milldn Puelles, Antonio, Léxico filosdfico, Madrid, Rialp, 2002, p. 618.
N0 Cfr: supra cap. XXV,
41 Cf Millan Puelles, Fundamentos de filosofia, cit., pp. 371-376, y Vial Larrain, Juan de

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIII. LAS POTENCIAS DEL ALMA HUMANA: LOS APETITOS O TENDENCIAS 271

Con otras palabras, surge un apetito de una cosa conocida, y la nocion
de lo bueno, que es el objeto del apetito, se puede generalizar, y después
elevar a lo mas universal posible, hasta formar la nocién trascendental del
bien, que la metafisica estudia.*'? Aqui recordamos esta nocioén de lo bueno
para captar que hay unos apetitos, tendencias o inclinaciones, que surgen
del conocimiento. Ya hemos visto que son dos los niveles de conocimiento:
el sensible y el intelectual. Puesto que el apetito es la respuesta del animal
ante el conocimiento, habra, entonces, dos niveles esencialmente distintos
de apetitos: el apetito sensible y el apetito intelectual.

El apetito sensible es la tendencia que sigue al conocimiento sensible, es
decir, la que tiene por objeto un bien particular y concreto, que es presen-
tado por los sentidos tanto externos como internos. En cambio, el apetito
intelectual es una inclinacion que tiene por objeto un bien universal y abs-
tracto, presentado por la inteligencia.

El apetito sensible se subdivide en dos clases o especies, que dependen
de dos tipos de bienes concretos y particulares: ¢) el apetito concupiscible o in-
clinacion a los placeres, y i) el apetito irascible o reacciéon ante las dificultades.
El apetito concupiscible tiene por objeto el bien deleitable, esto es, aquel bien
que, cuando lo poseemos, nos produce un placer de tipo fisico. En efecto,
hablamos ahora de apetitos sensibles, que tienen por objeto bienes sensibles,
cuyo conocimiento y disfrute es realizado mediante 6rganos corporales. A
su vez, el apetito irascible tiene por objeto el bien arduo o dificil, es decir, un
bien que conlleva una dificultad para conseguirlo. El apetito irascible se
apoya en el concupiscible, lo presupone, porque un bien arduo implica que
detras de la dificultad —o removido el obstaculo— se encuentra un bien
placentero. Hay un obstaculo que se interpone y por eso se transforma en
un bien arduo.

Tenemos estas dos potencias: el apetito concupiscible y el apetito irasci-
ble. ;Cémo conocemos estas dos potencias? Por sus actos y por sus objetos,
segun lo que ya hemos expuesto: las potencias se conocen por sus actos, y los act
s objetos distintos, aunque semejantes en cuanto que pertenecen al mismo
género del bien sensible: el bien deleitable y el bien arduo. Los actos de los
apetitos sensibles son las pasiones. Se llaman pasiones porque se actualizan
con una autonomia relativa respecto de la voluntad, por lo cual experimenta-
mos dichas actualizaciones de los apetitos como algo que nos sucede, que

Dios, Inteligencia y libertad en la accion moral, Santiago, Universidad Catélica de Chile, 2002,
pp. 23-25.
N2 Gy supra cap. XXV,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

272 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

padecemos, aunque en el nivel sensible es también algo que obramos. En el
mundo humano, donde las pasiones estan influidas por la inteligencia y la
voluntad, usamos asimismo nombres mas suaves que el de pasidn: sentimien-
tos, afectos, emociones... Todos estos nombres indican un tipo de realidad
que corresponde a la actualizacion de la capacidad de reaccionar frente a
los bienes sensibles que conocemos.

Los autores clasicos hicieron una tabla detallada con todas las pasiones.
Distinguieron seis pasiones del apetito concupiscible, que son formas dis-
tintas de relacionarse con el bien placentero: el amor, el deseo y el placer,
y sus contradictorios: el odio, la aversion y el dolor (sufrimiento, tristeza).
Se trata de un mapa de los modos de reaccionar frente al bien placentero.
El amor es la reaccion basica ante el bien deleitable en si mismo, con inde-
pendencia de cualquier otra circunstancia. En cambio, el deseo surge como
inclinacién, basada en el amor, respecto del bien ausente en cuanto que atn
no es poseido: es conocido o representado interiormente, pero sin tenerlo
a la mano. El gozo o placer o alegria surge en el mismo apetito concupis-
cible cuando el bien deseado es poseido, es decir, esta presente no soélo al
conocimiento, sino a la potencia capaz de actualizarse con ese bien. Tanto
el deseo como el placer presuponen que su objeto es amado, pues el amor
es la pasion basica ante el bien. No se puede desear ni gozar algo que no
se ama. El amor también esta en la base del odio, porque odiar es sentir el
rechazo de un objeto percibido como malo; pero el mal es la privacion de
un bien, respecto del cual existe el amor; por lo tanto, no es posible odiar un
mal sin amar el bien contrario. La reaccién adecuada contra el mal sensible,
considerado en si mismo, es el odio. Si ese mal se lo considera como ausente,
la pasion que surge es la aversion, que presupone un deseo (z.e. el deseo del
bien contrario, opuesto). Si ese mal afecta actualmente al animal, surge el
dolor o la tristeza o el desagrado o el sufrimiento (z.gr. si el animal recibe un
golpe o una herida).

El apetito irascible tiene distintas manifestaciones, que se relacionan con
el obstaculo o la dificultad que se interpone en la busqueda de un bien o en
la huida de un mal (pues evitar el mal es un bien). Este bien —o la evitacion
del mal contrario— seria simplemente deleitable si no existiera la dificultad
anexa. Asi surgen las cinco pasiones del apetito irascible: ) la esperanza, ante
un bien que se percibe como dificil pero alcanzable (i.e. el obstaculo parece supe-
rable); i2) la desesperacion o desanimo, que lleva a cesar en el intento, ante un
bien arduo que se percibe como imposible de alcanzar (i.e. el obstaculo parece
insuperable); ) la audacia, ante un mal dificil de evitar cuando se percibe
que es posible vencerlo (i.e. la dificultad, en este caso para evitar el mal, se

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIII. LAS POTENCIAS DEL ALMA HUMANA: LOS APETITOS O TENDENCIAS 273

percibe como superable); w) el temor, ante un mal dificil de evitar cuando
se percibe que es imposible vencerlo (i.e. la dificultad para derrotar ese mal
se percibe como insuperable), y v) la ira, que es la reacciéon inmediata ante
el mal presente considerado como dificil de evitar; el mismo mal padecido
produce tristeza en el apetito concupiscible, pero provoca ira en el irascible,
pues la ira es como un movimiento hacia la destrucciéon de ese mal que nos
afecta, percibido como injusto. La ira se produce cuando el animal es afec-
tado por un mal que es dificil sacarselo de encima, cuando esta sufriendo
una injusticia. Por analogia se puede aplicar la nocién de injusticia al ani-
mal, en cuanto que una realidad o fuerza externa se opone al bien propio
del animal de manera violenta, aunque el animal no tiene ninguna concien-
cia de injusticia. Asi puede verse que se explican todos los movimientos: la
esperanza mueve a buscar o proseguir el bien; la audacia, a atacar el mal; la
desesperacion, a cesar en el esfuerzo; el temor, a huir del mal, y la ira, a re-
volverse contra el mal presente, mediante la venganza. No existe una pasion
opuesta a la ira, porque si lo que esta presente no es un mal, sino un bien,
ya no es arduo. El bien presente presupone que la dificultad fue superada, y
s6lo da origen a placer. Y si se trata de un mal presente respecto del cual no
cabe reaccionar, inicamente se siente dolor sin ira.

En la base de todas estas pasiones esta el amor del bien, pues sin la incli-
nacion basica y natural hacia el bien no pueden surgir las inclinaciones res-
pecto del mal, que es la privacion del bien, ni respecto de los obstaculos que
se oponen a la consecuciéon de lo bueno o la evitaciéon de lo malo. No hay
motores mas basicos que el amor, incluso en el nivel sensible. Por desgracia,
una cultura que trata al amor como sinénimo de tantas cosas distintas, ya no
puede comprender en qué sentido es un motor de la vida. Por contraste, ya
decia Dante que es el amor lo que mueve al sol y a las otras estrellas.*'®

En el ser humano se dan todas las pasiones sensibles, que tenemos en
comun, de manera analoga, aunque muy superior y profunda, con los ani-
males brutos. No obstante, por encima de los apetitos sensibles, en el ser
humano se da el apetito intelectual, es decir, una tendencia que se despierta
en relaciéon con un bien inteligible, imposible de captar por los sentidos. Tra-
dicionalmente, “voluntad” es el nombre del apetito intelectual. Aristoteles
habla de un intelecto desiderativo o un deseo inteligente,*'* porque se da cuenta de
que es un deseo que esta muy unido a la inteligencia. Los autores que vienen

413 Cfi. Alighieri, Dante, La divina comedia, México, Porraa, p. 328 (Paraiso, Canto
XXXIII).

Y Cf EN, TV, 2, 1139b5. Cfi: Vigo, Aristételes, cit., pp. 110-114.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

274 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

después le dieron el nombre de “voluntad”; pero también se dieron cuenta
de que el apetito intelectual esta tan unido a la inteligencia, que la voluntad
esta en la inteligencia y la inteligencia esta en la voluntad.*’> Aunque hay
tradiciones filosoficas en las que no se distinguen la inteligencia y la volun-
tad, y algunas —como el empirismo de David Hume— que no distinguen el
deseo racional del deseo sensible, nosotros, después de tantos miles de anos
e insertos en la tradicion del realismo filos6fico, podemos distinguir de modo
claro. Podemos decir: “Yo sé esto, pero no lo quiero”. Asimismo, nos damos
cuenta de que, al hablar del querer, podemos aplicar al nivel de la voluntad
todas las distinciones que surgen en el nivel de las pasiones. Hay un amor de
la voluntad, un deseo de la voluntad, y asi sucesivamente: odio y aversion,
gozo y alegria, esperanza y desesperacién, audacia y temor, ¢ ira, como
actos de la voluntad. Hablamos entonces por analogia, pues la voluntad
siempre va a querer un objeto presentado por la inteligencia. Ese objeto,
en cuanto bueno o malo, facil o dificil, ausente o presente, etcétera, admite
actos voluntarios descritos con los mismos nombres de las respectivas pa-
siones. En este nivel del espiritu, de la voluntad, el amor de la voluntad es
también el acto primario y fundamental.

5 G S Th, 111 q. 9,a. 1y q. 82, a. 4.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIV.
LA VOLUNTAD Y EL LIBRE ALBEDRIO

La imagen clasica y cristiana del hombre lo destaca como cumbre de la crea-
ci6n material, por ser imagen y semejanza de Dios. Se distingue asi de todas
esas visiones que o bien exaltan al hombre como si fuera un dios, totalmente
autébnomo respecto de su creador y respecto de la naturaleza humana, o bien
lo reducen a ser un animal mas, no esencialmente superior a los otros. Algu-
nos unen esas dos visiones en una sola amalgama irracional: se creen como
autéonomos y duefios del mundo y de su propio ser, y, a la vez, como nada
mas que un montén de materia organizada como cualquier otro animal, sin
verdadera libertad interior. Nosotros pensamos, en cambio, que las dos po-
tencias espirituales —la inteligencia y la voluntad— fundamentan una radi-
cal superioridad del hombre sobre los otros seres materiales, y le permiten,
ademas, hallar su plena realizacién no en una autonomia utdpica, sino en la
orientaciéon hacia Dios como fin tltimo.

Esa dignidad eminente se manifiesta de modo especial en la libertad de
la voluntad y de la razén, por la cual somos duefios de nuestros propios ac-
tos y responsables de nuestro perfeccionamiento personal y social. En este
capitulo vamos a tratar, pues, del apetito intelectual o voluntad, y, de mane-
ra particular, de la libertad de la voluntad o libre albedrio, que los materia-
listas han negado de forma sistematica a lo largo de la historia.

:Gomo conocemos la existencia de la voluntad? De nuevo, recordemos
el principio clave: las potencias se conocen por sus actos, y los actos por
sus objetos. Si examinamos nuestra experiencia, descubrimos en nosotros
un deseo intelectual, es decir, deseamos cosas, tendemos a cosas que cono-
cemos de manera universal y abstracta. No deseamos nada mas cosas que
conocemos de modo concreto e individual, sensible, como una manzana o
un poco de agua. Alguien podria pensar: “Quisiera vivir ciento veinte afios
(en buenas condiciones)”. Este es un objeto altamente abstracto, pues im-
plica una proyeccion hacia el futuro y una medida matematica que se sepa-
ran completamente de nuestra experiencia sensible. Un animal desea vivir
por la inclinacién natural a perseverar en el ser, que es un apetito natural

275

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

276 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

de todos los seres, incluso inertes. Es un instinto basico que tiene por obje-
to preservar un bien muy concreto que ya se experimenta, que es la vida.
En cambio, desear vivir ciento veinte anos implica una medida matemati-
ca, abstracta, universal. Los ejemplos se podrian multiplicar: deseamos las
ciencias abstractas; amamos a las personas mas alla de su apariencia fisica;
proyectamos un matrimonio y una familia, o la realizacién de otros suefios
complejos no reducibles a una suma de sensaciones fisicas.

Aparte de considerar el objeto abstracto y universal, independizado ya
de las condiciones materiales, se puede ver la existencia de la voluntad con-
siderando la oposicion entre el deseo intelectual y el deseo sensible, sea que
predomine uno o el otro. Todos nosotros experimentamos deseos sensibles,
pero también nos damos cuenta de que podemos querer ese deseo sensible
tanto como podemos rechazarlo. Esta es la experiencia de un deseo contra-
rio al deseo. Esto puede suceder de dos maneras. Podemos experimentar
dos deseos sensibles contrarios entre si, en el sentido de que no podemos
satisfacerlos a la vez: tengo ganas de comer y tengo ganas de dormir. Los
dos son deseos sensibles. Si solo hay eso, el mas fuerte de los desecos ganara la
batalla. El animal irracional, si tiene mas ganas de dormir que de comer,
duerme. Si le da hambre, se despierta, caza y come. Un ser humano que
viviera dominado habitualmente por el deseo sensible mas fuerte, podria
tener el triste pensamiento de que quiza, después de todo, ¢l no es mas que
un gato o un mulo. Algunos son afectados por esta sospecha, a la vista de
su vida materialista, y se entristecen. Los fil6sofos cristianos les tenemos
una buena noticia. Podemos hacerles reflexionar y descubrir que, en oca-
siones, aunque no haya sido esa la téonica de su agitada vida, han querido
algo por encima de la urgencia inmediata de un deseo apremiante. Los
humanos experimentamos otra forma de oposicion al deseo sensible. Sin
duda que experimentamos la contraposicion entre los deseos sensibles, y
nos podemos decir a nosotros mismos: “Tengo tanto suefio que me voy a
ir a dormir sin comer” o, al contrario: “Tengo tanta hambre que voy a co-
mer bien antes de ir a dormir”. Pero también experimentamos un querer
que puede no sentir nada, estar motivado por algo que no sentimos vy, sin
embargo, se sobrepone —lo sobreponemos de manera libre— a lo que si
sentimos. Esta experiencia es un poco mas dificil de captar, porque muchas
veces vivimos periodos largos optando entre deseos sensibles. Con todo, la
experiencia es frecuente entre quienes estudian, porque el bien del estudio
no es sensible. El objeto del estudio es un conocimiento abstracto, que va
a reportar quiza un beneficio en el futuro y va acompafiado de un sentido
del deber —otra realidad no sensible—, una conciencia del deber en virtud

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIV. LA VOLUNTAD Y EL LIBRE ALBEDRIO 2717

del cual podemos querer estudiar a pesar de que nos asaltan las ganas sen-
sibles de hacer una cosa distinta: pasear, dormir, jugar, comer. En esos mo-
mentos se experimenta de forma mucho mas clara que tenemos un deseo
racional que se impone al deseo sensible. El asunto se complica, por cierto,
porque somos una unidad indisoluble de alma y cuerpo. Los deseos sensi-
bles acompanan a la actividad intelectual. Por ejemplo, uno descansa hasta
fisicamente leyendo, o disfruta estudiando. El deseo intelectual se puede
alinear con el deseo sensible. Es lo que todos querriamos: que al bien inteli-
gible, querido por la voluntad, no se opusiera el deseo sensible. Entonces re-
sulta mas dificil hacer la distinciéon. La experiencia de la discrepancia entre
el deseo sensible y el deseo intelectual, por el contrario, muestra claramente
que tenemos una instancia superior capaz de dominar al deseo sensible, que
nos hace experimentar la libertad frente a las pasiones, los sentimientos y
los afectos.

La dicotomia entre querer libre y deseo sensible también se experimenta
en la situacion inversa, cuando se reconoce de forma intelectual la derrota
de la voluntad por el deseo sensible. A eso se le llama debilidad de la volun-
tad. La inteligencia se da cuenta de que ha sucedido algo que uno no que-
rria que hubiera sucedido, y ha sucedido porque uno lo ha hecho, aunque
querria no haberlo hecho. El estudiante que se propone estudiar tres horas
por la tarde, pero a la hora comienza a pensar casi de modo obsesivo en el
dulce de leche que esta en el refrigerador, y en el agua refrescante del mar,
y en definitiva va al refrigerador y se come el dulce de leche, y eso lo desvia
a revisar Facebook, y luego baja a la playa... y al final esa tarde estudio6 sélo
una hora: eso fue una derrota. La ruda experiencia de la derrota revela la
realidad de la voluntad, porque no podriamos experimentar eso como de-
rrota si no hubiera una capacidad de vencer. Si una ciudad enemiga esta
vacia, y entra nuestro ejército y la ocupa, eso no es una victoria; pero si esta
llena de soldados armados, y se la toma por asalto, entonces hablamos de
una victoria, porque habia una instancia de resistencia. De manera analoga,
la derrota que nosotros experimentamos a manos de las pasiones siempre la
experimentamos como debilidad de la voluntad, y es un testimonio de que
esa instancia de resistencia a las pasiones existe: la voluntad. Se experimen-
ta la instancia superior —la voluntad— tanto cuando vence a la instancia
inferior —la pasion— como cuando es derrotada por ella. Los griegos te-
nian una palabra: akrasia,"'® que literalmente significa falta de control o de
dominio, y de forma mas frecuente se ha traducido como incontinencia o

16 G EN, 1, 13, 1102b14-20.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

278 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

como debilidad de la voluntad. Es uno de los temas mas actuales en la filo-
sofia analitica de la accién, porque estos autores, sobre todo anglosajones
como Donald Davidson, han estudiado la debilidad de la voluntad para, a
partir de ese analisis, descubrir las caracteristicas de la acciéon voluntaria.*!”
Estas caracteristicas se advierten de una manera paraddjica por contraste,
por las caracteristicas de la accién en las que la voluntad ha sido derrotada.
El de la akrasia es un tema que en la filosofia clasica refleja de modo claro la
distincién entre desco intelectual y apetito sensible, y que ayuda a conocer
la estructura de la acciéon humana.

Una tercera forma de descubrir la existencia de la voluntad es consi-
derando que su actualizacién es un deseo que es paralelo al conocimiento
intelectual. Asi como hay un conocimiento sensible que provoca un apetito
sensitivo, hay un conocimiento intelectual que suscita un correspondiente
apetito: el apetito intelectivo. La estructura del acto humano, en el que in-
terviene la inteligencia junto con un deseo que en ella se encuentra, revela
la existencia de la potencia de tender hacia el objeto inteligible. Esta revela-
cién de la voluntad en la accion plantea la cuestion del libre albedrio y de la
responsabilidad por los actos. La nocién de responsabilidad procede del
verbo responder (i.c., dar respuesta a una pregunta), y nosotros podemos
responder de nuestros actos cuando somos capaces de dar razones del obrar,
cosa que se plantea solo si se ha superado el nivel del comportamiento irra-
cional e instintivo.

Si pensamos en el acto humano nos damos cuenta de que tiene una es-
tructura compleja. Los autores escolasticos —los mas analiticos y precisos
en este tema— han distinguido hasta doce pasos en los que se estructura el
acto humano: seis actos de la inteligencia y seis actos de la voluntad que se
implican reciprocamente. Nosotros vamos a presentar una vision simplifica-
da. Primero tenemos el conocimiento de un bien inteligible, abstracto, que
nos atrae, y que, por lo tanto, se constituye como fin: el objeto del deseo es
al mismo tiempo bien y fin. Para que de modo efectivo se convierta en fin
de la accién no nos basta con conocerlo, sino que tenemos que realizar un
acto de la voluntad, que es quererlo. Querer algo como fin es proponérselo,
intentarlo. Por ejemplo, si estamos muy cansados, porque hemos estudiado
mucho, y sabemos que yendo a la playa se puede descansar, poseemos un
conocimiento intelectual de un bien: descansar, ir a la playa. La voluntad
interviene poniéndolo como fin; pero luego, teniendo ese fin ya como objeto

417 Cfi. Davidson, Donald, “;Cémo es posible la debilidad de la voluntad?”, Ensayos sobre

acciones y sucesos, trad. de Olbeth Hansberg, Barcelona, UNAM-Ciritica, 1995.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIV. LA VOLUNTAD Y EL LIBRE ALBEDRIO 279

de la intencion de la voluntad, la inteligencia empieza a buscar los medios,
es decir, a deliberar acerca de los medios. Si la inteligencia fuera dejada a si
misma, estaria analizando posibilidades sin cesar: sopesando los medios.
Pero en un momento determinado interviene la voluntad, poniendo térmi-
no a la deliberaciéon mediante la eleccién. A la deliberacién sobre los medios
(acto intelectual) sigue la eleccidn, por la voluntad, de uno de esos medios. En-
seguida, la razon y la voluntad dirigen la puesta en practica de lo que se ha
elegido (imperio y ejecucion). Aunque este andlisis es muy imperfecto —es
una simplificaciéon de los doce pasos escolasticos—, sirve para nuestros pro-
positos actuales: nos muestra que para actuar no necesitamos sélo conocer,
sino también desear de una manera distinta del deseo meramente sensible.
A este desear intelectual lo llamamos querer.*1®

Descubierto el deseo racional se plantea un problema: el del libre albe-
drio. Esta claro que los apetitos sensibles no son libres; surgen ante el objeto
sensible, y, si no hubiera otro objeto sensible en competencia, la accion del
animal buscaria ese objeto. Nosotros mismos experimentamos las pasiones
en parte como algo que nos sucede y que controlamos sélo de forma indi-
recta; es decir, el dominio del acto, en el que consiste la libertad, no esta
en las pasiones, sino sobre las pasiones. Ahora bien, cuando interviene la
voluntad, ella hace que podamos ser libres con respecto al apetito sensible.
Nos podemos liberar, mediante el dominio de la voluntad, de la esclavitud
de las pasiones. Asi lo experimentamos; pero, ¢de verdad somos libres o la
voluntad depende, a su vez, de otros factores? Esta es la gran discusion sobre
el libre albedrio.

La palabra libertad tiene muchos sentidos. Hay un sentido de la libertad
que todo el mundo acepta: la libertad meramente exterior, que consiste en
no estar inmovilizado y en ser capaces de moverse por distintas partes, de
realizar ciertas actividades exteriores sin que una fuerza externa nos lo im-
pida. En este sentido, puede decirse que un le6n se mueve de manera libre
por la selva, sin que le atribuyamos dominio de sus propios actos. El leon
puede ser exteriormente libre y, a la vez, moverse determinado por sus ins-
tintos.

El gran problema es el de la libertad interior de la voluntad, que se de-
fine como la capacidad de la voluntad para autodeterminarse respecto del

418 (fi: el andlisis del acto voluntario que propone santo Tomés en S. Th., I-11, qq. 6 a 18.
Los doce pasos del acto voluntario han sido reconstruidos de manera diferente por diversos
autores tomistas. Véase la reconstruccién propuesta por Finnis, John, Tomds de Aquino: Teoria
moral, politica y juridica, trad. de Fabio Morales, Santiago, Instituto de Estudios de la Sociedad,
2019, pp. 78-90.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

280 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

bien. Es una caracteristica de la voluntad por la cual ella actaa (v.gr., elige
una accién) en ultimo término porque quiere y no determinada totalmente
por una causa exterior a ella misma. También es evidente para todos que
nuestra voluntad estd situada en contextos de accion, y que, por lo tanto,
hay un flujo de causas exteriores a nosotros mismos (z.gr. el frio y la lluvia, la
pobreza o la riqueza, el influjo de la sociedad, etcétera) o de causas interiores
en nosotros (v.gr. nuestro temperamento y constitucion bioldgica, genética, o
nuestros conocimientos o creencias, o los habitos adquiridos, etcétera) que
son exteriores a la voluntad como potencia. Todo esto influye en la voluntad.
La cuestion es: ¢determina de modo completo como es la eleccion o hay un
margen de indeterminaciéon que explica que la voluntad pueda y tenga que
autodeterminarse, dentro de ese marco?

Sobre este asunto, que tiene una profundidad misteriosa, es necesario
alcanzar convicciones firmes de amplias consecuencias para la vida.*!? Las
dos posiciones basicas son: 7) la tesis libertaria, que es la posicion clasica
defensora del libre albedrio, y i) la tesis determinista, que incluye muchas
variantes (z.e., los diversos determinismos), segin la cual hay causas distin-
tas de la voluntad que explican de manera completa el acto de la eleccion
(aunque sea un acto de la voluntad, esta lo realiza movida necesariamente,
a su vez, por otras causas). La variedad de determinismos depende de que
distintos pensadores se han fijado en distintas causalidades que influyen en
la voluntad humana, y, fuertemente impactados por el descubrimiento de
ese influjo, le han atribuido una capacidad de mover totalmente y de ma-
nera necesaria a la voluntad. La forma mas fuerte de determinismo es, a mi
modo de ver, el determinismo teoldgico. Este afirma que Dios, como es la
causa primera de todos los seres y de todos los movimientos en el universo,
también determina el movimiento de la voluntad humana, es decir, no sélo
mueve a la voluntad como primer motor, sino que la mueve con necesidad
hacia el objeto. Por lo tanto, el ser humano no es libre, sino que elige lo que
Dios ha determinado que elija. De lo contrario, El no seria la causa primera
de todos los movimientos. El determinismo teolégico se basa en la verdad
esencial sobre la causalidad universal de Dios, ie., en la verdad metafisica
del concurso divino, que significa que El concurre como causa primera de
manera concomitante con todos los actos y movimientos, y los dirige al bien
comun del universo (gobierno divino y Providencia). A veces se refuerza el

419 Para reflexiones mas profundas, que ayudan a pensar la libertad y la responsabilidad
a fondo en el marco del juego serio de la vida personal y politica, me remito a mi maestro
Jorge Pena en Etica de la libertad, cit., pp. 97-166.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIV. LA VOLUNTAD Y EL LIBRE ALBEDRIO 281

argumento con la apelacién a la ciencia divina de los futuros contingentes,
es dectr, a la verdad de que Dios conoce todo, incluso el futuro, incluidas las
acciones por venir de los hombres. Luego, si las cosas sucederan tal como
Dios sabe que sucederan, sucederan necesariamente. No hay espacio para
que sucedan como lo decide, con verdadera autodeterminacion, una cria-
tura: ésta decidira elegir lo que Dios sabe que decidird elegir. Este es el
determinismo mas dificil de discutir en términos metafisicos, porque parte
de premisas verdaderas. Una vez que se acepta la existencia de Dios, tan
poderoso y omnisciente, es dificil compatibilizar su infinitud omnipotente,
su sabiduria providente e infalible y su certisima presciencia, con la liber-
tad humana. Santo Tomas de Aquino trata con detalle estas cuestiones y
sostiene que la causalidad y la ciencia divinas son supereminentes, es decir,
que operan sin anular las causalidades segundas, incluyendo la causalidad
relativamente indeterminada de la voluntad humana. Dios mueve a los se-
res necesarios como necesarios; a los contingentes, como contingentes, y a
los libres como libres. De manera que da el impulso para obrar, y, en este
sentido, es la causa primera de toda accién humana; pero respeta el mar-
gen de autodeterminacién de la voluntad, que le permite desviar el impulso
divino hacia un objeto desordenado, incurriendo en el pecado, que es un
acto moralmente malo. Dios es causa de lo que en ese pecado hay de acto,
porque concurre con todo lo que tiene ser; pero no es la causa del pecado
en si mismo, es decir, de lo que en ese acto hay de desorden, que procede de
modo exclusivo de la voluntad perversa del hombre. De la misma manera,
Dios conoce infaliblemente los actos futuros, pero no porque no hubieran
podido ser de otra forma, sino porque El esté fuera del tiempo y ve en pre-
sente lo que de hecho ha sido libremente elegido por cada hombre en cada
instante de su historia temporal.*?

Otras formas de determinismos son mas sencillas y hasta infantiles. El
determinismo historico, por ejemplo, piensa que los acontecimientos de la
historia se entrelazan de tal modo que los sucesos que acaecen hoy estan
determinados causalmente por todos los sucesos anteriores, y no se pueden
evitar. Estd todo determinado histéricamente, y no se puede hacer nada
para evitar que venga el futuro que ha de venir. El determinismo histérico
se ha usado mucho para paralizar a los que quieren dirigir la historia para

420 La reflexion sobre estas verdades filosoficas deberia comenzar por los textos de santo
Tomas de Aquino, en S.7h. 1, qq. 19, 22, 23, 44,45y 49y CG, 11, caps. 47 y 48. Véanse, ade-
mas, Gonzalez, Angcl Luis, Teologia Natural, Pamplona, Eunsa, 1995, pp. 308-316, y Garcia
Lopez, Jesus, Metafisica tomista: ontologia, gnoseologia y teologia natural, Pamplona, Eunsa, 2001,
pp- 691-710.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

282 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

mejorar las cosas, a la vez que, curiosamente, muchos deterministas histo-
ricos actian de manera frenética, incluso con violencia, para conseguir que
acontezca lo que, segin ellos, va a suceder de manera inevitable.

Y asi podriamos seguir considerando otras formas de determinismos.
Los determinismos sociologicos afirman que las circunstancias sociales que
rodean a una persona van a determinar lo que va a ser ella en su vida. Los
determinismos psicolégicos, en el sentido de la psicologia empirica, pon-
dran el énfasis en como nuestro temperamento, caracter o personalidad nos
lleva a obrar de una manera determinada. Los determinismos biologicos
reducen las explicaciones de nuestra conducta a nuestra estructura fisica o
genética: porque tenemos tales genes, tal enfermedad o tal predisposicion
arraigada en nuestra realidad fisica y corporal, necesariamente obraremos
de cierta forma. Los determinismos econémicos piensan que, en general,
lo que sucede esta determinado por las leyes infalibles de la economia. Un
determinismo mas completo y mas creible serd, en realidad, el que afirme
que la combinacién de todas esas causas externas a la voluntad determina
su eleccion de acciones externas, que serian, por ende, causadas en su tota-
lidad por esas causas precedentes en el orden fisico.

Desde la perspectiva del libre albedrio, de quienes afirmamos la capa-
cidad de la voluntad de autodeterminarse a pesar de esas multiples causas
externas a ella misma, se le responde al determinista mas o menos asi: lo
que usted puede mostrar es lo que todos aceptamos, a saber, que hay cau-
sas que determinan el marco dentro del cual se puede elegir o que influyen
en la voluntad; pero usted nunca ha demostrado que ese marco se limite
sistematicamente a una sola opcién o que el influjo en la voluntad, aunque
real, la anule en su totalidad a ella misma como causa decisiva.

Por lo tanto, nadie es esclavo de sus condicionamientos. Cuando tal pérdida
de la libertad acaece, y nadie niega que puede suceder, se trata de la excep-
cion. Los partidarios del libre albedrio preferimos hablar de condicionamientos
y no de determinismos, porque todos los antecedentes de nuestras acciones
fijan el marco o contexto para el desenvolvimiento de nuestras vidas, pero
no fijan a cada paso lo que vamos a hacer. Las causas externas a la voluntad
influyen en la persona, pero la voluntad también es causa, o, mejor dicho,
la persona es causa de si misma en el orden operativo,**' precisamente por medio
de su razon y de su voluntad. Que la decision se dé dentro de un marco

21 Cfr. CG, 11, c. 48, n. 3. Véase Peird Pérez, Maria Juliana y Zorroza, Maria Idoya,
“La nocién de libertad como causa sui en Tomas de Aquino”, Revista Cauriensia, vol. IX, 2014,
pp- 435-449.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIV. LA VOLUNTAD Y EL LIBRE ALBEDRIO 283

ya fijado e influida por otras causas no significa que no sea libre. Significa
tan solo que nuestra libertad estd situada, es concreta y limitada; no es la
libertad de un dios, sino la de un hombre. Esta vinculada a la verdad sobre
nosotros mismos, y, aunque podemos obrar contra esa verdad, no podemos
evitar que el mal escogido con libre albedrio nos dane.

Los que defendemos el libre albedrio contamos con tres argumentos
racionales para demostrar que somos libres. Ellos prueban que la voluntad
opta entre alternativas abiertas, dentro de un marco de condicionamientos
externos; t.e., que de verdad podemos elegir entre obrar o no obrar, entre
obrar de una u otra manera, y que, en consecuencia, podriamos haber ac-
tuado de otra forma, en la generalidad de los casos.

El primer argumento a favor del libre albedrio apela a la simple expe-
riencia psicologica. Nosotros nos experimentamos como libres cuando obra-
mos, aun examinando las causas que nos condicionan y las restricciones rea-
les a nuestras acciones. Si una experiencia tan inmediata, tan evidente, como
que elegimos entre dos alternativas abiertas fuera falsa, no tendriamos razén
para confiar en ninguna de las otras experiencias. Si no confiamos en nin-
guna experiencia, tenemos que abandonar la filosofia; en realidad, tenemos
que abandonar toda ciencia, porque todas las ciencias, incluida la filosofia,
se apoyan en experiencias basicas. Hay que profundizar en la fenomeno-
logia de la libertad, en como experimentamos la libertad. Se experimenta
mas cuando las opciones son mas radicales, cuando influyen mas en nues-
tra vida. Cuando elegimos una carrera o cuando contraemos matrimonio,
tras haber deliberado y considerado muchas circunstancias y argumentos,
experimentamos de modo mas claro que estamos en manos de nuestro libre
albedrio, que cuando elegimos un sabor de helado o un postre, o una peli-
cula el fin de semana.

El segundo argumento se funda en la naturaleza de la voluntad y de su
objeto, que es el bien, y es el argumento mas dificil de comprender, debido
a su profundidad metafisica. La voluntad tiene por objeto el bien universal.
Por lo tanto, siempre es atraida por el bien. Todo cuanto quiere, lo quiere
en cuanto es bueno. Sin embargo, asi como la inteligencia esta abierta a la
plenitud del ser, la voluntad solo puede ser saciada por la plenitud del bien.
Si la inteligencia le presentara un bien infinito, entonces el objeto colmaria
de forma completa a la voluntad, y ella no podria elegir algo distinto como
alternativa (si podria querer algo adicional al bien infinito, pero ordenado
a ¢l). Por eso todos queremos ser felices —entendiendo la felicidad como
un bien pleno, que satisface toda necesidad y aplaca todo deseo— con un
deseo natural y necesario de la voluntad. Asi también quiere la voluntad,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

284 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

de manera necesaria, todo cuanto sea objeto de una inclinaciéon natural. 4
contrario sensu, cuando la inteligencia le muestra a la voluntad un bien finito,
algo que da alguna alegria, pero no la felicidad completa, entonces la volun-
tad queda atraida en parte y suelta en parte. En parte es movida por este ob-
jeto; pero en parte queda indeterminada con respecto de este mismo objeto.
Con una férmula sencilla: en relaciéon con cualquier bien finito, la voluntad
puede quererlo porque es bueno, y la atrae; pero también puede no quererlo,
porque es limitado, y lo que tiene de limitado no la atrae. Esta situacion fun-
damenta el que la inteligencia, fuera de los casos de deseos naturales como el
deseo natural de la felicidad, presente alternativas inteligibles como buenas.
La experiencia que tenemos —que siempre nos relacionamos con bienes li-
mitados— es la experiencia que funda metafisicamente la realidad del libre
albedrio. La voluntad puede elegir incluso lo que parece un bien menor, con
preferencia a lo que parece un bien mayor, porque el bien menor tiene algo
de bueno que ese bien mayor no tiene, y ese bien mayor tiene algo de finito
o limitado, que puede hacerlo menos preferible respecto de ese otro bien
supuestamente menor bajo otros aspectos. Por eso no basta el conocimiento
teorico de que un bien es mayor que otro para que estemos determinados a
elegirlo. La inteligencia puede enfocar su atenciéon —movida por la volun-
tad— cada vez mas en el bien supuesta o realmente menor, pero sélo en lo
que tiene de bien o en el aspecto bajo el cual es o parece mayor, y asi puede
perder de vista ese otro bien alternativo, el supuesto o real bien mayor. La
inteligencia puede enfocarse de esa manera porque incluso el bien mayor
es limitado.

Asi podemos reflexionar sobre el gran misterio del mal moral. Una
persona sabe que lo que esta eligiendo es moralmente malo, y que, por tan-
to, lo que tenga de bien —un placer o un beneficio material— es siempre
menor que la opciéon moralmente buena. Sin embargo, la persona que se
acerca a elegir el mal moral mira cada vez menos hacia la opcién buena,
y deja de lado o desconsidera voluntariamente lo que hay de desordenado
en la opcién mala, y asi le empieza a aparecer, en su proceso de eleccion,
como en cierto sentido un bien mayor. En ese acto moralmente malo tiene
que haber algo de bueno, porque, si no hubiera un bien, no habria un ob-
jeto que atrajera a la voluntad. Detras del mal moral siempre hay un bien
que uno busca. Se comprueba la tesis de la libertad incluso cuando se elige
un mal moral. Somos responsables de ese mal porque lo elegimos en forma
libre, aunque la elecciéon del mal nos vaya haciendo cada vez menos libres
en un sentido mas profundo, menos libres interiormente, en cuanto que nos

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIV. LA VOLUNTAD Y EL LIBRE ALBEDRIO 285

debilita la voluntad y la ata a los vicios; es decir, la libertad ejercitada en el
mal nos esclaviza, se autodestruye.

El tercer argumento a favor del libre albedrio se apoya en la existencia
de un orden moral, politico y juridico. Este argumento da por sentada la
conviccion de sentido comin segun la cual tiene sentido racional que exis-
tan las leyes, las normas, los consejos, los castigos, las instituciones, etcétera,
que configuran ese orden racional de la conducta. Y entonces, segun este
argumento, si no fuésemos libres para elegir entre diversos cursos de accion,
no tendrian sentido esas leyes, los premios y los castigos, y otras instituciones
que se proponen dirigirnos en un sentido determinado. Todo el ordena-
miento moral, juridico y politico presupone que somos capaces de seguir
o de no seguir esas reglas y que, precisamente porque podriamos obrar de
maneras multiples e incompatibles necesitamos reglas de coordinacién y
de orientacion racional. Si obraramos determinados por causas necesitan-
tes de cualquier tipo, habria que crear sistemas de control fisico o de con-
dicionamiento externo, como los que usamos para controlar a los animales
brutos. Las leyes nos dan orientaciones, articuladas lingtiisticamente y diri-
gidas a nuestra inteligencia, porque podriamos obrar de esa manera o de la
contraria. El castigo tiene sentido como una actividad moral de justicia s6lo
sila persona pudiera haber hecho lo contrario, si pudiera haber actuado de
otra manera. La responsabilidad presupone la capacidad de elegir. De lo
contrario, seria injusto tanto castigar como premiar a alguno por sus obras.
Por eso, el mismo Kant, un pensador aleman que crey6 que no se podia de-
mostrar de manera tedrica o especulativa la libertad de la voluntad, afirmé
que el libre albedrio debia ser postulado como condicién de inteligibilidad
de la praxis moral, es decir, por exigencia de la razén pura practica.*??

22 Cfi KpV, AA'V, 7-8. Véase, ademas, en general, sobre los argumentos escol4sticos
para el libre albedrio, Millan Puelles, Fundamentos de filosofia, cit., pp. 380-386.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXV
EL ALMA HUMANA: ESPIRITU INMORTAL

El tema del alma humana, considerada como espiritual e inmortal, cons-
tituye un problema dificil de la antropologia filosofica clasica y moderna.
El fuerte influjo del materialismo cientificista de los siglos XIX y XX, por
otra parte, ha agudizado el caracter problematico del lenguaje mismo sobre
el alma. Incluso en ambientes cristianos ha dejado de hablarse del “alma”,
porque les parecia a muchos que la connotaciéon platonizante del término
llevaba a olvidar al hombre —cuerpo y alma—, con todas sus realidades
materiales cotidianas, y a espiritualizar de tal manera la vida que se olvidaba
el valor de las cosas de este mundo. No se puede negar que mucho de esto
sucedia, con la consiguiente separacion artificial entre la vida del espiritu y
la vida corriente, llena de exigencias y necesidades materiales. Sin embargo,
tras casi un siglo de insistir en sentido contrario y de silenciar la espiritualidad
del alma, entrados ya en el siglo XXI, nos parece que se ha olvidado tanto la
existencia del alma inmortal que incluso los cristianos viven como si no hu-
biera vida eterna. Muchos han reducido su religiéon a una organizacion filan-
tropica —bastante sentimental— para el socorro de las urgentes necesidades
de la vida presente. Se ha perdido mucho. Desde la filosofia, afirmando la
unidad radical del organismo vivo, también podemos recordar que su causa
es la unién entre alma y cuerpo, como forma sustancial y materia prima, en
un solo ser vivo. Mas en el hombre sucede algo singular.

Todos los seres vivos son compuestos de cuerpo y alma, o de materia
prima y una forma sustancial especial, que es el principio vital del ser, de la
especie y de todas las operaciones del viviente. Los vegetales y los anima-
les brutos (irracionales) tienen un alma que se agota en darle la vida a ese
cuerpo, a esa sustancia viva, y en ser el principio de sus operaciones inma-
nentes mediante las potencias corporales. En el ser humano, en cambio,
esa alma es algo mas que la simple forma sustancial del cuerpo. Sobre este
asunto hay en la actualidad una continuada discusion filosofica, aunque es
verdad que la inmensa mayoria de la humanidad, durante toda su historia,
ha manifestado alguna creencia en la subsistencia de la persona después de

287

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

288 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

la muerte. Una de las formas de reconocer que unos restos de seres vivos,
quiza de hace cientos de miles de afos, pertenecen a seres que ya eran hu-
manos, y no simples hominidos todavia irracionales, es el enterramiento de
los muertos con cierta forma de creencia en el mas alla, como, por ejemplo,
dejarles vasijas con alimentos, rendirles alguna manera de culto, memoria o
veneracion y otras de ese tipo. ¢Se puede demostrar en términos filosoficos
que esa alma es inmortal, es decir, que algo de la persona difunta subsiste de
modo invisible? ;O se trata, por el contrario, sélo de una creencia religiosa,
y en términos filosoficos slo cabe el agnosticismo? ¢O mas bien se trata de
una creencia falsa, cuya falsedad cabe demostrar en términos filoséficos?

La cuestién nos atafie a todos, en la medida en que, por una parte, sa-
bemos que vamos a morir, y, por otro lado, participamos con frecuencia en
funerales religiosos. ¢Se trata de ritos inutiles, de consuelos infantiles? Las
legitimas creencias en un mas alla de la muerte, ¢son irracionales o tienen
un sustento racional, anterior incluso a la fe revelada? Consciente de que las
explicaciones filosoficas no son faciles, animo al lector a adaptar su mirada
interior a un analisis que, por cierto, no esta en sintonia con el lenguaje con-
temporaneo. De ¢l dependen consecuencias de vida o muerte.

Hay autores muy importantes que creen en la inmortalidad del alma,
pero piensan que es una cuestion sélo de fe. Un famoso comentarista de la
obra de santo Tomas, el dominico Tomas de Vio (Cayetano), pensaba que
no se podia demostrar que el alma fuera inmortal, que eso se creia sélo por
fe.#2 El lo crefa por fe, como es natural, porque era catolico. En cambio,
otros, como el mismo santo Tomads, piensan que se puede demostrar la es-
piritualidad y la consiguiente inmortalidad del alma usando los argumentos
basados en la filosofia de Aristoteles. También hay autores modernos, como
Kant, que piensan que no se puede demostrar la inmortalidad del alma con
un razonamiento especulativo; pero que debe creerse en ella como un pos-
tulado de la razén practica, porque no tendria sentido la ética si el hombre
no fuera de alguna forma inmortal y capaz de alcanzar la felicidad como
premio de la virtud. Si la virtud, que en esta vida se adquiere obrando con-
forme al deber y tnicamente por el motivo del deber, no alcanzara la feli-
cidad en la otra vida, quedaria sin sentido la ética.*** Por supuesto, hay au-
tores posteriores a Kant que asumen las consecuencias: si es verdad que la
no existencia de Dios, de la libertad y de la inmortalidad, dejan sin sentido

423 Cfy. Saranyana, Historia de la filosofia medieval, cit., pp. 325 y 326.
2 Cfr KpV, AAV, 122. Cfi, ademads, Sanz Santa Cruz, Victor, Historia de la_filosofia mo-
derna, Pamplona, Eunsa, 1991, pp. 472-480.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXV, EL. ALMA HUMANA: ESPIRITU INMORTAL 289

ala vida humana, y es verdad que no hay Dios, ni libertad ni inmortalidad,
entonces, mas que postular la existencia de esas cosas —que la razén no
puede demostrar—, hay que tener el coraje de afirmar que no tiene sentido
la vida, ni la ética.*?

Como se ve, se trata de una discusion filosofica en la que estamos ante
una opcion vital. Si no tenemos esa argumentacion metafisica, especulativa,
para afirmar la espiritualidad del alma, entonces cualquiera de las dos op-
ciones es por igual logica. Una puede ser mas desesperanzadora, angustian-
te; pero no es ilégica, no es incoherente. Sartre dice que su filosofia consiste
en sacar todas las consecuencias de la no existencia de Dios, y asi es como
concluye que el hombre no es mas que un poco de nada entre una nada
infinita, antes que ¢l, y otra nada infinita, después, y que, por lo tanto, la
vida no tiene un sentido, sino que tenemos una libertad absoluta para hacer
lo que queramos, para configurarnos como nos dé la gana en este instante
que dura nuestra existencia. El pensador francés, responsable intelectual
de tanta violencia nihilista en el mundo —aunque ¢l haya sido un simple
burgués—, no es ilogico. Mas bien ¢él ayuda a sentir —a los seres humanos
que lo leen— la angustia vital que resulta de negar la trascendencia. Esa
angustia vital puede llevar a sacar consecuencias desagradables del nihilis-
mo, como hicieron en la practica algunos de sus discipulos. Se puede pensar
que la libertad total no esta atada a un sentido prefijado de la vida, sino que
todo el sentido que se le puede dar al mundo —un sentido que el mundo
no tiene en si, por naturaleza— ha de darselo mediante la construccién de
una sociedad nueva desde sus cimientos, de la que surja el hombre nuevo.
Esa tarea exige eliminar todas las trazas del mundo antiguo. Eso lo llevé a la
practica Pol Pot, quien bebiera su ideologia en Paris, influido por Jean-Paul
Sartre junto con muchos otros intelectuales de la época.

Como los textos de Sartre se difundian ampliamente, en especial entre los j6-
venes, se convirti6 entonces en el padrino de muchos movimientos terroristas
que comenzaron a abrumar a la sociedad a partir de fines de la década de
los sesenta... Su influencia en el sudeste de Asia, donde estaba terminando la
guerra de Vietnam, fue atn mas funesta. Los crimenes horrendos perpetra-
dos en Camboya desde abril de 1975 en adelante, que incluyeron la muerte
de entre un quinto y un tercio de la poblacién, fueron organizados por un
grupo de intelectuales francoparlantes de clase media conocido como Angka
Leu (La Organizacién Superior). De sus ocho lideres, cinco eran maestros,

425 (i Crruz Prados, Alfredo, Historia de la filosofia contempordnea, Pamplona, Eunsa, 1987,
p. 190.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

290 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

uno profesor universitario, otro funcionario de Estado y otro economista. To-
. udi . , incu . .
dos habian estudiado en Francia en la década del cincuenta, ya alli no habian
pertenecido al partido comunista, pero habian absorbido las doctrinas de
Sartre, de activismo filoséfico y “violencia necesaria”. Estos asesinos fueron
b
sus hijos ideologicos.*?6

Una palida representacion de su drama totalitario puede verse en la
pelicula Los gritos del silencio,*” sobre el genocidio en Camboya, donde el
Khmer Rouge —el partido liderado por Pol Pot— asesiné a dos millones
de personas entre 1975 y 1979. La justificacion intelectual fue elaborada en
Occidente, por filésofos con poca metafisica y bien protegidos por el Estado
de bienestar y la calefacciéon de Paris.

La tradicion clasica y cristiana, en cambio, que acepta la realidad y tra-
ta de adaptar la inteligencia a ella, afirma la espiritualidad y la inmortalidad
del alma con una argumentacién racional, valida sin recurso a la revelacion
divina. La existencia de un alma espiritual —y, por lo tanto, inmortal— en
el hombre se prueba con un argumento que, sintetizado en forma silogisti-
ca, dice asi:

1) Premisa mayor: el obrar sigue al ser; el modo de obrar, al modo de
ser.

2) Premisa menor: el alma intelectual humana realiza operaciones in-
trinsecamente independientes de la materia (los actos de la inteligen-
cia 'y de la voluntad).

3) Conclusion: el alma humana es en si misma independiente de la ma-
teria.

Esto significa ser espiritual. La consecuencia de ser, ie., de existir con
independencia de la materia, es la inmortalidad, porque al morir e/ hombre
—.¢., al corromperse su ser corpéreo-espiritual— no deja de existir su alma
espiritual.

El argumento, una vez descubierto, es sencillo de comprender. Cada
una de las premisas ha sido probada con detalle.

La primera premisa es algo que comprobamos y que podemos pensar de
manera racional con mucha facilidad. En efecto, e/ obrar sigue al ser porque no

426 Johnson, Paul, Intelectuales, trad. de Clotilde Rezzano, Buenos Aires, Vergara, 2000,
p- 208. Gfr. la misma idea en Johnson, Paul, Tiempos modernos, trad. de Anibal Leal, Buenos
Aires, Javier Vergara Editor, 1988, pp. 657 y 658.

427 The Killing Fields, 1984, dirigida por Roland Joffé.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXV, EL. ALMA HUMANA: ESPIRITU INMORTAL 291

podria haber accion si no hubiera algo que actuara. Por tanto, es obvio que el
obrar sigue al ser. (Qué es obrar? Obrar es actualizar las potencias que
tiene una cosa. Por lo tanto, el modo de obrar de una cosa depende de las
potencias que ella tiene, las cuales son comunes a cada especie o naturaleza
(v.gr., los perros ladran): el modo de obrar sigue al modo de ser. De forma
que la premisa mayor es la mas facil, por decirlo asi. Es una premisa que
casi nadie estaria dispuesto a discutir. Los autores nihilistas, quienes niegan
frivolamente la nocién de una naturaleza fija, la conexién entre ser y obrar,
la existencia misma del ser real fuera de las construcciones mentales, en reali-
dad no pueden tolerar el debate racional y lo reemplazan por el sarcasmo, el
argumento de autoridad y hasta el insulto. Aparte de casos filoséficamente
patologicos, nadie esta dispuesto a negar la premisa mayor.

La mas discutible es la premisa menor. La premisa menor se basa en
un analisis de un modo de obrar humano, que es el término medio de este
silogismo. (Cudl es este modo de obrar? Se trata, en primer lugar, del acto
de la inteligencia. Podria usarse el acto voluntario, que también es espiri-
tual; pero la espiritualidad —independencia de la materia— del acto de
la voluntad se conoce a partir de su objeto, que es propuesto por la inteli-
gencia. Por eso, el modo de obrar que sirve primaria y principalmente en
este argumento es el acto de simple aprehension, o abstraccion intelectual
del concepto. Este es el acto mas sencillo realizado por el intelecto. En la
concepcion clasica, se advierte que la inteligencia hace algo que excede las
potencialidades de la materia, pues conoce un objeto que no se puede re-
ducir a ninguna representaciéon concreta, es decir, un objeto por completo
separado de la materia. Ya lo hemos explicado al hablar de la simple apre-
hension o del proceso de abstraccion, ese primer acto de la inteligencia que
capta, en una imagen concreta, una idea universal.*?s La idea del triangulo
o del cocodrilo —y asi cualquier idea— no se identifica con un triangulo o
cocodrilo en particular, sino que se eleva por encima de todas las peculia-
ridades para abarcar a todos los individuos de ese tipo. La reflexién acerca
de en qué consiste nuestro conocimiento intelectual demuestra que la inte-
ligencia, cuando opera, llega a un objeto independiente de la materia, aun-
que todo el proceso antecedente sea dependiente de la materia. En termi-
nologia escolastica se dice que la inteligencia realiza su acto propio de una
manera intrinsecamente independiente de la materia, sin érgano corporal,
pero extrinsecamente dependiente de la materia porque todos los procesos
anteriores de la sensibilidad y de la imaginacién dependen de algin érga-

428 Cfi: supra cap. XXXII.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

292 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

no corporal. Ahora bien, la potencia se define por aquello que es capaz de
hacer intrinsecamente. Luego, puesto que las potencias se conocen por sus
actos y los actos por sus objetos, el objeto intrinsecamente independiente de
la materia revela la realizaciéon de un acto intrinsecamente independiente
de la materia. La inteligencia obra con independencia de la materia.

De ahi se sigue la conclusion. El acto o modo de obrar de la inteligencia
revela, a su vez, un modo de ser que es intrinsecamente independiente de la
materia. El ser que es capaz de realizar este acto es intrinsecamente inde-
pendiente de la materia. Y ese ser, en el que reside la potencia intelectual,
es el alma humana. En efecto, los actos dependientes de la materia, como
ver y oir, son realizados por potencias del alma unidas a un érgano corpo-
ral, como la vista y el oido, que residen en los ojos, los oidos y el sistema
nervioso. Lo mismo se ha de decir de todas las potencias sensitivas y vege-
tativas. En tales casos, el sujeto de los actos es el compuesto: este individuo
compuesto de alma y cuerpo, que actia mediante sus 6rganos corporales,
usando su alma y su cuerpo unidos. En cambio, los actos independientes de
la materia son realizados por las dos potencias espirituales (i.¢., la inteligen-
cia y la voluntad), sin un 6rgano corporal. En tales casos, el sujeto de los
actos no es el compuesto, sino sélo el alma espiritual: este individuo, si, pero
sin usar su cuerpo para actuar, sino tnicamente su alma. El alma humana
sola, sin el cuerpo, es el sujeto de la potencia intelectual, que es el sujeto del
acto intelectual. Por lo tanto, el alma humana es espiritual, a la vez que el
individuo compuesto es corporal.

La palabra espiritu significa un ser subsistente independiente de la materia.
Nuestra alma es espiritual en todo momento. Mientras vivimos como per-
sonas humanas (corpore et anima unus),**° somos un compuesto de materia y
espiritu, y somos ¢l todo unitario. CGada uno es su propio cuerpo, pero tam-
bién es mas que su propio cuerpo. Por eso podemos decir que tenemos un
cuerpo y un alma, y podemos hablar de nuestro cuerpo como hablamos de
nuestra alma, siempre que excluyamos el error de pensar que somos duefios
de nuestro cuerpo o de nuestra alma como de una cosa exterior a la perso-
na, al yo, cuando en realidad es algo constitutivo de la persona, del yo.* El
alma espiritual, entonces, existe a la vez como forma sustancial del cuerpo
humano y como ser espiritual que actiia con independencia de ese cuerpo al
que informa dandole el ser y el obrar.

29 Cfi supra cap. XXX.
430 Idem.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXV, EL. ALMA HUMANA: ESPIRITU INMORTAL 293

De la demostracion de la espiritualidad del alma humana se sigue con
relativa facilidad la demostracion de su inmortalidad. Los seres humanos
somos mortales; pero si esta forma sustancial es al mismo tiempo una cosa
en sl misma, una sustancia en si misma, entonces, al morir cada uno de no-
sotros, se corrompe la materia y sigue subsistiendo el alma espiritual. Y eso
es ser inmortal. El alma misma no estd compuesta de materia y forma, y, por
tanto, ella misma, en si misma, no se puede corromper. Este razonamiento
abre, por una parte, la posibilidad de confirmar de forma metafisica —.e.,
con el maximo rigor y profundidad intelectual— lo que es intuicion casi ge-
neral del sentido comtn en todas las culturas: que el alma subsiste después
de la muerte. Al mismo tiempo, la conviccion de la inmortalidad del alma
—a pesar de nuestra mortalidad como individuos de la especie animal racio-
nal— abre interrogantes profundos, dramaticos, que también han afectado
a todas las culturas: una honda y a veces angustiosa oscuridad respecto de...
¢Y qué pasa después? El alma espiritual separada, ipuede seguir conocien-
do cosas nuevas o pensando con, y sobre, las ya conocidas antes? Si mientras
estamos vivos, como hombres completos, todo nuestro pensamiento, en si
mismo espiritual, va acompanado con imagenes producidas por un sentido
corporal, ;podemos pensar sin las imagenes? Si el alma separada no tiene
los sentidos, en los cuales comienza el proceso cognoscitivo que termina en
la inteligencia, ¢podra conocer cosas nuevas?

La filosofia, que demuestra de modo racional la existencia de Dios,*!
puede emprender reflexiones en el orden de la teologia racional sobre las
relaciones del alma separada con su Creador, y proponer ideas similares a
las que la teologia de la fe ha desarrollado sobre los angeles. En realidad,
desde el punto de vista filosofico, la oscuridad es enorme. La filosofia se aso-
ma aqui a la necesidad que la razén experimenta de abrirse a la luz de la fe,
aunque por cierto son mas las verdades racionales que podrian defenderse
acerca de las almas separadas. Es dificil pensar que, existiendo en si mismas
como sustancias intelectuales —aunque sea como sustancias imperfectas,
por no estar unidas a la materia que deben vivificar—, y siendo inmortales,
estén en un estado de completa inactividad e inconsciencia, como dormi-
das, ante la indiferencia eterna del Creador. Parece mas racional pensarlas
—aun prescindiendo aqui del dato revelado— como espiritualmente ac-
tivas, pensando y queriendo, y relacionandose con el Creador, que sigue
siendo su fin dltimo.

B Cfi: infra cap. XXX VIIL

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

294 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

La principal consecuencia de la espiritualidad del alma es su inmortali-
dad, que le da un sentido trascendente ¢ ilimitado a la vida terrena. ¢Acaso
puedo seguir llevando una vida de hamster, si en realidad debiera prepa-
rar mi alma para una vida eterna? Si soy inmortal, ;puedo temer mas a la
muerte corporal que a la indignidad de cometer una injusticia, o al desho-
nor de huir del peligro como un cobarde, o al egoismo de desentenderme
de las miserias ajenas? Si es tan alta la dignidad de todos —todos mis her-
manos los hombres se dirigen, aun sin saberlo, a un destino eterno—, ipor
qué a veces los trato como si fueran instrumentos de mi propio egoismo?

Otra consecuencia posee, junto con la anterior, gran relevancia para
nuestra concepcion del ser humano y para la ética filosofica. Nos referimos
a la cuestion del origen del alma de cada ser humano. Platon pensaba que
las almas tenian que preexistir al cuerpo. No pueden proceder del cuerpo,
porque la materia no puede causar algo superior a ella. De ahi que el alma,
siendo espiritual, tiene que existir sin depender del cuerpo. La vision dualis-
ta de Platon, unida a su desconocimiento de la creacion de la nada (ex nihilo),
le lleva a creer en la preexistencia de las almas.*? Aristoteles, que ya no es
dualista como su maestro, sino que piensa que hay una unidad intrinseca
entre cuerpo y alma, se da cuenta de que el intelecto tiene que venir desde
fuera del hombre y ser superior a la materia: “Queda, entonces, que el in-
telecto solamente entre desde fuera y que él solo sea divino”.**3 Con todo,
el gran filosofo de Estagira no alcanzdé, al parecer, la idea de creacion de la
nada. El no sabia muy bien cémo explicar esta realidad. Su inteligencia le
decia que esta realidad del intelecto no puede proceder de la materia, tiene
que venir de afuera, y que es como algo divino, porque lo propio de la di-
vinidad es la espiritualidad, la contemplacion intelectual de la verdad; pero
nos deja en la oscuridad acerca de como ha llegado a existir este intelecto en
nosotros, esta alma intelectiva que es “aquello por lo que vivimos, sentimos
y razonamos primaria y radicalmente” .3

Por eso algunos autores aristotélicos se enfadan un poco cuando viene
después un autor cristiano, como Tomas de Aquino, y le atribuye de forma
directa a Aristoteles la tesis ya pulida y precisa de la filosofia cristiana, o
cuando algiin autor actual toma las citas de Aristoteles y afirma que en ellas
el Estagirita dice lo mismo que el Aquinate. En parte es asi, porque este se
apoya en esos pasajes aristotélicos; pero en parte no es asi, porque santo

432 Cfi Menon, 81a; Fedén, 72e-78b y Fedro, 249e-250c.
433 De gen. an., 11, 3, 736b27-29.
134 DAL, 2, 414a13-14.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXV, EL. ALMA HUMANA: ESPIRITU INMORTAL 295

Tomas es mucho mas claro, mas neto que su gran predecesor griego. La cla-
ridad del doctor angélico estd en su demostracion rigurosa de que el alma
espiritual tiene que ser creada por Dios de la nada. No es sdlo una doctrina
religiosa adquirida por la fe, aunque la fe también ensene esta verdad como
doctrina revelada. Es una tesis filosofica, racional, que incluso en la revela-
cién del Antiguo Testamento no esta del todo clara en los primeros estadios
de la historia de la revelacion, aunque hacia el final, en el heroico libro de
los Macabeos —uno de los ultimos libros del Antiguo Testamento—, ya
aparece con refulgente claridad la inmortalidad del alma, su origen en Dios,
la futura resurreccion.

La misma idea de creacién de la nada —no un simple hacer algo usan-
do una realidad ya existente, sino producir todo el ser de una cosa sin nada
que preexista— es de una metafisica muy profunda, que aparece por pri-
mera vez no en la filosofia, sino en la revelacion judia: “En el principio creé
Dios el cielo y la tierra”.#> El argumento filosofico de santo Tomas sobre la
creacion ex nihilo del alma humana es una aplicaciéon del principio de cau-
salidad: “Todo efecto tiene su causa”, “todo lo que comienza a existir exige
otro ser que lo haga existir”. No se puede producir el efecto (z.¢., aquello que
no solo es, sino que comienza a ser) si No interviene una causa con la capaci-
dad, el poder, de producir ese efecto. Un efecto tiene que ser proporcionado
a la causa. Un rinoceronte no puede cantar boleros. Por lo tanto, de una
causalidad puramente material no puede proceder un efecto que trasciende
la materia, espiritual. Lo mismo sucede con el conocimiento: no se pue-
de alcanzar el conocimiento de un objeto independiente de la materia (la
esencia de una cosa representada en un concepto universal y abstracto) sélo
mediante los érganos sensitivos. Por eso sabemos, como hemos dicho,*% que
tenemos una potencia cognoscitiva independiente de la materia, que es la
inteligencia, porque —reiteramos una vez mas— las potencias se conocen
por sus actos y los actos por sus objetos.

En relaciéon con el origen del alma humana sucede algo parecido: si
hemos establecido que el alma es espiritual, independiente de la materia,
entonces, por mucho que modifiquemos la materia, no podemos causar la
existencia del alma espiritual. De ahi que, cuando la materia esta organiza-
da de tal manera que constituye un ser humano —hasta ahora, mediante la
union de los gametos del padre y de la madre—, entonces el alma espiritual,
que vivifica esa materia, tiene que venir de afuera; es decir, es creada de la

B35 Gen., 1:1.
6 Cfi: supra cap. XXXII.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

296 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

nada por Dios, e infundida de modo inmediato en la materia bien dispuesta.
Ese origen del alma espiritual en Dios, que en esta época nuestra de ateismo
posmoderno suena a creencia puramente religiosa, es una verdad racional,
que se alcanza mediante un argumento filoséfico. Por lo tanto, hay que dis-
cutir este argumento a nivel filosofico, independiente de si una religion espe-
cifica lo cree o no. De hecho, muchas religiones creen en la inmortalidad del
alma por el sentido comtin —por un conocimiento espontaneo que el alma
tiene de si misma, y cada hombre de su propia dignidad trascendente—,
sin haber llegado al nivel de clarificacion filosofica, propiamente metafisico,
alcanzado por santo Tomas.

El alma espiritual es el principio intrinseco organizador de la materia
para constituir un cuerpo humano vivo, es decir, una persona humana. La
creacion del alma humana directamente por Dios, por tanto, implica que
el hombre —no solo la especie humana, sino cada persona— es creado por
Dios. Por cierto, su materia procede de la materia de sus padres, lo mismo
que en cualquier otro animal; pero los padres no son capaces de entregar
ese plus, que hace que una persona humana trascienda toda la materia. Res-
pecto de los demas animales podemos decir que cada animal es un miembro
mas de su especie bioldgica. Respecto del ser humano, en cambio, decimos
que cada uno es por completo tnico e irrepetible, y que supera, por decirlo
asi, a la especie en su sentido biologico. Pero ;como puede ser esto? Si nos
vemos s6lo en términos bioldgicos, como un montén de materia, no somos
Unicos e irrepetibles, o lo somos en el mismo sentido en que lo es un gato.
El gato hijo tiene una identidad genética distinta del gato padre y de la gata
madre. En ese sentido trivial, un ser humano es tinico; pero en ese sentido
bioldgico no es nada especial, como no lo es un gato en comparacién con
otro gato. No es en ese sentido que por lo general decimos que cualquier ser
humano es irrepetible, tnico, superior a toda la naturaleza, etcétera. Sélo
puede poseer una dignidad tan alta si es Gnico como ser espiritual, superior
ala suma de la materia toda del universo. Asi, al sabernos creados por Dios
y Unicos e irrepetibles ante su mirada, accedemos a una conciencia filoséfica
de nuestra dignidad personal, una conciencia basada en la razoén natural,
coherente con la revelacion divina que se acoge por la fe. Sabernos creados
uno a uno por Dios es algo que, por supuesto, puede situar a la mente hu-
mana a las puertas de aceptar esa tradicion de creencia y conviccion que,
como la cristiana, pretende ser una revelacion divina y nos dice que Dios
es nuestro padre y que a cada uno lo ha esculpido en el ser como a un hijo
tnico: hemos sido hechos a mano por Dios.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM

https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/
XXXVL
SOBRE HOMBRES Y SIMIOS

Desde el siglo XIX, con las teorias de Charles Darwin, ha sido cada vez
mas importante la cuestion antropoldgica sobre el lugar del ser humano en
el cosmos. La relevancia psicolégica, moral y politica del asunto no puede
resaltarse bastante.

Dos errores contrapuestos nos pueden iluminar acerca de la gravedad
del asunto. Por una parte, se puede cometer el error cartesiano, combinado
con el utilitarista, de creer que toda la naturaleza no es mas que una gran
maquina, que esta a nuestra disposiciéon. Asi nosotros podemos tratar las
cosas de una manera opuesta al caracter preciso que tienen como especies
dentro del universo. Por ejemplo, se puede tratar a las plantas y a los ani-
males como si fueran cosas inertes, sin atender a su caracter especial de se-
res vivos. Se obra asi contra la naturaleza de algunos seres especificos, por
considerar que toda la naturaleza es una materia uniforme a disposicion del
poder manipulador humano. Se puede asi uniformar la mirada sobre todas
las cosas que no son humanas, vistas como materia sujeta a la explotacion.
Después hay un paso muy corto para aplicar el mismo proceso desnaturali-
zador a la naturaleza humana.

El legado del progresismo, como ideologia del progreso indefinido y sin
limites (z.e., una deformacion del ideal racional del progreso), incluye cierta
vision prometeica del hombre como el ser capaz de dominar y transfor-
mar toda la naturaleza, de cualquier modo que le resulte ttil. Un pequeino
paso adicional consisti6 en extender esta vision al hombre mismo, concebi-
do como una materia que estd disponible para su manipulacion. Esta vision
progresista no admite ninguna critica de tipo moral. Cuando alguien plan-
tea una objecion a alguna de las manipulaciones tecnologicas de los seres
humanos (v.gr., seleccién embrionaria, manipulacién genética, clonacién),
la vision progresista replica que no se puede censurar a la ciencia, o que no
podemos repetir el caso Galileo, o alguna falacia por el estilo. Entonces uno
puede mencionarles —disculpas sean dadas por la ironia— otros grandes
avances de la ciencia manipuladora de la naturaleza, como las bombas ato6-

297

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

298 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

micas arrojadas sobre Hiroshima y Nagasaki, que tanto ayudaron a termi-
nar rapido la guerra contra Japoén; o las camaras de gas, un invento muy efi-
caz para asesinar a millones de judios juntos; o la guillotina, que acelero las
ejecuciones y las hizo menos dolorosas, un invento tecnolégico humanitario
que facilité el terror durante la Revolucién francesa. Siempre habra que
preguntarse, pues, si la ética no pusiera ningun limite, ;adénde nos llevarian
algunas derivaciones de la ciencia? El progresista simplifica las cosas; su ar-
gumento es muy sencillo: la ética no tiene por qué entrometerse en la ciencia; no tiene
por qué censurar a la ciencia. Por eso es menester recordarle los casos en que la
ciencia ha sido usada para algo distinto a lo que esta defendiendo ¢él, y que €l
mismo puede reconocer como maligno. Lo que hay detras de la inclinaciéon
progresista a no reconocer los limites éticos no es una malicia especial, sino
una postura filoséfica acerca de la naturaleza (aunque por desgracia, cuan-
do se obra en consecuencia, se puede generar una malicia especial). Con esa
vision errada, el dominio que el hombre ejerce sobre la naturaleza en algiin
momento se vuelve contra si mismo.

El otro error posible consiste en asimilar al hombre con los animales
irracionales en tal medida que no se vea la especial dignidad de la perso-
na humana, cémo ella merece un trato esencialmente mejor al de los seres
meramente sentientes, incluso al de los brutos superiores. Esta perspectiva
también concluye, como la primera vision dominadora de la naturaleza, en
que se pueda trasladar hacia el ser humano la actitud dominadora o ma-
nipuladora; pero tiene un origen distinto, un origen sobre todo en la teoria
de la evolucién de Charles Darwin, ideolégicamente manipulada. Char-
les Darwin fue un hombre honesto. Durante gran parte de su vida fue un
buen cristiano. Después, con la teoria de la evolucion, que él mismo formuld
—de manera simultanea con Alfred Russell Wallace—, penso que ese nivel
de explicacion implicaba muchas dudas acerca de la necesidad de postu-
lar un creador. Si las especies venian unas de otras, y quiza esta idea de la
evolucion se puede extender a todo lo que existe, parece que no se necesita
afirmar la existencia de un creador. De modo que, sin abandonar su moral
victoriana —su honestidad estricta—, incurri6 en una especie de escepti-
cismo: a veces parece creer en un creador y otras veces parece ponerlo en
duda o negarlo.*7

7 Cfr. Finnis, Ruptura, transformacion y continuidad..., cit., pp. 19-21. En relaciéon con
Charles Darwin, véase Reale y Antiseri, Historia del pensamiento filosdfico y cientifico, cit., t. 111,

pp. 336-341.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVI. SOBRE HOMBRES Y SIMIOS 299

Algunos intelectuales de Occidente, después de él, como Aldous Huxley,
pensaron que la teoria de la evolucion les ofrecia una oportunidad y un ali-
vio respecto de las creencias religiosas, de modo que ya contaban con algo
que les permitia ser ateos con un buen nombre. Notese el momento histori-
co en el que nos situamos: en la Inglaterra victoriana, todavia muy purita-
na, donde se sigue percibiendo la gravedad del ateismo como posicién vital.
Hoy, en los albores del siglo XXI, han pasado mas de ciento cincuenta anos
y las cosas son distintas. Ahora nadie tiene la necesidad de ser ateo con buen
nombre. Asi, si soy ateo, soy ateo sin excusas: €so ya tiene un buen nombre;
s1 soy agnostico, soy agnostico y punto: no debo buscar ninguna teoria cien-
tifica para basar mi postura religiosa. Sin embargo, lo que muestran estas
biografias de hombres como Huxley es que no son casos aislados, sino que
se formaron asociaciones de personas mas o menos intelectuales que encon-
traban en ellas y en esas ideas “cientificas” (en realidad, ideologicas) el sus-
tento social para poder adoptar y cultivar esas creencias radicales, que iban
en contra del orden social oficial. La teoria de la evolucion, por lo tanto,
tuvo un impacto moral y politico inmediato, aparte del impacto que produ-
jo en el cambio de mentalidad de muchisimas otras personas que no usaron
la teoria de la evolucién como refugio para sus creencias ateas, personas que
mantuvieron la fe que tenian y buscaron una forma de hacerla compatible
con la teoria de la evolucion en lo que tuviera de cientifica.*3

Cuando surge la teoria de la evolucion, algunas iglesias cristianas la
condenaron, las mas literalistas en la interpretacion de la Biblia, usualmente
llamadas fundamentalistas. Otras iglesias la condenaron s6lo por un tiempo,
como algo escandaloso, como hizo la Iglesia de Inglaterra. Por lo tanto,
para los anglicanos no fue tan dificil aceptar la teoria de la evolucion. La
Iglesia catolica no se pronunci6 sobre el tema durante algunos aflos, mien-
tras no se estudiara a fondo el asunto. Es la actitud habitual de la Iglesia:
se demora un tiempo en pronunciarse sobre cuestiones que implican algo
cientifico y algo moral o de fe religiosa. En este caso, los cristianos vieron
de modo claro que la teoria de la evolucién iba histéricamente unida a un
camino de increencia y a una nueva vision acerca del hombre. La teoria en
sl misma quiza podia rescatarse, pero el hecho histérico fue que se usé como
un arma intelectual para convencer a mucha gente de que no se necesita
la llamada “hipétesis de Dios” porque tenemos esta nueva ciencia que nos

438 Cfr. Orrego, Fernando. “Juan Pablo II y La Teoria de la Evoluciéon”, en Humanitas,
nam. 5, 1997, pp. 79 y 80 y Artigas, Mariano, Las fronteras del evolucionismo, Madrid, Libros
MC, 1985, pp. 78 y 79.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

300 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

explica el origen de las cosas. Entonces es comprensible el impulso inicial de
todas las tendencias religiosas a decir que esta teoria evolucionista estaba en
el error. La Iglesia catolica evitd caer en esa tentaciéon y esperd a examinar
bien los conocimientos cientificos para ver qué aspectos eran hipotéticos y
cuales eran rigurosos. Después de estudiar el asunto, lo dej6 como una cues-
tion de libre investigacion cientifica. Mds adelante, varias décadas después,
cuando se volvié a plantear el tema en el ambito catdlico y cuando mucha
gente utilizo la teoria de la evolucién para afirmar que el ser humano en su
totalidad no era mas que materia que cambiaba, entonces la Iglesia inter-
vino con la enciclica Humani generis (1950), del Papa Pio XII. Alli se afirma
lo siguiente:

El Magisterio de la Iglesia no prohibe el que —segtn el estado actual de las
ciencias y la teologia— en las investigaciones y disputas, entre los hombres
mas competentes de entrambos campos, sea objeto de estudio la doctrina
del evolucionismo, en cuanto busca el origen del cuerpo humano en una materia viva
preexistente —pero la fe catélica manda defender que las almas son creadas
inmediatamente por Dios—. Mas todo ello ha de hacerse de manera que las
razones de una y otra opinion —es decir, la defensora y la contraria al evolu-
clonismo— sean examinadas y juzgadas seria, moderada y templadamente; y
con tal de que todos se muestren dispuestos a someterse al juicio de la Iglesia,
a quien Ciristo confiri6 el encargo de interpretar auténticamente las Sagradas
Escrituras y defender los dogmas de la fe. Pero algunos traspasan esta libertad
de discusion, obrando como si el origen del cuerpo humano de una materia
viva preexistente fuese ya absolutamente cierto y demostrado por los datos e
indicios hasta el presente hallados y por los raciocinios en ellos fundados; y
ello, como si nada hubiese en las fuentes de la revelaciéon que exija la maxima
moderacion y cautela en esta materia.*3

La teoria de la evolucion, como teoria cientifica opinable, se refiere de
forma exclusiva al cambio y a la evoluciéon de la materia del mundo, inclu-
so al origen que puede tener el cuerpo humano. Esto es algo que puede
investigarse de manera libre en el ambito cientifico. El Papa les dice asi, a
los catélicos, que no hay nada contradictorio con la fe catdlica en todo ese
conjunto de hipoétesis evolucionistas, si se las refiere solo al cambio de la ma-
teria. Tal es el llamado evolucionismo mitigado, que hace que la ciencia se
confine s6lo a su ambito explicativo, que es el del cambio de las realidades
materiales, las inicas que la ciencia puede medir. A la vez, en esa misma en-

439 Pio XII, Humani generis, n. 29.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVI. SOBRE HOMBRES Y SIMIOS 301

ciclica, el Papa condena lo que se llam6 después el evolucionismo extremo
o la ideologia evolucionista, que ya no es ciencia. En efecto, si se pretende
usar esta teoria para explicar el origen del alma, que no es algo material sino
espiritual, o para explicar si Dios existe, entonces se extralimita una supues-
ta clencia, ya no es una ciencia rigurosa porque va mas alla de su objeto.
Siempre se debe afirmar, no sélo por fe, sino también por razén natural, 0
que cada alma humana es creada por Dios ex nihilo, y que, por tanto, no hay
ninguna teoria cientifica que pueda servir de excusa para negar la existencia
de Dios —como lo hacian esos cientificos del siglo XIX— o para refutar la
espiritualidad e inmortalidad del alma racional.

Uno puede leer el estado actual de la discusién acerca de estas teorias y
puede ver que hoy hay un debate a nivel cientifico acerca de cudl es el ver-
dadero alcance de la teoria de la evolucion. Van desde los que admiten for-
mas de evolucién al interior de especies muy semejantes entre si, pero nada
mas alla de eso, hasta los que piensan que la teoria de la evoluciéon debe
aplicarse al universo entero, lo cual significa usar la palabra evoluciéon de
una manera muy analégica.*!

Ahora bien, cuando la teoria de la evolucion tiene este impacto en la
mentalidad corriente, que diluye la diferencia entre el hombre y los anima-
les irracionales, entonces estamos en presencia de una operacion ideologica 'y
cultural de vasto alcance, que afecta primero a nuestra comprension de noso-
tros mismos como especie, pero luego también a nuestro aprecio de la propia
individualidad. Cada uno va a tener problemas mucho mayores que los que
antes tenia cualquier persona para ser consciente de su propia identidad y
de su dignidad eminente. Digamoslo de la siguiente manera. En una época
muy cristianizada, por ejemplo, en el siglo XII, decirle a un nifo, en el cate-
cismo, que todos los seres humanos somos imagen y semejanza de Dios, era
algo claro y sencillo. Esta en la Biblia; es lo que ensena la Iglesia, y, en fin, t
mismo ves la diferencia que hay entre los hombres y los animales que andan
por ahi en el campo: estamos muy por encima de ellos y nuestra inteligencia
es un chispazo de la inteligencia divina. Somos imagen y semejanza de Dios,
como simples criaturas, y después, como cristianos por la gracia, somos hi-
jos de Dios. No hay un problema de identidad ontologica del nifio, nada de
crisis de identidad, o cosas por el estilo tipo siglo XX. O mas bien las crisis
de identidad estan al nivel que en la actualidad igual vemos, cuando un

HO - Cfi infra cap. XXXVIIL.
ML Cfi: Artigas, Mariano, “Desarrollos recientes en evolucién y su repercusion para la fe

y la teologia”, Scripta Theologica, ntm. 32, 2000, pp. 249-273.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

302 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

nino no sabe quién es su padre, por ejemplo, o no ha tenido afecto familiar,
y, por tanto, eso influye en su propia capacidad de lo que muchos llaman
hoy “autoestima”. Lsto también pasaba en otras épocas. CGuando alguien
ve quebrado lo mas preciado que tiene, que es su propia familia, y ve rotos
los vinculos con su propio origen, esa es una de las causas mas profundas, a
nivel antropologico y psicologico, de las crisis del sentido de su propia valia
y de identidad personal. Pero hay un nivel mas profundo, que es el de st uno
puede conocerse a si mismo con independencia de saber quién es su padre
o su madre o ambos; si uno, con independencia de esos lazos parentales tan
preciosos, mas alla de ellos, puede considerarse a si mismo como algo mas
que un simple animal domesticable, manipulable, como algo mas que un
simple resultado azaroso de la mezcla de la materia. La fe cristiana y la ra-
z6n natural estaban muy unidas, aunque la fe cristiana introdujo un cambio
en la vision clasica del hombre y una gran profundizaciéon. Después de la
ideologia de la evolucion, en cambio, tras ese gran movimiento de personas
que abusaron de las evidencias cientificas para configurar una imagen del
hombre reductivista, entonces si que surge un problema de identidad perso-
nal, de crisis de recta seguridad en uno mismo. De hecho, a uno que tiene
la visién clasica del hombre, apoyada en la fe y en la razén, le llama mucho
la atencién que haya tantos que encuentren el motivo para estar satisfechos
o contentos consigo mismos en cosas materiales externas, esos millones de
personas haciendo filas para comprar un iod, o el primer i/hone, durmien-
do a la salida de las tiendas de Apple. I need onel, I need one!, gritan, con un
alarido histérico que parece sustituir esta serena conviccion: yo soy tmagen y
semegjanza de Dios. Se cumple en cada persona lo que dice Karl Jaspers sobre
la filosofia en general y la cultura: “Si suprimo algo que es absoluto para mi,
automaticamente otro absoluto ocupa su puesto”.*? Muchas veces es solo
tener dinero o poder lo que lleva a alguien a comportarse con una seguridad
en si mismo que no procede de la conciencia de su propia dignidad como
imagen y semejanza de Dios, sino de algo externo.

Hay una vision de si mismo que esta corrompida. La riqueza y el poder
son los dos grandes corruptores del alma, en todas las épocas y en todos
los lugares; pero que esa imagen degradada se haya enraizado en toda una
teoria acerca de lo que es el hombre, eso nos ha venido, en la modernidad,
con la teoria de la evolucion. El hombre visto como un simio evolucionado,
y nada mas, es una falta de pensamiento. Es curiosa la coincidencia de dos

2 TJaspers, Karl, Filosofia, trad. de Fernando Vela, Madrid, Universidad de Puerto Rico,
1958, vol. I, p. 285.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVI. SOBRE HOMBRES Y SIMIOS 303

autores ateos, Martin Heidegger, un antisemita ateo, y su discipula Hannah
Arendt, ella judia y atea, con el Papa Benedicto XVI. Los tres afirman que
una de las explicaciones mas importantes de la crisis de la modernidad ha
sido la falta de pensamiento,* es decir, el no ir a fondo en las cuestiones,
porque en este tema antropoldgico tampoco hay que ser un genio para dar-
se cuenta de las diferencias esenciales entre el hombre y un hamster.

Un famoso experimento pone un tazén con azucar, que atrae a las abe-
jas exploradoras, dan vueltas alrededor, vuelven al panal, hacen su danza 'y
después llegan todas las demas abejas exactamente al mismo lugar. Se de-
muestra que las abejas se comunican entre si y que emiten senales basadas
en su movimiento. Son senales que indican un lugar preciso. Nosotros nos
demoramos cientos de miles de anos en llegar al GPS; las abejas, nada. El
experimento tiene una segunda parte: se pone el tazén con azicar, viene la
abeja exploradora, lo descubre, vuelve feliz a comunicar su hallazgo; pero,
entre tanto, los cientificos ponen el tazéon con aztcar a medio metro de dis-
tancia, y otro tazon vacio en el lugar donde estaba el bote lleno de aztcar.
Cuando llegan las otras abejas se dan vueltas un rato sobre el tazén vacio
y se vuelven a su panal. No reparan en el otro. ;Qué pasa? Sucede que no
tienen capacidad para despegarse de lo concreto, de lo comunicado.**

En otro experimento, a un mono lo ponen en una balsa, con un balde
de agua, le muestran que eso es agua, lo mojan un poquito, y después ponen
un obstaculo de fuego entre ¢l y la comida. Entonces el mono toma el agua
y apaga el fuego y llega a la comida. Luego hacen el mismo experimento,
pero dejan el balde vacio. El mono se desespera ante el fuego, y no puede
apagar el fuego, aunque tiene agua debajo de la balsa.* No es capaz de
darse cuenta de que ¢l esta flotando arriba del agua y de que ella le ayuda-
ria a apagar el fuego. El agua, para él, es una superficie lisa, cristalina, que
refleja el sol. No se da cuenta de que es el agua que sirve para apagar el fue-
go. No tiene capacidad de abstraccién. Hay experimentos cientificos para
mostrar el alcance de la inteligencia en estos animales. Y no tienen esa capa-
cidad de abstraer. Los cientificos que piden que los delfines sean catalogados
como personas no humanas, entonces, reducen la inteligencia a la capacidad

3 Cfi. Benedicto X VI, Caritas in veritate, n. 19; GA 9, p. 314; y Arendt, Los origenes del
lotalitarismo, cil., pp. 27 y 28.

4 Cfi Millan Puelles, Fundamentos de filosofia, cit., pp. 336-339 Sobre el experimento, ¢fi
Von Frisch, Karl, The Dance Language and Orientation of Bees, Cambridge, Mass., Harvard Uni-
versity Press, 1993 [ la. ed. 1967], y Gould, James L., “Honey bee recruitment: the dance-
language controversy”, Science, vol. 189, n. 4204, 1975, pp. 685-693.

45 Cfi. Pardo, Antonio, Cuestiones bdsicas de bioética, Madrid, Rialp, 2010, p. 82.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

304 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

de relacionar elementos, es decir, a la capacidad de resolver problemas. La
verdad es que algunos problemas se pueden resolver sin la inteligencia, sélo
con los sentidos internos.

En efecto, de la razoén, como algo distinto al conocimiento sensible, de-
rivan un montén de diferencias que se pueden descubrir entre el hombre y
el animal bruto: la libertad de elegir, es decir, de ponernos por encima de
nuestros instintos; la cultura, esa capacidad de que, a partir de lo que somos
en nuestra naturaleza biolégica, podemos afiadir realidades artificiales, pero
que estan en continuidad con esa naturaleza bioldgica. Nada de esto se da
en los animales. Entre las categorias metafisicas, hay una que llamamos po-
sesion o habitus, que sélo tenemos los seres humanos, segin Aristoteles, y que
consisten en llevar algo, como llevar anteojos, vestido, etcétera. Los anima-
les irracionales no tienen eso, porque ellos estan bien dotados por su instinto
y por sus caracteristicas biologicas para el cumplimiento de sus actividades
s6lo biologicas: alimentarse, crecer, reproducirse... Los que mas se acercan
a crear cosas que van mas alla de la individualidad siempre lo hacen de la
misma manera, CoOmo con una programacion instintiva; por ejemplo, los
pajaros, que hacen nidos. Hay unas especies de pajaros que hacen nidos y
son monégamos. Las abejas hacen sus panales. Pero el ser humano crea en
otro sentido (nunca en su sentido absoluto, de hacer algo ex nihilo), y crea
realidades e instituciones que van mas alla de todo lo que esta en su biolo-
gia. No hay nada en su biologia que lo predetermine a construir una ciudad
o un edificio, o un avién o una computadora. Su biologia es la base de mu-
chas realidades culturales, pero no las explica del todo. El matrimonio, por
ejemplo, y la familia, como instituciones culturales, trascienden y a la vez in-
tegran los datos biologicos. Los animales mas gregarios, cuando establecen
relaciones de pareja, lo hacen por instinto, no por una institucioén cultural-
mente conformada o concretada, como pasa con el ser humano. Nosotros
tenemos que pensar cual serd la mejor manera de organizar socialmente la
procreacion y la educacion de los hijos. Y entonces, por encima de la incli-
nacion sexual y en continuidad natural y racional con esa inclinacién, hay
una configuracion cultural del matrimonio y de la familia, que son institu-
ciones a la vez naturales y culturales. Eso hace posible que fallemos, como
podemos construir aviones que se caen; podemos constituir matrimonios
que fallen, en su particularidad, a pesar de regular adecuadamente la insti-
tucién matrimonial, como asimismo instituciones matrimoniales que fraca-
sen, como, por ejemplo, se ha visto en las culturas poligamicas o divorcistas.

La musica, el arte, todo eso es cultura, se crea por encima de lo biologico
e instintivo. Después, el ser humano es en esencia religioso. El siglo XX es el

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVI. SOBRE HOMBRES Y SIMIOS 305

primero en el cual ha habido masas de gente que se consideraba atea, es de-
cir, muchisima gente que en forma explicita se declaraba atea. Sin embargo,
la religion renace alli donde se la quiso destruir. La religién esta insita en la
naturaleza racional del ser humano: porque tiene razon, el hombre es capaz
de ir mas alla de lo sensible. Por lo tanto, intenta buscar una conexién con el
origen ultimo de toda esta realidad que existe. Los antrop6logos empiricos,
alli donde encuentran cultura, arte, religion, saben que esos huesos no son
de simios superiores, sino de humanos. La religion va unida a la creencia en
Dios o en dioses y usualmente también a la creencia en la inmortalidad del
hombre, de su alma, de su espiritu. Asimismo, los signos de creencia en la
inmortalidad, como lo son ciertas formas de enterramiento, de culto a los
antepasados, etcétera, son tomados por los antropélogos como una senal de
que alli se encuentra un asentamiento humano, por muy primitivo que haya
sido. El hombre es, pues, un animal religioso porque es racional.
Enseguida, Aristoteles dice que el hombre es un animal politico; hay
animales gregarios, es decir, que forman una sociedad, porque viven juntos
en manada, pero la politicidad del hombre no se refiere a las simples rela-
clones instintivas de una manada, sino que se refiere a relaciones personales
que, cuando se llega a la culminacién, dan origen a la constituciéon de una
ciudad. El matrimonio y la prohibicién del incesto, en la especie humana,
originan relaciones del todo Unicas, que no se dan en ninguna otra especie
biolégica, de ser padre ¢ hijo, hermano, primo, marido y mujer, y asi se va
extendiendo la sociedad siempre en relaciones interpersonales. En las es-
pecies biologicas hay apareamiento entre macho y hembra, pero después
la sucesion de los pequeiios simios engendrados, por ejemplo, no establece
ninguna relacion entre ellos. En el ser humano, surgen formas de autoridad
que no son equivalentes al dominio del macho mas fuerte sobre la manada.
Hay algunos fil6sofos que piensan que eso es la politica, el dominio del mas
fuerte sobre la manada. En la medida en que los humanos se han convertido
en una masa amorfa, manipulable, esta tesis se convierte en una realidad
(una profecia autocumplida). Pero no es que sea asi la politica en su esencia.
Por el contrario, la politica es esencialmente autoridad de hombres libres
sobre hombres libres con vistas al bien comun. Incluso se pueden turnar en
el mando, y no es contrario a la dignidad de ninguno de ellos el mandar ni el
obedecer. Eso implica una politicidad esencial, que pone al hombre por en-
cima del animal. Por eso también los fildsofos politicos ven una cierta degra-
dacién en el hombre que es puramente privado, es decir, el hombre que se
dedica solo a sus negocios, y a comer, crecer, reproducirse. (Qué diferencia
hay entre esto y una planta, o entre esto y un simio? Los filosofos politicos

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

306 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

piensan que todavia falta algo, algo esencial: la filosofia, la contemplacion
de la verdad, el tiempo fuera del negocio, y la politica, pues la mirada ha-
cia los asuntos publicos y la accion directiva hacia el bien comin ponen al
hombre por encima del animal. En este punto es superior el progresismo al
liberalismo. Los liberales tienden a privatizarse, mientras que los progre-
sistas piensan que el ciudadano no puede ser plenamente ciudadano si se
privatiza; debe estar en el ambito publico de alguna manera. El hombre es
un animal politico, y eso lo destaca por sobre los animales gregarios. En una
comunidad politica también podemos distinguir entre aquellos seres huma-
nos que viven interesados en los asuntos pablicos —no siempre ejerciendo
cargos publicos, sino también viviendo como ciudadanos activos— y aque-
llos que viven sb6lo como animales gregarios. Aristoteles pensaba que esto
era vivir como esclavos, aunque fueran libres de manera aparente.

Por tltimo, cabe mencionar el lenguaje como diferencia esencial entre
el hombre y los animales irracionales. En sentido estricto, mas alla de la
analogia de la comunicacién sensible entre los brutos, sélo el animal racional
habla. Por cierto, cabe hacer una comparacion. Los animales irracionales
se comunican por sefiales, y sus senales son siempre una voz concreta o un
movimiento concreto que expresa otra realidad concreta, pero que no pa-
san por la significaciéon de algo abstracto. Por eso, los signos que usan los
animales son naturales, es decir, son los mismos en todos los individuos de
la especie. Las sefiales que hacen las abejas son iguales en todas las abejas,
para indicar cosas muy concretas. Los animales que nosotros conocemos
mas, que son los animales domésticos, también expresan su interior me-
diante signos exteriores, concretos. Los seres humanos también lo hacemos;
por ejemplo, podemos gritar de dolor, o llorar. Un perro puede aullar, pero
cuando atlla expresa algo que le pasa por dentro. En los animales irra-
cionales hay comunicacién de estados interiores mediante la expresién de
sefales exteriores e incluso hay comunicacion entre ellos utilizando estas
voces. Un perro puede ladrar a otro comunicandole ira, una amenaza de
lucha, o al revés, temor si va huyendo, y los delfines igual. Es curioso: los
cientificos que hacen experimentos con delfines han descubierto estos codi-
gos tan precisos, tan increibles, como medios exteriores de comunicacion,
pero hay algo que no han descubierto, y es que haya grupos de delfines con
idiomas distintos, es decir, que tengan signos convencionales. Nosotros los
seres humanos tenemos signos convencionales, esto es, son sonidos concre-
tos, pero aquello que significan depende de un acuerdo, de una convencion.
Dos seres humanos a los que les den un martillazo en el pie van a emitir un
signo natural mas o menos similar, un grito y una expresién de ira, quiza,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVI. SOBRE HOMBRES Y SIMIOS 307

o de dolor o tristeza; pero si quieren expresar eso lingiiisticamente lo van a
hacer de modo distinto dependiendo del idioma que hablen. En castellano,
vamos a decir, por ejemplo, “me duele”; pero me duele es la expresion abs-
tracta de una cosa muy concreta. La diferencia entre la labor del médico
y la del veterinario, o entre el médico y el pediatra, es que el animal bruto
por naturaleza no posee la habilidad del lenguaje y el nifio pequeiio todavia
no ha desarrollado su lenguaje abstracto. El lenguaje del hombre con uso
de razon expresa el dolor, pero lo expresa pasando por una convencion y un
concepto abstracto, el concepto abstracto de dolor. Hay un dolor concreto,
pero también un concepto abstracto de dolor. Yo puedo decir: “Me duele”,
“me alegra”. Por eso los humanos podemos mentir, y los animales no pueden
mentir. ;Por qué no pueden mentir los animales? Porque no pueden separar
la expresion que emiten de aquello que sucede en su interior. En cambio, no-
sotros podemos hacerlo, y no sélo porque seamos libres de mentir, sino que
podemos de hecho mentir porque poseemos la capacidad de separar nuestro
lenguaje de lo que esta dentro y que es expresado por el lenguaje. El hombre
es el tnico animal que habla.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVIL
DIOS, DIOSES Y HOMBRES

La teologia natural estudia, desde una perspectiva solo racional, el problema
del origen y el sentido ultimo del universo en que nos encontramos. Por lo
tanto, la teologia natural es una parte de la filosofia que se distingue de la
teologia de la fe. Como nosotros vivimos en una época cristiana —o pos-
cristiana, mas o menos, segun los lugares—, estamos muy acostumbrados
a oir la expresion “teologia” sin apellido para referirse al estudio racional
de las cuestiones que se saben por fe, por una revelaciéon sobrenatural. Las
universidades, incluso cuando son seculares pero pluralistas, ofrecen cursos
sobre teologia de la fe; pero la palabra “teologia” ya se usaba en la época pre-
cristiana. Aristoteles la emplea para referirse a la filosofia primera, que mas
tarde fue llamada metafisica, que tiene como uno de sus temas el estudio de la
causa primera que llamamos Dios.** Por lo tanto, hay una teologia que no es
asequible de manera inmediata a todo el mundo, que es la teologia de la fe,
que presupone aceptar algo como revelado por Dios y a partir de ahi indagar,
preguntarse: jcomo sera posible todo esto, qué implica, como se entiende
rectamente? La teologia de la fe es una ciencia que se apoya en algo que no
es ciencia, que son los articulos de la fe, las verdades reveladas o conexas con
ellas de modo necesario. En cambio, la teologia natural es un conocimien-
to que esta abierto en principio a todo el mundo, puesto que es una parte
de la filosofia. Todas las culturas se han planteado de alguna manera esta
cuestion, la cuestion sobre el origen del mundo, el sentido de la existencia, la
trascendencia del hombre mas alla de lo que vemos y tocamos, y mas alla del
espacio corto de una vida humana. Ese impulso humano, racional, da origen
a la religion como una realidad cultural. Religio viene de re ligare, que significa
“volver a unir”, porque es el esfuerzo humano por unirse con Dios, con la
divinidad, con los dioses, dependiendo de como haya sido concebida esa rea-
lidad trascendente. Hay un impulso natural hacia esa busqueda y esa union, y

M6 Cfic Met., 1,2, 983a8-11.

309

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

310 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

por eso en todas las culturas hay religién.*7 En el siglo XX sucedi6 algo muy
malo, horrible, que fue el intento de establecer el ateismo desde el Estado
mediante la violencia sistematica. Los regimenes totalitarios —los que mas
duraron fueron los comunistas y, entre ellos, el soviético, de setenta afios—,
con una ideologia estatal atea, con épocas mas duras de persecucion religiosa
y otras mas blandas, siempre sostuvieron la misma idea: que el Estado asume
una ideologia atea y procura liberar a sus sibditos de la religion. Como todo
mal, el ateismo estatal tuvo su lado bueno, a saber, que, a pesar de todo ese
esfuerzo, los seres humanos tornaban a levantarse una y otra vez. La religion
resurgia; era aplastada y resurgia, porque lo que la ideologia totalitaria atea
vela como una forma de esclavitud, es decir, la religion, las personas, que
querian practicar esa religion de modo libre, lo veian, al contrario, como la
verdad que libera, como una libertad y fuente de liberacion.

La libertad religiosa esta en el origen de todas las demas libertades, de
todos los demas derechos naturales desde el punto de vista de su evolucion
histérica, y tiene como fundamento la dignidad de la persona humana que
se expresa en esa religiosidad natural en el ser humano. La religiosidad na-
tural es compatible con que se cometan muchos errores en materia religiosa,
y por eso es necesaria también la filosofia sobre la religion, es decir, que la
indagacion racional purifique a las religiones naturales de los posibles erro-
res en los que puedan incurrir. Como dice Josef Ratzinger, “en la religion
hay patologias altamente peligrosas que hacen necesario considerar la luz
divina de la razén como una especie de 6rgano de control por el que la re-
ligién debe dejarse purificar y regular una y otra vez, cosa que ya pensaban
los Padres de la Iglesia”.* Ya como Papa Benedicto XVI reiter6 la idea: “La
religion tiene siempre necesidad de ser purificada por la razén para mostrar
su auténtico rostro humano”.* No es lo mismo usar la razén para purificar
la religiéon que usar la razén para aplastar la religion. Lo primero es un uso
de la razon favorable a la religion, pues la mejora, por decirlo asi; lo segun-
do, en cambio, que es el ateismo militante, es ya una postura de caracter re-
ligioso, aunque negativo, que quiere aplastar a las religiones. Por otra parte,
también cabe tener presente esta observacion complementaria, a saber, que

W7 Cfi Choza, Manual de antropologia filosdfica, cit., pp. 515-537; Carli, Martino de, Dos
amigas frente al misterio. Ie y ciencia en didlogo sobre el hombre y su destino, Santiago de Chile, Edicio-
nes UC, 2015, pp. 105-112, y Gonzalez, Teologia Natural, cit., pp. 13-16.

#8 Ratzinger, Joseph, “Lo que cohesiona el mundo. Las bases morales y prepoliticas del
Estado”, en Habermas, Jurgen y Ratzinger, Joseph, Dialéctica de la secularizacion. Sobre la razin
y la religion, Madrid, Encuentro, 2006, pp. 49-68, en pp. 66 y 67.

9 Benedicto XVI, Enc. Deus caritas est, 29 de junio de 2009, n. 56.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVII. DIOS, DIOSES Y HOMBRES 311

la misma racionalidad natural necesita, a su vez, ser purificada mediante
una critica inspirada en la fe, siempre que esté ademas argumentada: “La
razon necesita siempre ser purificada por la fe, y esto vale también para la
razon politica, que no debe creerse omnipotente”.*0

La confrontacion plantea a nivel sblo racional, filoséfico, la cuestion de
s1 existe Dios, de si lo divino es uno (z.e., st hay un solo Dios o es multiple),
de si Dios o los dioses se ocupan o no de las cuestiones humanas, y, por tan-
to, de qué sentido tiene la religién como forma de acercamiento a Dios. En
el centro del problema esta la pregunta por los argumentos racionales para
demostrar la existencia de Dios.

"Todos los pueblos, como tienen una religién, poseen también una creen-
cia en lo divino. Las personas van a recibir esa creencia de una narracion,
de un mito, sin usar esta palabra en sentido despectivo, sino s6lo como re-
lato en el cual se incluye el aspecto religioso. La cuestiéon que se pregunta el
filésofo es: ¢corresponde este relato a una realidad? Algunos de los sofistas
llegaron a la conclusion de que no, de que sobre los dioses nada se puede
saber; pero los filosofos como Socrates, Platén y Aristoteles, llegaron a una
conclusion que, aun siendo contraria a la religion de su época, era teista: el
monoteismo. Al monoteismo se puede llegar por la revelacion, por supues-
to, como lo hizo el pueblo hebreo, que, a pesar de ser entonces un pueblo
tan primitivo como todos los de esa zona geografica y época, posee una idea
muy alta de Dios.

Después, la filosofia ha explicado esa alta concepcioén de Dios, pero los
judios la tenian antes. En la revelacion de la zarza ardiendo, Moisés pregun-
ta, cuando es enviado por Dios a rescatar a su pueblo: “Si voy a los israelitas
y les digo: “El Dios de vuestros padres me ha enviado a vosotros”; y ellos me
preguntan: «;Cual es su nombre?», ;qué les responderé?”, y Dios, mediante
esa teofania, que es la zarza ardiente, le dice: “Yo Soy el que Soy... Asi dirds
a los israelitas: «Yo soy» me ha enviado a vosotros”.#! A un grupo humano
muy primitivo, inclinado al politeismo y la idolatria, Dios le da una defini-
ci6n de Si mismo muy abstracta: Dios es el que es, el Ser. Es tan abstracta
que a todos nosotros, cuando llegamos a estos temas, a pesar de haber naci-
do en una cultura judeocristiana, nos cuesta mucho entenderlos. Preferimos

450 Ibidem, n. 56. Para un comentario més desarrollado de estas ideas, ¢fi Orrego, Cris-
tobal, “Los fundamentos religiosos de los principios morales a la luz de la teoria de la ley
natural”, en Squella, Agustin y Lavados, Jaime, £/ origen de los principios morales, Santiago,
Corporacién de Promociéon Universitaria, 2014, pp. 13-36.

B Fx., 3: 13-14.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

312 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

quedarnos en discusiones sobre, por ejemplo, lo bueno y lo malo, la libertad,
la verdad y el error, las ciencias, los asuntos politicos, que son mas faciles de
entender. Cuando nos llevan hacia algo mas elevado (vgr. el acto y la po-
tencia, la sustancia y el accidente, el ser y la esencia), nos sentimos un poco
perdidos. Y Dios eligié revelar su nombre de esa forma tan alta que no ha
sido superada desde el punto de vista metafisico. El filosofo, independiente
de cudl sea la tradicién religiosa en la cual nazca, comienza a preguntarse
s1 acaso no hay una explicacién racional de estas realidades, de lo divino, y
por eso va a tener que preguntarse si lo que su razon alcanza coincide con lo
que el relato biblico le dice. Socrates, Platon y Aristoteles concluyeron que
lo que su razon les decia no coincidia con lo que el relato mitolégico les de-
cia sobre los dioses. Por supuesto, ellos hablan de dioses, en plural, cuando
tratan de muchas cosas, siguiendo el modo habitual de hablar en su cultura;
pero también hablan de Dios, en singular.

Los argumentos sobre la existencia de Dios, que se elaboraron en forma
posterior, y en especial la sintesis que se ha hecho durante la época medieval
y moderna de estos argumentos, tienen todos alguna base en Platén y en
Aristoteles. Vamos a considerar algunos de estos argumentos. Algunos par-
ten de una realidad humana, de una experiencia humana que no se explica
a si misma. Por e¢jemplo, el argumento de las verdades eternas afirma que
hay verdades que nosotros hemos descubierto, pero, una vez que las descu-
brimos, nos damos cuenta de que son eternas, es decir, que eso es verdad
con independencia de que yo lo conozca o no: que dos mas dos son cuatro,
que la suma de los angulos internos de un triangulo es 180 grados, o que el
todo es mayor que la parte; o el principio de contradiccion (i.e., nada puede
ser y no ser al mismo tiempo y en el mismo sentido), y asi otras verdades
que, aunque descubiertas en algin momento, siempre han sido verdaderas.
:Gomo puede haber sido siempre verdad aquello, si no hay una inteligencia
en la cual eso es verdadero? De nuestra propia mente, que es finita, limita-
da, no puede proceder una verdad que es infinita, ilimitada, eterna. Por lo
tanto, esa verdad eterna tiene que existir en otra mente. Esa otra mente, in-
finita, ilimitada y eterna, es lo que llamamos Dios. El argumento parte de la
experiencia humana de la verdad. La idea de verdad, que lleva a la idea de
Dios y ademas de s6lo uno que es una inteligencia eterna, es una idea muy
espiritual, muy abstracta, y ha dado origen a todo tipo de debates, incluso
no teologicos. Por ejemplo, en la filosofia de las matematicas, I'rege se plan-
tea si existiria una verdad matematica antes de que la descubriéramos, y
responde que si, que existe antes de que la descubramos y con independen-

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVII. DIOS, DIOSES Y HOMBRES 313

cia de que la pensemos; pero, ;como es compatible eso con la idea de que la
verdad se da en el intelecto cuando éste se adapta a la realidad?

Otro argumento se llama eudemonologico, porque se apoya en el deseo
de felicidad. En griego eudaimonia significa felicidad, plenitud, vida lograda.
Este argumento se basa en que todos experimentamos un insaciable deseo
de felicidad. De modo continuo buscamos la felicidad en las acciones que
realizamos, y, puesto que en cada accién hay un bien limitado, siempre
quedamos insatisfechos. Podemos proyectar esta experiencia a toda nuestra
vida y decir que en realidad vamos a estar siempre insatisfechos, y que, por
mucho que mejoremos en esa plenitud de vida imperfecta, siempre vamos a
desear mas. Aqui la cuestion es: la naturaleza, que en todos los demas seres
cumple sus fines, ¢sera inutil y vana en el caso de los seres humanos? Un
adagio filosofico antiguo dice: la naturaleza no hace nada en vano.*>?

Es la expresion en una confianza en la inteligibilidad y en el sentido de
la naturaleza, que ayuda a descubrir por qué algo es asi en la naturaleza, y
también a comprender los fallos en la naturaleza como tales, como fallos,
y no como una version mas de lo natural, sino como una deficiencia en la
naturaleza: un ternero que nace con dos cabezas... No es que la naturaleza
no tenga un sentido, sino que ha habido un fallo o error en la naturaleza.
Por si mismas, las potencias propias de la naturaleza tienen un sentido. Aho-
ra bien, si uno aplica esa idea de que la naturaleza no hace nada en vano al
deseo humano de felicidad, que se da en todos y no en algin caso marginal
azaroso, tiene que decir: “Este deseo de felicidad no puede ser en vano”;
luego, tiene que haber algin bien capaz de dar la felicidad. El hombre ha
de ser capaz no so6lo de desear la felicidad, sino también de adquirirla, de
gozarla. La alternativa es, por tanto, o existe ese bien infinito, hacia el cual
esta inclinada la voluntad humana, toda la naturaleza humana con su deseo
de felicidad, y la vida toda tiene un sentido inteligible, o, por el contrario, no
existe ese bien infinito, y, por consiguiente, la vida humana como un todo
no tiene un sentido. Esta es la alternativa radical. Por supuesto, uno puede
vivir en un cierto nivel de inconsciencia, y decir: “Voy a encontrar pequefios
sentidos parciales a mi vida, en cada momento”; pero esa persona no va a
poder detenerse un dia y pensar: iqué estoy haciendo?, ¢;para déonde voy?
No podria hacerlo mientras siga decidida a vivir en esa inconsciencia, en
ese no pensar en el todo, en el destino final, en la felicidad; mientras no se
decida a pensar, sobre todo, en la muerte. En cambio, los filésofos mas ra-
dicales ven la opcion y se la toman en serio. Los filosofos cristianos, puesto

2 G Pl T, 2, 125340,

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

314 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

que ademas tienen la ayuda de la fe, van a decir: “Si, la vida tiene un senti-
do, pero ese sentido no es inmanente a la propia vida temporal, sino que es
trascendente”. En esta vida podemos alcanzar una felicidad limitada, que
es como un preludio de una felicidad ilimitada hacia la cual esta inclinada
nuestra naturaleza.

Los fil6sofos ateos mas radicales también se han tomado en serio la op-
ci6n. Jean-Paul Sartre afirma que la vida no tiene ningtn sentido. Si uno
dice que tenemos un deseo infinito de felicidad, y que eso postula la existen-
cia de un bien infinito, al que llamamos Dios, que nos va a dar esa felicidad,
pues de no ser asi la vida no tendria ningun sentido, entonces Sartre nos
responde que eso no demuestra que Dios existe, sino que la vida no tiene
ningun sentido. Su razonamiento también es 1logico. Yo soy un poco de nada
entre una nada infinita y otra nada infinita, y este poco de nada puede elegir
con una autonomia radical. ;Con qué fin? Con ningtn fin.*» Este plantea-
miento ateo radical tiene cierto atractivo, mayor que el del ratéon escéptico
que no quiere mirar lo que tiene por delante, que renuncia a tomarse la vida
en serio. Por lo menos, el ateismo radical es profundo, no se toma la vida a
la ligera, aunque arribe a la conclusién de que la vida no tiene ninguna fi-
nalidad absoluta que le dé sentido. Y entonces, de modo paradojal, produce
esos seres que se abandonan al sinsentido y se toman en serio, sin pensar de-
masiado, la tesis de que la vida no hay que tomdrsela en serio. De la trage-
dia del ateismo radical se cae en los brazos suaves del ateismo posmoderno.

Para la mayor parte de la gente es muy dificil aceptar de forma reflexiva
esta idea de que la vida no tiene ningtin sentido; pero vivir conforme a ella
en una deriva hedonista no es tan dificil. Para el filésofo lo importante es
la verdad, y lo que plantea esta supuesta demostraciéon de la existencia de
Dios es que la verdad no puede estar en medio. No podemos pensar que no
hay Dios pero igual vamos a alcanzar la felicidad. No, no seamos ingenuos:
si no hay Dios podemos tener una sucesiéon de placeres durante esta vida,
una vida mas o menos tranquila y ya esta. Luego, morirnos. Nada mas. Sin
trascendencia no es pensable algo que responda a ese deseo profundo de fe-
licidad, que tenemos todos. El argumento eudemonolégico, por lo tanto, no
es un argumento perfecto; no es plenamente demostrativo, porque siempre
esta la alternativa de afirmar que la vida no tiene ningan sentido, y que la
felicidad no es algo en realidad alcanzable. Sin embargo, desde la experien-
cia de quienes han alcanzado algo de la felicidad posible en el cultivo de los
bienes humanos, en especial cuando se ha vivido la amistad y el amor, el

453 Cfic Sartre, El existencialismo es un humanismo, cit., pp. 84-86.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVII. DIOS, DIOSES Y HOMBRES 315

nacimiento de un hijo o el descubrimiento de la verdad, aceptar la apertura
a una trascendencia divina se hace mas probable que encerrarse en una in-
manencia nihilista y desesperanzada.

Un tercer argumento es el llamado deontoldgico o argumento ético. En
griego, deontos significa deber. La deontologia es el conocimiento acerca del
deber. Afirma este argumento que nosotros experimentamos, en nuestra
conciencia, el sentido de deberes absolutos, categéricos, que no creamos no-
sotros mismos, que se nos imponen. Nosotros, con nuestra voluntad, nues-
tra inteligencia, somos finitos, limitados, condicionados. ;Cémo podria un
deber absoluto fundarse en una inteligencia limitada, o en una voluntad
limitada? Eso no es posible, solo lo es que haya un deber de tipo absoluto si
hay un legislador absoluto. Luego, la conciencia del deber, que, como dice
Kant, es un factum rationis,** un hecho de la razén que no se puede negar,
no es mas que un reflejo de una ley divina. En la filosofia cristiana se explica
de esa manera la idea de la ley natural. La ley natural, que es la ley moral
humana, es una participacion de la ley eterna en la criatura racional,*> en nuestra
inteligencia y nuestra voluntad; pero nuestra inteligencia no tendria ningu-
na capacidad de obligarnos si no fuera el reflejo de una ley mas alta. Dicho
de otra forma, si el precepto moral no fuera mas que una obligacion que yo
me impongo a mi mismo, en vista de mi propia dignidad, yo me podria exi-
mir también a mi mismo de esa obligaciéon. No la experimentaria como ab-
soluta, incondicionada vy, en cierto sentido, externa. Luego, tiene que existir
Dios como supremo legislador moral. ;Es demostrativo este argumento?
Alguien puede aceptar que hay una vinculacién entre las dos cosas; pero,
de modo semejante al argumento anterior, en lugar de afirmar que existe
este absoluto legislador, sostener que en realidad no existe este deber moral
absoluto, que tenemos la ilusién de que existe. De ahi que algunos, como
uno de los personajes de Dostoievski, afirman que si Dios no existe, todo estd
permitido.* Esta tesis admite dos lecturas. Si afirmamos la conviccion fuerte
y de sentido ético comun segun la cual no todo estd permatido; si reconocemos
que hay acciones humanas absolutamente prohibidas; entonces, al remon-
tarnos al fundamento Gltimo de un orden moral estable, objetivo, absoluto
y perentorio, afirmamos la existencia de Dios como supremo legislador mo-
ral. En cambio, otros arriban a la consecuencia inversa: st Dios no existe, todo

B O BpV, AAV, 31.
455§ Th., I-ITae, q. 91, a. 2.
456 Dostoievski, Fiodor, Los hermanos Karamazov, trad. de Natalia Ujanova, Barcelona,
Critica, 2000, p. 941.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

316 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

estd permutido; pero Dios no existe; por lo tanto, todo estd permitido. Abandonan asi la
conviccion primigenia de que existe un orden moral al que debemos adhe-
rirnos, que nosotros descubrimos y que no podemos derogar.

Por ultimo, dentro de este tipo de argumentos basados en realidades
humanas, esta el llamado argumento histérico o argumento por el consenso
de la humanidad. Lo usa Cicer6n y desde entonces se repite en muchos con-
textos distintos. Se vincula con esa realidad antes mencionada de la religion
como un elemento de toda cultura, que ni siquiera ha sido posible erradicar
con los mayores esfuerzos del estado totalitario. Este argumento dice que to-
dos los hombres han creido en la existencia de dioses, como afirma Cicerén:
“Asi pues, el sentimiento mas elevado se mantiene entre todos los de todas
las naciones. En efecto, en todos esta innato y como esculpido en el alma
que los dioses existen”.*7 Aunque todos los hombres podrian estar equivo-
cados, mientras més importante es un asunto y mas reflexion se le destina,
menos probable es que todos se hayan equivocado por tanto tiempo. Por
consiguiente, el argumento histérico es como una apelacién a lo dificil que
seria que estuviera equivocado un consenso universal de la humanidad so-
bre un asunto tan relevante. A nadie le extranaria admitir que si, que la
humanidad ha estado equivocada sobre un problema moral, por ejemplo,
o sobre alguna concepcién del universo fisico; pero que toda la humanidad
esté equivocada pensando que hay dioses, creando y recreando una y otra
vez la religion, como la forma de intentar relacionarse con los dioses o con
Dios, esto parece mas dificil de admitir. Tampoco es un argumento demos-
trativo; es un argumento probable.

Santo Tomas de Aquino propone otros argumentos, que veremos en el
proximo capitulo. No se apoya en estos argumentos antropolégicos, proba-
bles, aun cuando no seguros desde un punto de vista metafisico, porque ¢l
suele proceder al revés. La existencia de Dios no es evidente; necesita ser
demostrada. Si necesita ser demostrada, tenemos que acudir a un método
cientifico, en el sentido de racional (no el sentido de las ciencias empiricas),
el cual utiliza las relaciones de causa y efecto. Por lo tanto, habra que partir
de los efectos, y esto implica arrancar no ya de cualquier realidad que se da
en el ser humano, sino de efectos objetivos en el mundo externo, un mundo
que, si hay Dios, tiene que proceder de El. Sélo después de demostrada la
existencia de Dios puede utilizarse este hecho probado para explicar qué
relacion hay entre Dios y la verdad, qué relaciéon hay entre Dios y la ley
moral, qué relacién hay entre Dios y la felicidad, qué relaciéon hay entre

Y7 De natura deorum, 11, 5, 12.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVII. DIOS, DIOSES Y HOMBRES 317

Dios y las religiones histéricas. En la filosofia de santo Tomas, acudir a estos
cuatro argumentos de tipo antropolédgico como algo primario seria poner la
carreta delante de los bueyes. Sin embargo, por cuanto el hombre también
es criatura, imagen y semejanza de Dios, tomar su experiencia como punto
de partida para remontarse al creador también constituye un camino valido
como aproximacién posible, a veces la primera para quienes no estan pre-
parados para los argumentos més dificiles en el orden metafisico.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVIIL.
LA DEMOSTRACION METAFISICA
DE LA EXISTENCIA DE DIOS

La metafisica es la cumbre de la especulacion filosofica y como su ntcleo mas
dificil. Por eso, el acercamiento de la mente humana a la existencia de Dios o
de alguna forma de divinidad ha procedido, en general, o bien desde la pri-
mitiva revelaciéon —de alguna manera preservada, con mezcla de errores—,
o bien, a partir de un raciocinio metafisico de sentido comutn (no formulado
de forma rigurosa), porque la inteligencia humana es por naturaleza metafisi-
ca. Desde la nifiez consideramos las experiencias mas elementales del mundo
para interrogarnos por sus causas. Oimos hablar de Dios (o de dioses) y, cuan-
do preguntamos, acogemos con naturalidad la respuesta de la religiéon o de
los sabios, a través de nuestros padres: o que no hay un Dios, como les dicen
a algunos ninos, o que los dioses son de tal o cual manera, segtn las diversas
fabulas y mitos como los de Homero, o, en fin, que Dios es un ser perfecto
y Gnico, creador del cielo y de la Tierra, como afirma la tradicion judia y
cristiana. Los que se convierten de la increencia a la aceptacion de Dios, sea
como un gran relojero o causa primera sin relacion personal con nosotros,
sea como un creador y padre en el marco de una experiencia religiosa, por
lo general han debido pasar por una combinacién de experiencias interiores
muy humanas y vitales —el sufrimiento abre los ojos—, pero también han
considerado —en algtn nivel de abstracciéon— los argumentos a favor y en
contra de adoptar esa nueva creencia en un ser supremo o de aceptar una
tradicién como auténtica revelacion de Dios.

Las disposiciones personales hacia un cambio de vida conllevan una
apertura del propio ser a la realidad en si misma, es decir, una actitud me-
tafisica que reafirma la prioridad de la realidad sobre las ideas. Por el con-
trario, la experiencia de cerrarse en las propias ideas y excluir de plano la
busqueda de la verdad sobre Dios suele ir de la mano con malas disposicio-
nes morales para asumir el cambio ético que la existencia de Dios conlleva:
la sumisiéon de la mente, la libertad y la conducta, al creador y a su ley. No
obstante, incluso si removemos las malas disposiciones y si las experiencias

319

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

320 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

vitales positivas nos acercan a afirmar la existencia de Dios —y aun de su
revelacion en la historia—, la actitud razonable sigue siendo la de conside-
rar, aunque sea de manera elemental, los argumentos objetivos que prueban
ese hecho metafisico trascendente.

Este capitulo y el siguiente abordan, desde una perspectiva sobre todo
logica y metafisica, la demostracién racional de la existencia de Dios y de los
principales atributos o caracteristicas que permiten hablar de cémo es Dios,
es decir, de la esencia del ser supremo. Son dos capitulos dificiles, en los cuales
nuestra pretension no es exponer los argumentos de la manera mas rigurosa
posible, sino presentarlos de forma sencilla —y, no obstante, dificil— para
su uso como introduccién a estas cuestiones. Aun asi, el esfuerzo metafisico
sera considerable, y su grado de abstraccion se eleva bastante por encima del
modo de hablar, vivir y sentir de nuestros contemporancos, en especial de
los mas jovenes. Pienso que el empeno vale la pena. Por otra parte, la sinte-
sis de cada argumento implica que, tal como se presentan en estas paginas,
no alcancen toda su fuerza demostrativa. Nuestra intencion es ser fieles a
la sustancia de cada argumento, para ensenar al lector en qué consisten en
su conjunto y como pueden constituir pruebas que confluyen en una misma
direccion. Como en el resto de los capitulos, nos remitimos a la bibliografia
citada para que los lectores mas interesados —o mas urgidos por la cues-
tion real entre manos— puedan profundizar en cada aspecto aqui esbozado.

Los argumentos quiza mas probatorios de la existencia de Dios son de
caracter loégico o metafisico. Uno de ellos parte de la idea misma de Dios
para arribar a la pretendida demostraciéon de que ese Ser existe en la rea-
lidad. Aunque santo Tomas rechaza el argumento, hasta hoy muchos fil6-
sofos lo admiten. Los otros cinco argumentos son las cinco vias de santo
Tomas de Aquino para demostrar la existencia de Dios, que parten de los
efectos en las criaturas para remontarse al Creador, apoyandose en la meta-
fisica de Platon y de Aristoteles.

El argumento que el Aquinate refuta fue inventado por san Anselmo
de Canterbury, un teélogo del siglo XII, monje, que llevaba mucho tiempo
reflexionando acerca de como podria dar un razonamiento que hasta la
persona mas atea se viera obligada a aceptar como demostrativo de que
Dios existe. Asi llegd a formular lo que después fue denominado argumen-
to ontoldgico para demostrar la existencia de Dios, o también argumento «a
priort o argumento a simultdneo para demostrar que Dios existe.#® Dice san

48 Cfi. Millan Puelles, Fundamentos de filosofia, cit., pp. 543-549, y Gonzalez, Teologia natu-
ral, cit., pp. 71-76.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVIIL LA DEMOSTRACION METAFISICA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 321

Anselmo, citando un Salmo, que el insensato afirma en su corazon: “Dios
no existe”;*9 pero incluso el insensato, cuando afirma que Dios no existe,
piensa en Dios para decir que no existe, y, al pensar en Dios, jen qué pien-
sa? Segn san Anselmo, el insensato piensa —o se le puede llevar a pensar
como concepto de Dios— en aquel ser mayor que el cual nada cabe pensar.*° Eso
es lo que queremos significar cuando decimos Dios. Algunos afirmamos que
existe ese ser mayor que el cual nada cabe pensar, formula algo intrincada que sig-
nifica un ser tal, de tal infinita perfeccién, que es imposible pensar en otro
ser mayor que ¢él. Otros, como el insensato del Salmo, afirman que Dios
no existe, es decir, que un ser mayor que el cual nada cabe pensar no existe. Y por
eso quien asi piensa es un insensato, porque, si uno afirmara que no existe
el ser mayor que el cual nada cabe pensar, tendria que reconocer que de hecho
cabe pensar algo mayor, a saber, cualquier cosa fuera de nuestra mente: pues
cualquier cosa fuera de nuestra mente seria, por existir fuera de la mente,
mayor que el ser mayor que el cual nada cabe pensar que, en la hipotesis de
que Dios no existe, existiria sélo en la mente. Sucederia entonces que podria
pensarse en algo mayor que aquello respecto de lo cual nada mayor se pue-
de pensar. La contradiccion es patente. Si Dios s6lo existe en nuestra mente,
entonces el ser mayor que el cual nada cabe pensar no seria pensado como
el ser mayor que el cual nada cabe pensar. El tiene que existir, por lo tanto,
también fuera de nuestra mente, porque, si no, no podemos pensarlo como
el ser mayor que el cual nada cabe pensar.

A este ingenioso argumento replicé otro monje, Gaunilo de Marmou-
tier: Usted puede pensar en la Isla de las Delicias, ese lugar paradisiaco en el que no falta
nada, que es perfecto, 5, por mucho que lo prense como algo a lo que no le falta nada, ese
lugar puede no exustir; de hecho, no existe la Isla de las Delicias. Sus palabras textua-
les son, en realidad, mas irénicas:

Se dice que en una parte del océano hay una isla a la cual por la dificultad;
o mejor, por la imposibilidad de encontrar lo que no existe, llaman algunos
Perdida, y de la cual se cuentan mas cosas que las que se atribuyen a las Islas
Afortunadas; se aprecia su inestimable abundancia de todas las riquezas y de-
licias, y no estando habitada aventaja absolutamente a todas las demas tierras
que habitan los hombres por la abundancia de productos. Yo entenderia facil-
mente a cualquiera que me dijera esto, en cuya comprensiéon no hay ninguna
dificultad. Pero si, entonces, como si sacara alguna consecuencia, afadiera:
No puedes dudar en adelante que esta isla, superior a todas las tierras, existe

459 Salmo 53:1.
460 Cfi: Proslogion, 111

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

322 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

realmente en algin lugar. Ella existe también en tu entendimiento, y no de
modo dudoso, y porque es la mas importante, no existe solo en el entendi-
miento, sino también en la realidad; le es, pues, necesario existir, porque si no
existiera, cualquier otra tierra existente en la realidad seria mas importante
que ella, y ella misma, entendida por ti como la mas importante, no seria la
mas importante. Si por estas palabras aquél quisiera convencerme de que
no debia ser puesta en duda, desde entonces, la existencia de aquella isla, yo
creeria o que se burlaba de mi, o no sabria a quién juzgar como mas estulto:
s1 a mi, si lo admitia, o a ¢, si juzgara haber afirmado con alguna certeza la
existencia de aquella isla, a no ser que hubiera enseflado que existia la misma
superioridad de la isla como una cosa verdadera o indudablemente existente,
y, de ningtin modo, como algo falso o incierto en mi entendimiento.*¢!

San Anselmo le respondié que hay una diferencia fundamental entre
pensar en cualquier cosa perfecta en su género, maxima, sin limite, como
una isla por ejemplo, y pensar un ser sin limite, mas alla de todo género
especial de seres, porque respecto de cualquier otra cosa uno puede decir
que existe sin limite s6lo en mi mente, pero de un ser sin limite —aunque
¢l siempre usa la expresion un ser mayor que el cual nada cabe pensar— no se
puede decir que existe solo en la mente, porque, si alguien dijera que existe
sélo en la mente, cabria pensar algo mayor, a saber, lo que existe también
fuera de la mente. En efecto, de una isla o cualquier otra cosa, aunque se
diga que se la piensa como perfecta en cuanto isla —y asi con cualquier otra
cosa perfecta en cualquier otro género—, no se dice que se la piensa como
perfecta en cuanto ser. En cambio, es obvio que lo que existe tanto en la
mente como fuera de la mente es mayor que lo que existe sélo en la mente,
y, por lo tanto, si uno piensa en un ser mayor que el cual nada cabe pensar,
necesariamente tiene que pensarlo como existiendo a la vez en la mente y
fuera de la mente.*6?

Toda la discusion, partiendo por la férmula del concepto pensado de
Dios, es intrincada y reclama nuestra paciencia. Quiza por eso los autores
posteriores redujeron este argumento, que en san Anselmo es muy riguroso,
a formulas mas sencillas. René Descartes, por ejemplo, afirma:

Y cuando considero que dudo, o que soy una cosa incompleta y dependiente,
se me presenta una idea muy clara y distinta del ente independiente y com-
pleto, es decir, de Dios; y por el solo hecho de que tal idea esté en mi, o de que

461 Tiber pro insipiente, 6.
462 Cfi: contra Gaunilo, 111.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVIIL LA DEMOSTRACION METAFISICA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 323

yo, que tengo esa idea, exista, concluyo con tanta claridad que Dios también
existe, y que de ¢l depende cada uno de los momentos de toda mi existencia,
que estoy convencido de que la inteligencia humana no puede conocer nada
mas evidente, ni nada mas cierto.*63

Y en otro lugar:

Examinando de nuevo la idea que tenia de un ser perfecto, veia que en ella
estaba comprendida la existencia, del mismo modo, e incluso con mas evi-
dencia, que en la idea de triangulo esta comprendido que la suma de sus
tres angulos es igual a dos rectos, o en la de una esfera que todas sus partes
equidistan de su centro. Y en consecuencia es por lo menos tan cierto que
Dios, que este ser perfecto, existe, como puede serlo cualquier demostracion
geométrica.t6t

El argumento, mas cercano ya a Descartes, puede simplificarse asi: te-
nemos la idea de Dios como el Ser Perfecto; st lo pensamos como perfecto, tenemos que
pensarlo como existente, porque existir es una perfeccion; por lo tanto, si lo pensdramos
como perfecto y como no existente lo pensariamos al mismo tiempo como perfecto y como
imperfecto, y eso es contradictorio; ergo, el Ser Perfecto, es decir Dios, existe.

En la forma mas silogistica y simplificada, tal que nada mas simple cabe
pensar, el argumento podria resumirse asi: 1) pensamos la idea de un ser
perfecto; 2) existir fuera de la mente es una perfeccion; 3) por lo tanto, la
idea del ser perfecto incluye en si que existe fuera de la mente; 4) ergo, Dios
(el ser perfecto) existe fuera de la mente.

Es curioso que un autor realista y cristiano como san Anselmo inventa
este argumento, y que otro autor, idealista y asimismo cristiano —Descartes
era un buen catélico: algunos dicen que deberian canonizarlo—, acepta el
argumento. Y después un sucesor de san Anselmo, que es tedlogo como él,
santo Tomas de Aquino, cristiano y realista, lo refuta, y un sucesor de Des-
cartes, que es Kant, idealista y cristiano luterano, lo refuta. Aunque hay una
distincion neta entre idealismo y realismo,* cuando se entra a discutir ar-
gumentos especificos pueden estar de acuerdo autores que estan separados
por esa gran division.

Santo Tomas de Aquino dice que es verdad que en s misma la idea de
Dios incluye la idea de existencia: Dios es por esencia su propia existencia; pero

463 Meditationes, AT, VI, 53.
46+ Discours, AT, V1, 36-38.
465 Cfy: supra cap. IX.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

324 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

eso nosotros no lo sabemos mientras no demostremos de otra manera que
Dios existe. Aunque la proposiciéon “Dios existe” es per se nota quoad se, es
decir, evidente por si misma y en si misma, en cuanto que el predicado esta
contenido en el significado del sujeto, sin embargo, no es per se nota quoad
nos, es decir, no es evidente por si misma para nosotros, segun nuestro modo
de conocer, porque nosotros no pensamos de forma directa el significado de
Dios como implicando légicamente el ser en su sujeto.*®® Por lo tanto, de la
pura idea de Dios no podemos deducir su existencia; es un salto ilogico desde
lo mental a lo real. Kant dice que la existencia no es un predicado real, es decir,
que la existencia no es una perfecciéon mas que se afiade a la esencia de las
cosas, sino que es un hecho que no modifica la esencia de las cosas. De ahi
su famosa frase: entre cien tdleros reales y cien tdleros pensados no hay ninguna dife-
rencia esencial. No hay ninguna diferencia en cuanto a las perfecciones que
tienen los cien taleros (i.c., los cien doélares). La diferencia es existencial, no
de una perfeccion que se le aflade, sino del simple hecho de que esa esencia,
con todas sus perfecciones, comienza a estar en el mundo de los fenéme-
nos.*7 Santo Tomas también establece una diferencia real entre el acto de ser
y la esencia de una cosa.*® Por lo tanto, uno puede describir todas las per-
fecciones de una cosa (i.e. de su esencia) y la existencia le viene como algo
externo, distinto (z.e. como acto primerisimo que le da la existencia: actus es-
sendi). La existencia no es una mas de las perfecciones de las cosas y por eso
no vale el argumento que dice tenemos la idea de Dios como ser perfecto; la
existencia es una perfeccioén; luego, Dios tiene que existir, porque, si no, no
lo pensariamos como perfecto. No vale el argumento porque la descripcion
de un ser, también de Dios, incluye todas sus perfecciones, pero no la existencia.
La descripcion completa de la cosa es la misma independiente de que exista
0 no, sélo que, respecto de Dios, después de demostrar su existencia de otra
manera, descubrimos que su esencia se identifica con su existencia.*®

Tal es el argumento ontolégico para demostrar la existencia de Dios.
Por cierto, es uno de los mas dificiles, pero también es uno de los que ma-
yor gozo intelectual proporciona al discutirlo. En forma personal, estoy mas
inclinado, la mayor parte de las veces, a pensar como Tomas de Aquino y
como Kant, es decir, que la existencia tiene algo de particular, que no es una
perfeccion mas que se puede pensar como las otras, y que haria contradic-

406 G S. Th.1,q.2, a. 2.
467 Cfi KV, A 598/B 626.
168 Cfr: supra cap. XXVIL
469 Cfy: infra cap. XXXIX.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVIIL LA DEMOSTRACION METAFISICA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 325

torio pensar en un ser perfecto y después pensar que no existe. Mas bien me
parece que tengo que pensar a Dios con una cierta definicién, que no in-
cluye la existencia, y después, con argumentos externos distintos, demostrar
que existe 0 que no existe.

Eso es lo que santo Tomas lleva a cabo con sus famosas cinco vias para
demostrar la existencia de Dios. No las expondremos aqui con detalle, sino
que procuraremos mostrar la estructura logica que es comun a estas cinco
vias, a saber, una aplicacién rigurosa del principio de causalidad. Aunque
s6lo una de las vias se refiere a la causa eficiente, las demas vias también
usan el principio de causalidad.

La primera es la via por el movimiento o por el cambio, que se basa en la
nocion filosoéfica de cambio*’? como el paso de la potencia al acto. Para que se
produzca un cambio, algo que esta en acto tiene que hacer que lo que esta
en potencia pase al acto. Santo Tomas dice que vemos cambios que suceden
ahora, y eso tiene que ser originado por algo que ya esta en acto; de lo con-
trario, no habria cambio ahora; pero si esa otra cosa, que esta ya en acto,
a su vez paso de la potencia al acto, este movimiento también exige de otra
cosa que esté en acto, y asi sucesivamente. La cuestion es que si lo primero
que hay en esta cadena de movimientos movidos o causados por un motor a
su vez movido es la potencia, nunca habria habido ningtin cambio; por tan-
to, lo primero que esta en esta cadena debe ser algo en acto, pero, si es acto 'y
es lo primero, entonces no puede ser algo que haya pasado de la potencia al
acto; tiene que ser algo que siempre esté en acto, y ese ser que esta siempre
en acto, moviendo a los demas de la potencia al acto, es lo que todos llaman
Dios. Después, santo 'Tomas va a sacar las consecuencias de qué significa te-
ner un ser que sea puro acto, que mueve a los demas sin cambiar él mismo.*”!

El mismo esquema argumental es aplicado por el Aquinate a la causa
eficiente (segunda via). Una cosa no puede ser causa de si misma. Si es causada,
debe haber sido causada por otra, y esta, si a su vez es causada, debe haber
sido causada por otra, y asi sucesivamente hasta llegar a una primera causa
¢ficiente de todo lo que existe. Lo contrario seria pensar que lo primero es la
nada; pero de la nada no se puede seguir nada (ex nihilo nihil fit); por tanto,
no habria nada ahora, si no hay una causa eficiente de todo lo que existe.

Asimismo, la tercera via se basa en la necesidad y en la contingencia
de los seres. Nosotros vemos seres contingentes, es decir, que se generan y
que se corrompen. Si se generan y se corrompen, tiene que haber algo que

10 Cfr: supra cap. XXIL
1 Cfy: infra cap. XXXIX.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

326 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

los mantenga en su ser de suyo contingente. L.a materia prima tiene algo de
permanente en el universo, pero jcémo puede existir en forma permanente
la materia prima, que es lo mas contingente que existe en realidad, si no hay
algo necesario que le da el ser? Eso necesario, a su vez, o es un ser necesario
por sl mismo o es necesario por otro, es decir, que no puede corromperse,
pero recibe su ser de otro ser. Y aqui santo Tomas aplica otra vez el argu-
mento aristotélico de que no puede haber una cadena infinita de seres cuya
necesidad (o incorruptibilidad) les viene dada por otro ser. Asi se llega a afir-
mar que ha de existir un ser necesario por si mismo, al que todos llaman Dios.
Después, la cuarta via se basa en los grados de perfeccion de los distin-
tos seres, que se consideran perfecciones participadas, en cuanto que son
limitadas y, siguiendo la tesis platonica de la participacion, reflejan de ma-
nera limitada una perfeccion que en si es ilimitada. En efecto, se observa
que hay seres mas perfectos que otros en cuanto a perfecciones puras (z.e.,
perfecciones cuyo significado no implica de suyo limite). Por ejemplo, la
belleza y la bondad pueden pensarse en si mismas sin referencia a ninguna
limitacion; pero, en los seres que conocemos, limitados como son, estas per-
fecciones son también belleza y bondad limitadas. No vale este argumento
respecto de perfecciones que de suyo implican limitacién, como el peso o
la fuerza fisica, porque ellas no pueden existir como participaciéon de una
perfeccion maxima, sino siempre como un modo por si mismo limitado de
ser. Por eso nos da risa la objeciéon de que, con la cuarta via, deberiamos
argumentar que, puesto que hay seres gordos o pesados o peludos deberia
existir un Ser maximamente Gordo y Pesado y Peludo.*? Pues bien, santo
Tomas observa que la graduacion de las perfecciones puras es relativa a su
maximo ilimitado: “Este mas y este menos se dice de las cosas en cuanto se
aproximan mas o menos a lo maximo”.#7* Ahora bien, segin el principio
de causalidad, lo mds perfecto es causa de lo mds imperfecto, porque nada da lo que
no tiene: un grado de ser superior no puede proceder de un grado inferior,
sin intervenciéon de una causa superior que supla la diferencia. De aqui se
sigue que tiene que haber algo que sea sumo en el ambito de la belleza, la
bondad, la verdad, etcétera, porque cada grado inferior exige una causa su-
perior, y, en definitiva, la causa ha de ser esa perfeccion en su grado maximo
posible, sin ningun limite. Ese ser sumamente perfecto es lo que llamamos

472 Cfy. Yeser, Edward. The Last Superstition. A Refutation of the New Atheism, Indiana, St.
Augustine’s Press, 2008, pp. 98-100.
4738 Th 1,q.2,a. 3.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVIIL LA DEMOSTRACION METAFISICA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 327

Dios. La cuarta via es especialmente compleja y aqui sélo podemos ofrecer
una sintesis de la orientaciéon general del argumento.

Y la Gltima prueba, que es la mas popular en los tiempos modernos, es
la prueba por el orden del universo o por el gobierno del mundo: el orden
y la belleza del universo nos remiten a una gran inteligencia ordenadora; el
movimiento finalista, objetivamente inteligente, de seres no racionales exige
una inteligencia que dirija esos movimientos. Vemos que las cosas obran de
un modo ordenado, pero obrar segiin un orden hacia un fin exige conocer
el fin, porque el fin es lo primero en la intencion y lo @ltimo en la ¢jecucion. Los seres
que no tienen inteligencia obran, no obstante, siempre del mismo modo, lo
cual implica una finalidad hacia la que tienden y una inteligencia que las
ordena al fin; luego, esa inteligencia debe ser externa a esos seres. Esa inte-
ligencia externa a todos los seres y que ordena y gobierna el universo es lo
que llamamos Dios.

Tal es el resumen de las cinco vias.*’* En todas las cinco vias esta el de-
safio intelectual de descubrir si se aplica de manera adecuada el principio de
causalidad o no. Los que destruyen el principio de causalidad, como David
Hume, se ven abocados a pensar que todas estas vias son invalidas. Los que
piensan, como Kant, que la causalidad no es mas que una categoria concep-
tual que relaciona juicios intelectuales sobre fendmenos o apariencias, pero
no un principio explicativo de las realidades externas, entonces también tie-
nen que pensar que estas vias son invalidas, porque se utiliza el principio de
causalidad como si fuera una realidad en si, cuando no es mas que algo que
pone nuestra inteligencia para relacionar fenémenos, y, por tanto, no puede
servir para conocer cosas que van mas alla de los fenémenos, como Dios. Por
eso Kant postula la existencia de Dios como exigencia del orden moral (z.e.,
de la razén pura practica) y cree en Dios también por fe, pero piensa que
no se puede demostrar que Dios existe usando la inteligencia especulativa,
es decir, metafisicamente.

Las dificultades son comprensibles, porque la metafisica supera el pen-
samiento fenoménico y nos exige pensar mas alla de la imaginacién. Por
ejemplo, Dios como acto puro, sin potencia, esta de modo continuo movien-
do todo el universo creado, pero El mismo no cambia, es decir, El no pasa
de la potencia al acto. Eso es para nosotros imposible de imaginar, ya que
la imaginacién opera con las cosas sensibles, con realidades que estan en

474 La sintesis de estas vias estd en S. Th. I, q. 2, a. 3. Véanse las exposiciones de Millan
Puelles, Fundamentos de filosofia, cit., pp. 549-559; Gonzalez, Teologia natural, cit., pp. 113-159, y
Garcia Lopez, Melafisica tomusta, cit., pp. 529-574.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

328 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

movimiento o cambio perpetuo. Sin embargo, mas alla de la imaginacion
podemos pensar en un ser que no cambia, que no se mueve como la Tierra
y el universo, que no cambia nada en si mismo y que, sin embargo, produce
cambio fuera de si. Eso es dificil o imposible de imaginar, pero es el punto
de llegada de las cinco vias. La cuarta via, por ejemplo, llega a Dios como
ser perfecto. Un ser perfecto no puede cambiar, porque cualquier cambio
implicaria dejar de ser algo que se es y ser algo que antes no se era, por
tanto, movimiento, o cambio de lo perfecto a algo menos perfecto, o de lo
menos perfecto a lo mas perfecto. Por lo tanto, aqui toda nuestra imagina-
ci6n colapsa; todo lo que hacemos cuando pensamos en cosas triviales, que
es acompanarlas con imagenes adecuadas (v.gr., ;adoénde voy a ir el fin de
semana?, ;qué es lo que voy a estudiar?), no podemos hacerlo cuando llega-
mos aqui, cuando tenemos que pensar en las realidades metafisicas, pensar
en algo que no corresponde a ninguna imagen. Por eso estas vias llegan a
que Dios no tiene materia, porque todo lo que tiene materia estad compues-
to de la materia y de la forma, y eso implica potencia, que es la materia,
y acto, que es la forma.*” Y si algo es acto puro no puede tener materia.
Entonces estas demostraciones, que en lo fundamental consisten en aplicar
el principio de causalidad a las cosas materiales, se remontan a un ser no
material y perfecto, y esto es muy dificil de pensar. Por eso Dios, en la meta-
fisica clasica, es algo que practicamente no se puede pensar, y asi también en la
teologia catolica fue definido: que respecto de Dios es mucho mas lo que no
entendemos que lo que entendemos, es decir, que incluso cuando captamos
un poco es mucho mas lo que no comprendemos, infinitamente mas lo que
no entendemos. Segin Tomas de Aquino, “nosotros no podemos captar de
Dios lo que El es, sino solo lo que no es, y como los otros seres se sitian con
relacion a EI”.476

Por eso no es reemplazable la idea de Dios, a la que se llega de forma
metafisica, con solo la idea del conjunto del universo. Un panteista dice que
el conjunto del universo es lo que llamamos Dios; pero un metafisico, como
Aristoteles, dice que no, que el conjunto del universo cambia continuamen-
te, v, por lo tanto, es imperfecto. Dios no es una cosa mas en el universo,
sobre la cual discutimos si existe o no existe sin que esta cuestiéon afecte al
modo mismo de concebir el universo entero. La teoria de conjuntos aqui
parece que nos traiciona, porque, si uno aplica la teoria de conjuntos, dice:
el universo moévil mas Dios, en realidad esto es el universo. Si Dios es un ele-

475 Cfr: supra cap. XXIL
476 (G, 1, cap. XXX.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXVIIL LA DEMOSTRACION METAFISICA DE LA EXISTENCIA DE DIOS 329

mento mas en el conjunto, el conjunto entero es todo lo que existe mas Dios,
y eso es el universo. En cambio, la metafisica nos dice algo distinto —sin ne-
gar la validez de la teoria de conjuntos referida a objetos abstractos—: que
el universo es una cosa y Dios no es un item dentro del universo. Como dice
Alasdair McIntyre, a veces pensamos que la discusiéon entre ateismo y cato-
licismo, o entre el teismo y el ateismo, es s6lo la cuestion de que estamos de
acuerdo acerca del universo, a través del conocimiento cientifico, pero esta-
mos en desacuerdo acerca de la existencia de un item mas en este universo.
Segun esta vision, en este universo lleno de innumerables items tenemos un
desacuerdo con respecto a uno, que es Dios. Segun MaclIntyre, esto reduce
el desacuerdo sobre Dios al mismo tipo de desacuerdo acerca de si existen
neutrinos o no, o si existe vida inteligente fuera de la Tierra o no (jya es di-
ficil probar que exista en la Tierra!). Y no es asi, porque este Ser, si existe,
no es un elemento mas del universo. En efecto, la aceptacion de la exis-
tencia de Dios cambia nuestra comprension de todo el universo creado.*”?
MaclIntyre ha sido ateo y catolico; posee la experiencia de haber creido las
dos cosas en su misma biografia. Un catélico de cuna puede entender el
argumento de MacIntyre, pero nunca lo ha experimentado. Lo interesante
de su caso es haber experimentado el creer en un universo ateo y creer en
el universo teista. Una persona que ha sido atea desde muy nifio tampoco
tiene la doble experiencia: su vision es solo la del universo sin este item, y
por eso puede pensar que este no es mas que un item sobre el cual hay que
discutir si existe o no con argumentos racionales, pero que no cambia la
comprension del universo. Sin embargo, mas alla de la biografia de cada
uno, puedo entender el argumento de Maclntyre porque comprendo la idea
metafisica de Dios, y, con la idea metafisica de Dios, me doy cuenta de que
yo comprenderia el universo de una manera distinta si no tuviera esta idea
de Dios. Pero ;como es Dios?

Y7 Cfi. Maclntyre, Alasdair, God, Philosophy, Universities. A Selective History of the Catholic
Philosophical Tradition, Maryland, Rowman & Littlefield, 2009, p. 6.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIX.
LA ESENCIA DE DIOS

Una definicion minima de Dios es necesaria para preguntar si acaso Dios
existe. Aunque los expertos en filosofia discrepan acerca de cudl puede ser
de forma exacta esta definicién minima, anterior a una determinacién de los
atributos divinos que completan el conocimiento humano de su esencia, me
parece que la pregunta por la existencia de la divinidad se refiere a alguna
realidad que, como minimo, sea superior al universo visible (incluyendo a
los seres humanos y su mundo) y que ejerza sobre este un control desde esa
superioridad. No se prejuzga asi st lo divino es un solo ser (monoteismo) o
son muchos seres que, en su conjunto, son superiores y de quienes depende
el mundo visible (politeismo, con dioses para los océanos, los cielos, la ferti-
lidad, etcétera). No se prejuzga si ese dios o esos dioses o la divinidad en su
conjunto es una realidad fisica o espiritual, si es libre o no, si esta en el tiempo
o fuera de ¢l. Se trata de una nocién minima para plantear la pregunta por
la existencia de lo divino, apenas como un punto de partida para comenzar
a indagar sobre su esencia.

Con mas precision, apoyandonos en un texto de santo Tomas, podemos
decir que lo divino, la divinidad o el Dios sobre cuya existencia pregunta-
mos ha de tener estas tres caracteristicas minimas: ¢) superioridad respecto
de todo el universo (no solamente respecto de los seres materiales o de los
seres humanos: seres extraterrestres no humanos, mil veces mas inteligen-
tes y fuertes, no serian por eso dioses); ) trascendencia en el ser, es decir, que
existe mas alla de la realidad inmediata visible y, de modo especial, de los
seres humanos, que son quienes buscan esa divinidad o se preguntan por
ella, y i) dependencia no reciproca: el mundo —incluidos los hombres— debe
depender de la divinidad y no a la inversa, ya sea en su origen (aun cuando
después la divinidad no se ocupara del mundo), ya en su continuacién en
el ser, ya en su obrar. Santo Tomas ofrece esta definicion minima de Dios
cuando afirma: “Este nombre [Dios] fue impuesto para significar algo que
existe por encima de todas las cosas, que es principio de todas las cosas y

331

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

332 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

que esta separado de todas las cosas”.*% En efecto, la pregunta recurrente
en la humanidad es sobre la explicacién inteligible del mundo visible y de
los acontecimientos por una fuente Gltima y trascendente, y sobre nuestra
relacion con esa fuente de la que dependemos.

De esta manera, la respuesta afirmativa sobre la existencia de la divini-
dad deja abierta la posibilidad de negar la existencia de un dios o de dioses
concebidos de una forma mas determinada. Por ejemplo, alguien puede
negar que Dios existe porque entiende por tal un ser del que se le ha dicho
que quiere el mal para los hombres, o que es mentiroso. Si tales fueran los
tnicos dioses de su cultura, podria pasar por ateo o por blasfemo, cuando en
realidad su razoén natural podria aceptar la existencia del Dios verdadero.
Lo dicho significa que personas, culturas y religiones muy diversas pueden
estar de acuerdo en que existe la divinidad, en el sentido minimo ya indica-
do, a la vez que procuran relacionarse con lo divino discrepando de modo
profundo acerca de como es. La distancia puede ser tal que, juzgadas desde
la filosofia conforme a la recta razén y desde la religién verdadera, que con-
cibe a Dios segan la verdad y tal como El se ha revelado, podria concluirse
que algunas religiones falsas tributan el culto, que se debe al Dios verdadero,
a una divinidad desfigurada o a dioses falsos, idolos, construcciones de su
imaginacion, invenciones de figuras llenas de vicios y de maldad, e incluso a
los verdaderos demonios. Una persona podria incluso adherir —por la fe—
a la verdadera religion (i.e., a la religion catélica) y, sin embargo, cometer
errores privados en su concepcion de como es Dios. Por ejemplo, un catdli-
co que adhiere a la fe de la Iglesia y, en ella, a todo cuanto Dios ha revelado
y que la Iglesia propone para creer como tal, podria haber sido mal instrui-
do y cometer el error privado de creer que Dios no premia a los buenos ni
castiga a los malos, o que no fue libre para crear el universo, o que no inter-
viene en la historia humana. De ahi que, para una correcta aproximacion
a la verdad sobre lo divino, la razén natural debe proseguir, mas alla de las
conclusiones positivas sobre la existencia de Dios, hacia la determinacion de
coémo es Dios en si mismo.

Ya Platon, en el segundo libro de su Repitblica, da indicaciones sobre
como se debe hablar de Dios: como “Dios es bueno”* no puede decirse

478 S Th., 1, q. 13, a. 8, ad 2. Véase el detallado tratamiento y la discusién contempo-
ranea en Twetten, David B., “To Which «God» Must a Proof of God’s Existence Conclude
for Aquinas?”, en Houser, R. E. (ed.), Laudemus viros gloriosos. Essays in Honor of Armand Maurer,
Notre Dame, Indiana, C:SB University of Notre Dame Press, 2007, pp. 146-183. Agradezco
al profesor Santiago Orrego la orientacion en esta materia.

479 Rep. I, 379c.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIX. LA ESENCIA DE DIOS 333

que cause el mal, ni se le pueden atribuir vicios como la lujuria o la menti-
ra.*® La razén natural puede, en consecuencia, refutar las religiones falsas,
pero también es capaz de ayudar a la fe de los creyentes a purificarse de in-
terpretaciones erradas de la revelacion divina. En efecto, como afirmé Bene-
dicto X VI, “la religion tiene siempre necesidad de ser purificada por la razén
para mostrar su auténtico rostro humano”.#*! Al mismo tiempo, la revelacion
divina —auténticamente interpretada por el Magisterio de la Iglesia— con-
firma las verdades racionales y rectifica los errores de la razén humana: “La
razon necesita siempre ser purificada por la fe, y esto vale también para la
razon politica, que no debe creerse omnipotente”.*? Por eso, mas alla de
presentar un esbozo de las clasicas pruebas de la existencia de Dios, en el
capitulo precedente, ofrecemos ahora una sintesis de la especulacion filoso-
fica clasica sobre como es Dios en si mismo.

De manera tradicional se habla de la esencia de Dios para aludir a cdmo
es Dios en si mismo, en la medida limitada de cuanto podemos saber una
vez que sabemos que existe. Las pruebas de la existencia de Dios* no son
pruebas de tipo cientifico-positivo, cientifico-experimental. No son prue-
bas en el sentido de las ciencias particulares, como la fisica, la quimica, la
astronomia; ni tampoco son pruebas en el sentido de las matematicas. A
Dios no se puede llegar por el camino de las matematicas de modo directo,
aunque la belleza de las matematicas, como la de cualquier otro sector del
ser, puede ser un punto de partida para elevarse al Ser de Dios. Las pruebas
de la existencia de Dios son cientificas en el sentido clasico de la palabra:
son racionales y rigurosas. Tienen un caracter metafisico, esto es, aplican
el principio de causalidad mas alla de todos los fenémenos observables. A
partir del punto de llegada de las pruebas, que es la existencia de ese Ser al
que todos llaman Dios, una reflexion adicional demuestra las caracteristicas
de este Ser Superior, perfecto, que se ha descubierto.

En este tema se ven las convergencias y las distancias que puede haber
entre fe y razén, porque, aunque el Dios al que llega la razén natural es el
Dios de la fe verdadera (.e., no es que uno sea el dios de los fildsofos y otro el
dios de los tedlogos, como dos seres distintos o que pudieran tener caracteris-
ticas contradictorias), sin embargo, aquello que podemos saber por la fe es
muchisimo més que aquello que podemos saber por la razén. Aun asi, lo

480 Cf Rep. 11, 379¢-383c.

481 Benedicto XVI. Deus caritas est, n. 56.
182 Jdem.

483 Cfi: supra cap. XXXVIIL.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

334 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

que se puede decir de Dios es siempre muy limitado. Los tedlogos a veces
hablan de una teologia negativa, para reafirmar la tesis de que respecto de Dios
es wnfinitamente mds lo que no sabemos que lo que sabemos. Incluso cuando afirma-
mos cosas verdaderas respecto de Dios, son verdaderas en un sentido muy
distinto —aunque analogo y verdadero— del que esas palabras, descriptivas
de diversas propiedades, tienen de forma ordinaria en el lenguaje humano.
A este modo de hablar respecto de Dios, consciente de nuestros limites, se
lo denomina la triple via de la afirmacion, la negacion y la eminencia, que consiste
en que se toma alguna de las perfecciones creadas —de aquellas que pue-
den referirse a Dios porque no suponen de suyo imperfeccion—, se afirma
respecto de Dios en cuanto reflejo suyo en lo creado, después se niega que en
Dios se dé esa perfeccion de la misma manera que se da en las cosas creadas,
y, por ultimo, se eleva al infinito.***

Hay perfecciones que no se pueden predicar de Dios. Por e¢jemplo, no
podemos decir que Dios es pesado o liviano, porque esas caracteristicas son
propias del ser material. No podemos predicar de Dios que tenga fuerza fi-
sica, porque eso también esta dentro del &mbito de lo material. En cambio,
hay perfecciones que nosotros podemos ver en las cosas materiales, como
la bondad o la belleza, o que se dan en el ser humano, que es material y
espiritual, como la inteligencia y la voluntad. Y estas perfecciones no estan
intrinsecamente atadas a algo material. Por lo tanto, se pueden predicar res-
pecto de Dios, que es espiritual. Podemos decir que Dios es bueno, es bello,
es inteligente. Se afirma la perfeccion, porque, de lo contrario, la conclusion
seria afirmar que Dios no es inteligente, o que Dios no es bueno, y eso con-
tradice la misma demostraciéon de la existencia de Dios como ser superior
al universo que es efecto de su poder. Después de afirmar las perfecciones
divinas, en un segundo paso, tenemos que decir que Dios no es bueno como
las criaturas son buenas; que no es bello como las criaturas son bellas; que
no es inteligente como los seres humanos somos inteligentes. En efecto, esas
cualidades, tal como se dan en la realidad creada, que es la que conocemos
de modo directo, son muy imperfectas, nos revelan poco respecto de qué es
Dios, y, por lo tanto, es preciso negar que en Dios se encuentren con todas
esas limitaciones. Por consiguiente, en el tercer paso se afirma que Dios es
stper bueno, super bello, siper inteligente, en el sentido de que sus perfec-
clones estan mas alla de toda medida de lo que nosotros conocemos. La
eminencia de las perfecciones divinas justifica de forma racional —no sélo

484 Cfi Gonzalez, Teologia natural, cit., pp. 178-181, y Garcia Lépez, Metafisica tomista, cit.,
pp- 986 y 587.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIX. LA ESENCIA DE DIOS 335

como una cuestion de fe sobrenatural— que aceptemos la sabiduria de los
designios misteriosos y dolorosos de la Divina Providencia y del gobierno
del mundo.*#

No obstante este modo de hablar de Dios —el de la teologia negativa,
que afirma algo de Dios aunque sea mas lo que niega—, podemos y debe-
mos afirmar las perfecciones divinas que se apoyan en un punto de partida
que es el punto de llegada de las cinco vias de Tomas de Aquino. ;Adonde
llega la primera via de santo Tomas para demostrar la existencia de Dios? A
que Dios es un acto puro, es decir, que Elno es algo que esté cambiando; no es
un movimiento continuo, sino actualidad continua. El estd siempre siendo lo que
es, pues, si pasara de la potencia al acto (z.e. de no ser algo a serlo), seria mo-
vido por otro ser en acto, y eso es precisamente lo que niega la primera via.
Dios esta siempre causando el movimiento y el cambio en los demas seres.

Si algo es acto puro —es decir, no tiene nada de potencialidad, de poder
pasar a ser algo distinto de lo que ya es—, y la metafisica muestra que acto
significa ser ahora, a diferencia de poder ser pero todavia no ser, entonces se sigue
que la primera de todas las perfecciones divinas, lo que los metafisicos lla-
man la esencia metafisica de Dios, es decir, su perfeccion fundamental, es que Dios
es ¢l mismo Ser subsistente en si mismo. En latin suena muy bien: Deus est
Ipsum Esse Subsistens. Esta es una cuestion metafisica muy dificil de pensar.
Es tan dificil de pensar porque nosotros no conocemos el ser en si mismo, sino
que conocemos cosas que son, que existen, que tienen el ser como aquello que
las actualiza de manera radical. Por lo tanto, siempre conocemos modos de
ser limitados, cosas limitadas que tienen ser. Conocemos una mesa, un ar-
bol, un gato, una persona humana, un planeta, el sol, una galaxia, pero el
ser mismo siempre es algo que le adviene a la esencia de la cosa. Entonces,
fcomo se podria pensar el ser mismo, sin pensar en una cosa especifica que
existe? Pues bien, precisamente lo que se esta diciendo respecto de Dios,
cuando se llega a El en la primera via, es que es acto puro. Se afirma asi que
Dios no tiene ningin modo de ser especifico, porque la esencia es potencia;
la esencia es potencia de ser, algo que en realidad existe porque existe el ser.
La dificultad metafisica estriba en que llegamos a un Ser que solo es ser, y no
es algo especifico que tiene ser. Dios es ser, es el maximo ser posible; pero no
tiene potencia de ser, porque la potencia es imperfeccion. Esto es lo tremen-
do de esta tesis metafisica, que Dios es el mismo ser subsistente en si mismo. To-
dos los demas seres que existen son seres que subsisten en una sustancia que
tiene potencia, mientras que Dios no es nada determinado sino puro Ser sin

485 Cfi: Leyes, IV, 715e-716d.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

336 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

fronteras que lo definan como esto o aquello. Esta tesis metafisica coincide
con la fe, porque, en la revelacién judia, ya esta presente la misma tesis en
el Dios que al parecer rehusa definirse. En efecto, cuando Moisés pregunta,
ante la zarza ardiendo, qué debe decir cuando le pregunten quién lo envia,
Dios le dice: “Yo Soy el que Soy”.#6 Esa respuesta significa: no puedo de-
cirte nada especifico que restrinja la plenitud de mi Ser; por lo tanto, sélo
puedo decirte que yo s0y. Es notable advertir como coincide la fe, aparente-
mente sencilla y primitiva de la primera revelacion judia, con la cumbre de
la razon metafisica. La tesis es mayoritaria en la Escolastica. “La mayoria
de los filosofos de la Escuela estiman que el “ser-por-si” es el constitutivo
formal o esencia metafisica de Dios; para lo cual suelen ampararse en la in-
terpretacion de un texto de santo Tomas, en el que se afirma que el nombre
que mejor conviene a Dios es aquel que le llama “e/ que es” [Cfr. S. Th. 1, q.
13, a. 11], con lo que se expresa que no “tiene” el ser causado por otro, sino
que “es” el ser por si, el ser subsistente, razéon de ser de si mismo”.47

De esta perfeccion fundamental de Dios, su Ser actual e ilimitado, se
siguen las demas perfecciones, que constituyen la esencia divina. Todas son
consecuencias de que Dios es acto puro de ser, sin limite.

Mencionemos algunas de esas perfecciones, yendo desde lo mas metafi-
sico a lo que mas relacion tiene con el mundo nuestro.

Que Dios sea puro acto de ser implica que en Dios no hay ninguna
divisién interna. El es por completo unitario, del todo simple. En los seres
creados materiales hay diferencia entre materia prima y forma sustancial,**
y esa diferencia no se puede dar en Dios porque implica imperfeccion, acto y
potencia. Por lo tanto, Dios tiene que ser espiritu puro. Los angeles también
son espiritus puros; no tienen materia. Pero en un angel hay diferencia en-
tre su modo de ser —su esencia, pues cada angel tiene la suya— y el que sea
de hecho —el acto de ser, que podria no haber tenido, por ser criatura—.
Esto ya implica imperfeccion, porque el ser esta limitado a un modo de ser
especifico. Por lo tanto, en Dios no puede haber diferencia entre esencia y ser.
Esto se puede decir de una manera mas radical: Dios no tiene esencia, porque
El es puro ser. La esencia es limitacion del ser; es potencia. El ser es acto.
Puesto que Dios es puro acto sin potencia (motor inmovil, causa incausada,
etcétera), en Dios no hay esencia.

46 Ex. 3: 14.

487 Millan Puelles, Fundamentos de filosofia, cit., pp. 568 y 569 [he eliminado énfasis en el
original]. (i ademas Gonzalez, Teologia natural, cit., pp. 197-200.

488 Cfy. supra cap. XXIIIL.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIX. LA ESENCIA DE DIOS 337

Por eso, cuando decimos que la esencia metafisica de Dios es el puro acto
de ser, esto es lo mismo que decir que Dios no tiene esencia, sino solo ser. La
respuesta de Dios a Moisés, ya aludida, es: “No puedo decirte una esencia
mia porque no tengo; soy puro ser, sin ninguna descripciéon que me limite”.
Cualquier cosa que describamos, que definamos, es limitada o delimitada
por esa descripcion, por esa definicion. La respuesta de Dios al hombre
que pregunta por la identidad del Dios verdadero es: “I'G no me puedes
describir; no me puedes limitar o atrapar en una definicién; mi definiciéon
es que no tengo definicion, porque soy puro ser”. CGomo los seres humanos
tenemos un modo muy imperfecto de comprender, nos parece que, al decir
que Dios es puro ser, lo estamos definiendo; pero, si entendemos lo que es
definir, que es dar los limites de una cosa, tenemos que darnos cuenta de
que aqui estamos haciendo justo lo contrario, es decir, afirmar que a Dios
no lo podemos definir.

La simplicidad divina, total, absoluta, del ser puro, va unida a su -
mutabilidad. Dios no cambia. Cambiar es pasar de la potencia al acto. Dios no
puede cambiar, porque nada en El esta en potencia de ser algo distinto. Dios
causa el cambio en otras cosas, pero lo hace sin cambiar El mismo. Esto es
muy dificil de pensar porque nosotros, cuando causamos, nos movemos o
cambiamos nosotros mismos. Dios hace cuanto quiere sin cambiar El mis-
mo. De ahi se sigue también que Dios es eterno. En la imaginacion nuestra, la
eternidad significa que Dios ha existido siempre en el pasado, existe ahora
y existira siempre en el futuro; pero este modo de decirlo implica un ser que
transcurre, y que parte de lo que él es o era queda en el pasado, otra parte
de su ser esta ahora presente —es Dios ahora—, y todavia le queda algo por
ser, que es lo que sera en el futuro. Eso implica cambio, implica un tiempo
que transcurre. Si Dios fuera eso, Dios estaria dentro del tiempo. Por tanto,
Dios seria imperfecto. Por eso, para pensar el ser de Dios fuera del tiempo
y del cambio, se crea este concepto de lo eferno, que no es un tiempo infinito
sino la negacion del tiempo. La eternidad es un ahora en el que se posee todo
lo que se es, sin pasado ni futuro. La eternidad es la posesidn sumultdnea y total
de una vida interminable,*® y, por tanto, solo puede existir en Dios. Decir que
Dios es eterno no es decir que existié en el pasado y existird en el futuro,
sino que todo lo que El es o es de modo simultdneo, sin pasado ni futuro, en un
presente infinito, porque su ser no tiene limites.

Consideremos ahora lo que podemos pensar de Dios en relacion con lo
creado. Primero, que Dios es creador, es decir, que ha hecho las cosas de la

89 Cfi S Th T, q.10,a. 1.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

338 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

nada (ex nihilo). Al no ser Dios simplemente un item mas en el universo, sino
un ser por completo distinto, el resto de lo que existe tiene que proceder de un
acto creador de Dios. No es como una emanacién de Dios, como piensan
los panteistas, que convierten a Dios en una sustancia que emana cosas,
sino que Dios, sin cambiar El mismo, produce todo de la nada. Es creador
y, respecto de la creacién, es omnipotente: puede hacerlo todo. De la nada
al ser hay un salto infinito. Por ello solo un ser infinito puede crear, y un ser
infinito, con un poder infinito, puede hacerlo todo. Cuando se desciende del
nivel metafisico al coloquial se plantean preguntas divertidas: si acaso Dios
podria hacer una piedra tan pesada que ni siquiera El pudiera levantarla;
si Dios podria mandarle a alguien que hiciera algo malo; y otras cosas por
el estilo. Algunas de estas hipotesis suscitan problemas dificiles. Santo To-
mas da una respuesta genérica para todo este tipo de problemas: Dios es
perfecto, y, por lo tanto, puede hacerlo todo; pero hay cosas que no pueden
ser hechas, porque son contradictorias, y Dios no puede hacer lo contradic-
torio. No es un problema de falta de potencia activa, de carencia de poder
infinito, sino que, al contrario, es la otra cara de la medalla de su infinita
perfeccion. Es como si alguien preguntara si Maradona es capaz de fallar un
penal. Pues, no, Maradona es incapaz de fallar un penal.#° Cuando lo ha
fallado es porque lo ha querido, pero por si mismo no puede fallar. Salvando
la distancia —segun los argentinos, no es excesiva—, Dios no puede hacer
nada contradictorio, igual que Maradona no puede fallar un penal. Dios
no puede hacer ni mandar nada malo, porque eso seria contradictorio con
su bondad y perfecciéon. Dios es infinitamente bueno. Por eso es asimismo
infinitamente bello, pues la belleza es lo que agrada a la contemplacion, y la

#0 La referencia a Diego Armando Maradona sirva de ejemplo imperfecto, puesto que

nunca fue en realidad infalible. En Italia 90, Maradona err6, desde los 12 pasos, en la de-
finicién a penales contra Yugoslavia en cuartos de final —definicién que consagré a Sergio
Goycochea como ataja penales—, sin perjuicio de anotar en la definiciéon contra Italia en semi-
finales. Memorable es una de las ocasiones en que el Pibe de Oro tuvo dicha responsabilidad,
jugando en el Boca Juniors de Carlos Salvador Bilardo (Campeonato de Clausura 1996).
Maradona fallé cinco penales consecutivos. La nefasta serie se inici6 contra Newell’s Old Boys en
Rosario, con un tiro en el palo; continué contra Belgrano y Rosario Central, donde se vistie-
ron de héroes Labarre y Castellano, respectivamente; sigui6 con un tiro en el vertical izquier-
do (cuyo rebote aproveché su compaifiero Claudio Paul Caniggia) ante River Plate y terminé
frente a Racing con una espléndida atajada de Nacho Gonzalez. Maradona puso término a
la lamentable secuencia de errores en el Apertura 97, convirtiéndole a Estudiantes de La Plata
desde el punto penal. El lector comprendera que la erudicion de esta nota no se debe al autor
del libro. Agradezco, pues, a Juan Leonardo Lagos estas aclaraciones fundamentales para la
comprension de la teologia natural. En todo caso, me permito afladir de manera modesta
que Diego Armando Maradona sigue siendo el idolo cast infalible de los argentinos.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIX. LA ESENCIA DE DIOS 339

contemplacion de Dios agrada. De hecho, esa es la definicion que la fe da
del cielo: contemplar a Dios cara a cara.

Dios, con su inteligencia infinita, lo conoce todo. Puesto que en Dios no
hay diferencia entre su esencia y su ser, ni entre su ser y su obrar, cuando
Aristoteles define a Dios como pensamiento que se piensa a si mismo,*' coincide
con lo mas alto de la especulacion teoldgica y filosofica cristiana: Dios es su
propio pensar. Nosotros tenemos la inteligencia como una potencia distinta
de nosotros mismos, que a veces ejercitamos y otras veces noj; pero, como
Dios es acto puro, no puede tener una potencia que a veces se actualiza 'y a
veces esta en potencia. Por tanto, su inteligencia siempre esta en acto, y no
es distinta de su propio ser. De ahi se sigue que Dios se conoce a si mismo
perfectamente, y tiene que conocer perfectamente todo lo demas; pero Dios
no conoce lo demas por adaptar su intelecto a la realidad, como nosotros,
que para conocer debemos adaptarnos a la realidad, sino que Dios lo co-
noce todo en si mismo, como el creador de las cosas. Nosotros conocemos las
cosas en si mismas, adaptando nuestra mente a ellas; Dios, en cambio, co-
noce las cosas en si mismo, en £l mismo, en su propia esencia, en su propio
ser. El conoce todo lo que El mismo crea y hace. Esto es asi porque Dios es
omnipresente respecto de las criaturas, porque esta dando el ser de forma
continua. El crea las cosas, pero no como el gran relojero, que las fabrica,
las deja andando y se va, como pensaban los deistas del siglo XVIII. Esto no
puede ser, pues la idea metafisica de Dios, a la que se llega por las cinco vias,
es la de un Ser que esta de forma continua actuando como primer motor de
la realidad y causa primera de su ser. Por tanto, si el primer motor y causa
primera dejara de estar en contacto con la realidad, la realidad dejaria de
existir.

Asi como vemos que hay inteligencia en el hombre y tenemos que pre-
dicar eso de Dios, vemos también que en el hombre hay una inclinaciéon que
sigue a la inteligencia, que es la voluntad, y entonces tenemos que afirmar
que en Dios hay una voluntad, un querer. Ese querer de Dios no es una
potencia que pueda estar en potencia, sino que es su mismo ser, visto desde
este otro punto de vista: en cuanto que se inclina a querer una cosa u otra.
Dios se quiere necesariamente a si mismo, puesto que su querer es su ser. Su
acto de ser divino es un acto de voluntad infinita. Como el acto propio de la
voluntad es el amor, se dice que Dios es un acto infinito de amor. El amor
de Dios a si mismo no puede ser egoista, porque el egoismo no es el amor a
uno mismo, sino el amor desordenado a uno mismo. También nosotros nos

W Cfi Met. X11, 9, 1074b30-35.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

340 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

queremos a nosotros mismos, y eso es bueno. De hecho, el mandamiento
de querer al préjimo como a uno mismo y la regla de oro de la moralidad
(i.e., hacer a los demds como querriamos que hicieran con nosotros) presu-
ponen un recto amor de si mismo. De manera que, si Dios se ama a si mismo,
y su amor se identifica con su ser, eso es ordenado, no tiene ningtn tipo de
desorden. Si, por un imposible, el Ser Perfecto quisiera antes o mas que a Si
mismo cualquier otra realidad, una creatura, incurriria en un desorden irra-
cional, cometeria un pecado: seria un dios malo, como esos dioses paganos
que cometen adulterios y mentiras.

La voluntad divina es por completo libre respecto de todo lo que sucede
en el universo creado. Por eso Dios podria no haber creado nada, y de todos
los universos posibles puede crear cualquiera. Ha habido un gran debate
filosofico sobre si Dios ha hecho el mejor mundo posible o no. Leibniz pen-
saba que, como Dios es perfecto, tuvo que haber hecho el mejor mundo posible,
puesto que, si hubiera hecho un mundo menos perfecto que el mas perfecto
posible, eso revelaria imperfeccion por parte de Dios. Dios habria omitido el
bien perfecto, y eso seria una imperfeccion. Santo Tomas de Aquino pensa-
ba todo lo contrario. Puesto que solo hay un ser perfecto, no es posible crear
el mejor mundo posible. Es contradictorio, por lo cual Dios no puede crear-
lo. En efecto, cualquier cosa que Dios cree va a ser imperfecta, ya que, por
ser creada, es limitada, dependiente: un modo de ser actualizado por el acto
creador de Dios. Entonces, entre esa cosa —un universo entero— y Dios
mismo va a haber una distancia infinita. Por tanto, siempre podria crearse
algo mas perfecto. Luego, el mundo en realidad existente siempre sera me-
nos perfecto que algin otro mundo posible. £/ mejor mundo posible es imposible.
Esta es la respuesta de santo Tomas a la tesis de Leibniz, desde el punto
de vista argumental, no cronolégico, puesto que el Aquinate (siglo XIII) es
anterior a Leibniz (siglos XVII-XVIII).*? La tesis de santo Tomas es mas
compatible con el hecho de que nosotros podriamos imaginar mundos posi-
bles mas perfectos que el que tenemos, como a veces hacemos cuando pen-
samos en el paraiso —lo que hubiese sido el mundo, st no hubiera existido
el pecado original—, o en el cielo. Por tanto, en la imaginacién cristiana
estd la idea de que este mundo no es el mejor mundo posible; al contrario,
es bastante imperfecto, pero tiene algo en especial bueno, que Dios ha que-
rido, que es la criatura humana con la libertad creada, que explica en parte
las cosas malas que hay en este mundo: nuestra miseria y nuestra grandeza.

492 Sobre Leibniz, ¢fi. Fernandez y Soto, Historia de la filosofia moderna, cit., p. 139, y Reale
y Antiseri, Historia del pensamiento filosdfico y cientifico, cit., t. 11, pp. 403-405.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XXXIX. LA ESENCIA DE DIOS 341

De modo que hay voluntad en Dios, y la voluntad divina se identifica con
su ser, es libre respecto de las criaturas y dirige a las criaturas mediante un
plan que es la Providencia Divina.

Dios es creador, conserva las cosas y las ordena hacia el fin altimo del
universo. Este orden se llama la Providencia Divina y su ejecucion es el go-
bierno divino del mundo. Afirmar la Providencia Divina, decir que Dios es
providente y que es gobernador del mundo, es lo mismo que decir que su
inteligencia infinita contiene el plan del progreso de todo el universo hacia
el fin Gltimo, y que lo ¢jecuta de manera continua. Entre la Providencia y el
gobierno divino hay una diferencia, que es que la Providencia esta solo en la
mente divina, como el plan de todo lo que existe, mientras que, para el gobier-
no divino, Dios se puede valer de las criaturas, como causas segundas. Unas
criaturas pueden gobernar a otras. Por eso se dice, en la doctrina cristiana,
que todo poder viene de Dios, y que los gobernantes son ministros de Dios
para el gobierno de la comunidad que les toca gobernar.* Esta tesis metafi-
sica fue interpretada, por algunas personas de algunas épocas pasadas, en el
sentido de adscribir al poder humano un caracter divino en el sentido de su-
premo y absoluto; pero significa, en realidad, todo lo contrario: es una par-
ticipacion del poder de Dios, al que se ha de someter. Antes de esta concep-
cién de Dios, en muchos pueblos se pensaba que los mismos gobernantes
eran dioses, y eso a los gobernantes les convenia mucho. Hasta la Segunda
Guerra Mundial, los japoneses pensaban que su emperador era un dios. En
cambio, esta concepcién cristiana del gobernante como alguien que par-
ticipa del gobierno, pero que esta al servicio de un gobierno divino que es
superior, en realidad le quita el caracter de poder divino al poder humano.
Lo desdiviniza, porque el gobernante esta al servicio de un bien que ¢l no
inventa, al servicio del bien comun. Por eso, si el gobernante se aparta de
la regla moral, si es injusto, si es tiranico, en casos extremos puede haber el
derecho de rebelarse contra él, usando la fuerza de las armas.

La Providencia Divina es perfecta. Nada se le escapa. Por eso, el mal en
el mundo, como el sufrimiento de los inocentes, es un gran misterio (myste-
rium miquitatis), para el cual no hay una respuesta racional convincente o plenamente
satisfactoria. Desde el punto de vista de la razon, lo Gnico que sabemos es que
no sabemos, que no se entiende como puede ser el orden de la Providencia
Divina compatible con el mal, en especial con el mal moral. Sabemos que
Dios es infinitamente perfecto y moralmente bueno, y que es providente,
por lo cual sélo puede tolerar el mal en la medida en que puede sacar de

493 Cfi. Rom. 13: 1-7 y Catecismo de la Iglesia Catélica, ntim. 1884.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

342 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

¢l un bien mayor para todo el universo y de modo especial para las criatu-
ras racionales. Sin embargo, cuando uno sufre el mal o cuando contempla
atonito el indecible sufrimiento de los inocentes, esa explicacion, sin duda
muy racional, no nos quita el sufrimiento, ni el desconcierto. No disipa el
misterio; no aminora la tentaciéon de rebelarse o de entregarse al nihilismo.
En cierto sentido, la explicacion logica de como es compatible el mal moral
que hay en el mundo —la iniquidad—, que de ninguna manera es causado
por Dios, no proporciona una verdadera comprensiéon de la sabiduria que
se esconde tras unos planes misteriosos. La conviccién cristiana de que el
plan divino termina bien, de que el mal no tiene la Gltima palabra, se apoya
en todo el conjunto de la fe: desde la concepcion de Dios Creador y Padre
hasta la confianza en la resurrecciéon de los muertos, el premio eterno para
los elegidos y el justo castigo para los hombres inicuos, la nueva creaciéon en
la recapitulacion de todas las cosas en Cristo. Todo esto excede las fuerzas
de la razén natural.**

1Y Cfi: Catecismo de la Iglesia Catdlica, nn. 37 y 302y ss.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XL
DIOS Y LA ETICA

Coémo se concibe la naturaleza influye en cémo se concibe la politica. La
imagen que tenemos del hombre repercute en las concepciones que tenemos
de lo bueno y de lo malo, y al revés: nuestras convicciones sobre lo bueno y
lo malo también afectan la imagen que tenemos de nosotros mismos. Si uno
se convence, por ejemplo, a nivel moral, de que es bueno lo que maximiza el pla-
cer y mimimiza el dolor —si se adopta una ética hedonista—, entonces, lo mas
probable es que uno se conciba a si mismo como un hamster, cuyo horizonte
fundamental de vida es maximizar el placer y minimizar el dolor. En cambio,
si a nivel ético uno capta la diferencia entre el bien nteligible, el bien honesto,
los bienes sensibles, los placeres y la evitacion del dolor, y subordina lo sensible
a lo inteligible en su concepcion moral y en su practica de vida, entonces uno
comienza a concebirse a si mismo como un Soécrates. Hay una retroalimentacion
entre como me concibo a mi mismo y como concibo la moral, la politica y la
antropologia filoséfica. El influjo va en los dos sentidos.

Lo mismo pasa con Dios. Cambia la concepcion del universo entero se-
gun que admitamos o no la existencia de Dios y segin como concibamos a
Dios. Si no hay Dios, el sentido mismo del universo es distinto: es irracional
pensar que el universo manifiesta la gloria de Dios y que no hay Dios; es
irracional asimismo pensar en las cosas que nos circundan, en las personas
que nos rodean, como criaturas, es decir, como seres dependientes de Dios
y que llevan a Dios, si no hay Dios. Eso presupone que hay Dios, con cier-
to nivel de perfeccion. Ahora supongamos que hablamos de personas que
aceptan la existencia de lo divino, de algin tipo de realidad sobrehumana
y sempiterna o inmortal. Asimismo, es distinto concebir a un Dios bueno y
perfecto que concebir una multitud de dioses, algunos de los cuales son
crueles, mentirosos, adulteros. Platon pensaba que habia que eliminar de la
educacion de los ninos a los dioses griegos, ya que s6lo pervertian a la gen-
te.*% Por tanto, no cualquier divinidad puede fundamentar una ética racio-

495 Cfic Rep. 11, 377a-378a.

343

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

344 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

nal. Por el contrario, la filosofia —una de cuyas partes es la ética racional-—
puede purificar a una religiéon de un defecto en su acceso a la divinidad.

La concepcion de Dios también retroalimenta la imagen que tenemos
del universo y del hombre, asi como la nocién que tenemos del orden mo-
ral y politico. El orden moral y la vida no pueden ser iguales segiin que
vivamos para maximizar los bienes de este mundo o que vivamos para una
vida eterna, es decir, para recibir un premio ultraterreno en nuestras almas
inmortales.*¢ Por eso mismo, no puede ser igual la ética si procedemos de
Dios, de quien somos imagen y semejanza, que si Dios no existe. No resulta
la misma sabiduria practica segn cudl sea el fin Gltimo o el bien sumo, hacia
el cual han de dirigirse las acciones para alcanzar la felicidad: el que busca
la felicidad en los placeres, es un hedonista y vive para si mismo; el que la
busca en las riquezas, es un avaro; pero iqué significa buscar la felicidad, la
plenitud humana, en la amistad con Dios? Todo el orden moral cambia
segin se haga o no presente Dios mismo como su origen y su fin. Si Dios
gobierna el universo, hacer el bien y evitar el mal en nuestros actos libres,
mediante los cuales nos dirigimos a nuestro fin en ese universo, es participar
en un orden divino.

La presencia o ausencia de Dios afecta también al orden politico. No
es lo mismo concebir el poder politico como ministro de Dios para el orden
justo del universo, como hace san Pablo,*” donde la autoridad tiene una
legitimidad vinculada con la justicia, que concebir al poder politico como la
representacion de la soberania popular, donde lo justo o lo injusto dependen
de la voluntad del pueblo. En este caso, la legitimidad de los gobernantes
se torna algo difuso, dificil de reconocer, porque no es facil ver la conexion
entre el supuesto pueblo soberano y el hecho macizo de que somos gober-
nados por muy pocos seres humanos iguales a nosotros. Yo no sé qué cosa
requiere de mas fe: si creer que toda potestad proviene de Dios o que toda
potestad proviene del pueblo. Si yo fuera un cinico, que no creyera en nada,
diria que, de ninguna de las dos, el poder es un hecho bruto de domina-
cién. Por cierto, ese cinismo quita motivacion para la obediencia. Se hace
muy dificil ejercer la autoridad al no tener el respaldo de una legitimidad.
Sin embargo, Dios y la idea de Dios intervienen en este problema de la
legitimidad. Por eso hay filosofos politicos del siglo XX, contemporaneos
nuestros, que han tratado de encontrar sustitutos de la idea del poder como
participado de Dios mediante formas de generar legitimidad a través de

196 Cf: supra cap. XXXVII.
97 Cf Rm. 13: 1-3.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XL. DIOS Y LA ETICA 345

procedimientos que permitan pensar —fingir, diria yo— que un pueblo se
gobierna a si mismo.*%

La ética en su conjunto, la existencia de una obligaciéon moral, y, luego,
de una obligacion politica y juridica, cambia segun que se halle o no su fun-
damento en el Absoluto, y segin como se conciba ese Absoluto. Pero hay
mas, pues enseguida cabe pensar que los contenidos concretos de la moral,
del derecho y de la politica, también pueden tener un fundamento en la vi-
si6n que se tiene de Dios, y viceversa. Si los padres representan, de alguna
manera, a Dios dentro de la familia, es distinto concebir al padre como un
dominador y al hijo como una cosa del padre, que concebir al padre como
un bienhechor que se debe al cuidado de sus hijos. La imagen de Dios influ-
ye en como concebimos la mision de un padre de familia; pero, al revés, es
dificil comprender en profundidad la imagen de un Dios bueno como padre
si no se ha experimentado la bondad de un padre de carne y hueso, esa bon-
dad sin bondadosidad: firme y segura, tierna y serena a la vez.

En la actualidad hay una gran discusion sobre el caracter sagrado de
la vida humana. jPor qué deberia exigirse un respeto sacrosanto de toda
vida humana, si resulta que cada uno de nosotros no es mas que un mon-
ton de materia igual que la de un perro o la de un arbol? Porque hay una
concepcidn antropologica distinta —el hombre como w#nago Dei— y en ulti-
mo término también hay una concepcién de Dios como garante de la vida
humana.

Asimismo, el matrimonio, en todas las culturas, ha sido concebido como
una institucion religiosa; pero, ipor qué esta vinculacion entre la procrea-
cién, que es el nacleo del matrimonio, y la religién, Dios? ;Qué conse-
cuencias para la vida personal, familiar y social, puede tener desacralizar
el matrimonio? Podemos convertirlo en algo cada vez menos vinculado a
lo trascendente, con una eternidad, simbolizada en un compromiso defi-
nitivo; pero iqué consecuencias puede tener eso? Ahora ya mucha gente
dice: ¢para qué casarse? ;Para qué hacer un papeleo y después divorciarse
y hacer otro papeleo? ;Qué sentido tiene? Es curioso este razonamiento.
Se le oye ahora a mucha gente, y, en realidad, si el matrimonio no es algo
sagrado, si es solo un papel, ¢por qué poner a Dios por testigo y qué tiene
que meterse la autoridad humana? Asi son las posiciones més coherentes en
esta materia: o algo sagrado, que el ser humano puede recibir como un don,

498 Cfr. Rawls, Teoria de lajusticia, cit.; Rawls, John, Liberalismo politico, trad. de Sergio Ma-
dero, México, Fondo de Cultura Econémica, 2006, y Habermas, Jirgen, Facticidad y validez,
trad. de Manuel Jiménez Redondo, Madrid, Trotta, 2010.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

346 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

pero no manipular a su agrado; o bien, la provisionalidad del amor libre,
mientras cada uno quiera que dure.

Lo que quiero mostrar es que el tema de Dios aparece en la ética, en
sus fundamentos; aparece en la familia, en el matrimonio; afecta al respeto
debido a la vida. Incluso la veracidad esta afectada por la presencia de Dios.
¢Qué hace una sociedad cuando quiere asegurar el maximo de veracidad en
lo que se dice? Exige un juramento, y jurar (cuando se trata de un acto serio)
es poner a Dios por testigo de lo que se afirma o promete. Se nos cuela Dios
en la ética. Si alguien no cree en Dios, se le pide que prometa decir la ver-
dad. Ahora bien, el juramento tenia una importancia tan grande en siglos
pasados, que habia autores que decian que no habia que tolerar a los ateos
en la comunidad politica, porque no podian dar juramento. John Locke
decia que la tolerancia no era debida ni a los ateos ni a los catélicos.*”® Los
ateos no deben ser tolerados porque no pueden probar su lealtad al Esta-
do, porque no pueden jurar. Sijuran, lo hacen en falso. Y en realidad no se
sabe donde esta su lealtad mas profunda. Los catélicos no deben ser tolera-
dos porque son obedientes a una potencia extranjera, que es el Papa. Este
argumento fue usado en Estados Unidos, algunos de cuyos estados, hasta el
siglo XIX, no toleraban a los catélicos. En el siglo XIX se terminé con las
discriminaciones contra los catélicos en ese pais, igual que en Inglaterra. En
China, hay hostilidad contra los catélicos hasta hoy. El argumento de los
chinos es occidental, en la misma linea de Locke, que es que los catdlicos no
son plenamente leales con el Estado porque deben mayor obediencia a un
poder extrano, el del Romano Pontifice.

De manera que la concepcién religiosa influye en la ética, en el dere-
cho y en la politica. Curiosamente, las dos opciones extremas, segin Locke,
son las que durante el siglo XX alcanzaron el maximo de confrontacion:
el ateismo, en sus versiones totalitarias o anticlericales (persecuciones san-
grientas en Rusia, Alemania, Espana, México, Cuba y China), y el catolicis-
mo. El cardenal Newman advirti6 la seriedad de la oposicién: catolicismo
o ateismo. En efecto, san John Henry Newman llegé “a la conclusion de
que, en verdadera filosofia, no hay medio entre ateismo y catolicismo, y
que un entendimiento perfectamente logico, en las circunstancias en que se

49 Cfr. Locke, John, Escritos sobre la tolerancia, edicion de Luis Prieto Sanchis y Jer6nimo
Betegon Carrillo, Madrid, Centro de Estudios Politicos y Constitucionales, 1999, p. 142; y
Fernandez y Soto, Historia de la filosofia moderna, cit., p. 169.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

XL. DIOS Y LA ETICA 347

encuentra aqui abajo, debe abrazar lo uno o lo otro”.5° Los catdlicos y los
ateos han pensado lo que implica aceptar la existencia de Dios. No es logica
—aunque sea comprensible humanamente— una opcién intermedia, que
no sea radical, la de creer en Dios solo como un senor al que le rezo cuan-
do estoy nervioso, cuando estoy en apuros. Tomadas en serio, se entiende
por qué son las dos opciones dificiles de tolerar. Quiza es mas intolerable
el catolicismo que el ateismo, porque, si el catolicismo es falso, tiene a mu-
cha gente creyendo cosas demenciales, como la Santisima Trinidad o que
Jesucristo es Dios. El catolicismo es verdadero o es idolatrico, si es falso. Si
es verdadero, Jesucristo es Dios; pero, si alguien cree que el catolicismo es
falso, deberia ser comprensivo con Stalin. El catolicismo induce a millones
de personas a ponerse de rodillas delante de un pedazo de pan, salvo que
sea verdad lo que los catdlicos creen sobre lo que parece ser un pedazo de
pan, es decir, que la presencia de Cristo en la Eucaristia es real, verdadera
y sustancial, con su Cuerpo, su Sangre, su Alma y su Divinidad.”"! Luego
vienen los mandamientos, que son también exigentes. Cada vez que el Papa
dice algo sobre un tema exigente (u.g7. matrimonio, familia, justicia), se alza
un clamor en el mundo de los ateos, en los diarios mas liberales, y dicen que
el Papa condena esto o lo otro, que a nosotros nos gusta tanto. Es la gran
paradoja de una autoridad moral que va siendo el tnico obstaculo a la do-
minacién de una ideologia liberal planetaria. Un anciano vestido de blanco,
en Roma, tiene preocupado a todo el mundo occidental porque dice que el
matrimonio tiene que ser entre un hombre y una mujer, asunto que hasta los
paganos mas sueltos de cuerpo afirmaban en la antigiiedad. ;Por qué suce-
de esto? Porque el del Papa es un poder extraordinario sobre la tierra, y, por
lo tanto, si alguien piensa que es un poder falso, que se basa en mentiras, en
el engano, tiene razén en combatirlo.

Intento, con estas palabras, que se entienda la cuestion de lo que es el
catolicismo y lo que es el ateismo, las dos posiciones mas coherentes y extre-
mas. Por supuesto, las personas que adhieren a cualquier religion, como los
islamicos, los mormones, los judios, etcétera, tienen derecho a preocuparse
por una cultura atea, porque si los ateos fueran coherentes con sus plantea-

500 Newman, John Henry, Apologia “Pro vita sua”: historia de mis ideas religiosas, Santiago,

Editorial Universitaria, 1994, p. 166. La idea es explicada mejor en Newman, John Hen-
vy, An Essay in Aud of a Grammar of Assent, Londres, Longmans, Green, and co., 1903, pp.
495-503. Véase también Newman, John Henry, Discursos sobre la fe, trad. de José Morales,
Madrid, Rialp, 2000, pp. 280 y 281, donde plantea la opcidn légica entre el catolicismo y
el escepticismo.

SO1 Gfic Catecismo de la Iglesia Catélica, ntim. 1333.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

348 FILOSOFIA: CONCEPTOS FUNDAMENTALES

mientos, quiza tendrian que ser como Stalin. El ateo bonachén no es del
todo coherente con su ateismo, aunque es de agradecer esa incoherencia,
por lo usual debida al trasfondo cultural cristiano, de caridad y de justicia,
en el que ha vivido. El ateo coherente es el que lleva hasta las Gltimas con-
secuencias la negacion de la existencia de Dios, y, por tanto, se comprende
que quiera erradicar la religién de la faz de la tierra. Pol Pot, quien absorbio
la influyente ideologia de Sartre en Paris, cuando vuelve a CGamboya, va a
liberar a su pais de sus taras ancestrales. En el fondo, los ateismos radicales
son los mas coherentes. Por cierto, tras los totalitarismos del siglo XX se han
dado cuenta de que es muy dificil desarraigar la religion. Hay un repliegue
histérico del ateismo militante y violento; pero se usan otros métodos, los
de una dictadura suave y difusa. Se procura mantener la religion a raya,
recluida en la vida privada de la gente, en el fondo de su conciencia. Asi es
el ideal de un ateismo coherente, y es comprensible, porque esta en juego
la cuestion del caracter publico de la verdad. Por la misma razon, la logica
desde el otro lado, el de las religiones, exige que procuren una proyeccion
publica. La existencia de Dios y la concepcion que tengamos de Dios tiene
luego consecuencias en la filosofia moral y en la filosofia politica, porque
toda la configuraciéon de la vida humana, personal y social depende de una
postura conscientemente adoptada acerca de la verdad sobre Dios y su pre-
sencia entre los hombres.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

EPILOGO: BREVES CONSIDERACIONES
PARA UN ESTUDIANTE DE DERECHO

Thomas Hobbes, uno de los mas influyentes pensadores politicos y teologicos
de la modernidad, escribi6 un pequeno libro titulado A Dialogue Between a
Philosopher and a Student of Furisprudence (Un didlogo entre un_fildsofo y un estudiante de
derecho). El fil6sofo logré, en pocos siglos, cambiar el modo de pensar del ju-
rista. La sociedad dejoé de verse como algo natural, para concebirse como un
artificio, un pacto social al servicio de la composicion de intereses y de la paz
entre hombres que por naturaleza son antisociales, lobos para el hombre, avi-
dos de dominar a los demas y siempre temerosos. La ley dejo de ser, a los ojos
de la mayoria de los juristas, un orden racional para el bien comun, fundado
en la justicia, en una ley natural de la razén. Comenzé a ser, en cambio, el
mandato del soberano absoluto, inico fundamento de la justicia en la comu-
nidad politica. El jurista ha dejado de ser el hombre prudente al servicio del
derecho y de lo justo, para ser —a los ojos de muchos de ellos— un técnico
de las leyes y de los tribunales para la defensa de los intereses mas variados.
El pragmatismo mas brutal ha desolado la nobleza de la profesion juridica,
de tal manera que, desde su mas tierna infancia en las escuelas de derecho,
los estudiantes aprenden a despreciar la filosofia y las altas especulaciones.
De la filosofia, con todo, es dificil reirse por demasiado tiempo sin per-
der la propia humanidad. De hecho, muchos jueces y abogados, cuando
maduran vy, pasado el tiempo de los éxitos profesionales, empiezan a per-
cibir la vaciedad de la vida, buscan de nuevo alguna fuente mas profunda
de sabiduria: la participacion en actividades universitarias, alguna sociedad
religiosa de cierta altura intelectual, las reuniones de las logias masodnicas,
el tiempo dedicado a la politica, y hasta las lecturas cientificas, culturales
y filosoficas. La filosofia vuelve por sus fueros perdidos. Con todo, algunos
estudiantes de derecho han sido mas afortunados: aquellos que, desde los
primeros anos universitarios, encontraron una filosofia rigurosa y llena de
sentido trascendente, una sabiduria varias veces milenaria que ademas les
ha puesto a las puertas de la verdadera revelacion divina y del sentido alti-
mo de sus vidas. Yo he visto esos cambios, esas luces nuevas, ese recuperarse

349

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

350 EPILOGO

de los excesos del rock & roll (alcohol, sexo y drogas) y emprender la lucha
sobria y valiente por ideales mas altos: sociales, politicos, intelectuales, re-
ligiosos.

Este libro tuvo su origen en la ensenanza del curso Fundamentos Filo-
soficos del Derecho. Sin embargo, los estudiantes de primer ano de derecho
no son demasiado diferentes de cualquier otro universitario de su edad.
Seguramente algo andlogo les sucede a los estudiantes de otras disciplinas,
separadas de la profundidad filoséfica: la ingenieria, la economia, la me-
dicina... Por eso querria terminar intentando vincular los temas tratados
con las preocupaciones mas cotidianas del estudiante universitario, tanto
de derecho —sin duda la profesién mas apasionante y, después del pecado
original, una de las mas necesarias y lucrativas— como de las otras carreras
de alguna manera secuestradas por un pragmatismo mostrenco. Hablaré
sobre todo para juristas, con la esperanza de que otros estudiantes puedan
aplicarse a si mismos consideraciones analogas. Estas reflexiones no han
sido escritas, en efecto, s6lo para abogados, sino que constituyen una in-
troduccion elemental a la tradicién filoséfica mas clasica, de modo especial
inspirada en esa cumbre que fue Tomas de Aquino.

La primera consideraciéon es que las opciones fundamentales (I-X), que
llevan a hacerle un espacio en la vida a la filosofia realista, son también las
que fundamentan el sentido comutn de los juristas. Es verdad que muchos
son pragmaticos, pero enfrentados a problemas dificiles, en la profesiéon y en
la politica, acuden a principios de justicia mas o menos universales: a cada
uno lo que merece; nadie puede ser juez y parte; el derecho tiene por fin la
justicia; aunque las cosas sean discutibles, es posible argumentar de manera
racional, y otros por el estilo. La mente del jurista es por naturaleza realista.

En segundo lugar, la aproximacion a la logica y a la retorica (XI-XVIII)
resultara atractiva a cualquier proyecto de abogado, incluso a aquel que,
por no asimilar la metafisica, piense en dar un uso inadecuado al buen or-
den mental y a la capacidad de hablar de modo persuasivo. Ahora bien, la
légica y la retorica son mas afines a la verdadera filosofia que a las filosofias
escépticas y a la sofistica, porque una inteligencia ordenada, que acepta
la estrictez de la logica, ya admite —en el fondo— que debe someterse a
unas reglas objetivas, que la superan. La misma retérica, que sirve al sofista
—tantas veces vence este al verdadero sabio, a los ojos de las multitudes—,
es mas afin al sabio y a la verdad, porque la finalidad natural de la palabra es
manifestar la verdad. A la larga, también las personas mas sencillas, al inicio
enganadas por trucos contrarios a la logica —los sofismas— y por manio-
bras oratorias, desarrollan un instinto basico que les permite repudiar a los

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

EPILOGO 351

hombres de iniquidad. El jurista joven, como el médico e incluso el inge-
niero, puede saltar del rigor mental al rigor ¢tico y a los grandes ideales de
la politica y la religion. Todavia mas: podria incluso superar su horror a la
metafisica.

En tercer lugar, la comprension metafisica de la naturaleza (XVIIT-XX-
VIII), que afirma la armonia entre naturaleza y razon, y que lleva a las
distinciones entre acto y potencia, materia y forma, sustancia y accidentes,
repercute en el entendimiento del mundo de sentido comun, y asimismo en
una serie de categorias conceptuales propias de las diversas ciencias, incluso
del derecho. La suposicion de que la naturaleza es inteligible y de que la ra-
z6n humana puede ordenarla y perfeccionarla es necesaria para el desarro-
llo de las ciencias y de las técnicas. Las reglas juridicas asumen esa realidad
cuando ordenan la sociedad y la interaccion de los hombres entre siy con la
naturaleza. Pero hay mas, porque el derecho también usa esas distinciones
en su propio ambito. El derecho distingue entre justicia material (i.e., segiin
el contenido de una norma, sentencia, contrato, etcétera) y justicia formal
(i.e., por seguirse los procedimientos establecidos de manera equitativa o
imparcial), de forma que lo justo implica esas dos dimensiones. Distingue
entre lo que es sustancial o esencial y lo que es accidental en los contratos, en las
disposiciones legales, etcétera. Diferencia entre un derecho que se posee en
la actualidad (z.e., en acto) y lo que es una mera expectativa de llegar a tener
un derecho (i.c., en potencia) y lo que quiza es un acto intermedio: mas que
un simple derecho en potencia y menos que un derecho en acto, como pueden
ser las expectativas legitimas en una relaciéon entre los ciudadanos y el Esta-
do. El derecho de responsabilidad por daios y el derecho penal emplean el
principio de causalidad y otras nociones metafisicas, aparte de las normas
que regulan la libertad, para imputar un dafio causado o un delito cometido
y exigir la responsabilidad o aplicar el castigo conforme a la justicia.

Asimismo, en cuarto lugar, toda la antropologia filoséfica (XXIX-
XXXVI) proporciona el fundamento de la ética y de las instituciones po-
liticas y juridicas. Vivimos de hecho en un mundo que transita desde una
concepcion del hombre como persona, con una dignidad superior a la de
los animales brutos y en realidad inviolable, a un mundo donde muchos
consideran que no todos los seres humanos son personas, y que, incluso si lo
son, no por eso estan por encima de la dignidad de ciertos animales brutos.
Son temibles las consecuencias en materias como el aborto y la eutanasia,
la exaltacion de supuestos derechos esenciales de los animales —acompa-
nada de una tirania contra los seres humanos que no se someten al ecolo-
gismo profundo—, o, en sentido contrario, la explotaciéon solo utilitarista

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

352 EPILOGO

y destructiva de los recursos naturales. Desde luego, la misma concepcion
del bien comtn y de los derechos esenciales de la persona humana cam-
bia segiin que se acepte o no la existencia del espiritu, la trascendencia
del hombre después de la muerte (XXXV), su origen en un Dios Creador
(XXXVI), el verdadero sentido de su libertad (XXXIV) en armonia con el
conocimiento de la verdad (XXXII). Un jurista sin filosofia —igual que un
médico, que no sabe a quién trata cuando lo concibe como un cuerpo sin
alma, la mdquina del cuerpo— es un peligro para si mismo y para la humani-
dad. No solemos advertirlo hasta que, en medio de la emergencia civica —
de la barbarie—, los juristas se encuentran de la noche a la mafana como
complices de regimenes totalitarios o de experimentos libertarios que dafian
a los mas débiles.

Por dltimo, la cuestiéon de Dios (XXX VIII-XL) interesa al hombre como
persona. Sin embargo, el derecho también la considera al regular las rela-
ciones entre Iglesia y Estado, o el régimen interno de la Iglesia por medio
del derecho canénico, o los contornos de la libertad religiosa como derecho
fundamental de los ciudadanos. No da igual regular estas cuestiones como
s1 Dios no existiera —como quien aborda una diversiéon o una supersticiéon
dafiina— o hacerlo como si Dios existiera.

El estudiante de derecho, si sabe algo de filosofia clasica, puede salir
bien parado ante los Hobbes de nuestros dias: los que dicen que el hombre
es en esencia egoista; que solo es justo lo que la ley del soberano establece;
que el ordenamiento juridico de un pais esta constituido solo por las leyes
positivas, porque la ley de la naturaleza sélo prepara el pacto social (o no
existe, como diran algunos sucesores de Hobbes). En definitiva, sin embar-
go, también los jévenes de cualquier carrera, profesion u oficio, manual o
intelectual, e incluso los economistas y los médicos, y mas aun los jovenes
monjes benedictinos del Monasterio de la Santisima Trinidad de Las Con-
des, donde este libro se terminé de escribir gracias a su hospitalidad, debe-
rian estudiar la filosofia clasica de la mano de santo Tomas de Aquino y de
sus egregios seguidores a lo largo de los siglos.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

BIBLIOGRAFIA

ACKROYD, Peter, Zomds Moro, trad. de Angels Gimeno-Balonwu, Madrid,
Edhasa, 2004.

ADLER, Mortimer, How to Speak, How to Listen, Nueva York, Touchstone, 1983.
ALIGHIERI, Dante, La diwina comedia, México, Porraa, 2012.

ALLISON, Henry, El idealismo trascendental de Kant: una interpretacion y defensa,
trad. de Dulce Maria Granja Castro, Barcelona, Anthropos-UAM, 1992.

ALVEAR, Julio y CISTERNA, Vanessa, “La sentencia del Tribunal Constitucio-
nal sobre la «pildora del dia después»: ¢liberalismo posesivo o respeto a la
ley natural?”, Actualidad Juridica, nim. 18, julio de 2008.

ALVIRA, Tomas et al., Metafisica, Pamplona, Funsa, 2001.

SAN ANSELMO DE CANTERBURY, “Apologia contra Gaunilo”, en FERNAN-
DEZ, Clemente (ed.), Los fildsofos medievales. Seleccion de textos, t. 11, Madrid,
Biblioteca de Autores Cristianos, 1979.

ARENDT, Hannah, Los origenes del totalitarismo, trad. de Guillermo Solana, Ma-
drid, Alianza Editorial, 2007.

ARISTOTELES, Acerca de la generacion y la corrupcion, trad. de Ernesto La Croce,
Madrid, Gredos, 1987.

ARISTOTELES, Acerca del alma, trad. de Marcelo Boeri, Buenos Aires, Colihue,
2010.

ARISTOTELES, Elica eudemia, trad. de Julio Palli Bonet, Madrid, Gredos, 1985.

ARISTOTELES, Etica nicomagquea, trad. de Eduardo Sinnott, Buenos Aires, Co-
lihue, 2010.

ARISTOTELES, Fisica, trad. de Marcelo Boeriy Alejandro Vigo, Buenos Aires,
Biblos, 1995.

ARISTOTELES, Metafisica, trad. de Valentin Garcia Yebra, Madrid, Gredos,
1998.

ARISTOTELES, Politica, trad. de Manuela Garcia Valdés, Madrid, Gredos,
1999.

ARISTOTELES, Reproduccion de los animales, trad. de Ester Sdnchez, Madrid,
Gredos, 1994.

353

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

354 BIBLIOGRAFIA

ARISTOTELES, Retdrica, trad. de Quintin Racionero, Madrid, Gredos, 1999.

ARISTOTELES, “Sobre la interpretacion”, en Tratados de ldgica I1, trad. de Mi-
guel Candel San Martin, Madrid, Gredos, 1988.

ARTIGAS, Mariano, Las fronteras del evolucionismo, Madrid, Libros MC, 1985.

ARTIGAS, Mariano, “Desarrollos recientes en evolucién y su repercusion
para la fe y la teologia”, Seripta Theologica, ntm. 32, 2000.

ARTIGAS, Mariano, Filosofia de la naturaleza, Pamplona, Eunsa, 2003.
ARTIGAS, Mariano, Introduccion a la filosofia, Pamplona, Eunsa, 1995.

AUSTIN, John L., “A Plea for excuses”, en AUSTIN, J. L., Philosophical Papers,
Oxford, Clarendon Press, 1961.

BALMES, Jaime, £/ Criterio, Buenos Aires, Sopena, 1943.
BENEDICTO X VI, Caritas in veritate, 2009.
BENEDICTO X VI, Deus caritas est, 2005.

BENEDICTO XVI, Discurso a los miembros de la Asamblea General de las Naciones
Unidas, Nueva York, 18 de abril de 2008.

BEUCHOT, Mauricio, Introduccion a la_filosofia de Santo Tomds de Aquino, México,
UNAM, 2000.

BOBBIO, Norberto, “La resistencia a la opresion hoy”, El tiempo de los derechos,
trad. de Rafael de Asis Roig, Madrid, Sistema, 1991.

BOCHENSKI, Io6sef Maria, Historia de la ligica formal, trad. de Milan Bravo
Lozano, Madrid, Gredos, 1985.

BOECIO, “Sobre la persona y las dos naturalezas. Contra Eutiques y Nesto-
rio”, en FERNANDEZ, Clemente (ed.), Los fildsofos medievales. Seleccion de textos,
t. I, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1979.

BOERI, Marcelo, “Introducciéon” a ARISTOTELES, Acerca del alma, Buenos Ai-
res, Colihue, 2010.

BORDALI, Andrés y ZUNIGA, Yanira, “Analisis del fallo del Tribunal Cons-
titucional sobre la pildora del dia después”, Anuario de Derechos Humanos,
Santiago, 2009.

BORGES, Jorge Luis, Nueva antologia personal, Madrid, Brugera, 1980.

BROCK, Stephen L., Accidn y conducta: Tomds de Aquino y la teoria de la accion, trad.
de David Chiner, Barcelona, Herder, 2000.

BRUNSCHWIG, Jacques y LLOYD, Geoflrey, Diccionario Akal de: El saber griego,
Madrid, Akal, 2000.

CARDONA, Carlos, La metafisica del bien comin, Madrid, Rialp, 1966.
CARDONA, Carlos, Metafisica de la opcion intelectual, Madrid, Rialp, 1973.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

BIBLIOGRAFIA 355

CASAUBON, Juan Alfredo, Nociones generales de logica y de filosofia, Buenos Aires,
Universidad Catélica Argentina, 2006.

CASSIN, Barbara, El efecto sofistico, trad. de Horacio Pons, México, Fondo de
Cultura Econémica, 2008.

CHAGAS, Carlos (ed.), The artificial prolongation of life and the determination of the
exact moment of death, Ciudad del Vaticano, Pontificia Academia Scientia-
rum, 1986.

CHESTERTON, Gilbert Keith, Orfodoxia, trad. de Alfonso Reyes, Barcelona,
Alta Fulla, 1988.

CHOZA, Jacinto, Manual de Antropologia Filoséfica, Madrid, Rialp, 1988.

CICERON, Sobre la naturaleza de los dioses, trad. de Julio Pimentel Alvarez, Mé-
xico, UNAM, 1986.

CLARO HUNEEUS, Francisco, De Newton a Einstein y algo mds, Santiago, Uni-
versidad Catélica de Chile, 2008.

COHEN, Morris y NAGEL, Ernst, Introduccion a la ligica y al método cientifico, t. 11
Légica aplicada y método cientifico, Buenos Aires, Amorrortu, 1971.

CoLLL, Giorgio, £l nacimiento de la_filosofia, Barcelona, Tusquets, 1977.

CONCILIO VATICANO 11, Gaudium et spes (1965).

Cor1, Irving M., Introduccion a la logica, Buenos Aires, Editorial Universitaria
de Buenos Aires, 1969.

Cory, Irving M. y COHEN, Carl, Introduccion a la Ligica, trad. de Edgar Anto-
nio Gonzalez Ruiz, México, Limusa, 1995.

CORAZON GONZALEZ, Rafael, Filosofia del conocimiento, Pamplona, Eunsa,
2002.

CORRAL, Hernan, “Tomas Moro: un abogado para todas las horas”, en va-
rios autores, jorge lvodn Hiibner Gallo. Estudios en su homenaje, Santiago, Univer-
sidad del Desarrollo, 2007.

CORREIA, Manuel, La Ligica de Aristiteles. Lecciones sobre el origen del pensamiento
ldgico en la Antigiiedad, Santiago, Universidad Catolica de Chile, 2003.

COVARRUBIAS, Andrés, Introduccion a la retérica clasica. Una teoria de la argumen-
tacion prdctica, Santiago, Ediciones Universidad Catélica de Chile, 2003.

CRUZ PRADOS, Alfredo, Historia de la filosofia contempordnea, Pamplona, Eunsa,
1987.

DAVIDSON, Donald, “;Cémo es posible la debilidad de la voluntad?”, en En-

sayos sobre acciones y sucesos, trad. de Olbeth Hansberg, Barcelona, UNAM-
Critica, 1995.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

356 BIBLIOGRAFIA

DE CARLI, Martino, Dos amigas frente al misterio. Fe y ciencia en didlogo sobre el
hombre y su destino, Santiago de Chile, Ediciones UC, 2015.

DE SALISBURY, Juan, Metalogicus, 111, 4, en SARESBERIENSIS, loannis, Policra-
ticus sive De nugts Curialium, et vestigiis Philosophorum, libri octo. Accedit huic
editioni etusdem Metalogicus, Ex Officina Ioannis Maire, Lugduni Batavo-
rum, CID IDC XXXIX [1639].

DE SALISBURY, JOHN, Policraticus, trad. de Miguel Ladero, Madrid, Editora
Nacional, 1983.

DENZINGER, Enrique, El Magisterio de la Iglesia, trad. de Daniel Ruiz Bueno,
31a. ed., Barcelona, Herder, 1995.

DERRICK, Christopher, Huid del escepticismo, Madrid, Encuentro, 1997.

DESCARTES, René, Meditaciones acerca de la Filosofia Primera. Seguidas de las obje-
clones y respuestas, trad. de Jorge Aurelio Diaz, Bogota, Universidad Nacio-
nal de Ciolombia, 2011.

DESCARTES, René, Reglas para la direccion del espivitu, trad. de Juan Manuel
Navarro Cordéon, Madrid, Alianza, 1984.

DIELS, Hermann y KRANZ, Walther, Die Fragmente der Vorsokratiker. En espa-
nol: Los fildsofos presocrdticos, trad. de Conrado Eggers Lan et al., Madrid,
Gredos, 1982.

DOSTOIEVSKI, Fiodor, Los hermanos Karamazov, trad. de Natalia Ujanova, Bar-
celona, Critica, 2000.

DUQUE, Félix, Historia de la filosofia moderna. La era de la critica, Madrid, Akal,
1998.

DUMMET, Michael, “Realism™, en Truth and Other Enigmas, Cambridge, MA.,
Harvard University Press, 1978.

DWORKIN, Ronald, El imperio de la justicia, trad. de Claudia Ferrari, Barcelo-
na, Gedisa, 2008.

FERNANDEZ, José Luis y SOTO, Maria Jests, Historia de la Filosofia Moderna,
Pamplona, Eunsa, 2004.

FESER, Edward, The Last Superstition. A Refutation of the New Atheism, Indiana,
St. Augustine’s Press, 2008.

FINNIS, John, Absolutos morales, trad. de Juan José Garcia Norro,), Barcelona,
Eiunsa, 1992.

FINNIS, John, “Aristoteles, Santo Tomas y los absolutos morales”, trad. de
Carlos 1. Massini, Persona y Derecho, 28, 1993.

FINNIS, John, Ley natural y derechos naturales, trad. de Cristobal Orrego, Buenos
Aires, Abeledo Perrot, 2000.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

BIBLIOGRAFIA 357

FINNIS, John, Ruptura, transformacién y continuidad en la tradicion de la razén y la
Justicia, trad. de Cristobal Orrego. Inauguracion del ano académico 2013
de la Facultad de Derecho de la Pontificia Universidad Catoélica de Chile,
Santiago, 2013.

FINNIS, John, Tomds de Aquino. Teoria moral, politica y juridica, trad. de Fabio Mo-
rales, Santiago, IES, 2019.

FLEW, Antony y VARGHESE, Roy Abraham, There is a God: How the World’s
Most Notorious Atheist Changed His Mind, Nueva York, HarperCollins, 2007.

FLEW, Anthony y HABERMAS, Gary, “My Pilgrimage from Atheism to
Theism: A Discussion between Antony Ilew and Gary R. Habermas”,
Philosophia Christi, vol. 6, nim. 2, 2004.

FORMENT, Eudaldo, Metafisica, Madrid, Palabra, 2009.

FRAILE MARTIN, Guillermo, Historia de la Filosofia, Madrid, Biblioteca de Au-
tores Cristianos, 1957.

GARCIA CUADRADO, José Angel, Antropologia filoséfica, Pamplona, Eunsa,
2001.

GARCIA-HUIDOBRO, Joaquin, Simpatia por la politica, Santiago, Centro de Es-
tudios Bicentenario, 2007.

GARCIA LOPEZ, Jesus, Metafisica tomista: ontologia, gnoseologia y teologia natural,
Pamplona, Eunsa, 2001.

GAUNILO DE MARMOUTIER, En favor del insensato, trad. de Manuel Fuentes
Benot, Buenos Aires, Aguilar, 1970.

GILSON, Etienne, El realismo metédico, trad. de Valentin Garcia Yebra, Madrid,
Rialp, 1963.

GOMEZ-LOBO, Alfonso, La ética de Sécrates, trad. de Andrea Palet, Santiago,
Andrés Bello, 1998.

GOMEZ PEREZ, Rafael, Problemas morales de la existencia humana, Madrid, Ma-
gisterio Espanol, 1980.

GONZALEZ, Angel Luis, Zeologia natural, Pamplona, Eunsa, 2008.

GOULD, James L., “Honey Bee Recruitment: the Dance-Language Contro-
versy”, Science, vol. 189, nam. 4204, 1975.

HABERMAS, Jirgen, Facticidad y validez, trad. de Manuel Jiménez Redondo,
Madrid, Trotta, 2010.

HART, H. L. A., El concepto de derecho, trad. de Genaro Carrid, Buenos Aires,
Abeledo Perrot, 1977.

HEGEL, Georg Friedrich Wilhelm, Lineas fundamentales de la_filosofia del derecho,
trad. de Maria del Carmen Paredes, en Hegel II, Madrid, Gredos, 2010.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

358 BIBLIOGRAFIA

HEIDEGGER, Martin, Introduccién a la Metafisica, trad. de Emilio Esti, Buenos
Aires, Nova, 1959.

HEIDEGGER, Martin, Carta sobre el humanismo, trad. de Helena Cortés y Arturo
Leyte, Madrid, Alianza, 2009.

HERVADA, Javier, Introduccion critica al derecho natural, Pamplona, Eunsa, 2001.

HEWITT, Paul G., Fisica conceptual, trad. de Victoria Augusta Flores Flores,
México, Pearson Educacion, 2007.

HUME, David, Investigacion sobre el entendimiento humano, trad. de Vicente Sanfé-
lix, Madrid, Istmo, 2004.

HUSSERL, Edmund, Ideas relativas a una_fenomenologia pura y una filosofia_fenome-
noldgica, trad. de José Gaos, México, Fondo de Cultura Econémica, 1962.

IBANEZ, José Miguel, El marxismo: Vision critica, Santiago, Ediciones Universi-
dad Catolica de Chile, 1981.

IBANEZ, José Miguel, Teologia de la liberacion y lucha de clases, Madrid, Palabra,
1985.

IBANEZ LANGLOIS, José Miguel, Poemas dogmdticos I, Santiago, Editorial Uni-
versitaria, 1994.

IBANEZ, José Miguel, La creacion poética, Santiago, Editorial Universitaria,
1969.

INCIARTE, Fernando, “El problema de la verdad en la filosofia actual y en
Santo Tomas”, en RODRIGUEZ, J. J. y RODRIGUEZ, P. (eds.), Veritas et Sa-
prentia: En el VII Centenario de Santo Tomds de Aquino, Eunsa, Pamplona, 1975.

INNERARITY, Daniel, Praxis e intersubjetividad. La teoria critica de fiirgen Habermas,
Pamplona, Eunsa, 1985.

JASPERS, Karl, Filosofia, trad. de Fernando Vela, Madrid, Ediciones de la Uni-
versidad de Puerto Rico, 1958.

JOHNSON, Paul, Tiempos Modernos, trad. de Anibal Leal, Buenos Aires, Javier
Vergara Editor, 1988.

JOHNSON, Paul, Intelectuales, trad. de Clotilde Rezzano, Buenos Aires, Verga-
ra, 2000.

JUAN XXIII, Mater et magistra (1961).

JUAN XXITII, Pacem in terris (1963).

JUAN PABLO 11, Centesimus annus (1991).
JUAN PABLO 11, Ex Corde Ecclesiae (1990).

JUAN PABLO 11, Fides et ratio (1998).
JUAN PABLO 11, Sollicitudo rei socialis (1987).

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

BIBLIOGRAFIA 359

KALINOWSKI, Georges, Ldgica de las normas y ldgica dedntica, trad. de Roque
Carrion Wam, Valencia (Venezuela), Universidad de Carabobo, 1978.
KANT, Immanuel, Critica de la razon practica, trad. Dulce Maria Granja Castro,

México, Fondo de Cultura Econémica-UAM-UNAM, 2011.

KANT, Immanuel, Critica de la razén pura, trad. de Mario Caimi, Buenos Aires,
Colihue, 2009.

LADERO, Miguel Angel, “Introduccion”, en SALISBURY, John de, Policraticus,
Madrid, Editora Nacional, 1983.

LAaMAs, Félix Adolfo, El hombre y su conducta, Buenos Aires, Instituto de Estu-
dios Filosoficos “Santo Tomas de Aquino”, 2013.

LEON X111, Rerum novarum (1891).

LEWIS, Clive Staples, Los cuatro amores, trad. de Maria Luz Huidobro, Santia-
go, Editorial Universitaria, 1988.

LLANO, Alejandro, Gnoseologia, Pamplona, Eunsa, 1991.

LLANO CIFUENTES, Carlos. Las formas actuales de la lbertad, México, Trillas,
1990.

LOCKE, John, Escritos sobre la tolerancia, edicion de Luis Prieto Sanchis y Jero-
nimo Betegon Carrillo, Madrid, Centro de Estudios Politicos y Constitu-
cionales, 1999.

LOCKE, John, Ensayo sobre el conocimiento humano, trad. de Edmundo O’Gorman,
México, Fondo de Cultura Econémica, 2005.

MACINTYRE, Alasdair, God, Philosophy, Universities. A Selective History of the
Catholic Philosophical Tradition, Maryland, Rowman & Littlefield, 2009.

INGALHALIKAR, Madhura ¢t al., “Sex differences in the structural connecto-

me of the human brain”, en Proceedings of the National Academy of Sciences, 111
(2) 823-828, enero de 2014, disponible en: doi:10.1073/pnas. 1316909110
(fecha de consulta: 15 de julio de 2019).

MARIAS, Julian, I tema del hombre, Espasa-Calpe, Madrid, 1981.

MARITAIN, Jacques, Introduccion a la filosofia, trad. de Leandro de Sesna, Bue-
nos Aires, Club de Lectores, 1948.

MARTINEZ MARZOA, Felipe, Historia de la filosofia antigua, Madrid, Akal, 1995.

MARX, Karl, “Tesis sobre Feuerbach”, en Obras escogidas, Mosct, Progreso,
1976.

MEDINA ESTEVEZ, Jorge, Anotaciones de metafisica: siguiendo a Aristiteles y a Santo
Tomds de Aquino, Santiago, Universidad Santo Tomas, 1995.

MELENDO, Tomas, Introduccion a la filosofia, Pamplona, Eunsa, 2004.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

360 BIBLIOGRAFIA

MILLAN PUELLES, Antonio, Fundamentos de filosofia, Madrid, Rialp, 2009.

MILLAN PUELLES, Antonio, Léxico filoséfico, Madrid, Rialp, 2002.

MUNOZ MACHADO, Santiago, Los animales y el derecho, Madrid, Civitas, 1999.

NEWMAN, John Henry, An Essay in Aid of a Grammar of Assent, Londres, Long-
mans, green, and co., 1903.

NEWMAN, John Henry, Apologia “Pro vita sua™: historia de mis ideas religiosas, San-
tiago, Editorial Universitaria, 1994.

NEWMAN, John Henry, Discursos sobre la fe, trad. de Jos¢ Morales, Madrid,
Rialp, 2000.

NIETZSCHE, Friedrich, La genealogia de la moral, trad. de Andrés Sanchez Pas-
cual, Madrid, Alianza, 1997.

NUBIOLA, Jaime, “J. L. Austin: analisis y verdad”, Anuario Filosdfico, 10-2,
1977.

ORREGO, Cristobal, H. L. A. Hart. Abogado del positivismo juridico, Pamplona,
Funsa, 1997.

ORREGO, Cristébal, Analitica del derecho justo, México, UNAM, 2005.

ORREGO, Cristobal, La doble cara del liberalismo politico. Ensayos criticos sobre el

debate contempordneo, México, Porrta-U. Panamericana, 2010 [Santiago,
Instituto Res Publica, 2016].

ORREGO, Cristobal, Las wnstrucciones del microondas. Primicias de la bitdcora ‘Bajo
la lupa’, Santiago, Centro de Estudios Bicentenario, 2006.

ORREGO, Cristobal, “La ley natural bajo otros nombres: de nominibus non est
disputandum” ; Anuario de Filosofia Juridica y Social [Chile] 23, 2005, pp. 75-90.

ORREGO, Ciristobal, “Los fundamentos religiosos de los principios morales
a la luz de la teoria de la ley natural”, en SQUELLA, Agustin y LAVADOS,
Jaime, El origen de los principios morales, Santiago, Corporacion de Promocion
Universitaria, 2014.

ORREGO, Ciristobal y SALDANA, Javier, Poder estatal y libertad religiosa. Funda-
mentos de su relacion, México, UNAM, 2001.

ORREGO, Fernando, “Juan Pablo II y la teoria de la evolucion”, Humanitas,
nam. 5, 1997.

ORTEGA Y GASSET, José, “Amor en Stendhal”, en Obras completas, vol. 5, Ma-
drid, Revista de Occidente, 1947.

PABLO VI, Octogesima advienens (1971).
PARDO, Antonio, Guestiones bdsicas de biwética, Madrid, Rialp, 2010.
PARFIT, Derek, Reasons and persons, Oxford, Oxford Clarendon Press, 1984.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

BIBLIOGRAFIA 361

PASCAL, Blaise, Pensamientos, trad. de Mario Parajon, Madrid, Catedra, 1998.

Paviov, Ivan P, El suefio y la hipnosis, trad. de José Macernis; comp. de José
Torres Norry, Buenos Aires, Psique, 1987.

PEIRO PEREZ, Maria Juliana y ZORROZA, Maria Idoya, “La nocién de liber-
tad como causa suz en 'Tomas de Aquino”, Revista Cauriensia, vol. 1X, 2014,
pp- 435-449.

PENA VIAL, Jorge, Imaginacién, simbolo y realidad, Santiago, Ediciones Univer-
sidad Catolica, 1987.

PENA Vial, Jorge, Eltica de la ibertad, Santiago, Instituto Res Publica, 2013.

PERELMAN, Chaim y OLBRECHTS-TYTECA, Lucie, Tratado de la argumentacion:
la nueva retérica, trad. de Julia Sevilla Munoz, Madrid, Gredos, 1994.

PIEPER, Josef, Las virtudes fundamentales, trad. de Carlos Melches, Madrid,
Rialp, 1990.

PIEPER, Josef, El ocio y la vida intelectual, trad. de Alberto Pérez Masegosa et al.,
Madrid, Rialp, 1962.

Pio XI1I, Humani generis (1950).
Pio XII, Radiomensaje de Navidad de 1942 (1942).

PLATON, “Fedén”, en Didlogos 111, trad. de Carlos Garcia, Madrid, Gredos,
1988.

PLATON, “Fedro”, en Didlogos I11, trad. de E. Lled6 Inigo, Madrid, Gredos,
1988.

PLATON, “Gorgias”, en Didlogos 11, trad. de J. Calonge Ruiz et al., Madrid,
Gredos, 1987.

PLATON, Leyes, trad. de Franco Lisi, Madrid, Gredos, 1982.

PLATON, Mendn, trad. de Alfonso Gémez-Lobo, Santiago, Editorial Univer-
sitaria, 2004.

PLATON, Repiblica, trad. de Conrado Eggers Lan, Madrid, Gredos, 1986.

PLATON, Timeo, trad. de Oscar Velasquez, Santiago, Ediciones Universidad
Catolica de Chile, 2004.

POPPER, Karl, Conjeturas y refutaciones. El desarrollo del conocimiento cientifico, tra-
ductor Néstor Miguez, Barcelona, Paidos, 1991.

POPPER, Karl R. y ECCLES, John C., £l yo y su cerebro, trad. de Carlos Solis
Santos, Barcelona, Labor, 1980.

PuTNaM, Hilary, Meaning and the Moral Sciences, Londres, Routledge and Ke-
gan Paul, 1978.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

362 BIBLIOGRAFIA

RAMIREZ, Santiago, De analogia (4 vols.), Madrid, CSIC, 1972.

RATZINGER, Joseph, “Una mirada teolégica sobre la procreacién humana”,
Cuaderno Humanitas, nam. 20, 2008.

RATZINGER, Joseph, “Lo que cohesiona el mundo. Las bases morales y pre-
politicas del Estado”, en HABERMAS, Jurgen y RATZINGER, Joseph, Dia-
léctica de la secularizacion. Sobre la razon y la religion, Madrid, Encuentro, 2006.

RAWLS, John, Teoria de la justicia, trad. de Maria Dolores Gonzalez, México,
Fondo de Cultura Econémica, 2006.

RAWLS, John, Liberalismo politico, trad. de Sergio Madero, México, Fondo de
Cultura Econémica, 2006.

REALE, Giovanni y ANTISERI, Dario, Historia del pensamiento filosdfico y cientifico,
trad. de Juan Andrés Iglesias, Barcelona, Herder, 1995.

RICOEUR, Paul, Freud: una interpretacion de la cultura, trad. de Armando Suarez,
Buenos Aires, Siglo XXI, 1970.

Rio, Manuel, Estudio sobre la libertad humana: Anthropos y anagke, Buenos Aires,
Sociedad Anénima de Impresiones Generales, 1955.

SAN AGUSTIN, Confesiones, trad. de Gustavo Piemonte, Buenos Aires, Edicio-
nes Colihue, 2006.

SAN AGUSTIN, “De la doctrina cristiana”, en Obras XV, trad. de Balbino
Martin, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1957.

SAN AGUSTIN, La ciudad de Dios, trad. de José Moran, Madrid, Biblioteca de
Autores Cristianos, 1958.

SAN ANSELMO DE CANTERBURY, “Proslogion”, en FERNANDEZ, Clemente
(ed.), Los fildsofos medievales. Seleccion de textos, t. 11, Madrid, Biblioteca de
Autores Cristianos, 1979.

SANTA TERESA DEL NINO JESUS, Historia de un alma, Buenos Aires, Bonum,
2007.

SANTO TOMAS DE AQUINO, Comentario a la Fisica de Aristételes, trad. de Celina
Lértora, Pamplona, Eunsa, 2001.

SANTO TOMAS DE AQUINO, Comentario de los Analiticos posteriores de Arisidieles,
trad. de Ana Mallea y Marta Daneri-Rebok, Pamplona, Eunsa, 2002.

SANTO TOMAS DE AQUINO, “In XII Libros Metaphysicorum”, en FERNAN-
DEZ, Clemente (ed.). Los fildsofos medievales. Seleccion de textos, t. 11, Madrid,
Biblioteca de Autores Cristianos, 1979.

SANTO TOMAS DE AQUINO, Suma contra los gentiles, trad. de Laureano Robles
Carcedo y Adolfo Robles Sierra, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos,
1967.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

BIBLIOGRAFIA 363

SANTO TOMAS DE AQUINO, Suma de teologia, Madrid, Biblioteca de Autores
Cristianos, 1988.

SANGUINETTL, Juan José, Ldgica, Pamplona, Eunsa, 2000.

SANZ SANTA CRUZ, Victor, Historia de la Filosofia Moderna, Pamplona, Eunsa,
1991.

SARANYANA, José Ignacio, Historia de la filosofia medieval, Pamplona, Eunsa,
1989.

SARTRE, Jean-Paul, El existencialismo es un humanismo, trad. de Victoria Praci de
Fernandez, Barcelona, Edhasa, 1994.

SIENA, Santa Catalina de, “El didlogo”, en Obras, trad. de José Salvador y
Conde, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1980.

SINEK, Simon, Start with Why: How Great Leaders Inspire Everyone to Take Action,
Nueva York, Penguin, 2009.

SINGER, Peter, Etica practica, 2a. ed., trad. de Rafael Herrera Bonet, Londres,
Cambridge University Press, 1995.

SOCHTING HERRERA, Julio, Metafisica, Santiago, Ediciones UC, 2014

SOFOCLES, “Las traquinias”, en Tragedias, trad. de Assela Alamillo, Madrid,
Gredos, 1981.

SPAEMANN, Robert, Felicidad y benevolencia, trad. de José Luis del Barco, Ma-
drid, Rialp, 1991.

SPAEMANN, Robert, Personas. Acerca de la distincion entre “algo™ y “alguien”™, trad.
de José Luis del Barco, Eunsa, Pamplona, 2000.

SPAEMANN, Robert, Lo natural y lo racional, trad. de Daniel Innerarity y Javier
Olmo, Santiago, IES, 2011.

SPANG, Kurt, Persuasion. Fundamentos de retdrica, Pamplona, Eunsa, 2009.

SPINOZA, Baruch, Elica demostrada segiin el orden geométrico, trad. de Vidal Pefia,
Buenos Aires, Orbis, 1983.

SQUELLA NARDUCCI, Agustin, Introduccion al Derecho, Santiago, Editorial Ju-
ridica de Chile, 2004.

STRAUSS, Leo, Derecho natural e historia, trad. Angeles Leiva y Rita da Costa,
Madrid, Circulo de Lectores, 2000.

SUAREZ, Francisco, Disputaciones metafisicas, trad. Sergio Rabade Romero et
al., Madrid, Gredos, 1960.

TAYLOR, Paul W., Respect for Nature: A Theory of Environmental Ethics, Princeton,
Princeton University Press, 1986.

TORRETTI, Roberto, Manuel Kant. Estudio sobre los fundamentos de la filosofia criti-
ca, Ediciones Universidad Diego Portales, 2005.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

364 BIBLIOGRAFIA

TWETTEN, David B., “To Which «God» Must a Proof of God’s Existence
Conclude for Aquinas?”, en HOUSER, R. E. (ed.), Laudemus viros gloriosos.
Lssays in Honor of Armand Maurer; CSB, Notre Dame, Indiana, University of
Notre Dame Press, 2007.

VAN DER MEERCH, Maxence, Santa Ieresita. Vida de “leresa de Lisieux, doctora de
la Iglesia, trad. de Manuel Morera Rubio, Madrid, Palabra, 2003.

VERNEAUX, Roger, Filosofia del hombre, trad. de Maria Luisa Medrano, Barce-
lona, Herder, 1970.

VERNEAUX, Roger, Historia de la filosofia moderna, trad. de Montserrat Kirch-
ner, Barcelona, Herder, 1977.

VIAL LARRAIN, Juan de Dios, Inteligencia y libertad en la accion moral, Santiago,
Chile, Universidad Catoélica de 2002.

VIGO, Alejandro, Aristiteles. Una introduccion, Santiago, IES, 2007.

VON FRIScH, Karl, The Dance Language and Orientation of Bees, Cambridge,
Mass., Harvard University Press, 1993.

WIDOW, Juan Antonio, Gurso de metafisica, Santiago, Globo Editores, 2012.
WIDOW, José¢ Luis, Introduccion a la ética, Santiago, Globo Editores, 2009.
YARZA, Inaki, Historia de la filosofia antigua, Pamplona, Funsa, 1983.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

ACERCA DEL AUTOR

Cristobal Orrego Sanchez es profesor de Filosofia del Derecho en la Pontifi-
cia Universidad Catodlica de Chile. Master en Artes Liberales y doctor en De-
recho por la Universidad de Navarra, ha sido profesor visitante en el Instituto
de Investigaciones Juridicas de la UNAM vy en las universidades de Oxford,
Cambridge, La Coruna, Minster y Notre Dame, entre otras. Ha publicado
cerca de cien articulos académicos y una decena de libros, entre ellos Derecho:
conceptos fundamentales (2019) y Derecho: temas y problemas (2019).

365

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
https:/iwww.juridicas.unam.mx/ https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https:/irevistas.juridicas.unam.mx/

Filosofia: conceptos fundamentales. Una nueva introduccion al pensamiento

critico, editado por el Instituto de Investigaciones Juridicas de la

UNAM, se public en version digital el 8 de septiembre de 2020.

En su composicion tipografica se utilizé tipo Baskerville en 9, 10 y
11 puntos.

DR © 2020. Universidad Nacional Auténoma de México,
Instituto de Investigaciones Juridicas








