


CRUCE DE JURISDICCIONES:
DERECHO INDIANO Y CANÓNICO 

EN LAS REFORMAS DE COFRADÍAS 

Y HERMANDADES NOVOHISPANAS



Wendy Vanesa Rocha Cacho
Óscar Martínez González
Apoyo editorial 

Mauricio Ortega Garduño
Elaboración de portada

INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS 

Serie Doctrina Jurídica, núm. 904

COORDINACIÓN EDITORIAL

Lic. Raúl Márquez Romero 

Secretario Técnico

Mtra. Wendy Vanesa Rocha Cacho  

Jefa del Departamento de Publicaciones



UNIVERSIDAD NACIONAL AUTÓNOMA DE MÉXICO
INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS

MÉXICO, 2020

CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA

CRUCE DE JURISDICCIONES:
DERECHO INDIANO Y CANÓNICO 

EN LAS REFORMAS DE COFRADÍAS 

Y HERMANDADES NOVOHISPANAS



Cruce de jurisdicciones: Derecho indiano y canónico en las reformas de 
cofradías y hermandades novohispanas se editó por el Instituto de 

Investigaciones Jurídicas de la UNAM y la Dirección General de 
Asuntos del Personal Académico a través del Programa de Apoyo 
a Proyectos de Investigación e Innovación Tecnológica (PAPIIT), 

Proyecto IG-400118 “A quinientos años del encuentro de dos 
culturas. El derecho indiano y los entuertos de la conquista”, 

coordinado por Luis René Guerrero Galván.

Agradecemos a la Universidad Anáhuac Veracruz, 

campus Xalapa, por su apoyo en la revisión del presente volumen.

Esta edición y sus características son propiedad de la Universidad 
Nacional Autónoma de México.

Prohibida la reproducción total o parcial por cualquier medio sin 
la autorización escrita del titular de los derechos patrimoniales.

Primera edición
DR © 2020. Universidad Nacional Autónoma de México

INSTITUTO DE INVESTIGACIONES JURÍDICAS

Circuito Maestro Mario de la Cueva s/n
Ciudad de la Investigación en Humanidades

Ciudad Universitaria, Coyoacán, 04510 Ciudad de México

Impreso y hecho en México
ISBN: 978-607-30-3765-5



A mi madre, 
María de la Salud García Ponce 



IX

CONTENIDO
INTRODUCCIÓN.................................................................................................. XI

CAPÍTULO 1  
EL UNIVERSO CORPORATIVO NOVOHISPANO............................................... 1

1.1 Definiciones en el ámbito eclesiástico y real......................................................1
1.2 Fundar una asociación seglar en Nueva España........................................... 11
1.3 Disposiciones para fundar una asociación seglar........................................... 15

CAPÍTULO 2 
LAS ASOCIACIONES SEGLARES Y LA REFORMA DE LA CORONA.............. 27

2.1 La reforma de asociaciones seglares en España.............................................. 27
2.2 La reforma de asociaciones en el virreinato del Perú....................................... 33
2.3 Métodos de reforma de la corona y cruce de jurisdicciones................................ 38
2.4 José de Gálvez y los primeros informes........................................................... 40
2.5 Conformación del expediente general de cofradías y expedientes particulares...... 44
2.6 Reforma de asociaciones ya establecidas........................................................ 48
2.7 Alegatos de las asociaciones ante la reforma de la corona................................ 52

CAPÍTULO 3 
LAS ASOCIACIONES SEGLARES Y LA REFORMA ARZOBISPAL.................... 65

3.1 Una iglesia en permanente reforma.............................................................. 66
3.2 La reforma arzobispal de asociaciones seglares............................................... 70
3.3 El IV Concilio Provincial y las asociaciones seglares....................................... 74
3.4 La política de Alonso Núñez de Haro y Peralta respecto  
      a las asociaciones seglares 1772-1800.......................................................... 83
3.5 Un ejemplo de reforma de asociaciones: los alrededores de la ciudad de México... 87
3.6 La reforma arzobispal en la Ciudad de México: reorganización, extinción,  
      agregación y traslado................................................................................. 96
3.7 El informe de 1794................................................................................. 100
3.8 Las asociaciones seglares entre 1794 y 1808............................................... 104
3.9 La visita arzobispal en ciudad de México y alrededores (1808)...................... 111



CONTENIDOX

CONCLUSIONES............................................................................................. 117
 
APÉNDICE DOCUMENTAL............................................................................ 131

1. Carta dirigida a la Madre Abadesa del convento de la Purísima Concepción,
19 de enero de 1789.................................................................................. 131
2. Real Cédula sobre cofradía de Ánimas de Santiago de Calimaya.................. 136

BIBLIOGRAFÍA................................................................................................ 139
 
FUENTES CONSULTADAS............................................................................. 159



XI

CONCLUSIONES............................................................................................. 117
 
APÉNDICE DOCUMENTAL............................................................................ 131

1. Carta dirigida a la Madre Abadesa del convento de la Purísima Concepción,
19 de enero de 1789.................................................................................. 131
2. Real Cédula sobre cofradía de Ánimas de Santiago de Calimaya.................. 136

BIBLIOGRAFÍA................................................................................................ 139
 
FUENTES CONSULTADAS............................................................................. 159

INTRODUCCIÓN

Dentro de la disciplina histórica, el periodo virreinal o colonial cuenta 
con numerosos y entusiastas investigadores, que se han decantado en 
estudiar los aspectos sociales, culturales, políticos y económicos de 
dicha etapa. A partir de una sub especialización, nos encontramos con 
líneas de estudio temáticas, como lo son la llamada Historia de la Iglesia, 
o de las Instituciones Eclesiásticas, enfocada en investigar sobre el de-
venir de esta institución en sus vertientes socioculturales, económicas 
y políticas. A partir de este campo de investigación muy bien definido, 
encontramos que uno de los temas más socorridos es el de las prácticas 
religiosas de la población novohispana. Mediante su estudio se ha in-
tentado explicar y entender la importancia de las devociones, fiestas 
religiosas, santos, vírgenes, espacios religiosos y por supuesto, de los 
mecanismos corporativos a través de los cuales la población podía vivir, 
demostrar y practicar su fe. Algunos de estos mecanismos corporativos 
comprendían la unión o asociación de fieles en agrupaciones o asocia-
ciones llamadas en su generalidad cofradías, pero que en su particula-
ridad incluían otras tantas modalidades, categorías y formas distintas 
de asociación. 

¿Por qué es importante retomar el estudio de corporaciones tan 
antiguas, a la luz de nuestra época? Hoy por hoy, cuestiones como la 
separación Iglesia-Estado, la laicidad, el espacio público-religioso, el 
papel de los dirigentes religiosos, la participación seglar en los dife-
rentes ámbitos de la sociedad (política, asistencial, etc.) continúan en la 
mesa de debate de los temas nacionales. Y para entender el contexto, su 
transformación y el por qué estos temas son vigentes y de actualidad, es 
necesario remitimos a sus antecedentes históricos. Así, trasladándonos 
al siglo XVIII y los albores del XIX, será objetivo de este libro estudiar 
las reformas arzobispales y reales (es decir, de la corona española) apli-
cadas a las asociaciones seglares novohispanas, en particular, cofradías 
y hermandades. La temporalidad de estudio abarca de 1775 a 1808, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓNXII

años en los que una serie de coyunturas determinaron las reformas 
a seguir para con la feligresía. Como espacio geográfico, retomamos 
lo acontecido en la entonces Nobilísima Ciudad de México, la capital 
del virreinato, que ofrecía un escenario socio religioso complejo y por 
demás interesante, mismo que nos servirá de referente para explicar las 
características, diferencias y similitudes de los proyectos de reforma de 
la Corona y de la Iglesia Católica en aquellos tiempos. 

El libro se compone de tres capítulos. En el primero se plantean 
algunas ideas en torno al problema de las categorías y clasificación de 
las asociaciones seglares novohispanas. Se abordará el papel de estas 
corporaciones en la legislación indiana y canónica, en particular, los 
nombres y categorías que nos dan idea de la diversidad de corpora-
ciones existentes en el ámbito novohispano. Por otro lado, se planteará 
el procedimiento de fundación de dichas corporaciones.

En el capítulo II se aborda la legislación y procedimientos refor-
mistas seguidos por la corona española y aplicados a las asociaciones 
seglares. De manera comparativa se estudiarán los proyectos de reforma 
monárquica seguidos en la Península y en el virreinato del Perú, para 
después entender la política seguida en la Nueva España. Del mismo 
modo se observarán las reacciones de las asociaciones seglares al pro-
yecto reformista monárquico, y cómo estas respondieron bien ajus-
tándose a los nuevos lineamientos, o bien, resistieron a los intentos 
de intromisión real. También se abordará cómo la corona española, 
a través de la figura del regio patronato indiano, pretendió abarcar y 
cubrir un campo jurisdiccional que de antiguo pertenecía tan solo al 
ámbito eclesiástico. 

En el capítulo III se abordará la legislación y procedimientos 
canónicos novohispanos en torno a cofradías y hermandades. Aborda-
remos algunos aspectos entorno al catolicismo ilustrado. Se estudiará a 
profundidad el método seguido por los arzobispos de la segunda mitad 
del siglo XVIII para reformar y regular a las corporaciones mencio-
nadas. Se destacarán las estrategias seguidas para ello, en particular en 
la capital novohispana y sus alrededores, destacando las peculiaridades 
del proyecto reformista arzobispal, del cual es importante destacar se 
trataba de una política de largo aliento. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



XIIIINTRODUCCIÓN

Cofradías y reformas en la historiografía 

Las corporaciones seglares, en particular las cofradías, han sido un tema 
ampliamente abordado en la historiografía mexicana. Dos vertientes, la 
histórica y la antropológica, han volcado sus esfuerzos en estudiar y 
comprender el papel e importancia de estas corporaciones a lo largo 
del tiempo en nuestro país. Para el caso de Nueva España los trabajos 
suelen ser más abundantes. Más allá de hacer un mero recuento histo-
riográfico de las mismas, será necesario resaltar sus virtudes y en todo 
caso sus omisiones y oportunidades de investigación.1 

El tema ha gozado de gran aceptación, lo que ha dado lugar a 
importantes aportes historiográficos. Entre libros, artículos y tesis de 
grado, resalta en primer lugar la especialización, que nos lleva a encon-
trar estudios de caso, enfocados en analizar la trayectoria histórica de 
una corporación o cofradía en particular, o bien, concentrándose en 
regiones geográficas específicas. En segundo lugar, sobresalen aquellos 
trabajos que han intentado ofrecer un panorama total sobre el fenó-
meno, lo que ocasiona generalizaciones, dejando de lado las particula-
ridades de estas corporaciones, su capacidad de cambio y transforma-
ción, olvidando muchas veces el realizar estudios comparativos.

Más allá de estas obviedades, conviene traer a colación algunos 
enfoques y oportunidades de estudio. Un aspecto que nos llama particu-
larmente la atención, y que conforma un tema en sí mismo, es el del 
aparato conceptual con el que se ha estudiado a estas corporaciones. 
Partiendo de que estas tienen como una de sus mayores virtudes su 
plasticidad, su capacidad de adaptación y el poder dar origen a otros 
cuerpos, bien cabe preguntarse ¿Cuáles eran las caras del asociacio-
nismo seglar en el imperio hispánico y la Nueva España en el siglo 
XVIII? los estudiosos de las cofradías y hermandades (particularmente) 
se han inclinado por crear o seguir categorías de análisis o clasifica-
ciones que les han resultado funcionales, según sus propios objetivos e 
intereses de investigación o bien, siguiendo las pautas establecidas en 
las fuentes documentales.

1  Un aporte al respecto, lo conforma Las cofradías en México, pasado y presente. Descripción bi-
bliográfica, coordinado por Teresa Eleazar Serrano Espinosa y Ricardo Jarillo Hernández, com-
pendio bibliográfico comentado sobre la historiografía existente en México en torno al tema de 
las cofradías. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓNXIV

Uno de los primeros referentes historiográficos en cuanto al 
estudio y clasificación de las cofradías, es el trabajo de Antonio Rumeau 
de Armas, que, centrándose en el tema de la previsión y la ayuda social 
clasificó a las cofradías españolas en tres categorías: sacramentales, 
de profesiones liberales y de socorro.2 Otro autor, Miguel Luis López 
Muñoz, al estudiar a las cofradías de Granada (España), elaboró una 
tipología bastante compleja.3 Estos trabajos fueron señeros para los que 
se desarrollarían posteriormente en nuestro país. Ya en el ámbito mexi-
cano, las categorías de análisis comprenden y toman en cuenta tres 
características principales: 

1.	La composición social de las cofradías.
2.	Su ubicación o lugar en donde surgen.
3.	Su naturaleza, nivel o tipo de organización. 

De manera general, se ha clasificado a las cofradías a partir de 
sus integrantes en: cofradías de indios, de españoles y étnicas (mulatos, 
negros) o basadas en el paisanaje (de vascos, montañeses, gallegos, etc., 
llamadas muchas veces “de naturales”). Pocas veces se ha mencionado 
el concepto de cofradía mixta para referirse a aquellas integradas por 
españoles, mestizos e indios.4 En cuanto a su ubicación, las categorías 
más utilizadas son las de cofradía rural, para aquellas que se desarro-
llaban en los pueblos de indios y sitios lejanos, y cofradía urbana, para 
aquellas ubicadas en ciudades, como la de México o Querétaro, que 
contaban con mayor densidad de población española.5

En cuanto a las clasificaciones relativas a la naturaleza y nivel de 
organización de las cofradías, contamos con varios ejemplos. Dorothy 

2  Antonio Rumeau de Armas, Historia de la previsión social en España: cofradías, gremios, herman-
dades, montepíos, Madrid, Revista de Derecho Privado, 1944.

3  Miguel Luis López Muñoz citado por William J. Callahan en “Las cofradías y hermandades 
de España y su papel social y religioso dentro de una sociedad de estamentos” en Pilar Martínez 
López-Cano, Gisela von Wobeser y Juan Guillermo Muñoz (Coord.), Cofradías, capellanías y obras 
pías en la América Colonial, México, UNAM, IIH, 1998, p. 40.

4  Nadine Béligand, “Auge y límites de las imágenes compartidas: las cofradías del arzobispado 
de México a finales del siglo XVIII”, en Historias, No. 78, enero-abril de 2011, pp. 101-128.

5  Asunción Lavrin, “Mundos en contraste: cofradías rurales y urbanas en México a fines del siglo 
XVIII”, en A.J. Bauer, La Iglesia en la economía de América Latina, siglos XVI al XIX, México, INAH, 
1986, p. 237; Patricia Fogelman, “Una cofradía mariana urbana y otra rural en Buenos Aires a fines 
del período colonial” en Revista Andes, no. 11, CEPIHA-Universidad Nacional de Salta, agosto de 
2007. Versión en línea: http://www.redalyc.org/pdf/127/12701109.pdf.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN XV

Tanck, al estudiar a las cofradías de indios, utilizó los conceptos de 
cofradía eclesiástica, para referirse a aquella supervisada por un sacer-
dote, y cofradía de república, para aquella en la que los indios se hacían 
cargo de administrar el ganado y otros bienes.6 Cecilia Landa Fonseca 
utiliza a su vez otras dos categorías: cofradías secularizadas y cofradías de 
regulares. Según la autora, las cofradías en Querétaro se fundaron gra-
cias al impulso de la orden franciscana y de otras órdenes que llegaron 
posteriormente, como la dominica y la carmelita. Esto derivó en la 
conformación de cofradías de regulares, llamadas así por el apoyo que 
recibían de los frailes y por estar ubicadas en conventos y templos a su 
cargo. En el caso de Querétaro, el proceso de secularización implicó 
el traslado de doctrinas de regulares al clero secular, lo que ocasionó 
conflictos al interior de las cofradías consideradas de regulares.7

Respecto a su naturaleza o nivel de organización, encontramos 
los conceptos de cofradía oficial (es decir, aquellas con autorización 
real) y hermandad informal (sin autorización), propuestas por Clemente 
Cruz Peralta al estudiar a las cofradías de la Huasteca.8 En cuanto a su 
naturaleza, tenemos las categorías de cofradías de retribución temporal, 
espiritual, cofradía eclesiástica, incorporada y no parroquial, propuestas por 
Annick Lempérière al estudiar el escenario cofradial y parroquial de la 
ciudad de México.9 De manera similar, Nadine Béligand, a partir del 
informe de 1794 hecho por Alonso Núñez de Haro, logró distinguir 
una tipología bastante peculiar, propuesta por el mismo arzobispo: 
cofradías de retribución temporal (encargadas de apoyar a sus miembros 
con los gastos de sepultura, funeral, misas y sufragios), asociaciones de 
culto, obras pías, mayordomías (dedicadas al culto), y devociones, cofra-
días de congregación, esclavitudes y cofradías mixtas (de españoles e 

6  Dorothy Tanck de Estrada, “Cofradías en los pueblos de indios en el México colonial”, po-
nencia presentada en el 3er. Coloquio virtual de Antropología y Arqueología, 2002, en línea en: 
http://www.equiponaya.com.ar/congreso2002/ponencias/dorothy_tanck_de_estrada.htm.

7  Cecilia del Socorro Landa Fonseca, Las cofradías en Querétaro. De la secularización parroquial a la 
secularización de bienes (1750-1870), Zamora, El Colegio de Michoacán, 2010, pp. 51-60.

8  Clemente Cruz Peralta, Los bienes de los santos: cofradías y hermandades de la Huasteca en la época 
colonial, México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, Univer-
sidad Autónoma de San Luis Potosí, El Colegio de San Luis, 2011, pp. 60-62.

9  Annick Lempérière, Entre Dios y el rey: la república. La ciudad de México de los siglos XVI al XIX, 
México, Fondo de Cultura Económica, 2013, pp. 126-138.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓNXVI

indios).10 Como vemos, el marco teórico y conceptual con los que se ha 
estudiado el tema de las cofradías resulta diverso y complejo.

En cuanto a los enfoques e intereses a partir de los cuales se ha 
estudiado a las asociaciones seglares (en particular a las cofradías), es 
notoria la abundancia de trabajos de corte monográfico. A pesar de 
ello, los huecos historiográficos que todavía se perciben, nos invitan a 
abordar el tema siempre desde nuevas perspectivas. Significativos son los 
trabajos de Alicia Bazarte y Clara García Ayluardo, mismos que al ser pio-
neros podemos insertarlos dentro de una corriente que bien podemos 
llamar clásica, pues sostienen la idea de una “crisis de cofradías” y de un 
“embate” y “ofensiva” en contra de ellas, apostando por su posterior desa-
parición. Si bien las autoras se han centrado en las cofradías de la ciudad 
de México, en particular las de españoles, queda todavía pendiente el 
estudio de aquellas corporaciones cuyos miembros no pertenecían a la 
elite, así como de aquellas cofradías y hermandades ubicadas en los alre-
dedores de la ciudad de México. Cuánto más, estos estudios pocas veces 
se adentran a estudiar la complejidad seglar de la ciudad de México, 
que comprendía, además de las mencionadas asociaciones, a las terceras 
órdenes, escuelas de Cristo, congregaciones sacramentales y marianas y 
otras formas de práctica religiosa seglar menos formal, pero no por ello 
insignificantes, como los cultos y las misas.11

En años recientes las investigaciones que comprenden tesis de 
grado, artículos y libros nos aportan nuevos enfoques y miradas en torno 
a las fuentes documentales. Destacan por ejemplo aquellas enfocadas a 
estudios regionales. Gabriela Solís Robleda, en Entre la tierra y el cielo, 
destaca la importancia de las cofradías para la población indígena del 
Yucatán colonial. Para ella, las cofradías cumplieron diversas funciones: 
fueron un medio no sólo de evangelización, sino que representaron 
un medio de sobrevivencia de la organización jerárquica tradicional de 

10  Béligand, “Auge y límites…”, pp. 101-128.
11  Alicia Bazarte Martínez, Las cofradías de españoles en la ciudad de México, 1526-1860, México, 

UAM-Azcapotzalco, 1989; Alicia Bazarte Martínez y Clara García Ayluardo, Los costos de la salvación. 
Las cofradías y la ciudad de México (siglos XVI al XIX), México, Centro de Investigación y Docencia 
Económicas, Instituto Politécnico Nacional, Archivo General de la Nación, 2001; de Clara García 
Ayluardo rescatamos los textos dedicados a las cofradías, así como aquellos orientados al corpo-
rativismo. Más recientemente la autora ha publicado Desencuentros con la tradición. Los fieles y la 
desaparición de las cofradías de la ciudad de México en el siglo XVIII, México, Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes, Fondo de Cultura Económica, 2015.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN XVII

los indios. Las cofradías de indios lograron adaptar aquellos aspectos 
de la cofradía hispana que más les convenían. La autora distingue la 
existencia de tres tipos de cofradías de indios en Yucatán: aquellas cuyo 
sostén lo constituían limosnas y jornales de los cofrades; otras más que 
producían maíz, miel y cera, y aquellas que basaron sus fondos en estan-
cias ganaderas, por lo que eran llamadas haciendas de cofradía. La crea-
ción de cofradías permitió a los indios organizarse corporativamente, 
conservando su antigua organización y jerarquía. Muchas de dichas 
haciendas de cofradías habían sido fundadas por los cabildos y la pobla-
ción, de manera libre y sin autorización real, lo que les dio un alto grado 
de autonomía, mismo que garantizó su pervivencia hasta el siglo XIX.12 

Postulados similares son los que sostiene María Dolores Palomo 
Infante en Juntos y congregados, al argumentar que las cofradías fueron 
impuestas por los frailes dominicos a la población indígena de Chiapas, 
con el fin de acelerar la evangelización. De manera natural, los indios las 
adoptaron y adaptaron de buen modo, convirtiéndose así en medios de 
resistencia y en mecanismo de pervivencia cultural. Palomo Infante anota 
que el auge de estas corporaciones a lo largo del siglo XVIII obedeció a 
varios factores, entre ellos la estabilidad económica, y de manera impor-
tante, como estrategia ante las exigencias fiscales de la corona española. 
Así, fundaron más cofradías con la finalidad de repartir entre ellas los 
bienes cofradiales, lo que les permitió escapar a la vigilancia fiscal de la 
monarquía. Finalmente, su supervivencia se debió a otros factores: las 
improntas fiscales no impactaron gravemente en la región, y los meca-
nismos burocráticos propios de la Audiencia de Guatemala impidieron 
que se rindieran puntualmente los informes de cofradías solicitados.13

Otro ejemplo sobresaliente es la compilación Las voces de la fe, 
sobre las cofradías en otros espacios geográficos como Xochimilco, la 
Huasteca o Tantoyuca, en donde jugaron un importante papel como 
fuentes crediticias.14 Estas aproximaciones permiten apreciar las dife-

12  Gabriela Solís Robleda, Entre la tierra y el cielo. Religión y sociedad en los pueblos mayas del Yucatán 
colonial, México, Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología Social, Instituto 
de Cultura de Yucatán, Miguel Ángel Porrúa, 2005, pp. 240-243, 282 y 283.

13  María Dolores Palomo Infante, Juntos y congregados. Historia de las cofradías en los pueblos de 
indios tzotziles y tzeltales de Chiapas (siglos XVI al XIX), México, Centro de Investigaciones y Estudios 
Superiores en Antropología Social, 2009. 

14  Eduardo Carrera, Clemente Cruz Peralta, José Antonio Cruz Rangel, Juan Manuel Pérez Zevallos 
(Coordinadores), Las voces de la fe. Las cofradías en México (siglos XVII-XIX), México, Centro de Inves-
tigación y Estudios Superiores en Antropología Social, Universidad Autónoma Metropolitana, 2011.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓNXVIII

rencias regionales en cuanto a la reforma de cofradías. Uno de los 
autores participantes en este libro, Clemente Cruz Peralta, publicó la 
obra Los bienes de los santos, en la que a partir de las visitas pastorales y 
de la documentación generada por las mismas cofradías logra demos-
trar que en la región de la Huasteca, las cofradías y hermandades se 
desarrollaron de manera autónoma y exitosa hasta el siglo XIX, además 
de que su reorganización formaba parte de una política continuada 
llevada a cabo por los arzobispos.15

La importancia de las cofradías como generadoras de sistemas 
crediticios también es una veta importante para conocer a cabalidad 
su importancia en los pueblos de indios o en regiones con una gran 
diversidad de actividades económicas y agrícolas. Así lo ha demostrado 
Karen Mejía Torres al estudiar a las cofradías españolas de los curatos 
de Toluca, Metepec y Zinacantepec entre los años 1794 a 1809, y de 
cómo estas fungieron como instituciones crediticias para la población 
de la región del Valle de Toluca.16 Estos trabajos, enfocados a regiones 
características del arzobispado de México son novedosos por el uso de 
fuentes hasta entonces poco consultadas —como las visitas pastorales— 
así como por poner sobre la mesa de discusión el concepto teórico de 
la “crisis” o el “embate” a las cofradías y hermandades, mismo que es 
discutible a partir de observar la importancia económica de estas cor-
poraciones y el papel que ocuparon dentro de las políticas de reforma 
monárquicas y eclesiásticas.

Los estudios regionales comentados en líneas anteriores develan 
una constante: sostienen y demuestran la pervivencia de la cofradía 
hasta el siglo XIX. En la mayoría de los casos, su trayectoria histórica 
(en particular en los pueblos de indios) sufrió diversos vaivenes, pero 
lograron sobrevivir más o menos de manera exitosa, mediante estra-
tegias varias. Esto evidencia y pone sobre la mesa la necesidad de dis-
cutir la idea que señala una desaparición o extinción de la institución 
cofradial. Este viraje en cuanto a la postura clásica con la que se ha 
estudiado el tema ha sido posible gracias a la diversidad de fuentes 
documentales empleadas en todas estas investigaciones. A propósito, 

15  Cruz, Los bienes de los santos…, passim.
16  Karen Ivette Mejía Torres, Las cofradías en el valle de Toluca y su relación con el crédito, 1794-1809, 

Zinacantepec, El Colegio Mexiquense, 2014.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN XIX

necesaria era ya una visión comparativa de los procesos de reforma 
acontecidos en Sevilla y Nueva España, como lo demuestra David Car-
bajal López en numerosos artículos17 y más recientemente en Cuerpos 
profanos, fondos sagrados. La reforma de cofradías en Nueva España y Sevilla 
durante el siglo de las luces, en donde desarrolla de manera más amplia 
esta comparación reformista entre Nueva España y Sevilla, enfocán-
dose en tres regiones: Villamartín en Sevilla, la villa de Santa María 
de los Lagos en el obispado de Guadalajara y Orizaba. Pero sin duda, 
además de la perspectiva comparada, sobresale el enfoque de estudio 
a partir del expediente general de cofradías y de los llamados expedientes 
particulares, trabajados anteriormente (hasta donde sabemos) por 
Annick Lempérière,18 y que constituyeron la columna vertebral de la 
reforma llevada a cabo por la corona. Sumado a ello, se profundiza 
en las políticas obispales seguidas en otros espacios, como lo fueron 
las mitras de Guadalajara, Oaxaca y Yucatán,19 destacando el hecho de 
que la reforma de cofradías también incluyó un programa eclesiástico 
interesado en fortalecerlas.20

La idea de que la reforma de cofradías fue un fenómeno en el 
cual participó activamente el arzobispado es un supuesto que paulati-
namente ha encontrado eco. Ejemplo de ello es Cofradías y asociaciones 
de fieles en la mira de la Iglesia y de la Corona, de Rodolfo Aguirre Salvador, 
trabajo dedicado a estudiar las políticas seguidas por ambas instancias 
para con las cofradías y asociaciones de fieles entre los años 1680 a 
1750, esto es, la época anterior al ya tan estudiado periodo de reformas 
borbónicas. Así, a partir del análisis de las visitas pastorales de Antonio 

17  Sirvan de ejemplo los siguientes trabajos: “La reforma de las cofradías novohispanas en el 
Consejo de Indias, 1767-1820” en Revista Complutense de Historia de América, vol. 38, 2012, pp. 79-
101; “La reforma de cofradías en el siglo XVIII: Nueva España y Sevilla en comparación” en Es-
tudios de Historia Novohispana, no. 48, enero-junio 2013, pp. 3-33; “La reforma de las cofradías 
novohispanas en perspectiva comparada: procedimientos, definiciones y alcances, 1750-1820” en 
María del Pilar Martínez López-Cano y Francisco Javier Cervantes Bello (Coordinadores), Reformas 
y resistencias en la Iglesia novohispana, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto 
de Investigaciones Históricas, 2014, pp. 325-350

18   Lempérière, Entre Dios y el rey…, pp. 203-212.
19  David Carbajal López, Cuerpos profanos o fondos sagrados. La reforma de cofradías en Nueva España 

y Sevilla durante el Siglo de las Luces, Lagos de Moreno, Universidad de Guadalajara, Centro Univer-
sitario de los Lagos, 2015.

20  David Carbajal López, “La reforma de las cofradías de la provincia de Veracruz, 1776-1802”, 
en Ulúa, Revista de historia y sociedad, no. 21, 2013, p. 12.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓNXX

Aguiar y Seixas, José Lanciego y Eguilaz, y de las acciones seguidas ante 
el cobro del subsidio eclesiástico por José Antonio Vizarrón y Eguia-
rreta, Aguirre muestra que existió un verdadero esfuerzo e interés de 
la mitra en “conocer, regular y reorganizar” a las asociaciones de fieles, 
mientras que la Corona se enfocó en su propio interés relacionado con 
la recaudación del subsidio eclesiástico.21 Este esfuerzo de investiga-
ción nos invita a analizar el desarrollo y devenir de las cofradías más 
allá del modelo clásico de estudio que ha predominado en la historio-
grafía mexicana (fundación-crecimiento-reforma borbónica),22 que ha 
centrado su mirada en la segunda mitad del siglo XVIII, aislando tal 
periodo e ignorando lo acontecido años atrás, además de que poco o 
escasamente se han realizado estudios de este tipo (que contemplen las 
acciones eclesiásticas) para etapas previas, como el siglo XVII, o incluso 
posteriores al periodo independentista.

¿Podemos concebir a la reforma de cofradías —en particular el 
proyecto de la corona— como una de las tantas reformas borbónicas? 
¿De qué manera impactaron o influyeron esas reformas borbónicas 
en el proyecto reformista del arzobispado novohispano? Para res-
ponder a tales preguntas es necesario cuestionar la construcción del 
concepto Reformas borbónicas, que ha permeado (al menos en cuanto 
a temporalidad y causalidad) la historiografía sobre el siglo XVIII 
novohispano.23 En años recientes han surgido algunos esfuerzos que 
precisamente apuestan por estudiar este siglo y las reformas compren-
didas en él (tanto reales como episcopales) con detenimiento. Así, a 
partir de nuevas perspectivas y fuentes, se encontró que lo aconte-
cido durante este periodo no se trató sólo de un programa reformista 
impuesto por el rey y sus ministros a los territorios ultramarinos, sino 
que incluyó en algunos casos reacciones de resistencia u oposición, 
de negociación y por supuesto de adaptación a dichas políticas. Del 

21  Rodolfo Aguirre Salvador, Cofradías y asociaciones de fieles en la mira de la Iglesia y de la Corona: 
Arzobispado de México, 1680-1750, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 
Investigaciones sobre la Universidad y la Educación, 2018, p. X.

22  Aguirre, Ibid, p. II.
23  Respecto al origen de la categoría de análisis “Reformas borbónicas”, y las tendencias de 

estudio del siglo XVIII en México (en particular durante el siglo XIX), véase el artículo de Ernest 
Sánchez Santiró, “Las reformas borbónicas como categoría de análisis en la historiografía institu-
cional, económica y fiscal sobre Nueva España: orígenes, implantación y expansión”, en Historia 
Caribe, vol. XI, No. 29, julio-diciembre 2016, pp. 19-51.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN XXI

mismo modo, deben considerarse los programas o improntas refor-
mistas que nacieron en los virreinatos americanos, que fueron pro-
movidas y ejecutadas por diversos actores políticos, así como aquellas 
que se implementaron a nivel local, o bien, que venían practicándose 
de tiempo atrás.

Los antecedentes de reforma en el gran imperio español no 
fueron exclusivas del siglo ilustrado, pues pueden encontrarse atisbos 
desde los tiempos de los Reyes Católicos y durante el gobierno de la casa de 
Austria entre los siglos XVI y XVII.24 El ascenso de la casa de Borbón en 
1700 trajo consigo determinados cambios en la práctica del poder polí-
tico, pero también en el ámbito de la cultura y de las mentalidades.25 
Si bien se ha señalado el siglo XVIII en su totalidad como escenario 
temporal de tales cambios, fue en el período de gobierno de Carlos III 
(1759-1788) el que tuvieron lugar una serie de iniciativas monárquicas 
que una vez más buscaban regular, controlar, centralizar y mejorar 
la administración del sistema propio y de los diversos organismos o 
cuerpos que integraban los reinos del gran imperio español. El interés 
primordial era el de reconfigurar la relación entre los virreinatos y la 
metrópoli, entre el Rey y sus súbditos, así como el subordinar la Iglesia 
Católica a la burocracia real.26

Este acontecer reformista surgió en un contexto intelectual e 
ideológico particular: la ilustración española. A decir de Francisco Sán-
chez Blanco, el reformismo borbón y la ilustración deben estudiarse 
con detenimiento y lejos de las lecturas tradicionales que han seña-
lado una ideología y reformas aplicadas desde la elite hacia los grupos 

24  “Pues en el reinado de Carlos III y en los primeros años del de Carlos IV culmina y se cierra la 
gran empresa descubridora iniciada en el de Isabel y Fernando”. Ignacio Gómez Liaño, El reino de 
las luces. Carlos III. Entre el viejo y el nuevo mundo. Madrid, Alianza Editorial, 2015, p. 157. Respecto 
al papel del real patronazgo y sus antecedentes romanos y medievales remitimos a la síntesis de 
María Teresa Álvarez Icaza Longoria, en La secularización de doctrinas y misiones en el arzobispado de 
México 1749-1789, México, UNAM, IIH, 2015, pp. 23-25.

25  William J. Callahan refiere la necesidad de estudiar el siglo XVIII en cuatro etapas de evolu-
ción relativas a quienes gobernaron: Felipe V (1700-1746), Fernando VI (1746-1759), Carlos III 
(1759-1788) y Carlos IV (1788-1808). Para Callahan esta última etapa fue bastante difícil, ya que el 
reformismo fue intenso, violento y poco negociador. William J. Callahan, Iglesia, poder y sociedad en 
España, 1750-1874, Madrid, Nerea, 1984.

26  Matthew D. O´Hara, A flock divided. Race, religion, and politics in Mexico, 1749-1857, Duke Uni-
versity Press, 2010, p. 56.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓNXXII

populares, o que incluso han negado la existencia de un pensamiento 
ilustrado y ecléctico.27 La diversidad del pensamiento ilustrado en la 
España del Siglo XVIII permitió cambios en la esfera real y eclesiás-
tica, así como en la economía, la política y por supuesto en la cotidia-
nidad de los habitantes de los reinos. Se ha destacado el rol de pen-
sadores como Pedro Rodríguez Campomanes y Gaspar Melchor de 
Jovellanos, que se vieron influidos por las corrientes de pensamiento 
económico en boga en Inglaterra y Francia (fisiocracia, liberalismo, 
mercantilismo), lo que determinó su muy particular punto de vista en 
torno al mejoramiento de la economía de la Corona.28 Los ministros 
ilustrados notaron que la Iglesia en general se había alejado paulati-
namente del círculo de influencia real y de sus decisiones, actuando 
con cierto grado de autonomía, además de que la riqueza que poseía 
parecía ociosa y desperdiciada. Al respecto Milagrosa Romero Samper 
señala que la oposición de los ilustrados a la Iglesia, a las cofradías y sus 
prácticas religiosas “se trataba de un problema intelectual por la forma 
en que se plantea y los fines que se persiguen, que son, entre otros, des-
terrar de forma indiscriminada costumbres y creencias que configuran 
un modo de ser y de estar en el mundo. La reforma se plantea en parte 
como una batalla para eliminar abusos contra la religión y la razón, 
dentro de la “guerra” contra la ignorancia”.29 Así, las ideas y propuestas 
de cambio se realizaron dentro de marcos ideológicos determinados: 
la utilidad y el bien común se convirtieron así en el parámetro con el 
cual se esperaba funcionaran todos los cuerpos políticos y sociales de la 
monarquía hispánica.30

¿Las reformas del período de Carlos III pueden interpretarse 
como un ataque directo a la Iglesia y su autonomía? En este sentido 
es notable rescatar la necesidad de la corona de refrendar su papel 

27  Francisco Sánchez Blanco, La ilustración en España, Madrid, Ediciones Akal, 1997.
28  “Ética del trabajo que pregonaba el éxito y el mérito personales como características del 

nuevo súbdito”, Dagmar Bechtloff, Las cofradías en Michoacán durante la época de la colonia. La religión 
y su relación política y económica en una sociedad intercultural, México, El Colegio de Michoacán, El 
Colegio Mexiquense, 1996, p. 161.

29  Milagrosa Romero Samper, Las cofradías en el Madrid del siglo XVIII, Tesis doctoral, Madrid, 
Universidad Complutense de Madrid, 1998, p. 412.

30  Callahan, Iglesia, poder..., pp. 12 y 13.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN XXIII

regalista (tal como lo hizo en el concordato de 1753)31 y reforzar así 
el poder del regio patronato, esto es, había que recordar una vez más 
a la Iglesia que por derecho divino los monarcas tenían injerencia y 
capacidad de influencia en las materias eclesiásticas.32 ¿Cómo lograría 
esto el regalismo ministerial?33 Como se ha insinuado, esta nueva etapa 
en la relación monarquía-Iglesia encontró lugar dentro del marco de 
la modernidad política e ideológica que tuvo una fuerte presencia e 
influencia en otros espacios geográficos, pues no fue exclusivo de la 
monarquía hispánica. Los monarcas españoles y sus ministros eran fer-
vientes católicos, inclinados más a un catolicismo austero, moderado y 
lejano a los excesos propios de la etapa barroca. Esta visión se vio enri-
quecida por los varios escritos nacidos de plumas innovadoras, también 
católicas y críticas de la época, que mediante cartas, sermones y sátiras 
reprocharon el relajamiento del clero regular femenino y masculino 
y por supuesto de la feligresía.34 Los pobres, los campesinos e incluso 
los nobles fueron criticados y vistos como ignorantes y supersticiosos. 
Para suplir tales defectos se proponía educarlos mediante el estudio y 
la apertura de escuelas de primeras letras. A los nobles había que edu-
carlos en la práctica de las virtudes y de la caridad. La cultura encontró 
un lugar propicio para su desarrollo y apoyo, pues era vista como 
fuente de felicidad y de prosperidad pública.35 Se impuso la necesidad 

31  Después del concordato existieron al menos tres momentos en los cuales se reafirmó el re-
galismo: el establecimiento del regium exequatur en 1762, esto es, la prohibición de publicar bulas, 
breves o cartas papales sin autorización del Rey o del Consejo de Castilla; la intolerancia de la 
corona a las críticas de los obispos, esto a raíz de las quejas del obispo de Cuenca, José Carvajal 
y Lancaster, en 1766, en las que expresaba que la decadencia de España se debía precisamente 
a las acciones regalistas; un tercer momento sucedió con el afamado “monitorio de Parma”: el 
enfrentamiento entre Felipe de Borbón, hermano de Carlos III y duque de Parma y Clemente 
XIII. Felipe de Borbón redujo la inmunidad del clero entre otras acciones, lo que provocó que el 
pontífice le pidiera la suspensión de tales medidas, de lo contrario sería excomulgado. Tal acción 
derivó en severas críticas y censuras en cuanto a la extralimitación de los pontífices frente a los 
reyes. Jean Sarrailh, La España ilustrada de la segunda mitad del siglo XVIII, México, Fondo de Cultura 
Económica, 1981pp. 588-590.

32  Álvarez Icaza Longoria, La secularización de doctrinas…, p. 29.
33  Concepto que refiere al rechazo de la monarquía por los fueros y privilegios eclesiásticos, 

sector que debía estar subordinado a la Corona. Iván Escamilla González, José Patricio Fernández de 
Uribe (1742-1796). El cabildo eclesiástico de México ante el Estado Borbónico, México, Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes, 1999, p. 42.

34  Sarraih, La España ilustrada..., pp. 612-657.
35  Ibidem, pp. 167-170.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓNXXIV

de conservar el orden social y de reformular la caridad y el socorro. Tal 
parecería que los ministros del siglo XVIII estaban inspirados por un 
aliento erasmista, que deseaba volver a formas espirituales más sencillas 
y menos elaboradas. En general se puede hablar de una nueva concep-
ción o reformulación de los roles que debían asumir los habitantes de 
los reinos y las corporaciones de las cuales formaron parte.

La lectura tradicional del periodo reformista se ha decantado por 
estudiar por el conflicto entre la Corona y la Iglesia. Esta fue vista como 
agente primordial de cambio, y se le asignó la tarea de modernizar a la 
sociedad. Sujeta al rey y a la figura del regio patronato, se concebía que 
debía centrar su atención en los asuntos pastorales. Pero la ilustración 
y la renovación intelectual también tuvo lugar dentro de la arena ecle-
siástica. Dos figuras serían claves para lograr la difusión y ejecución de 
los postulados regalistas de cambio: los obispos y los clérigos seculares. 
Ellos serían los encargados de vigilar a sus ovejas y de propiciar los 
cambios necesarios con la finalidad de sacar a la feligresía de la igno-
rancia, alejarla de las supersticiones, y convertirlos en vasallos felices y 
útiles al Estado.36 De ahí la fuerte identificación de estas figuras ecle-
siásticas como agentes regalistas de la corona, porque como bien se ha 
señalado, hablar de regalismo no es lo mismo que hablar de una lucha 
entre el poder temporal del rey y el poder espiritual de la curia. Se trató 
más bien de una disputa de poderes y de jurisdicciones, que, a decir de 
Antonio Domínguez Ortiz, planteó una cuestión fundamental: “¿Quién 
dirigiría mejor la Iglesia española: un Papa distante por medio de minis-
tros rapaces o un monarca católico y desinteresado?”.37 Por supuesto, 
dicha pugna tuvo sus matices. Los obispos, nombrados siempre por el 
rey, colaboraban con él de buena gana, siempre y cuando esto no inter-
firiese con los derechos y privilegios eclesiásticos.38

Corrientes tales como el probabilismo, el jansenismo, el escepti-
cismo, entre otras, alimentaron intelectualmente a los clérigos que a lo 
largo del siglo XVIII se encargarían de cristalizar y ejecutar o bien pro-

36  Callahan, Iglesia, poder…, p. 15.
37  Antonio Domínguez Ortiz, Carlos III y la España de la Ilustración, Madrid, Alianza Editorial, 

2013, p. 223.
38  Teresa Yolanda Maya Sotomayor, Reconstruir la Iglesia: el modelo eclesial del episcopado novohis-

pano, 1765-1804, Tesis de doctorado en historia, México, Centro de Estudios Históricos, El Colegio 
de México, 1997, p. 82.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN XXV

poner, ideas distintas e innovadoras en sus campos de acción. Ejemplo 
de ello fue la preocupación en torno a la formación del clero, o las 
modificaciones en la enseñanza universitaria, que apuntaron a privile-
giar el conocimiento basado en la autoridad de los filósofos clásicos y 
de la teología de los padres de la iglesia.39 Este renovado interés en la 
tradición permeó muchas de las iniciativas de reforma del clero. 

Sin embargo, esa etapa de colaboración aparentemente cordial 
entre la corona y la Iglesia se debilitó a la muerte de Carlos III (1788). La 
llegada de Carlos IV al trono significó la entrada a otra fase del programa 
reformista borbón. Con nuevos ministros en escena y las bases asen-
tadas anteriormente, las reformas que habían logrado aplicarse hasta 
ese momento y que estaban en vías de consolidación se enfrentaron a 
diversos obstáculos. Algunas de ellas entonces tomaron otro sentido, o 
bien, transformaron su objetivo. Se pasó así a una etapa centrada en la 
fiscalización y la estricta vigilancia de las finanzas eclesiásticas. A decir 
de William J. Callahan, el cambio en la relación entre ambos poderes 
fue visible en la degradación y posterior destitución que sufrieron dos 
obispos modelos del gobierno de Carlos III: Francisco Fabián y Fuero 
y Antonio de Lorenzana, que en su momento fueron reconocidos por 
su fidelidad al rey y por sus excelentes gobiernos obispales en Puebla y 
México, y posteriormente premiados con prelaturas en Valencia y Toledo 
respectivamente. Venidos a menos por intrigas y estrategias políticas, la 
destitución de ambos develó un aspecto que incomodó a gran parte de 
los miembros de la Iglesia española, pero que anticipaba lo que vendría 
años después: el estado español se imponía, cada vez con más fuerza, 
por encima del poder espiritual.40 Aunado a ello, las crisis agrícolas y los 
conflictos bélicos con Francia (1793) e Inglaterra (1798) hicieron que 
el gobierno de Carlos IV se enfocara en la necesidad de incrementar la 
exacción fiscal mediante préstamos y el ya conocido decreto de Consoli-
dación de vales reales, expedido en 1798 y que se aplicó años después en 
los virreinatos americanos. El interés de reformar a fondo a la Iglesia y 
sus corporaciones en vista a un cambio social, político y religioso, que-
daba paulatinamente rebasado por las coyunturas del momento. Las 
intenciones, los objetivos de reforma y los medios para lograrlo habían 

39  Sánchez Blanco, La ilustración…, p. 26.
40  Callahan, Iglesia, poder..., p. 79.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓNXXVI

cambiado en comparación con aquel programa llevado a cabo durante 
la etapa de Carlos III. Las transformaciones iniciadas en esa época 
solían avanzar lentamente, rumbo a su consolidación. En el inter, se 
vieron afectadas y alteradas por la coyuntura bélica, así como por los 
nuevos intereses reformadores de Carlos IV y sus ministros. 

Es en estas dos fases (1759-1788 y 1788-1808) en las que se inserta 
el devenir de los proyectos reformistas que por extensión se aplicaron 
en el virreinato de la Nueva España. En cuanto al estudio de la época 
reformista novohispana, David Brading refiere a este periodo como el 
de una gran revolución borbónica en el gobierno, por el proceso de 
ordenamiento militar, el control de ciertos ramos (alcabalas, tabaco 
entre otros) y el intento de supresión del régimen de gobierno corpo-
rativo.41 Esta visión clásica concibe unas reformas hechas desde afuera 
y desde arriba, es decir, impuestas desde la península por los ministros 
españoles. Otros autores apuntan a la necesidad de dar un mayor peso 
a las reformas de corte económico que fueron en sí un indicativo de la 
situación del virreinato, lo que originó una exitosa recaudación fiscal.

En años recientes se ha propuesto estudiar de un modo distinto el 
periodo de reformas (y a las reformas en sí mismas). Siguiendo a Dorothy 
Tanck, el reformismo borbón puede pensarse como una restauración y no 
como una gran revolución, dado que no existían las condiciones apro-
piadas para ello.42 Tal postura tiene sentido a partir del estudio de la 
figura y acciones de Carlos III en Nápoles, en donde de manera previa 
ejecutó acciones parecidas a las que después aplicaría en el imperio 
español. Se considera que Carlos III “era un reformista, no un revolucio-
nario”, actitud que marcaría su reinado en la Península y en las Indias.43

Annick Lempérière alude a que se ha glorificado a las reformas, 
otorgándoles como mayor don el ser causa directa del posterior movi-
miento independentista. Ella refiere las amalgamas conceptuales, es 
decir, aquellas ideas o concepciones con las cuales se ha estudiado el 
período y que se han vuelto lugares comunes: la imposición de las inten-
dencias como muestra de absolutismo; la asociación de reformas-ilus-

41  David A. Brading, Mineros y comerciantes en el México Borbónico (1763-1810), México, Fondo de 
Cultura Económica, 1975, pp. 46-53.

42  Dorothy Tanck Estrada, La educación ilustrada. 1786-1836, México, El Colegio de México, 
1984, pp. 6 y 7.

43  Domínguez, Carlos III…, p. 60.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN XXVII

tración, o el despotismo ilustrado. La autora finalmente propone estu-
diar el periodo reformista “como cualquier otro momento del antiguo 
régimen hispánico, es decir, tomando en cuenta la constitución política 
en la que se inscribieron las decisiones reformadoras”, observando “las 
interacciones comprobables entre la Corona y las instituciones corpo-
rativas, y entre los mismos cuerpos, en diferentes niveles”.44 En otras 
palabras, estudiar las reformas a partir de otros actores, analizando las 
implicaciones, respuesta y accionar de estos.

Precisamente los trabajos recientes dedicados al estudio de las 
asociaciones seglares han procurado insertarlas dentro del proceso 
reformista imperial. Cecilia Landa anota la existencia de dos posturas 
al respecto: una, enfocada a la necesidad de establecer una estrategia 
de control sobre la Iglesia. Otra se orientaba más a solventar una crisis 
financiera de la corona, lo que hizo necesario enajenar algunos bienes 
eclesiásticos. Finalmente, ambas posturas estuvieron presentes, con 
variable peso e importancia a lo largo del periodo reformista.45 Por su 
parte Elisa Luque Alcaide ve claramente que había un proyecto desamorti-
zador de las cofradías, mismo que duró de 1775 a 1794. Poco después vino 
una segunda parte de ese proyecto, representada por la consolidación 
de vales reales.46 Otros autores, a partir de metodologías y conceptos de 
reciente estudio, han apuntado a que el trato dado a las corporaciones 
en general y a las de tipo seglar en particular se insertó precisamente en 
los cuestionamientos de la época en torno a los privilegios de estos 
cuerpos, la forma de obtenerlos, así como los medios para reclamarlos 
y garantizar su valía. Estos privilegios dados a las corporaciones (en este 
caso cofradías) les significaron altos grados de autonomía, de confor-
mación de identidades, lealtades y relaciones de reciprocidad con su 
entorno local o parroquial, aspectos que de cierta forma incomodaban 
a la corona, preocupada más por reorganizar, sujetar y replantear el 
papel de estas corporaciones, siempre a la luz del regalismo.47

44  Lempérière, Entre Dios y el rey…, pp. 156 y 157.
45  Landa, Las cofradías en Querétaro…, p. 18.
46  Elisa Luque Alcaide, “El debate sobre las cofradías en el México borbónico (1775-1794)” en 

Dieciocho: Hispanic Enlightenment, vol. 26, no. 1, marzo 22, 2003, pp. 25-42.
47  Beatriz Rojas, “Los privilegios como articulación del cuerpo político. Nueva España, 1750-

1821”, en Beatriz Rojas (Coordinadora), Cuerpo político y pluralidad de derechos. Los privilegios de las 
corporaciones novohispanas, México, Centro de Investigación y Docencia Económicas, Instituto de 
Investigaciones Dr. José María Luis Mora, 2007, pp. 45-84.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓNXXVIII

¿La Corona realmente tenía la intención de desaparecer a las 
cofradías y a otras asociaciones seglares o simplemente se les quería 
ordenar? A partir de la idea de “supresión del régimen corporativo”, 
en la historiografía es constante encontrar términos tales como ataque, 
embestida, supresión, crisis, ofensiva o decadencia, mismas que forman 
parte del corpus conceptual con el que se ha estudiado a estas corpo-
raciones. Tales conceptos y su manejo en la literatura sobre el tema 
remiten a un modelo de reformismo borbón represor, impuesto desde 
afuera y desde arriba. Sin embargo, se ha puesto de manifiesto la nece-
sidad de modificar el enfoque de estudio de dicho periodo, así como 
las pautas conceptuales o teóricas que permiten abordarlo. Las plumas 
que han insistido y señalan la necesidad de observar el proceso con 
mayor detenimiento y a detalle son abundantes y se ven alimentadas 
por las variadas investigaciones y tesis de grado que, a partir de casos 
particulares, han logrado ofrecer un panorama bastante complejo del 
nivel de aplicación de las reformas y su posible impacto en las asocia-
ciones seglares novohispanas. 

Remontándonos a estudios clásicos, la tesis de Milagrosa Romero 
Samper apunta justo al debate sobre si la reforma puede ser vista como 
una reducción de cofradías y no tanto una supresión.48 Una opinión 
similar es la que sostiene David Carbajal, respecto a que reformar no 
significaba destruir, sino que este proceso debe leerse más bien como 
un replanteamiento de su papel en cuanto a los ámbitos sagrado y 
profano.49 Clara García Ayluardo también ha señalado la necesidad de 
reflexionar sobre que las afamadas reformas buscaban reformular a la 
sociedad a partir de una “transformación sin mutabilidad”, es decir, 
volvemos al punto de replantear el papel de tales corporaciones a la 
luz de la modernidad.50 Estas opiniones contrastan con la sostenida 
por José Antonio Cruz Rangel, quien anota que las reformas en efecto 
significaron una “transición conflictiva y violenta”, evidente en las 
reacciones contrarias generadas entre la población indígena y el clero 

48  Romero, Las cofradías en el Madrid…, p. 106.
49  Carbajal, Cuerpos profanos…, p. 20.
50  Clara García Ayluardo (Coordinadora), Las reformas borbónicas, 1750-1808, México, Centro 

de Investigación y Docencia Económicas, Fondo de Cultura Económica, Consejo Nacional para 
la Cultura y las Artes, Instituto Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones de México, 
Fundación Cultural de la Ciudad de México, 2010, p. 11.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓN XXIX

secular.51 Importante es también distinguir las reformas borbónicas 
(tal como se han conceptualizado) de las reformas o proyectos que 
se insertaron en ellas o bien, que si bien no fueron resultado directo, 
sí se desprendieron de ahí. Hacemos eco aquí del trabajo de Teresa 
Maya Sotomayor, enfocado en analizar las políticas reformistas entre 
los años 1765-1804. Dicho trabajo es por demás sugerente y proposi-
tivo, al insinuar la existencia efectiva de un reformismo episcopal y otro 
real.52 Si bien la autora sugiere que las reformas episcopales fracasaron, 
está por estudiarse todavía los efectos y características propias de dicha 
impronta reformista.

Otro aspecto pendiente de estudio es el del papel activo de los arzo-
bispos novohispanos, en particular las figuras de Alonso Núñez de Haro 
y Peralta y su sucesor, Francisco Xavier de Lizana y Beaumont. Sobre el 
primero, faltan estudios e investigaciones que nos permitan reconstruir 
su labor pastoral y política en la mitra mexicana. A su favor, los cerca 
de 30 años que permaneció al frente de una de las diócesis más impor-
tantes del imperio español. En contra, la inmensa cantidad de documen-
tación y fuentes existentes, que bien permitirían desarrollar un estudio 
a profundidad, tanto de tipo biográfico como de su gestión episcopal. 
En este libro se abordará una de las labores pastorales más importantes 
de Alonso Núñez de Haro y Peralta: la reforma y reorganización de aso-
ciaciones seglares, que nos permite, de manera más o menos lograda, 
acercarnos un poco a su la labor pastoral y política, así como su función 
de ejecutor y consolidador de las reformas dentro de la Iglesia, empren-
didas de tiempo atrás, pero que lograron asentarse durante su prelatura. 

Respecto a la figura de Francisco Xavier de Lizana y Beaumont, 
si bien contamos con más investigaciones dedicadas a él, poco se ha 
reflexionado en torno a su labor pastoral y la posible continuidad o 
ruptura con las políticas desarrolladas por Núñez de Haro y Peralta. 
Se ha privilegiado su actuar durante los años anteriores a la lucha 
independentista, pero a pesar de ello existe una importante laguna 
en cuanto a su gestión episcopal en los primeros años al frente de la 
diócesis novohispana, lo que sin duda permitiría ahondar en las conti-

51  José Antonio Cruz Rangel, Las cofradías novohispanas ante las reformas borbónicas del siglo XVIII, 
tesis de Maestría en Historia y Etnohistoria, ENAH, 2002, p. 5.

52  Maya Sotomayor, Reconstruir…, p. 46.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



INTRODUCCIÓNXXX

nuidades o rupturas con la tradición reformista del siglo XVIII. Impor-
tante es, también, destacar que cada arzobispo logró desarrollar una 
agenda reformista, de acuerdo con sus intereses y con el contexto que 
cada uno de ellos experimentó.

Finalmente, la intención general de este libro es la de mostrar 
una visión más amplia y detallada del proceso conocido como reforma 
de cofradías, que más allá de enmarcarla en el contexto propio de las 
reformas políticas y económicas del siglo XVIII, obedeció a un con-
texto y problemáticas particulares, mismas que determinaron e influ-
yeron en la libertad de la población para asociarse en pos de la fe y la 
devoción, desembocando en el desarrollo de estrategias que les permi-
tieran sobrevivir, con singular éxito, a los intentos de control y regula-
ción tanto de la corona española como de la Iglesia novohispana. 

Este libro se desprende en mayor medida de la tesis doctoral, 
titulada Las reformas arzobispal y monárquica de cofradías y otras asociaciones 
seglares en Ciudad de México y pueblos circunvecinos, 1750-1808, defen-
dida dentro del programa del Posgrado en Historia de la Universidad 
Nacional Autónoma de México. De manera particular, agradezco al Dr. 
Luis René Guerrero Galván, por su respaldo y apoyo, así como a los 
integrantes del Seminario Instituciones Políticas Prehispánicas y Jurí-
dicas Indianas, adscrito al Instituto de Investigaciones Jurídicas de la 
UNAM y que gentilmente coordina, mismo que se ha constituido en 
un espacio académico en el cual he tenido oportunidad de aprender 
y conocer otras formas de hacer historia, particularmente en sus ver-
tientes jurídica e institucional. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



1

Capítulo 1  
EL UNIVERSO CORPORATIVO NOVOHISPANO

1.1 Definiciones en el ámbito eclesiástico y real

¿A qué le llamamos corporación o asociación seglar? La cuestión puede 
abordarse desde varias aristas. La primera, y la más lógica, es a partir 
de las inquietudes y problemas de definición propios de la época. Para 
1729 el Diccionario de autoridades definía a la cofradía como “congre-
gación o hermandad que forman algunos devotos para ejercitarse en 
obras de piedad y caridad”.53 Por otro lado, congregación hacía refe-
rencia (en el mismo tono) al “agregado de personas que se juntan y 
forman un cuerpo para ejercer alguna obra piadosa o devota: lo que 
también se dice cofradía”.54 Cofradía y congregación podían utilizarse 
a manera de sinónimo, al igual que la palabra “cuerpo” o “corpora-
ción”, entendida esta como “todo aquel colegio o reunión voluntaria 
de personas”.55

Tal parece que la sociedad de la época no tenía mayor problema 
con el uso de ciertas categorías o clasificaciones, ya que todas las aso-
ciaciones seglares constituían cuerpos o corporaciones por el simple 
hecho de ser reconocidos públicamente. Pero había de cuerpos a 
cuerpos: aquellos que contaban con cierta reglamentación o legalidad, 
con una historia o pasado reconocidos (una tradición inventada)56 

53  Diccionario de Autoridades, http://web.frl.es/DA.html.
54  Ídem.
55  Lempérière, Entre Dios y el rey…, Introducción y capítulo I. 
56  Nos referimos aquí al concepto propuesto por Eric Hobsbawm. Una tradición inventada 

consiste en prácticas, establecidas mediante normas o reglas aceptadas; dichas prácticas tienen 
una naturaleza simbólica o ritual, cuyo fin es inculcar ciertos valores o normas de comportamiento 
que en sí mismas implican una continuidad con el pasado. Esta tradición inventada suele unirse 
a ese pasado histórico de manera ficticia, conformando así narrativas del pasado inventadas. En 
el caso del tema que nos atañe, se inserta en los discursos que algunas corporaciones seglares 
presentaban ante el Consejo, argumentando que eran cofradías “muy antiguas”, o conformadas 
hace muchos años, pero que por alguna razón no contaban con pruebas (libros o constituciones)
que avalaran tal hecho. Eric Hobsbawm y Terence Ranger (Editores), La invención de la tradición, 
Barcelona, Editorial Crítica, 2002, pp. 7 y 8.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA2

o que contaban con el aval real o episcopal, ocupaban un lugar pre-
ponderante y por ende su importancia social era todavía mayor. El 
reconocimiento público de las corporaciones, amén de su trayectoria 
histórica y su utilidad pública, también era una forma de legitimarse 
socialmente.57 Es importante mencionar que estas asociaciones, al igual 
que los feligreses y habitantes de la capital del virreinato, jugaban con 
las categorías y clasificaciones sociales. En general, para efectos del 
presente trabajo utilizaremos el concepto de asociaciones o corporaciones 
seglares58 para referirnos a toda aquella reunión de fieles, entre los que 
se incluían también clérigos y religiosos, pero con mayor presencia de 
seglares, que, en conjunto, compartían intereses espirituales, sociales y 
económicos mutuos, orientados a diversos objetivos. 

La definición de estos cuerpos —de manera particular, en el 
caso de las cofradías— se plasmó en códigos y tratados jurídicos, así 
como en los testimoniales de diversos concilios. En los primeros años 
del cristianismo se reconocía la existencia de agrupaciones de fieles, 
que tenían como funciones atender a enfermos y dar buena sepultura 
a los difuntos. Fue hasta la Edad Media que se establecieron cofradías 
propiamente dichas, fundadas siempre a partir de los conventos men-
dicantes. Cabe aquí mencionar que existían otras modalidades de aso-
ciaciones seglares, enfocadas a seguir vidas espirituales más estrictas, 
como las beguinas o los mantellatos.59 

De base, la fundación o establecimiento de cofradías se conside-
raba un “acto de jurisdicción episcopal, enteramente reservado al obis-
po”.60 Particularmente en el Concilio de Trento se mencionó que los 
obispos debían visitar hospitales, colegios y “las cofradías de legos, aun 
las que llamen escuelas o tienen cualquiera otro nombre, pero no las que 

57  Ver la reflexión de David Brading y Óscar Mazín al respecto en El gran Michoacán en 1791. So-
ciedad e ingreso eclesiástico en una diócesis novohispana, Zamora, El Colegio de Michoacán, El Colegio 
de San Luis, 2009, pp. 68-70.

58  Utilizamos esta categoría porque nos es funcional, ya que engloba a la totalidad de asocia-
ciones de fieles sin riesgo de excluir a alguna. 

59  Dionisio Borobio, Hermandades y cofradías: entre pasado y futuro, Barcelona, Centro de Pastoral 
Litúrgica, 2003, pp. 18-20. 

60  Isidro de la Pastora y Nieto, Diccionario de derecho canónico, traducido del que ha escrito en francés 
el abate Andrés, arreglado a la jurisprudencia eclesiástica española antigua y moderna, Madrid, Imprenta 
de don José C. de la Peña, 1847, Tomo I, pp. 305 y 306.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 3

están bajo la inmediata protección de los reyes”.61 Para Nueva España, 
El Primer Concilio Mexicano, en su capítulo LXXV establecía que no se 
fundasen cofradías sin licencia del obispo, imponiendo una pena de diez 
pesos para toda aquella fundación ilegal.62 En el Tercer Concilio Provin-
cial Mexicano quedó muy explícito un asunto que, como veremos, repre-
sentó una fuente de disputa para el poder real y eclesiástico: la naturaleza 
de los bienes. Se prohibía a las cofradías hacer cualquier clase de gastos 
sin autorización del obispo, exceptuando aquellos gastos necesarios para 
el uso cotidiano, lo que implicaba que se consideraban propios de la 
esfera sagrada.63 Y al igual que el primer concilio, se establecía de nueva 
cuenta la prerrogativa del obispo de visitar cofradías, “observando si se 
guarda y cumple lo dispuesto en su erección y fundación y lo ordenado 
por los obispos”.64 Como veremos más adelante, fue en el IV Concilio 
Provincial Mexicano en donde se trataron con mayor amplitud otros 
tantos asuntos tocantes a las asociaciones seglares. 

La formalización explícita de las cofradías y de otras corpora-
ciones se logró hasta el Código de Derecho Canónico, promulgado por 
Benedicto XV en 1917. En tal código, se les llamó asociaciones, definidas 
como “entidades de fieles constituidas por la iglesia, con nombre y 
naturaleza propia”, clasificándolas en tres grandes rubros: cofradías, 
órdenes terceras y pías uniones. Posterior al Concilio Vaticano II, se 
procedió a una revisión y modificación del código, promulgándose 
uno nuevo en enero de 1983. A partir de este año se distinguen dos 
categorías de asociaciones de fieles: asociaciones públicas (erigidas por 
la autoridad eclesiástica, con estatutos ya revisados, con personalidad 

61  El Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento, traducido al idioma castellano por don Ignacio López de 
Ayala, Barcelona, Imprenta de don Ramón Martín Indár, 1847, Sesión XXII, del 17 de septiembre 
de 1562, Cap. VIII, pp. 238 y 239.

62  Concilios Provinciales Primero y Segundo, celebrados en la muy noble y muy leal ciudad de México, pre-
sidiendo el ilustrísimo y reverendísimo señor don fray Alonso de Montúfar, en los años de 1555 y 1565. Dalos 
a luz el Ilustrísimo Señor Don Francisco Antonio Lorenzana, arzobispo de esta Santa Metropolitana Iglesia, 
Con las licencias necesarias, en México, en la Imprenta del Superior Gobierno, de el Bachiller don 
Joseph Antonio de Hogal, en la calle de Tiburcio, año de 1769, pp. 150 y 151.

63  Concilio III Provincial Mexicano, Celebrado en México el año de 1585, Libro III, Título VIII-II “Se 
requiere la licencia del obispo para hacer cualesquiera gastos de los bienes de la Iglesia”, en Pilar 
Martínez López-Cano (coord.), Concilios Provinciales Mexicanos, época colonial, México, Universidad 
Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2004, p. 166.

64  Concilio III Provincial Mexicano…, Libro III, Título I-VII “Visite las ermitas y cofradías”, p. 230.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA4

jurídica dentro de la Iglesia) y asociaciones privadas (consideradas así 
por formarse inicialmente como un acuerdo privado entre fieles, pero 
sin estatutos revisados aún, es decir, sin personalidad jurídica). A su vez, 
como asociaciones públicas se encuentran las asociaciones clericales 
(integradas por seglares y dirigidas por clérigos) y las órdenes terceras.65 

En las recopilaciones de leyes españolas (castellanas e indianas) 
se estableció que debían fundarse cofradías con la licencia del rey y del 
obispo. Por mencionar algunos ejemplos, en 1473 Enrique IV de Cas-
tilla prohibió la fundación de cofradías que no fuesen pías o con real 
licencia, política que fue seguida entre 1534 y 1552.66 Ya en la Real Reco-
pilación de los Reinos de las Indias, en la Ley XXV, Título IV “De los 
hospitales y cofradías”, Libro I se establecían los lineamientos ideales 
a seguir para el establecimiento de asociaciones seglares los virreinatos 
americanos. Palabras más, palabras menos, dejaba clara la superioridad 
de la licencia real, la necesidad de contar con un corpus de estatutos 
sancionado por el Consejo de Indias, y la necesidad de acatar el visto 
bueno del Rey: 

Que no se funden cofradías sin licencia del Rey, ni se junten sin asistencia del 

prelado de la Caja y ministros reales: ordenamos y mandamos que en todas 

nuestras Indias, islas y tierra firme del mar océano, para fundar cofradías, juntas, 

colegios o cabildos de españoles, indios, negros, mulatos u otras personas de 

cualquier estado o calidad, aunque sea para cosas y fines píos o espirituales, pre-

ceda licencia nuestra, y autoridad del Prelado Eclesiástico, y habiendo hecho 

sus Ordenanzas, y Estatutos, las presenten en nuestro Real Consejo de las In-

dias, para que en él se vean y provea lo que convenga, y entre tanto no puedan 

usar ni usen de ellas; y si se confirmaren o aprobaren, no se puedan juntar, ni 

hacer Cabildo ni Ayuntamiento, sino es estando presente alguno de nuestros 

Ministros Reales, que por el Virrey, Presidente o Gobernador fuere nombrado, 

y el Prelado de la Casa donde se juntaren.67

65  Borobio, Hermandades y Cofradías…, pp. 69-71. 
66  Borobio, Hermandades y cofradías…, pp. 20 y 21.
67  Recopilación de Leyes de los Reinos de las Indias, mandadas imprimir y publicar por la majestad católica 

del rey don Carlos II, nuestro señor. Va dividida en tres tomos, con el índice general, y al principio de cada 
Tomo el Índice especial de los Títulos que contiene. Tomo Primero, cuarta impresión, hecha de orden 
del Real y Supremo Consejo de las Indias, Madrid, MDCCLXXXXI, por la viuda de don Joaquín 
Ibarra, impresora de dicho Real y Supremo Consejo, p. 34.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 5

Este cuerpo de leyes para las Indias también contaba con un apar-
tado para las terceras órdenes, en donde se mandaba a virreyes, audien-
cias y gobernadores no impidieran tomar el hábito de la tercera orden 
de San Francisco —en particular, pero sin duda extensivo al resto de 
órdenes terceras—, sino que debían proporcionarles la ayuda y favor 
necesarios.68

Regresando al siglo XVIII, recordemos que la fundación y esta-
blecimiento de las asociaciones seglares tenía objetivos claros: 

1.	Proporcionar ayuda para el momento de la muerte (asistencia 
tanto económica, como espiritual: a través de las patentes, in-
dulgencias, dinero para el entierro y mortaja)

2.	Obtener ventajas económicas (a través de préstamos, créditos, 
censos o dotes)

3.	Funcionar como elemento de identidad y cohesión, a nivel so-
cial, cultural, barrial, parroquial, y étnico. Por ejemplo, en épo-
ca de epidemias o de crisis alimentaria, la cofradía proporciona-
ba estabilidad y seguridad, por ser una institución perdurable a 
todos esos embates.69

4.	Participar de los valores morales de la época. Nos referimos 
aquí a las actividades de caridad y benéficas (asistencia y esta-
blecimiento de hospitales, visita a enfermos y a cárceles, ayuda 
a pobres, apoyo a escuelas de primeras letras, y dotes para que 
niñas pobres pudiesen profesar o casarse).

 
Estas asociaciones seglares tenían diversos niveles de complejidad. 
Como hemos dicho, para los años que estudiamos no existía una defi-
nición consensual de lo que era una corporación seglar. Estas asocia-
ciones eran lo suficientemente plásticas y cambiantes, por lo que sus 
prácticas y actividades cambiaban o se modificaban con el paso de los 
años, dándole un nuevo carácter o significado. Importante era entonces 
definir su existencia a través del reconocimiento público y social, es 
decir, de su legitimación ante los ojos de la feligresía. Su legitimidad 

68  Recopilación de Leyes de los Reinos de las Indias…, p. 127.
69  Charles Gibson, Los Aztecas bajo el dominio español (1519-1810), México, Siglo XXI Editores, 

1967, p. 130.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA6

ante la corona y el arzobispado era otro tenor, al cual nos referiremos 
en diversos momentos de este libro. Un tercer aspecto lo conforma la 
concepción que tenían de sí mismas, posible de estudiar a partir de sus 
propias constituciones o de cómo sus integrantes se referían a dichas 
corporaciones.

Para efectos de nuestra investigación, seguimos la clasificación 
propuesta por Clemente Cruz Peralta.70 Hemos agrupado al universo 
de corporaciones seglares en dos grandes grupos: aquellas corpora-
ciones formales, en cuanto a que contaban con una organización y 
estructura más compleja, tanto administrativa como económica, pues 
en su mayoría contaban con constituciones, libros de cuentas y registro 
de sus integrantes. El segundo grupo estaba conformado por las aso-
ciaciones o corporaciones informales, pues no alcanzaron una gran 
complejidad y madurez organizativa, es decir, que en ocasiones no con-
taban con constituciones, libros de cuentas bien organizados ni mucho 
menos un registro de sus integrantes, lo que les daba cierto grado de 
libertad y marginalidad para actuar. A continuación presentamos estas 
dos grandes divisiones corporativas, así como el tipo de asociaciones 
que bien pueden clasificarse dentro de una y otra:

a) Asociaciones o corporaciones formales: comprende las siguientes asociaciones

1.	Cofradías: entendidas como agrupaciones voluntarias de perso-
nas con fines primeramente de culto, de ayuda espiritual y fune-
raria para el momento de la muerte. Se asentaban en parroquias, 
conventos e iglesias asociadas a colegios y hospitales. Contaban 
en su mayoría con licencia arzobispal, real, o ambas. Se regían 
por sus constituciones y estatutos, tenían libros de cuentas y en 
determinados casos contaban con la protección real, quedando 
fuera de la jurisdicción del arzobispado. Aunque las había en 

70  Para la región de la Huasteca distingue dos tipos de corporaciones, con base en su esta-
blecimiento: las cofradías oficiales, pues tenían permiso y licencia al menos eclesiástica, pero no 
necesariamente real; y las hermandades informales, pues tenían únicamente permiso del cura pá-
rroco, pero sin autorización episcopal ni real. Hemos optado por aplicar un criterio similar, que 
comprende las características propias de las corporaciones que analizamos en esta tesis. Cruz, Los 
bienes de los santos…, pp. 60 y 61.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 7

los pueblos de indios, eran más frecuentes en entornos urbanos 
o en regiones con alta actividad económica.

2.	Hermandades: agrupaciones voluntarias de personas con fines 
única y exclusivamente de culto, esto es, que las limosnas y re-
cursos obtenidos estaban destinados a sostener el culto hacia un 
santo o figura sacra. No prestaban apoyo material para los entie-
rros o en caso de muerte. Eran corporaciones menos formales, 
pues no contaban con constituciones o estatutos, y en algunos 
casos tampoco con libros de cuentas. Eran más frecuentes en 
los pueblos de indios.

3.	Terceras órdenes seglares: agrupaciones voluntarias de perso-
nas con fines de culto, de ayuda espiritual y funeraria para el 
momento de la muerte, que además deseaban la perfección 
cristiana siguiendo el modelo de vida de un santo o entidad 
carismática. Las terceras órdenes estaban asociadas y ligadas a 
su vez a una orden regular (franciscanos, dominicos, agustinos, 
carmelitas), contaban con una compleja organización interna, 
solían tener libros de profesión, de toma de hábitos y de cuen-
tas, además de contribuir con obras de caridad o benéficas me-
diante dotes o la ejecución de proyectos caritativos.71

4.	Congregaciones: Comprende este concepto tres tipos de congre-
gaciones existentes en nuestro período de estudio. Por un lado, 
las congregaciones marianas72 y de otras advocaciones, ligadas a la 

71  Carolina Aguilar García, La tercera orden franciscana de la ciudad de México, siglo XVIII, tesis de 
maestría en historia, México, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad Nacional Autónoma de 
México, 2014, pp. 39 y 40.

72  Entendidas como “grupos de personas que se juntaban, bajo la protección especial de María, 
para seguir un modo de vida que buscaba integrar la fe y virtudes cristianas con la vida y ocupa-
ciones diarias”. El congregante mariano se consagraba a la virgen María, de manera que estas 
corporaciones buscaban complementar la educación y la práctica espiritual y devocional de los 
seglares, además de procurar la caridad para con presos, enfermos y pobres. Las primeras con-
gregaciones marianas datan del año 1563 y fueron fundadas en Roma bajo el auspicio de Jean 
Leunis, extendiéndose rápidamente en el orbe cristiano, pasando a los territorios americanos 
para establecerse en Lima en 1571 y en Nueva España en 1574. Javier Martínez Naranjo, “Las 
congregaciones marianas de la Compañía de Jesús y su contribución a la práctica de la caridad 
(siglos XVI-XVIII)”, en Revista de Historia Moderna. Anales de la Universidad de Alicante, No. 21, 2003, 
p. 9-20. Para el caso de las congregaciones marianas en Nueva España, véase Fernando Rivero 
Lira, Las congregaciones marianas en la Nueva España, siglos XVI-XVIII, tesis de maestría en Historia, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, 2010.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA8

compañía de Jesús, como la de la Buena muerte73 o la de Nues-
tra Señora de los Dolores, mismas que desaparecieron al tiem-
po de la expulsión jesuita. El segundo tipo de congregaciones 
son las sacramentales, es decir, aquellas agrupaciones dedicadas 
al culto y cuidado del Santísimo Sacramento, acompañándolo 
y alumbrándolo cuando era transportado o llevado a visitar a 
algún enfermo o agonizante. Sus integrantes, tanto hombres 
como mujeres, pero en particular los primeros, se hacían llamar 
caballeros y solían utilizar uniformes de tipo militar, de ahí su 
mote de caballeros del Santísimo Sacramento. Nos centraremos en 
estas últimas, por proliferar a lo largo del siglo XVIII, en compa-
ración con las extinguidas congregaciones de la orden jesuita. 
Un tercer tipo de congregación fue la de San Pedro, establecida 
en Nueva España en 1577, y que estuvo orientada a dar asisten-
cia material y espiritual al clero secular del virreinato, además 
de contar con algunos seglares distinguidos entre sus filas. Se 
considera que tal corporación también funcionó como agluti-
nador de los intereses políticos del clero secular.74

5.	Escuelas de Cristo: asociaciones de inspiración filipense, enca-
bezadas por un clérigo secular, cuyo objetivo era dotar a los se-
glares afiliados de las herramientas que les permitiesen ejercitar 
la virtud y cumplir con sus obligaciones espirituales. Ejecutaban 
una instrucción religiosa similar a la de los ejercicios ignacianos, 
pero de forma moderada; estaban asociadas a las parroquias y 
conventos, de manera que contaban con sus propias capillas en 
donde llevaban a cabo actividades de instrucción religiosa.

73  Su objetivo era la devoción y el encauzamiento de sus integrantes al bien morir. Originada 
en Roma en 1655, prontamente pasó a Nueva España, fundándose una en la Casa Profesa en el 
año de 1659 y otra en el Colegio de San Gregorio. Rebeca Pacheco Alarcón, La congregación jesuita 
de la Buena Muerte, tesis de licenciatura en Historia, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Facultad de Estudios Superiores Acatlán, 2007.

74  Al respecto, el artículo pionero de Asunción Lavrin, “La congregación de San Pedro. Una 
cofradía urbana del México colonial, 1604-1730”, en Historia Mexicana, Vol. 29, Núm. 4 (116), 
abril-junio de 1980, pp. 562-601. Un excelente estudio, de reciente factura, sobre la vida de la 
congregación en el siglo XVI es de Víctor Manuel Hernández Vázquez, La cofradía de San Pedro: 
imagen y voz del clero secular, tesis de licenciatura en historia, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, 2011.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 9

b) Asociaciones o corporaciones informales: 

1.	Cultos: también conocidas como limosnas, eran actividades de 
recaudación financiera llevadas a cabo por fieles llamados ma-
yordomos, cuya intención era juntar dinero para celebrar fiestas 
y misas a un Santo o advocación sacra. No contaban con estatu-
tos, ni libros de cuentas.

2.	Misas: fondos o limosnas recaudadas por algunos feligreses o 
proporcionadas por particulares con el fin de emplearlas en las 
misas que debían decirse durante todo un año.

3.	Obras pías: cuando una cofradía o hermandad estaba en mal 
estado financiero y administrativo, pero conservaba algunos 
fondos o bienes -regularmente ínfimos-se decidía convertirla 
en obra pía. En esta categoría, el culto o advocación de la co-
fradía o hermandad venida a menos se consideraba útil para 
los feligreses, así que sólo se hacía necesario conservar sus po-
cos bienes o dineros de manera informal. Esta degradación de 
hermandad a obra pía fue más frecuente en pueblos de indios.

4.	Devociones: ubicadas en capillas y parroquias, tenían por ob-
jetivo la conservación del altar en que se ubicaba una imagen 
sacra, así como su arreglo y la celebración misas en su honor. 
El cuidado de estas devociones estaba a cargo de una persona 
que bien podía considerarse mayordomo, e incluso a cargo del 
propio párroco.

El universo de asociaciones de índole seglar era bastante extenso, 
plástico, cambiante. A pesar de que historiográficamente se les ha dado 
mucho peso a las cofradías, no fueron las únicas asociaciones exis-
tentes. La feligresía contó con otras tantas alternativas para afiliarse y 
obtener así más ventajas espirituales, materiales y sociales. De hecho, 
estos cuerpos tuvieron una presencia desigual, según la región o zona 
en que se ubicaron. En Ciudad de México predominaban las cofradías, 
seguidas de las congregaciones del Santísimo Sacramento, Escuelas de 
Cristo y Terceras Órdenes. En cambio, en los alrededores de la ciudad 
predominaron las cofradías de indios, las hermandades y las obras pías. 
En el entorno urbano las asociaciones seglares tuvieron una organiza-
ción y estructuras más complejas.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA10

Las corporaciones seglares nombradas anteriormente tuvieron 
diversos orígenes. Algunas nacieron del interés de los frailes, otras por 
iniciativa de la misma feligresía. Esta, dada su múltiple naturaleza, con-
formó así microcomunidades diversas. Algunas basadas en las activi-
dades gremiales, otras basadas en la identidad étnica, o según su lugar 
de origen en la península. Otras tantas nacieron por la devoción a 
determinada entidad sacra, fuese Virgen, Cristo o algún santo en par-
ticular. Si bien la población de la ciudad y los alrededores fue hetero-
génea, pueden identificarse algunos patrones a partir de las corpora-
ciones seglares que se conformaron.75

Las asociaciones seglares estaban íntimamente ligadas a sus espa-
cios parroquiales o conventuales correspondientes. Las parroquias fun-
gieron como organizadoras del espacio sacro y profano de la ciudad. La 
relación establecida entre ellas, sus párrocos y la feligresía nos muestra 
la riqueza y diversidad de las prácticas religiosas de la población. Por 
ejemplo, los grandes centros conventuales franciscanos y dominicos 
albergaban una cantidad significativa de corporaciones varias, de entre 
ellas las más ricas: cofradías, terceras órdenes, escuelas de Cristo. Las 
parroquias concentraron así a archicofradías, cofradías y congrega-
ciones del Santísimo Sacramento. El carácter de estos templos (secu-
lares o asociados a conventos) fue determinante para el devenir de las 
corporaciones seglares.

75  Se han realizado importantes esfuerzos por contabilizar las corporaciones seglares existentes 
a lo largo del siglo XVIII en la Ciudad de México. Entre las aportaciones cuantitativas, tenemos el 
listado de Alicia Bazarte en Las cofradías de españoles, pp. 64-67, donde se contabilizan 115 corpo-
raciones para los años 1526-1795,a las que se agregan 3 cofradías más ubicadas en la Colegiata de 
Guadalupe, en el Santuario de los Remedios y en convento de San Martín Tepotzotlán; 77 son las 
listadas (a partir de las patentes existentes) en Los costos de la Salvación; 191 son las que aparecen 
en el apéndice ofrecido por Clara García en Desencuentros con la tradición. Los fieles y la desaparición 
de las cofradías de la ciudad de México en el siglo XVIII, México, Consejo Nacional para la Cultura y 
las Artes, Fondo de Cultura Económica, 2015, pp. 237-245. Si bien la autora agrupa las corpora-
ciones según su lugar de asentamiento (parroquias, colegios, hospitales y conventos), abarca los 
años 1705-1794, sin reparar en etapas definidas. Más recientemente, Rodolfo Aguirre en Cofradías 
y asociaciones de fieles, pp. 247-257, ofrece un aproximado de 199 para el periodo 1680-1750, tan 
sólo para la ciudad de México, sin mencionar las corporaciones de los alrededores y el resto del 
arzobispado, que suman en total 1336 asociaciones. En el caso del presente trabajo, se plantea 
como posibilidad el contabilizar las corporaciones en etapas más o menos bien definidas, para 
distinguir así el fenómeno de la permanencia o del cambio, ya sea a raíz de la evolución de las 
mismas corporaciones, o bien, a partir de las políticas de reorganización y reforma de las que se 
hablará a lo largo de este texto.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 11

1.2 Fundar una asociación seglar en Nueva España

El establecimiento de las asociaciones seglares en territorio novohis-
pano se remite a los primeros años posteriores a la evangelización. En 
el caso de la Ciudad de México, las primeras cofradías de la ciudad se 
conformaron en su mayoría por indios. Cofradías como la de la Vera-
cruz, la de San José o la de la Soledad, establecidas entre 1530 y 1595, y 
que comenzaron sus primeros años albergando a la feligresía indígena, 
que manifestaba su antigua jerarquía y orden social y barrial en las pro-
cesiones religiosas, acto que, según Bárbara Mundy, contribuyó a crear 
un pasado en común para los indios, además de permitir la creación de 
una memoria colectiva.76

Dado que la población española era mayoritaria en la ciudad, 
las parroquias destinadas a dicha población (Sagrario, Santa Veracruz, 
San Miguel y Santa Catarina) albergaron a un gran número de cor-
poraciones seglares, que dieron, además de identidad, auxilio espiri-
tual y material a la población de esa porción de la ciudad. El Sagrario 
tenía como feligreses a casi la mitad de la población española, incluidos 
miembros de la nobleza y funcionarios reales, comerciantes y mineros. 
Además, dentro de su jurisdicción territorial se encontraban colegios y 
edificios del gobierno virreinal y eclesiástico, así como plazas y lugares 
dedicados al comercio, lo que facilitó que día con día la cantidad de 
población flotante fuese alta.77 La Santa Veracruz tenía como princi-
pales fieles a artesanos y pequeños comerciantes. La parroquia de Santa 
Catarina contó con once corporaciones, de entre las que destaca la 
Congregación de cocheros del Santísimo Sacramento, y era la segunda 
con mayor densidad de españoles, además de constituirse como una 
parroquia de transición. Su ubicación particular (cercana San Juan 
Tenochtitlan y de Santiago Tlatelolco), fue determinante para que con 
el paso de los años se integrara la feligresía india de dichas parciali-

76  Barbara E. Mundy, La muerte de Tenochtitlan, la vida de México, México, Grano de Sal, 2018, 
pp. 328-331.

77  Pilar Gonzalbo, Del barrio a la capital. Tlatelolco y la Ciudad de México en el siglo XVIII, Ciudad 
de México, El Colegio de México, Centro de Estudios Históricos, 2017, p. 62; Claudia Ferreira 
Ascencio, Cuando el cura llama a la puerta. Orden sacramental y sociedad. Los padrones de confesión del 
Sagrario de México (1670-1825), México, El Colegio de México, 2014, pp. 228-235.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA12

dades.78 Por su parte, San Miguel tenía muy pocas corporaciones, así 
como una cantidad de población menor, pues se encontraba un poco 
distante del centro religioso de la ciudad, y más apegada a una zona 
periférica poco poblada. En estas parroquias la presencia de población 
negra o mulata era menor.

En las parroquias cercanas a las periferias de la ciudad solía 
haber menos población española, dedicada a otro tipo de oficios y 
actividades, pues originalmente fueron establecidas para atender a 
los indios, aunque con el paso de los años lograron extender su juris-
dicción a españoles y otras castas. El templo de la Santísima Trinidad 
era conocido por albergar a la congregación de San Pedro, que daba 
cabida a clérigos seculares y a algunos seglares. Pero al mismo tiempo, 
fue centro de reunión de las cofradías de corte gremial: de sastres, 
zapateros, fruteros, médicos y flebotomistas, entre otros.79 Esta variedad 
de cofradías de corte gremial estaban afiliadas en primera instancia 
a la archicofradía de la Santísima Trinidad, fundada originalmente 
por sastres. Cercano a dicho templo, se ubicaba el de la Santa Cruz y 
Soledad, que extendía su jurisdicción a tres zonas con alta y variada den-
sidad poblacional, que vivía en vecindades o jacales.80 A esta parroquia 
correspondían españoles, indios, algunos mestizos y mulatos, dedi-

78  Pilar Gonzalbo, Del barrio a la capital…, pp. 65-74.
79  Contamos con importantes aportes en torno a las cofradías de esta parroquia: María del 

Rocío Ramírez Sámano, La cofradía gremial de los fruteros y encomenderos de fruta de la ciudad de México: 
“Jesús Nazareno de la Caída”, tesis de licenciatura en Historia, México, UNAM, Escuela Nacional de 
Estudios Profesionales Acatlán, 2001; Julio César Cervantes López, La archicofradía de la Santísima 
Trinidad. Una cofradía novohispana, tesis de licenciatura en historia, México, UNAM, Facultad de 
Filosofía y Letras, 2003; Miguel Orduña Carson, Experiencias en transición: de la cofradía de San Ho-
mobono a la sociedad de socorros mutuos. Cultura política de los sastres de la Ciudad de México, tesis de 
maestría en historia, México, UNAM, Facultad de Filosofía y Letras, 2004; Yasir Armando Huerta 
Sánchez, La cofradía del Señor de la Salud, San Cosme y San Damián de la Ciudad de México (siglo XVIII), 
tesis de licenciatura en historia, México, UNAM, Facultad de Filosofía y Letras, 2010; del mismo 
autor, La cofradía de Nuestra Señora de la Guía de los oficiales del gremio de sastres, calceteros y jubeteros, 
Ciudad de México (1680-1730), tesis de maestría en historia, México, UNAM, Facultad de Filosofía 
y Letras, 2014; Víctor Manuel Hernández Vázquez, La cofradía de San Pedro: imagen y voz del clero 
secular, tesis de licenciatura en historia, México, UNAM, Facultad de Filosofía y Letras, 2011.

80  Dávalos, “El espacio consuetudinario ante a cuadrícula borbónica” en Sonia Lombardo 
de Ruíz (Coord.) El impacto de las reformas borbónicas en la estructura de las ciudades. Un enfoque 
comparativo. Memoria del I Simposio Internacional sobre historia del centro histórico de la Ciudad de México, 
México, Gobierno de la Ciudad de México, Consejo del Centro Histórico de la Ciudad de México, 
2000, pp. 111 y 112.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 13

cados a ser zapateros, sastres y tejedores; otros oficios (más identifi-
cados con la población indígena) eran los de curtidores, gamuceros, 
cuereros, carpinteros, albañiles, aguadores, cargadores y cocineras.81 
Sobre esta última actividad, existía una cofradía dedicada a San Pascual 
Bailón, santo por tradición de los cocineros, además de la del Santí-
simo Sacramento, que tenía a su cuidado una imagen del Santo Cristo 
de la Expiración. Importante es mencionar la presencia de la imagen 
y cofradía de Nuestra Señora de la Soledad, que dio a la parroquia 
el carácter de santuario, de menor magnitud a los ya conocidos.82 En 
general, se puede argumentar que las cuatro parroquias de españoles 
tenían corporaciones seglares integradas por este grupo poblacional, 
mientras que las parroquias periféricas (de indios) no sólo abarcaban a 
esta población, sino que extendían su manto sobre españoles, mestizos 
y castas, por lo que es más fácil encontrar ahí corporaciones integradas 
por uno sólo de los grupos sociales, o bien, incluso corporaciones que 
lograron integrarlas en un solo cuerpo.

Contrastante es la situación de las corporaciones seglares en 
conventos femeninos, en donde el número de cofradías era bastante 
inferior a los de su contraparte masculina. Los conventos de religiosas 
tenían una situación particular, pues muchos de ellos estaban bajo la 
vigilancia del arzobispado, lo que seguramente significó un mayor con-
trol sobre los mismos, impidiendo así el libre establecimiento de cor-
poraciones seglares.83 Otros tantos permanecieron bajo la tutela de las 
correspondientes órdenes masculinas, como el de Santa Clara (francis-
canos) o el de Santa Catalina de Siena (dominicos). Esto implicaba que 
el arzobispo no podía visitarlos ni inmiscuirse en asuntos de gobierno 
y administración de esos conventos, lo que posiblemente les dio más 
libertad en cuanto a la fundación de corporaciones seglares y el manejo 
de sus cuentas y del culto en sí. 

81  Dávalos, “El espacio consuetudinario…”, p. 113.
82  Gregorio Pérez Cancio, Libro de fábrica del templo parroquial de la Santa Cruz y Soledad de Nuestra 

Señora, años de 1773 a 1784. Transcripción, prólogo y notas de Gonzalo Obregón, México, Instituto 
Nacional de Antropología e Historia, 1970.

83  Conventos sujetos al arzobispado: Concepción, Regina Coeli, Balvanera, Jesús María, San 
Jerónimo, San Lorenzo, San José de Gracia, Santa Teresa la Antigua, Capuchinas de San Felipe de 
Jesús; San Bernardo, Santa Teresa la Nueva, Santa Brígida.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA14

Por su parte, los conventos masculinos solían tener numerosas 
corporaciones seglares, en particular el convento grande de San Fran-
cisco y el Imperial de Santo Domingo. El primero contó con cofradías 
de las llamadas “nacionales”, fundadas por aquellos llegados de las dis-
tintas regiones peninsulares, que buscaban mantener un vínculo con su 
lugar de origen, estableciendo lazos espirituales, sociales y económicos 
con otros individuos de esas mismas regiones. Tal fue el caso de las cofra-
días de gallegos, riojanos o vascos. Del mismo modo, este convento tuvo 
una cofradía, la de San Benito de Palermo, asociada a negros y mulatos, 
así como una tercera orden secular y una Santa Escuela de Cristo. Por 
supuesto, no podemos dejar de lado a la capilla de San José de los Natu-
rales, que hizo las veces de parroquia para la población indígena de la 
ciudad.84 El convento dominico albergó a la muy notable Archicofradía 
del Rosario, una de las más ricas de la ciudad. También la de Santa Rosa 
de Lima, además de dar sitio a capillas que funcionaban como centros 
de reunión y de culto particular para determinado tipo de población. 

En los alrededores de la ciudad el panorama era bastante dife-
rente. Las cofradías comenzaron a establecerse en las poblaciones 
hacia 1570, consolidándose y expandiendo su crecimiento durante el 
siglo XVII.85 Al igual que las cofradías de la ciudad de México, las de 
indios ubicadas en los alrededores tenían como función primordial el 
otorgar ayuda espiritual y material-funeraria a los cofrades. En estas 
poblaciones también había cofradías de españoles, en menor cantidad, 
dada su baja densidad poblacional. Tanto las parcialidades como las 
ciudades, villas y pueblos contaban con un gran porcentaje de pobla-
ción indígena. Por ejemplo, para los años 1791 a 1805 Coyoacán con-
taba con 3039 indios y 1132 no indios (españoles, castizos, mestizos y 
pardos); Tacuba con 5712 indios y 1284 de otros grupos, mientras que 
Xochimilco llegó a tener 3739 indios y 568 de otras etnias.86 Los pue-
blos estaban conformados, territorialmente, por una cabecera, barrios 
o parcialidades, tierras de repartimiento y del común, así como por 

84  Mundy, La muerte de Tenochtitlan…, pp. 328 y 329.
85  Lockhart, James, Los nahuas después de la conquista. Historia social y cultural de la población indí-

gena del México central, siglos XVI-XVIII, México, Fondo de Cultura Económica, 1999, p. 315.
86  Claudia Guarisco, Los indios del Valle de México y la construcción de una nueva sociabilidad política, 

1770-1835, México, El Colegio Mexiquense, 2003, p. 43.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 15

otros pueblos sujetos. Usualmente en la cabecera estaba asentada la 
parroquia, convirtiéndose en centro de la vida política, social y religiosa 
de la población. De ahí que se replicó, para la jurisdicción eclesiástica, 
una estructura similar: la cabecera era llamada así doctrina o curato, y los 
poblados que le rodeaban se hacían llamar visitas.87

 
1.3 Disposiciones para fundar una asociación seglar

Como hemos visto, el origen de una asociación seglar, en par-
ticular de las cofradías, obedecía a varios factores: según la densidad 
poblacional, la intención (para evangelizar), el interés de algún ecle-
siástico o párroco, o por la advocación de interés. En la mayoría de 
los casos, las corporaciones seglares se fundaban con la licencia y visto 
bueno del ordinario (o sea de la autoridad eclesiástica) y en casos excep-
cionales contaban con licencia real. Pero el comportamiento general 
era el fundarse y establecerse un conjunto de fieles con anuencia del 
párroco, viniendo después una autorización o visto bueno, casi siempre 
de la autoridad clerical o del provisorato. Entre 1775 y 1780 el proce-
dimiento adquirió un carácter más burocrático, pues la licencia real se 
volvió más importante que la eclesiástica, esto en franca concordancia 
con los principios regalistas. Así, a partir de ese momento, era obliga-
torio solicitar permiso (mediante el Consejo de Indias y sus fiscales) 
para reunirse y formar constituciones; una vez dada la licencia, se pro-
cedía a ello, y ya elaboradas, debían enviarse al ordinario y en todo caso 
al virrey y la Real Audiencia para su revisión y aprobación. Por supuesto 
eso no significa que durante el largo proceso ante el Consejo estas cor-
poraciones dejaran de establecerse libremente o de funcionar bajo una 
modalidad de tolerancia (al menos para la corona), que solía durar de 
dos a tres años. Una vez evaluadas las constituciones por el virrey y la 
audiencia, debía enviarse un dictamen preliminar al Consejo de Indias. 
En caso de considerarse aprobadas por dicho organismo, se emitía una 
Real Cédula.88 

87  Gibson, Los aztecas…, pp. 106 y 107.
88  Carbajal, Cuerpos profanos..., p. 67; sobre el procedimiento de fundación y aprobación de 

cofradías en el valle de Toluca véase también Mejía, Las cofradías en el valle…, p. 51.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA16

Las corporaciones que quedaban en espera del visto bueno del Con-
sejo de Indias continuaban funcionando como tales, incluso en algunos 
casos abandonaron el proceso o no se le dio seguimiento, en parte por 
lo burocrático del asunto, por las respuestas y observaciones negativas 
del Consejo o bien por los gastos que ello generaba, pues implicaba 
contar con un representante en la metrópoli. Poco se ha profundizado 
en el papel de estos representantes, pero no dudamos que su función 
haya sido un poco similar a la de los procuradores y agentes del cabildo 
catedralicio que debían hacer las respectivas gestiones y cabildeo ante 
los consejeros de Indias, lo que se traducía en fuertes gastos para man-
tener a estos gestores (de entre 100 y 300 pesos anuales).89

Como se ha mencionado, en la creación de estos nuevos cuerpos 
jugaron un papel trascendente los curas de parroquia, los propios feli-
greses y también los nuevos aires religiosos, que fueron determinantes 
para el tipo de asociaciones que se crearían. No olvidemos que a raíz 
de la secularización de doctrinas, de la creación de nuevas parroquias 
y del ascenso de muchos clérigos, se incrementó la preocupación por 
continuar con la labor pastoral, lo que llevó a varios de ellos a ser pro-
motores, fundadores y gestores de devociones, cultos, hermandades y 
por supuesto cofradías, de las cuales también solían ser sus administra-
dores o vigilantes de sus finanzas, además de que este tipo de acciones 
vestían muy bien los méritos y trayectorias clericales.90 Las cofradías 
siguieron contribuyendo a sufragar los gastos de la parroquia y del 
cura. En 1773 Cristóbal de Folgar, párroco del templo de Santo Tomás, 
propuso al Consejo fundar una cofradía de Santo Tomás y Santísimo 
Sacramento, según dijo, gracias al estímulo de sus feligreses.91 La res-
puesta peninsular fue contundente: tal fundación era ilegal, pues el 
cura había hecho las constituciones y la petición sin previa licencia 

89  Oscar Mazín Gómez, Gestores de la Real Justicia: procuradores y agentes de las catedrales hispanas 
nuevas en la corte de Madrid, México, El Colegio de México, 2007, pp. 32-44.

90  William B. Taylor, Ministros de lo sagrado. Sacerdotes y feligreses en el México del siglo XVIII, Zamora, 
El Colegio de Michoacán, Secretaría de Gobernación, El Colegio de México, 1999, p. 153.

91  Cristóbal de Folgar, abogado de la Real Audiencia y cura propio de Santo Tomás; estos feli-
greses eran don José Benítez, don José Mariano Retama, don Polinario Lara y Moctezuma, don 
Juan Anguino Castaño, don Carlos Antonio Retama, don Luis Antonio Saldaña, don Felipe Jesús 
Almazan, Eusebio Mariano Retama, Antonio Arana, Tomás de Villanueva Salazar y don Lucas An-
tonio Yáñez. AGI, México 2661; también en AGNM, Indiferente Virreinal, caja 1247, exp. 31.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 17

ordinaria, requisito indispensable según las Leyes de Indias. Se instó 
a que el clérigo hiciera lo propio, reformulando las constituciones y 
presentándolas ante el ordinario y el virrey. Folgar lo hizo, expuso los 
estatutos ante el juez provisor y vicario general, don José Ruiz de Cone-
jares, que los aprobó. Posteriormente el cura se presentó ante el Con-
sejo, el cual determinó que las constituciones estaban desarregladas y 
que el procedimiento no era el correcto, pues faltaba la aprobación 
del virrey. Nuevamente Folgar envió directamente al Consejo de Indias 
las constituciones, pasando por encima de la autoridad virreinal, lo 
que provocó una severa llamada de atención al clérigo, que, no ape-
gándose al procedimiento debido, persistía en su intención de fundar 
una cofradía. Finalmente sabemos que tal cofradía se aprobó, sobre-
viviendo al proyecto de reforma de Núñez de Haro, quien determinó 
que debía continuar por ser muy útil a sus principios.92 Esto es impor-
tante, pues como se ha mencionado en otras secciones de este trabajo, 
ni el arzobispado ni la Corona prohibían la fundación de cofradías, tan 
sólo se incentivaba que ésta se hiciera con todo rigor y respetando la 
reglamentación existente, siempre y cuando se considerase una corpo-
ración útil para la feligresía, dentro de los parámetros borbónicos. En 
este caso también vemos dos aspectos importantes: en primer lugar, el 
tesón y constancia del cura para fundar una cofradía que resultase útil 
para su labor y para la parroquia. Este ocuparía un lugar importante al 
interior de la cofradía, con derecho a voto en juntas y elecciones. Por 
otro lado, vemos también el inicio de una estricta política del Consejo 
de Indias respecto a la fundación de nuevas corporaciones en Nueva 
España. A pesar de ello, las acciones y papel de los curas en el mundo 
cofradial era algo poco deseable desde el ámbito monárquico. Algunas 
voces consideraban que el daño a las cofradías venía también del hecho 
de que éstas estaban demasiado unidas al párroco, por lo que de parte de 
la Corona existió un interés en separarlas, en la medida de lo posible, 
de la influencia de los curas.93

Los seglares también participaron activamente en la creación de 
nuevas corporaciones, sin apoyo de algún clérigo o religioso en cues-
tión, sino por iniciativa propia. El 11 de diciembre de 1786 se presentó 

92  AGI, México 2661.
93  Carbajal, Cuerpos profanos…, p. 119.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA18

una petición formal a nombre de Cristóbal Espínola con el fin de 
obtener el permiso para fundar con todo rigor una congregación o 
tercera orden de María Santísima de los Dolores, correspondiente a 
la advocación de los siervos de María.94 Esta orden tercera ya existía 
desde ese mismo año, ejerciendo sus funciones espirituales en la Santa 
Escuela de Cristo del Convento de San Francisco, a semejanza de la 
existente en Cádiz. El 25 de enero de 1787 se les concedió el permiso 
para reunirse y formar sus constituciones. En cuanto a sus prácticas, 
el ejemplo lo tomarían de la orden tercera de San Francisco, ello refe-
rente al uso del escapulario y del hábito exterior. Su fundador y patro-
cinador fue el Conde del Valle de Orizaba y su esposa, María Ignacia 
Gorraez y Berrio, Condesa del Valle de Orizaba, camarista encargada 
de vestir la santa imagen de Nuestra Señora de los Dolores. También 
estaba don Pedro Romero de Terreros y otros personajes socialmente 
destacados.

La fundación de esta nueva tercera orden es de trascendencia, 
dado que el asunto respecto a esta clase de asociaciones fue bastante 
espinoso, como se mostrará más adelante. Fue justo con la emisión de 
una Real Cédula del 14 de agosto de 1789 en donde se dejó claro que 
los bienes de esta tercera orden de ninguna manera podrían ser espiri-
tuales, sino que quedaban en el ámbito temporal, “sujetos a los pechos 
y derechos a que están los bienes de los legos”.95 Evidentemente esta 
nueva disposición también sería extensiva al resto de terceras órdenes 
existentes, causando cierto recelo al respecto. Finalmente se aproba-
rían sus constituciones el 3 de diciembre de 1789 y cuatro años des-
pués se le admitiría bajo la protección del rey, quedando sujeta a la 
jurisdicción ordinaria para los asuntos espirituales. Éste último punto, 
al igual que la naturaleza de los bienes, se volvería uno de los temas de 
conflicto y desavenencia entre el arzobispado y la Corona.96

94  Surgida en Italia en el año de 1233.
95  AGNM, Historia, vol. 314, f. 176.
96  El día 13 de noviembre de 1791 se estrenó y empezó la tercera orden de los servitas, dedicada 

a Nuestra Señora de los Dolores; José Gómez, Diario curioso y cuaderno de las cosas memorables en 
México durante el gobierno de Revillagigedo (1789-1794), Versión paleográfica, introducción, notas y 
bibliografía por Ignacio González Polo, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Bibliográ-
ficas, 1986, p. 43.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 19

Tiempo después de solicitar licencia y permiso para establecer 
la misma orden tercera que daba cabida a españoles y gente de sangre 
limpia (sic), se pidió apoyo para fundar una cofradía (es decir una cor-
poración de menor rango canónico al de una tercera orden) que sir-
viese para recibir a personas de cualquier condición. En este caso, al 
menos para los feligreses, quedaba claro que una tercera orden y una 
cofradía eran entidades distintas. En la primera tenía lugar la gente de 
posición acomodada o de estatus. La segunda, de corte más popular, 
estaría abierta al resto de la población. Esta modalidad era la misma 
que se aplicaba dentro de la Archicofradía del Cordón, en donde los 
feligreses podían asociarse como cofrades con su respectiva retribución 
funeraria y como hermanos, sin retribución.97

 En 4 de mayo de 1803 solicitaron al Consejo permiso para 
acudir al General de Servitas en Roma y así obtener su reconocimiento 
como orden tercera. Se pedía a su vez que, en vez de ser vigilada por 
el padre guardián del convento de San Francisco, quedase bajo el 
cuidado del padre provincial, además de pretender formar en otros 
poblados hermandades dependientes de esta tercera orden, para lo 
cual era necesario otorgar cierto privilegio a los regulares o seculares 
encargados de tales fundaciones. La respuesta del Consejo en 1805 
fue contundente y clarificadora del papel regalista de la Corona: “los 
cuerpos que se fundan en Indias no necesitan para su firmeza y valor 
de la confirmación pontificia”, además de que no se consideraba justo 
se diera lugar a que se moleste a la santa sede sobre “lo que no es pre-
ciso, ni a que se introduzcan semejantes ejemplares y extraiga super-
fluamente más dinero de estos reinos”.98 Al denegar tal petición se 
advirtió que la tercera orden servita debía continuar con sus ejercicios 
de devoción “sin nuevos proyectos”, encargando al virrey estuviese en 
constante vigilancia de que no se fundaran congregaciones sin el real 
permiso.99

Esta corporación con fuertes pretensiones de expandirse a otros 
puntos del virreinato y de fundar una cofradía de corte popular y 
abierto funcionaba con vitalidad en el ámbito religioso de la ciudad 

97  AGI, Indiferente 191; ver capítulo III.
98  AGI, Indiferente 191.
99  AGI, México 2687.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA20

de México, pues se decía que tenía cerca de 600 adeptos. Estaba inte-
grada por un corrector, cargo ocupado por un fraile franciscano cuyo 
deber era vigilar, dirigir y gobernar a la tercera orden servita. Existía 
un subcorrector, el segundo al mando. Estos dos cargos se sometían a 
la elección de la mesa de la tercera orden, que debía elegir entre tres 
candidatos al más idóneo. Esto plantea un cambio en la práctica de 
otras terceras órdenes: mientras que en la franciscana el fraile visitador 
era designado por el provincial, en la de servitas era elegido por sus 
mismos integrantes, lo que significó la sujeción de los frailes a las deci-
siones de los seglares. Esto puede interpretarse como un cambio en la 
dinámica y convivencia entre el cuerpo regular y el secular. Para ejem-
plificar esta situación veamos lo acontecido en 1793, cuando se suscitó 
una discordia entre el corrector, fray Nicolás Ramírez y la mesa de los 
servitas. El fraile, que ocupaba el cargo de boticario en el convento 
grande de San Francisco, fue elegido corrector, actividad que a decir 
del franciscano era incompatible con su trabajo en la botica del con-
vento. Solicitó se le relevara del cargo, lo que enojó a los terciarios ser-
vitas —dado el desprecio ejercido por el fraile—, y el pleito llegó hasta 
el virrey, que atendió el asunto recomendando se aceptase la renuncia 
del religioso y se nombrase a alguien más competente y con disposición 
para el puesto.100

El resto de los cargos eran ocupados por seculares: el prior, 
“cabeza de lo temporal” y encargado del gobierno económico podría 
ser secular o eclesiástico. Este a su vez tendría un substituto o subprior. 
Le seguían ocho consiliarios, entre los cuales debía incluirse el prior. 
Estos consiliarios debían ser “de maduro acuerdo, inteligentes en lo 
peculiar del orden”. Había un secretario, que forzosamente debía ser 
un escribano real, pues a su cargo estaría la administración burocrática 
de la tercera orden. Contador, mayordomo tesorero, dos celadores y un 
maestro de novicios, 4 informantes, tres enfermeros y un encargado de 
entierros eran el resto de cargos de la mesa de hombres, que se repli-
caban a su vez en la mesa de mujeres, en donde la priora y supriora 
se encargaban además de ser camareras de la virgen y de otros santos 
que recibían culto: San Felipe Benicio y Santa Juliana Falconieri, refor-
madores de la orden de Siervos de María y fundadores de la tercera 

100  AGNM, Clero Regular y Secular, vol. 142, exp. 7.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 21

orden.101 Cristóbal de Espínola tenía voto exclusivo por ser el principal 
fundador y promotor de la tercera orden, financiando el proceso de 
fundación en el Consejo de Indias. Inclusive pedía estar presente en las 
juntas y sentarse después del Prior y subprior.

Las constituciones de esta tercera orden consistían en 32 esta-
tutos; contaban a su vez con una regla de 18 artículos que establecían 
las obligaciones de sus integrantes. Todo aquel que ingresaba era some-
tido a una ardua investigación de sus costumbres y vida, para poste-
riormente asentarse como novicios con escapulario. Pasando un año 
podían profesar, se les daba un hábito exterior similar al utilizado por 
los terceros de San Francisco, pero de color negro, con el emblema del 
corazón atravesado por una espada. Para las mujeres, el hábito se les 
otorgaba siempre y cuando hubieran hecho voto de castidad y tuviesen 
50 años. El hábito era el mismo salvo algunas adecuaciones, como las 
mangas estrechas y el uso de una toca blanca.102 Se le consideraba una 
asociación de retribución funeraria.

Como se ha insinuado, uno de los puntos importantes dentro 
de la transformación de las costumbres fue la práctica religiosa, que 
ahora debía centrase en formas de devoción más austeras y muy bien 
focalizadas. Derivado de ello, en la segunda mitad del siglo XVIII se 
privilegió el establecimiento de Congregaciones dedicadas al Santí-
simo Sacramento, exaltando y promoviendo, de manera renovada, su 
devoción. La Congregación de cocheros del Santísimo de la parro-
quia de la Santa Veracruz y la Congregación de la vela y alumbrado 
del Santísimo Sacramento de la parroquia de San Sebastián103 fueron 
dos de las fundadas en los años 90 del siglo XVIII, ya dentro de los 
parámetros reformistas y dentro de las nuevas devociones y religiosi-
dades en boga.104

La Congregación del alumbrado y vela continua del Santísimo 
Sacramento, inspirada en su símil madrileña, fue establecida por 

101  AGI, Indiferente 191.
102  AGNM, Consolidación, vol. 3, exp. 10.
103  Nombrada también “de la vela perenne”.
104  Sobre la renovación del culto al Santísimo Sacramento en diferentes lugares del virreinato 

y la creación de congregaciones sacramentales, véase David Carbajal López, “Devoción, utilidad 
y distinción. La reforma de las cofradías novohispanas y el culto del Santísimo Sacramento, 1750-
1820”, en Hispania Sacra, LXVIII-137, enero-junio de 2016, pp. 377-389.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA22

Alonso Núñez de Haro, vía recomendación real (a través del envío 
de un ejemplar de las constituciones) el 11 de marzo de 1793, en la 
parroquia de San Sebastián, en una fiesta “muy clásica” a la cual asistió 
“mucha de la grandeza de la ciudad”.105 Su finalidad, y siguiendo una 
gracia concedida por Pío VI,106 era mantener al Santísimo “alumbrado 
y velado” desde las 6 de la mañana a las 6 de la tarde. En tal día de 
apertura, don José Ruíz de Conejares proclamó un sermón en el que 
hacía recordatorio a los congregantes de la trascendencia del Santí-
simo Sacramento para la vida de los cristianos y de sus futuros vela-
dores. De tal sermón también se desprende que el ejemplo de con-
gregante a seguir eran el mismo rey, Carlos IV y su esposa, doña Luisa 
de Borbón.107

Pensada como una congregación mixta, tanto hombres como 
mujeres estaban en obligación de alumbrar y velar alternándose, 
pero sin coincidir o mezclarse. Cada integrante debía velar cada 
mes media hora, lo que se consideraba bastante práctico, sencillo de 
llevar a cabo, pues no distraía a los congregantes de sus obligaciones 
cotidianas, además de que a decir del arzobispo “¿Quién no podrá 
dedicar media hora mensual para dar culto al Santísimo Sacramento 
y tener este rato de meditación en que tanto se interesa su bien 
espiritual?”.108

Los integrantes de esta congregación pertenecían a familias 
nobles y acaudaladas de la ciudad. Carlos IV fue nombrado hermano 
mayor, dado su carácter de fundador universal de tal congregación, 
honor que se volvería perpetuo. La reina, a su vez, sería conocida como 
hermana mayor perpetua. Otros cargos existentes eran el de vice her-
mano mayor, consiliarios, tesorero, secretario y celadores, y aplicaban 

105  Gómez, Diario curioso…, p. 68.
106  Idem.
107  Sermón que en la solemne función con que se dio principio a la Real Congregación del Alumbrado y 

Vela Continua del Santísimo Sacramento del altar, celebrada en la Iglesia parroquial de San Sebastián de la 
Ciudad de México, en donde se ha establecido el día 11 de marzo de 1793. México, Imprenta de don Felipe 
de Zúñiga y Ontiveros, 1793.

108  Indulgencias perpetuas concedidas a los congregantes de la Insigne Real Congregación del Alumbrado 
y Vela Continua al Santísimo Sacramento, fundada canónicamente en la parroquia de San Sebastián de esta 
corte, a imitación de la erigida en la Real Capilla de Madrid de que son hermanos mayores perpetuos los reyes 
nuestros señores, México, Herederos de don Felipe de Zúñiga y Ontiveros, 1793, pp. 2 y 3, en AGN, 
Cofradías y Archicofradías, vol. 14, exp. 4.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 23

igual para el sector femenino de la congregación.109 Los congregantes 
no estaban obligados a dar contribución alguna, salvo una pequeña 
aportación, acorde a sus posibilidades. Este rasgo iba bastante bien y 
acorde a los problemas detectados ya para ese entonces en las cofradías 
de retribución, cuyos manejos económicos y retributivos no eran del 
todo transparentes. A cada integrante se le otorgaba un sumario de 
indulgencias, en el cual se anotaba nombre, así como el día y el horario 
en que le correspondía realizar la guardia de vela.110 Una particularidad 
de esta corporación, fue su proceso de fundación. Ya se ha mencionado 
que a la ciudad de México llegó un ejemplar de las constituciones de 
la congregación de la Capilla Real de Madrid. Alonso Núñez de Haro 
se preocupó por establecer tal congregación en la parroquia de San 
Sebastián, utilizando esas mismas constituciones, esto es, sin crear unas 
nuevas, dado que las peninsulares eran bastante completas y existían 
pocos puntos en los cuales se podía innovar.111 En 1794 se cuestionó 
a Núñez de Haro y se le pidió enviara a Madrid las constituciones for-
madas. En septiembre de ese mismo año y a vuelta de correo envió el 
único ejemplar existente, pero tal parece que la respuesta se perdió a su 
llegada a España. De este modo, la congregación de la vela y alumbrado 
no se sujetó al proceso tradicional, pues nunca enviaron constituciones 
al consejo para su aprobación, dado que estas ya estaban prácticamente 
hechas, reconocidas y aprobadas por el rey. En Nueva España, al menos 
en la Real Audiencia, no hubo noticia de la Real Cédula de aprobación 

109  El resto de los cargos eran: como vice hermano mayor el señor Mariscal de Castilla, marqués 
de Ciria. Consiliarios: el Conde de Medina y Forney (presbítero, caballero de la Real Orden de 
Carlos III), el Conde de la Cortina (teniente coronel del regimiento del comercio), don Francisco 
Fernández de Córdoba (de la Real Hacienda, superintendente de la Real Casa de Moneda y caba-
llero de Carlos III), don Tomás Domingo de Acha (caballero de Carlos III, Cónsul del Real Tribunal 
del Consulado. Como tesorero don Miguel González Calderón (cónsul del Real Tribunal del Con-
sulado); secretario, don Juan Bautista Fagoaga; Prosecretario, don Josef Juan de Fagoaga (hijo del 
anterior); Celadores: el Marqués de la Colina y don Josef Domingo Valdivieso (caballero de la orden 
de Santiago). En la mesa femenina: Vice hermana mayor, doña María de la Luz Padilla Gómez de 
Cervantes; Consiliarias doña María Josefa González Guerra y doña María Josefa Ramona de Fagoaga 
y Leizaur; Celadora, doña Bárbara Rodríguez. AGNM, Bienes Nacionales, vol. 851, exp. 17.

110  Indulgencias perpetuas concedidas..., p. 20.
111  Estas constituciones también se utilizaron en 1805 como ejemplo o “machote” para crear las 

de la asociación de Caridad de María Santísima de la Asunción con el título de la Divina Pastora, 
también conocida como de oblatas, integrada por mujeres nobles de la ciudad de México. AGNM, 
Cofradías y Archicofradías, vol. 14, exp. 4.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA24

de esta congregación, misma que había llegado directamente y por 
otro medio a manos de Núñez de Haro gracias al vice hermano mayor 
primitivo de la congregación madre, el Marqués de Santa Cruz.112

Otra Congregación, la de Cocheros del Santísimo Sacramento de 
la parroquia de la Santa Veracruz fue creada con el apoyo de don Manuel 
Pérez, de algunos vecinos y otros individuos del comercio. Se solicitó en 
1790 el permiso correspondiente para establecerse siguiendo el proce-
dimiento de rigor. El fiscal del Consejo advertiría a la congregación, y 
de manera casi automática como con otras nuevas corporaciones, que 
sus bienes no podían espiritualizarse, debían ser profanos y sus juntas 
siempre serían presenciadas por un ministro real.113 A diferencia de la 
congregación de la que hemos hablado antes, la de la Santa Veracruz 
tenía por objetivo acompañar y conducir al Santísimo Sacramento en 
calidad de viático para los enfermos. Esta congregación era de retri-
bución espiritual, pues se daba un peso mensual de limosna para los 
gastos inmediatos, pero en caso de que algún cochero o integrante 
falleciera se le rezarían tres misas inmediatas y 25 posteriormente. Los 
cargos existentes eran los de Prior cochero mayor, tesorero encargado 
de llevar la cuenta del caudal y alhajas, mismas que debían resguar-
darse en una caja con tres llaves.114

En el inter de aprobación y licencia real, el fiscal de la Real 
Audiencia, don Lorenzo Hernández de Alva, manifestó con alarma 
que existían ya varías congregaciones de este tipo, que perjudicaban al 
“público” y por consecuencia al estado, y que muchas de ellas hacían 
uso y alarde de colorearse con algún “título, advocación o sobrescrito 
piadoso, honesto y laudable”.115 Otra Congregación en vías de apro-
bación fue la de Cocheros del Santísimo de la parroquia del Sagrario, 
a quienes en 19 de marzo de 1794 se les otorgó el permiso para eri-
girse como tal y formar sus constituciones. Otra nueva fundación de 
este tipo tendría lugar en la parroquia de San Miguel, bajo la anuencia 
del Conde de Santiago de Calimaya y de otros vecinos de la ciudad de 
México, y dados los antecedentes de las mencionadas líneas atrás, se les 

112  Carbajal López, “Devoción, utilidad…”, p. 384.
113  AGI, México 2672.
114  AGNM, Bienes Nacionales, vol. 113, exp. 2.
115  AGI, México 2669.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 25

concedió rápidamente licencia para fundarse y establecer sus estatutos 
el 3 de marzo de 1803.116

En los alrededores de la ciudad existieron pocas asociaciones 
nuevas. La visita arzobispal realizada por Manuel Rubio y Salinas a 
Xochimilco en enero de 1754 tuvo como recomendación el estable-
cimiento de dos cofradías, la del Santísimo y la de Ánimas, que por 
ley deberían existir en todas las parroquias. Al igual que en los casos 
anteriores esto no sucedió sino hasta la secularización, cuando el cura 
Tomás Domingo Moreno convocó a los feligreses españoles y al subde-
legado para crear las constituciones y así dar pie a la fundación legal 
de tal cofradía, que llevó por título Archicofradía del Santísimo Señor 
Sacramentado y Ánimas Benditas del purgatorio, cuyas constituciones 
se aprobaron el 12 de junio de 1794.117

En los ejemplos anteriores hemos visto diversas modalidades de 
establecimiento de cofradías, congregaciones y terceras órdenes. Por 
un lado, tenemos al cura de Santo Tomás, interesado en su grey y en 
establecer una cofradía en dicha parroquia, y a quien se le encomendó 
seguir el procedimiento establecido por el Consejo. Por otro lado, vemos 
las iniciativas de seglares y de gente con determinado estatus dentro de 
la ciudad de México, mismos que lograron establecer corporaciones 
que se insertaron en la nueva religiosidad sugerida por la corona, tal 
como lo vimos con la tercera orden servita o bien con la cofradía del 
Santo Cristo de Burgos, fundada en 1774 por algunos comerciantes 
montañeses.118 Esta última, establecida en la capilla del mismo nombre 
en el atrio del Convento de San Francisco, había venido a menos, por 
lo que se tenía una gran necesidad de “restablecerla o resucitarla a un 
antiguo y a un mayor esplendor y culto”, además de que fue calificada 
por don José Antonio de Areche, fiscal del consejo, como “utilísima 
para el logro del bien espiritual” por el que había sido establecida. Si 
bien estaba pensada para los españoles de nación montañesa, en ese 

116  AGI, México 2680.
117  AGNM, Bienes Nacionales, vol. 601, exp. 27.
118  Ana Estela Ávalos Santiago, La cofradía del Santísimo Cristo de Burgos, 1774-1861, tesis de li-

cenciatura en historia, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Facultad de Filosofía 
y Letras, 1994. Los fundadores de tal cofradía: Don Joseph González Calderón, Don Fernando 
González de Collantes, El conde de la Torre, el Marqués de Rivascacho y consortes de ellos. AGI, 
México 1765.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA26

renacimiento se contemplaba recibir a cualquier persona, “de ambos 
sexos, de cualesquiera estado y condición que sean, de buena fama 
y costumbres”, siendo el origen montañés meramente circunstancial y 
forzoso para quien quisiere ser mayordomo o diputado.119

 Un caso excepcional es el de la Congregación del Alumbrado 
y Vela del Santísimo Sacramento, instituida nada más y nada menos 
que por el mismo prelado Alonso Núñez de Haro y Peralta, que como 
hemos visto, poco se apegó al procedimiento requerido por la Corona. 
Estas fundaciones que tuvieron lugar en los años de las reformas arzo-
bispal y monárquica muestran claramente los problemas que tuvieron 
que resolverse en la marcha, pero a su vez develan las transformaciones 
dentro de la práctica religiosa de la feligresía, al incorporar nuevas 
formas de asociación (caso de las congregaciones y la tercera orden 
mencionada) y el reforzamiento de devociones (como el Santísimo 
Sacramento), o la instauración de algunas nuevas. En todo caso, con-
trasta el hecho de que a lo largo de los años la historiografía mexi-
cana ha insistido en hablar de una crisis de este tipo de asociaciones 
en la última década del siglo XVIII. Nada más erróneo que ello, pues 
si bien existieron transformaciones importantes, la fundación y estable-
cimiento de asociaciones seglares fue algo continúo bajo nuevos pará-
metros y expectativas tanto de la corona, como de la feligresía misma.

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

119  AGI, México 1765.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



27

Capítulo 2 
LAS ASOCIACIONES SEGLARES  
Y LA REFORMA DE LA CORONA

 
2.1 La reforma de asociaciones seglares en España

Dentro del contexto europeo e imperial, las asociaciones seglares —en 
particular las cofradías— aparecieron como uno de los tantos pen-
dientes que merecían la suficiente atención y estudio, pues para los 
ideales ilustrados del siglo XVIII vigentes en Francia, Italia y España, 
estas quedaban dentro de una visión obsoleta y discordante. Sus prác-
ticas eran vistas como excesivas y poco acordes a las intenciones ilus-
tradas de una religión más moderada y menos barroca.120 A partir de 
1750 las cofradías hicieron su aparición dentro de las preocupaciones 
de los ministros españoles, no porque anteriormente fueran ignoradas 
del todo, sino más bien porque a su alrededor surgieron las primeras 
críticas, acordes a las preocupaciones de los burócratas ilustrados. Tras-
ladándonos a la experiencia peninsular, al principio se castigaron los 
abusos cometidos en las procesiones sacramentales madrileñas. Poste-
riormente se prohibieron las demandas de limosna de las cofradías, 
incluso el fiscal del Consejo de Castilla, Pedro Rodríguez de Campo-
manes, se ocupó de algunos casos de cofradías que pretendían fun-
darse a partir de organizaciones gremiales, como las conformadas por 
sastres.121 El punto cumbre de la inconformidad sucedió el 8 de junio de 
1768, cuando Cayetano Antonio Cuadrillero y Mota, obispo de Ciudad 
Rodrigo, denunció ante el Consejo de Castilla los abusos y excesos de 
las cofradías de su diócesis. Fue precisamente a raíz de esta queja que 
comenzó un proceso de recogida de información, mismo que se re-
plicó años después en Nueva España.

120  Carbajal, “Definiciones civiles”, en Cuerpos profanos…, pp. 19-41.
121  “Debate político y control estatal de las cofradías españolas en el siglo XVIII” en Inmacu-

lada Arias de Saavedra Alías y Miguel Luis López-Guadalupe Muñoz, La represión de la religiosidad 
popular. Crítica y acción contra las cofradías en la España del siglo XVIII, Granada, Universidad de 
Granada, 2002, pp. 234 y 235.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA28

El obispo Cuadrillero llegó a dicho obispado en 1763. Fue a 
partir de 1765 que ejerció su autoridad a través de la visita pastoral, 
acudiendo a la Villa de San Felices, Hinojosa y Sobradillo, en donde 
observó las fiestas y gastos de las cofradías en sus fiestas. Solicitó así el 
apoyo de la cancillería de Valladolid para reducir tales excesos, pero 
poco caso hicieron los habitantes de aquellos pueblos, quienes, en su 
defensa, expresaron ante el Consejo de Castilla su parecer, tal como 
aconteció con los mayordomos y cofrades de la del Santísimo, de la 
Villa de San Felices de los gallegos, uno de los pueblos visitados y criti-
cados por Cuadrillero.

De la queja del obispo Cuadrillero destacan varios aspectos y 
problemáticas, que incluso fueron visibles también en el escenario 
novohispano. Por ejemplo, mencionaba que sus antecesores ya habían 
intentado moderar los excesivos gastos de las cofradías, lo que muestra 
que posiblemente también era una política obispal que venía practicán-
dose algunos años ha.122 En segundo lugar, hay que destacar el plan de 
acción seguido por el obispo: reformar, reducir y suprimir cofradías, a 
través de la revisión de sus constituciones, labor que llevó a cabo con la 
ayuda del alcalde mayor. Se partió de observar las diversas “clases” de 
cofradías, mismas que cambiaban según el obispado de que se tratase.

Se consideró que era necesario poner atención al gran número de 
cofradías existentes, y de ser posible, reducir su cantidad, pues perjudi-
caban a la parroquia al distraer a los fieles, reduciendo las obvenciones 
parroquiales. Este tipo de cofradías tenían otro problema, al ignorar a 
la autoridad real en cuanto sus elecciones y presentación de cuentas. 
Era notorio que surgían nuevas cofradías y hermandades, incluso del 
mismo nombre y advocación, siempre “a la sombra de alguna estampa, 
en un portal o imagen de alguna portada, sin requerir consentimiento 
de la justicia ordinaria ni del diocesano”,123 lo que daba lugar a una 
cantidad importante de conjuntos de personas, es decir, que la reli-
giosidad y la devoción adquirían numerosas formas, no siempre bajo 
la vigilancia de las autoridades reales y eclesiásticas, dando pie a las 
llamadas cofradías y hermandades “sueltas”.124

122  AHN, Consejos 7090, exp. 1, f. 1.
123  AHN, Consejos 7090, exp. 1, f. 7.
124  AHN, Consejos 7090, exp. 1, f. 17.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 29

Otro problema visible y preocupante para los obispos españoles, 
era el de las obvenciones parroquiales. Las numerosas corporaciones 
creadas (entre cofradías y hermandades) se establecían en conventos, 
capillas y santuarios, y no en parroquias, lo que resultaba en una des-
ventaja para estas últimas, al trasladar feligresía, misas y obras pías a los 
conventos de regulares. A decir del obispo de Tarragona, era lastimero 
“ver iglesias parroquiales sumamente pobres y faltas de ornamentos y 
otros adornos, cuando las de los regulares están mucho más bien sur-
tidas y con mayor decencia y esplendor, sucediendo lo mismo propor-
cionadamente con las ermitas, santuarios y capillas separadas”.125 La 
preferencia de las cofradías por establecerse en conventos y otros espa-
cios más libres tenía otro beneficio para ellas, pero al mismo tiempo, 
representó un problema para las autoridades reales y obispales: el 
escape o resistencia de dichas corporaciones a la visita pastoral. Esto se 
traducía en una mayor autonomía, pues estas asociaciones a menudo 
hacían propios algunos privilegios de los regulares.126 En contraste, el 
provisor de Sevilla, José de Aguilar y Cueto, no veía problema alguno 
ni le parecía hubiese una decadencia de obvenciones, pues al ser tantas 
las cofradías existentes tanto en parroquias como en conventos, las pri-
meras rara vez quedaban en el desamparo, apuntando más a un equi-
librio natural de las mismas. Cabría aquí preguntarse por qué, aparen-
temente, la parroquia dejó de ser la preferida de la feligresía para esta-
blecer sus congregaciones, y cómo es que los espacios de los regulares, 
santuarios, capillas y oratorios constituyeron la opción idónea para 
fundar en ellos devociones y cofradías.

¿Qué soluciones proponían los obispos españoles ante el com-
plejo problema cofradial? ¿De qué manera lograron subsanar sus preo-
cupaciones? Sí bien no había un consenso, existieron propuestas y pers-
pectivas por demás interesantes. Ejemplo de ello fue el ya mencionado 
obispo Cuadrillero, quien intentó amonestar a los cofrades, además de 
ayudarles a reelaborar sus constituciones, reduciendo sus gastos, así 
como el número de oficiales o integrantes. En respuesta, los cofrades 
se mostraron reacios a asumir la nueva legislación, mostrándose con 
una “acostumbrada altivez”, vulnerando la jurisdicción del obispo. Ante 

125  AHN, Consejos 7090, exp. 1, f. 123 v.
126  AHN, Consejos 7090, exp. 1, f. 123.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA30

la rebeldía de las cofradías, el único remedio era extinguirlas definiti-
vamente, acción ante la cual efectivamente continuaron resistiendo los 
mayordomos de estas cofradías.127

De nueva cuenta, el obispo de Tarragona proponía que no se 
permitiese fundar cofradías en las iglesias y conventos de regulares, y 
que las existentes en el obispado se redujesen a un número compe-
tente, uniéndolas entre sí, trasladando las ubicadas en capillas, orato-
rios y conventos a las parroquias. Recomendaba la conservación de las 
cofradías de la Minerva, la del Rosario, las de Santos Patronos, Ánimas 
del Purgatorio y la de los Dolores de Nuestra Señora y de la Purísima 
Sangre de Cristo, además de prohibir las procesiones nocturnas y pedir 
el cierre de ermitas y santuarios lejanos, en los cuales solían fundarse 
cofradías distantes de cualquier control y supervisión.128

El obispo de Zaragoza opinaba que no era factible trasladar 
cofradías conventuales a las parroquias, dado que al estar en conventos 
gozaban de indulgencias y otros beneficios propios de las órdenes regu-
lares, además de que no contradecía para nada la función de dichas 
cofradías (culto y veneración). Llamativo era el argumento esgrimido 
para ello: el decidir el traslado de una cofradía de un convento a una 
parroquia secular dejaba entrever que las autoridades eclesiásticas no 
tenían suficientes facultades para hacerlo.129 El obispo de Granada 
resaltaba precisamente este punto: “los ordinarios han hecho y hacen 
la vista gorda y disimulan por no entrar en costosas porfiadas compe-
tencias con los prelados de regulares”, pues estos se consideraban libres 
de rendirles obediencia, lo que hacía imposible “visitar” los conventos 
y demás fundaciones de frailes.130

Así, entre 1768 y 1769 fueron llegando al Consejo de Castilla 
los diversos partes de obispos y arzobispos españoles, proceso que se 
extendió hasta el año de 1773. El Conde de Aranda, presidente del 
Consejo, había pedido a los obispos e intendentes de aquellos reinosa 
le dieran noticia exacta de todas las cofradías, hermandades y “cua-
lesquiera otra especie de gentes colegiadas”, de las fiestas que reali-
zaban, el costo de las mismas, y particularmente, cuáles de ellas tenían 

127  AHN, Consejos 7090, exp. 1, fs. 55-58.
128  AHN, Consejos 7090, exp. 1, f. 124.
129  AHN, Consejos 7090, exp. 1, f. 130.
130  AHN, Consejos 7090, exp. 1, fs., 139 y 140.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 31

permiso del Rey, cuáles sólo licencia eclesiástica o cuántas se encon-
traban sin licencia.131 Estas informaciones (tanto de fuentes eclesiás-
ticas como civiles) conformaron paulatinamente el expediente general 
de cofradías, mecanismo que como veremos, fue utilizado posterior-
mente en Nueva España. Algunos respondieron prontamente a tal soli-
citud, dando cuenta de las conductas disidentes de las cofradías y con-
gregaciones y en la mayoría de las ocasiones tanto intendentes como 
obispos se mostraron con una muy buena disposición a informar sobre 
el número de corporaciones seglares existentes. En 1769 el obispado 
de Sevilla declaró oficialmente que todo estaba en orden, que en efecto 
había muchas cofradías, pero cumplían cabalmente con el comporta-
miento esperado. Nada más lejano de la realidad, pues las autoridades 
eclesiásticas tendían a ocultar cierta información, en particular aquella 
de índole económica, además de ignorar las quejas de las mismas cofra-
días sevillanas, mostrando un escenario prístino.132 Años después, en 
1771, y tras una larga espera que mereció dos llamadas de atención del 
conde de Aranda, el intendente de Sevilla entregó el informe corres-
pondiente. En él, a diferencia de lo dicho años antes por el obispado, 
reconocía los gastos excesivos de las cofradías, hermandades, congre-
gaciones, gremios y “otras especies de gentes colegiadas”, que recaían 
en tales abusos, en una franca competencia de ostentación.133 En Sevilla 
se contabilizaron alrededor de entre 200 y 230 corporaciones seglares, 
de las cuales una mínima parte contaba con licencia real, pues predo-
minaba la ordinaria. Esta aparente subordinación al arzobispado no 
significaba tampoco un control efectivo sobre ellas, pues las corpora-
ciones seglares lograron actuar con autonomía, siempre consentida 
por el ordinario. Sin duda, tal característica les venía en parte por su 
importancia económica, que les permitía invertir anualmente aproxi-
madamente un millón de reales en fiestas y cultos.134

131  “Traslado de la circular del excelentísimo señor Conde de Aranda, presidente del Consejo, 
dirigida a los intendentes del reino. Madrid, 28 de septiembre de 1770”, en Joaquín Rodríguez 
Mateos, Las cofradías y las luces. Ilustración y reforma en la crisis del barroco, Sevilla, Ayuntamiento de 
Sevilla, Instituto de Cultura y las Artes, 2006, pp. 227 y 228.

132  Plaza Orellana, Rocío, Los orígenes modernos de la Semana Santa de Sevilla. I: el poder de las cofra-
días (1777-1808), España, El Paseo Editorial, 2018, pp. 54 y 55.

133  Plaza, Los orígenes modernos…, p. 57.
134  Carlos L. Ladero Fernández, El gobierno de los arzobispos de Sevilla en tiempos de la Ilustración 

(1755-1799), Sevilla, Diputación de Sevilla, 2017, pp. 120 y 121.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA32

De entre todos, el informe modelo, o al menos el que en su 
momento se consideró el más completo e idóneo, fue el del Intendente 
de Toledo, Alberto de Suelves, de 30 de marzo de 1773. A partir de las 
indagaciones hechas en ese partido, informó que existían alrededor de 
1887 cofradías, de las cuales sólo 68 tenían aprobación real; que solían 
llevar a cabo 6031 funciones (entre misas y fiestas) al año, superando 
por mucho los gastos. Igualmente explicó que las cifras eran estimadas, 
pues a pesar de pedir reiteradamente se le entregasen las informa-
ciones, algunos se negaron o bien, disminuían o disimulaban los gastos, 
estrategia que Suelves atribuía al interés de algunas “personas eclesiás-
ticas” en la subsistencia de fiestas y misas.135

El intendente de Toledo logró identificar cinco tipo de corpora-
ciones: cofradías sacramentales, orientadas a rendir culto al santísimo en 
particular en Semana Santa, y que incurrían en despilfarros y gastos 
excesivos; cofradías puramente de Ánimas, que dedicaban sus fondos al 
entierro y sufragios; cofradías de Socorro y Ánimas, que además de cubrir 
sufragio y entierros, atendían a enfermos; cofradías particulares, dedi-
cadas a Cristo, a la Virgen María y a otros santos, que también incurrían 
en celebraciones más profanas; y las funciones de iglesia, que eran reu-
niones informales de fieles dedicados a realizar algunas funciones de 
iglesia (misas y fiesta) al santo patrón del pueblo o a otros, sin dotación 
alguna, pues su grado de informalidad (no se consideraban cofradía) 
no se los permitía. La mayoría de estas cofradías estaba conformada 
por maestros y oficiales, y demás gente pobre, por lo que consideraba 
eran útiles y convenía subsistieran siempre y cuando siguieran ciertas 
reglas: debían conservarse sólo las cofradías del Santísimo Sacramento, 
Socorro y Ánimas, y las de Santos Patronos, todo ello en bien y servicio 
de “ambas majestades”. Así, debían suprimirse todas las demás que no 
tuviesen fondos o rentas propios, que tuvieren una mala situación eco-
nómica, y debían ceñirse así a un estricto control de gastos.

El balance final mostró que existían cerca de 25,555 cofradías 
en toda España. En 1773 Aranda recomendó así la extinción de las de 
Ánimas y de naturales (de gallegos, vascos, etc.), y la prohibición de las 
gremiales, promoviendo la pervivencia de las cofradías sacramentales y 
de aquellas orientadas a la caridad y el socorro. El procurador general 

135  AHN, Consejos 7098, exp. 26.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 33

del reino, Vicente Paino, propuso los mecanismos a través de los cuales 
podría llevarse a cabo la reforma de las corporaciones seglares: era 
necesario que contaran con aprobación real, se debían suprimir las de 
carácter gremial y las ubicadas en capillas, calles, santuarios y las esta-
blecidas en conventos de regulares, esto con el fin de reforzar al clero 
diocesano y disminuir así la sujeción y control de las cofradías a las 
órdenes regulares. La Real resolución sobre el tema fue proclamada 
en marzo de 1784, confirmando las recomendaciones anotadas ante-
riormente, sumando un requisito más: aquellas cofradías sacramentales 
y aquellas con aprobación eclesiástica y real podían subsistir siempre y 
cuando renovaran sus constituciones ante el Consejo de Castilla.136 Los 
lineamientos y procedimientos para reformar a las asociaciones seglares 
quedaban establecidos, y tiempo después se replicarían en otras partes 
del imperio, como veremos más adelante. A la vez, quedaba de mani-
fiesto el cruce de jurisdicciones y de actores en la ejecutoria de tal 
reforma, desde sus inicios (con la recogida de información), hasta la 
aplicación de las nuevas normativas.
 
2.2 La reforma de asociaciones en el virreinato del Perú

De manera comparativa, en el virreinato del Perú, al menos desde me-
diados del siglo XVIII, se manifestó en las autoridades reales una pre-
ocupación por las corporaciones seglares. De nueva cuenta también 
se dejaba ver un problema de poder y jurisdicción, común a todo el 
imperio español. El virrey conde de Superunda y el entonces arzobispo 
de Lima, don Pedro Antonio de Barroeta se enfrentaron en un des-
acuerdo que sin duda impactó el consenso con el cual Iglesia y gobierno 
virreinal debían trabajar.137 Mientras el arzobispado proponía suprimir 
los bailes y las canciones profanas en procesiones y fiestas (consideradas 
excesivas, según el espíritu ilustrado católico de la época), el virrey se 
opuso a tal iniciativa, ya que esta debía provenir del patronato real, es 
decir, se imponía una lucha por ver a quién correspondía reformar 
estos aspectos profanos.

136  Arias, La represión de la religiosidad…, pp. 236-241.
137  Víctor Peralta Ruíz, “Las razones de la Fe, la Iglesia y la Ilustración en el Perú, 1758-1800”, 

en Scarlett O´Phelan Godoy (Editora), El Perú en el siglo XVIII. La era borbónica, Lima, Pontificia 
Universidad Católica del Perú, Fundación M. J. Bustamante de la Fuente, 2015, p. 183.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA34

En Perú, la legislación eclesiástica sobre cofradías se orientó a 
regular su número y la necesidad de contar con licencia del obispo. 
Además, se pretendió meter en cintura los cobros y excesos de los 
cobradores y mayordomos de ellas. Según Diego Lévano, la reforma 
limeña comenzó en 8 de febrero de 1759, a partir de una Real cédula 
en la que se mandaba que las cofradías sin licencia no podían conti-
nuar. Correspondió al arzobispo, Diego del Corro, el instar a las cofra-
días a presentar constituciones aprobadas y licencias en un plazo de dos 
meses. Este proceso fue llevado por Jorge de Alvarado, juez de cofradías, 
dando por resultado la presentación de 51 corporaciones.138 Destaca 
aquí la existencia de una entidad llamada Tribunal o Juzgado de cofra-
días, que entendemos dependía del Juzgado de Testamentos, Capella-
nías y Obras pías. Al frente de dicho tribunal confraternal estaba un 
juez, cargo que podía asignarse a un dignidad o canónigo catedralicio, 
o bien, a un alcalde de corte de la Real Audiencia de Lima.139

A partir del esfuerzo de reforma del arzobispado (inspirado en 
la Real Cédula de 1759), comenzó un proceso en el que las cofradías 
y hermandades debían informar de sus licencias de fundación y cons-
tituciones. La gran mayoría de ellas alegó que sus libros y papeles pro-

138  Diego Lévano Medina, “Cofradías de devoción versus cofradías de contrato. La reforma de 
las cofradías Limeñas en el siglo XVIII”, en David Fernández Villanova, Diego Lévano Medina y 
Kelly Montoya Estrada (Compiladores), Cofradías en el Perú y otros ámbitos del mundo hispánico (Siglos 
XVI-XIX), Lima, Conferencia Episcopal Peruana, Comisión Episcopal de Liturgia del Perú, 2017, 
p. 226.

139  Guía política, eclesiástica y militar del virreinato del Perú…, p. 194; Descripción de la Ciudad de Lima, 
capital del reino del Perú, su temperamento, opulencia, carácter de sus naturales y comercio. Con algunas re-
flexiones sobre la frecuencia de temblores y carencia de lluvia en su valle, y sus inmediaciones, BNE, Manuscrito 
1267, Papeles varios, 1701, p. 43. En línea, Biblioteca Digital Hispánica, http://bdh-rd.bne.es/viewer.
vm?id=0000105505&page=1; José Chaupis, basándose en Beatriz Garland, anota que existían dos 
fueros encargados de los asuntos de cofradías: una instancia seglar, que sería el Juzgado de Co-
fradías de la Real Audiencia, y una instancia eclesiástica, en este caso el Juzgado de Testamentos, 
Capellanías y Obras Pías. Ante la autoridad seglar se presentaban las cuentas anuales y se resolvían 
los distintos conflictos, mientras que, ante la eclesiástica, se velaba por su buen comportamiento 
y por recibir las cuentas “realizadas” por el juzgado de cofradías de la Real Audiencia. Diferimos 
un poco de esta distinción, pues en la fuente citada líneas arriba (Guía política, eclesiástica y militar 
del virreinato del Perú…) el asunto tocante al juzgado de cofradías se anota precisamente dentro 
del parágrafo dedicado al Juzgado de Testamentos, Capellanías y Obras Pías. José Chaupis Torres, 
“La dinámica de las instituciones religiosas indígenas durante las reformas borbónicas” en David 
Fernández Villanova, Diego Lévano Medina y Kelly Montoya Estrada (Compiladores), Cofradías 
en el Perú y otros ámbitos del mundo hispánico (Siglos XVI-XIX), Lima, Conferencia Episcopal Peruana, 
Comisión Episcopal de Liturgia del Perú, 2017, p. 361.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 35

batorios habían desaparecido a causa del terremoto de 1746. A ello se 
sumaba la pobreza de los cofrades, que a raíz del desastre natural no 
contaban con los recursos suficientes para aportar limosnas. Dentro de 
las cofradías, existían personajes importantes y polémicos. Por un lado, 
los administradores, que solían llevar los asuntos financieros —y de 
manera simultánea— de varias cofradías, lo que los convertía en impor-
tantes apoderados de ellas. Por otra, los mayordomos, que sostenían 
importantes pleitos en el Juzgado de cofradías por diversos excesos.140

Se intentó aplicar la cédula de extinción de cofradías mencio-
nada anteriormente. Sin embargo, el defensor general de cofradías 
(del juzgado ya mencionado) expresó que estas eran útiles pública-
mente, y extinguirlas provocaría muchos daños en la feligresía, en 
particular a los pobres, que con esfuerzos las sostenían. El arzobispo 
excusó el extinguirlas, dándoles otro tanto de prórroga para presentar 
constituciones y obtener licencia real. Mientras tanto, las cofradías que-
daban con la obligación de presentar sus libros de cuentas ante el juz-
gado de cofradías.141 Mientras tanto, la disputa por la supremacía del 
poder civil sobre el eclesiástico continuó a partir de 1761, cuando el 
sucesor de Superunda, don Manuel de Amat y Junient142 mostró una 
honda preocupación que “mortificaba” su atención. A decir del virrey 
Amat, en Lima había dos tipos de cofradías: de devoción y de contrato. 
Las primeras consistían sólo en limosnas voluntarias, mientras que las 
segundas cumplían con dar cierta cantidad de dinero a los deudos de 
los cofrades, entendido esto como “una especie de comercio o lotería 
inversa”, en particular por el exceso de dinero recaudado.143

Las cofradías se fundaban por igual en parroquias y conventos, 
sin constituciones ni cuentas, animadas al “arbitrio de cualesquiera per-
sona que intentaba hacerse recomendable al público, con el pretexto y 

140  Lévano Medina, “Cofradías de devoción…”, pp. 218 y 219.
141  Lévano Medina, “Cofradías de devoción…”, p. 227.
142  Gobernó del 1761 a 1776, ya en tiempos de Carlos III; contemporáneo de Amat fue el Mar-

qués de Croix, que gobernó Nueva España de 1766 a 1771.
143  Capítulo V, “Sin licencia y permiso del rey, no se pueden fundar iglesias, parroquias ni lu-

gares píos”, en Relación que hizo de su gobierno el excelentísimo señor don Manuel de Amat y Junient, caba-
llero del orden de San Juan y del Real de San Genaro, Teniente general de los reales ejércitos, gentil hombre de 
la cámara de su majestad, con entrada de su consejo, virrey, gobernador y capitán general de las provincias del 
Perú y Chile, al excelentísimo señor don Manuel de Guirior, caballero del orden de San Juan, Teniente General 
de la Real Armada, virrey del Nuevo Reino de Granada, su sucesor, f. 1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA36

colorido de dar culto a algún santo”. Si bien estaban fundadas en el des-
orden, a decir del virrey, la autoridad eclesiástica estaba al tanto de tal 
situación, y esta intentó en conjunto con el virrey poner remedio a tales 
abusos. Sin duda, el actor base de la reforma en el virreinato peruano 
fue el Juzgado de cofradías, que en 1761 solicitó a algunas corpora-
ciones a presentar sus documentos fundacionales. Algunas alegaron no 
contar con ellos, pero la acción a seguir fue formar nuevos estatutos, 
mismos que fueron aprobados por la autoridad ordinaria. En 1763 al 
menos 29 cofradías enviaron sus solicitudes de licencia y constituciones 
sancionadas al Consejo de Indias. Al año siguiente, se recibieron las 
aprobaciones de 26 de ellas.144

Como vemos, los años más importantes de reforma cofradial en 
el virreinato peruano abarcan la década de 1760, en donde existió un 
esfuerzo por llevarlas al ámbito de la legalidad a través del envío de 
sus expedientes a la Península. Una segunda etapa de reforma ven-
dría a partir del año 1783, cuando el notario de cofradías del Tribunal 
correspondiente, don Pedro Xaras, solicitó informes sobre las cofra-
días llamadas de contrato. Obtuvo respuesta de 31 cofradías, 5 más que 
las aprobadas en 1763. Más que una decadencia en el ritmo de funda-
ciones, esta se hacía patente en el acusado problema de los cobradores, 
dueños absolutos de los libros de asiento de cofrades, lo que les per-
mitía negociar de manera extraordinaria con las limosnas, los cofrades 
(al agregarlos o borrarlos de los libros), entre otras malas prácticas. 
Una solución coherente, propuesta por el provisor y cura José Potau 
Olsina y Arana, fue la de crear una administración general de cofradías, 
que administraría los salarios y trabajo de cobradores y mayordomos. 
Como es notorio, el control en torno a la reforma de cofradías en Lima 
estuvo liderada por el arzobispado, con ocasionales intervenciones de 
los virreyes en turno.145

La autoridad virreinal logró intervenir, de manera breve en 
la reforma de cofradías. Durante el gobierno del virrey Teodoro de 
Croix (1784-1790) logró renovar la figura del juez de cofradías, nom-
brado a partir de entonces como juez conservador, mismo que recayó 
en la persona de don Manuel García de la Plata, alcalde de corte de 

144  Lévano Medina, “Cofradías de devoción…”, pp. 230 y 231.
145  Lévano Medina, “Cofradías de devoción…”, pp. 234 y 235.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 37

la Real Audiencia de Lima y anterior juez real de cofradías. Este juez 
conservador tomó varias resoluciones de reforma: eliminó los llamados 
libros de contrato, contrarrestando el poder de los cobradores y mayor-
domos; se prestó atención a sus bienes, en particular rentas y fincas, 
agregando que todo este peculio era de carácter temporal, además de 
elegir “sujetos de integridad” que sustituyeran a los ya conocidos cobra-
dores y mayordomos.

Con este saneamiento de funciones, se obtuvieron sendos benefi-
cios: los altares, capillas y cultos se renovaron; la procesión de Semana 
Santa volvió a lucirse en las calles, y al menos para los años 90-94, ya en 
el gobierno del virrey Taboada, esto fue aprovechado para tener clara 
la situación económica de las cofradías, en vistas de aplicar el cobro del 
subsidio eclesiástico. Justo a fines de la centuria, Taboada decía de las 
cofradías “sí antes merecía este ramo el desprecio del pueblo, y origi-
naba tantos clamores por su mala administración, hoy se mira conver-
tido en su alivio, al paso que también se ve restablecido el mayor y más 
debido culto en sus altares, haciéndose por ello justamente recomen-
dable el celo, inteligencia y desinterés del expresado señor Juez Con-
servador, que ha contribuido a una obra tan laudable”.146 Como vemos, 
la reforma de cofradías en el virreinato peruano tuvo varias etapas, e 
incluso fue anterior (por tan solo unos años) al plan de reformas imple-
mentado en la Península. En un primer momento, la reforma fue enca-
bezada por el arzobispado, con intentos de intervención de los virreyes. 
Más que una acusada decadencia o embate hacia las cofradías, existió 
un esfuerzo por encaminarlas al camino de la legalidad, incentiván-
dolas a reformar o crear constituciones y a solicitar sus licencias ante el 
Consejo de Indias. No es claro algún proceso de extinción o agregación 
a parroquias o a otras corporaciones, como ocurrió en Nueva España. 
Sólo hasta finales del siglo XVIII, y en el transcurso de dos periodos 
de gobierno virreinal, logró sanearse la problemática situación de las 
cofradías de la ciudad de Lima.

146  Memorias de los virreyes que han gobernado el Perú durante el tiempo del coloniaje español. Tomo sexto: 
Frey don Francisco Gil de Taboada y Lemos, Lima, Librería Central de Felipe Bailly, 1859, pp. 60-63.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA38

2.3 Métodos de reforma de la corona y cruce de jurisdicciones

Regresando a lo acontecido en Nueva España, cuando hablamos de 
“proyectos” de reforma encontramos que se insertan precisamente en 
esta competencia entre las esferas de poder monárquico y episcopal. 
Como se ha visto, el gran proyecto de reforma monárquico comenzó 
impulsado por el inusitado interés y críticas que estas corporaciones 
generaron entre los ministros españoles. Por otro lado, quedaba a la 
vista el gran control que el arzobispado ejercía sobre la feligresía, sobre 
las parroquias y las cofradías.

La reforma de la corona en Nueva España se encomendó y centró 
sus esfuerzos en otros aspectos que tuvieron más peso, a diferencia de 
la reforma arzobispal, que poco reparó en ellos. Por un lado, el asunto 
de las licencias y del estricto cumplimiento a las Leyes de Indias. Por 
el otro, el carácter de los bienes de estas asociaciones, que debían ser 
profanos o propios de la esfera secular, sujetos a derechos y obliga-
ciones, ya no eclesiásticos o espirituales. En tercer lugar, el problema de 
la jurisdicción en torno a estas asociaciones, delineando una paulatina 
separación de éstas de la jurisdicción eclesiástica. Esto nos permitirá en 
adelante encuadrar las acciones seguidas por las autoridades monár-
quicas y, por ende, las seguidas por las corporaciones seglares de la 
Ciudad de México 

Tanto en España como en los virreinatos americanos, el proceso 
reformista de las asociaciones seglares tuvo diversos grados de difi-
cultad. En ciertos casos se puede decir que hubo una gran distancia 
entre la teoría y las buenas intenciones y la realidad local de los lugares 
en donde intentó aplicarse. Desde época temprana existió en la Nueva 
España un interés por cuidar y vigilar a las cofradías. Ejemplo de ello 
fue la real cédula de 1573 dirigida al virrey y al arzobispo, en la que se 
les indicaba debían juntarse y visitar cofradías y hospitales, entre otros 
organismos, mismos que debían ser “reformados”, es decir, vigilados en 
cuanto a que limosnas y otros recaudos no se gastasen en su totalidad 
en “fiestas y regocijos” de los cofrades.147 A lo largo del siglo XVII se 
hicieron algunas adendas, palabras más o palabras menos, señalando 
como obligatorias las licencias reales y arzobispales, así como la pre-

147  AGI, México 1090, L. 7, f. 238 Real Cédula de 1 de diciembre de 1573.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 39

sentación de ordenanzas y estatutos, poniendo atención en cuántas 
eran y a qué advocaciones se orientaban, confirmando el privilegio de 
los obispos para fundar cofradías en los pueblos de indios.148 La Real 
Recopilación de Leyes de los Reinos de las Indias fue enfática en regular 
que no se fundaran cofradías sin licencia del rey (en primer lugar) o 
licencia arzobispal, y en todo caso establecía la prohibición de celebrar 
juntas o cabildos sin la presencia de un ministro o representante real.149

A inicios del siglo XVIII, y a raíz de que un año antes se había 
autorizado en Roma la prerrogativa al rey español para recibir como 
ayuda de guerra una décima parte de los ingresos eclesiásticos (décima 
indiana), se dio inicio a una nueva etapa en la relación entre la corona y 
la Iglesia, y de ambas instancias con la feligresía.150 En 1705, el arzobispo 
Juan de Ortega y Montañés ordenó se recabase información sobre las 
asociaciones seglares existentes en el arzobispado, con la finalidad de 
conocer sus rentas, ingresos y propiedades, y así poder recaudar el 
subsidio mencionado. Esta primera recogida de información llevada 
a cabo entre el gobierno de este arzobispo y sus sucesores dio como 
resultado un aproximado de 1300 corporaciones en el arzobispado de 
México, cantidad significativa dentro de los planes fiscalizadores de la 
corona. En adelante y hasta 1750, las cofradías en particular estuvieron 
bajo la mira de ambos poderes, tanto por ser numerosas, como por 
su valía económica y por supuesto, las ya tan criticadas prácticas 

148  Dorothy Tanck ubica estas adendas legales para los años 1591, 1600, 1618 y 1682; Tanck, 
“Los bienes y la organización de las cofradías en los pueblos de indios del México colonial. Debate 
entre el estado y la iglesia” en María del Pilar Martínez López Cano, Elisa Speckman Guerra y 
Gisela von Wobeser (Coordinadoras), La Iglesia y sus bienes. De la amortización a la nacionalización, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2004, 
pp. 34 y 35.

149  Libro Primero, título IV “De los hospitales y cofradías”, ley 25, en Recopilación de las leyes de 
los reinos de las Indias, mandadas imprimir y publicar por la majestad católica del Rey don Carlos 
II, Nuestro Señor, Tomo Primero, Madrid, Julián de Paredes, 1681. Consulta electrónica en: 
http://fondosdigitales.us.es/fondos/libros/752/14/recopilacion-de-leyes-de-los-reynos-de-las-indias/?des-
plegar=8204&desplegar=8200&desplegar=8190&desplegar=8193.

150  Bula de Inocencio XIII del 14 de julio de 1699; Clara García Ayluardo, “El privilegio de 
pertenecer. Las comunidades de fieles y la crisis de la monarquía católica”, en Rojas, Cuerpo polí-
tico…, p. 108; Rodolfo Aguirre Salvador, Un clero en transición. Población clerical, cambio parroquial y 
política eclesiástica en el arzobispado de México, 1700-1749, México, Universidad Nacional Autónoma 
de México, Instituto de Investigaciones sobre la Universidad y la Educación, Bonilla Artigas Edi-
tores, p. 297.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA40

devocionales. La corona repararía en ellas al considerarlas, en repetidas 
ocasiones, como contribuyentes del subsidio eclesiástico.151 Pero entre 
la corona y la mitra, fue esta última quien mantuvo un interés constante, 
siempre orientado a conocer la situación de las asociaciones seglares 
con la finalidad de ordenarlas y mejorar su administración.152 En el 
inter, la corona española volvería a poner sus ojos sobre ellas, esta vez 
con más fuerza, del mismo modo que aconteció en la Península.
 
2.4 José de Gálvez y los primeros informes

Casi al mismo tiempo en que las quejas en torno a las cofradías es-
pañolas empezaban a hacer eco en el Consejo de Castilla, arribó a la 
Nueva España José de Gálvez (1765), enviado como visitador general 
con la finalidad de observar las condiciones fiscales y políticas del vi-
rreinato y generar las modificaciones administrativas que se pensaba 
llevarían a mejorar el funcionamiento de la Real Hacienda y así incre-
mentar la recaudación. Al año siguiente (1766), Gálvez creó la Conta-
duría General de Propios, Arbitrios y Bienes de comunidad, organismo 
a través del cual se solicitó a los alcaldes mayores, justicias y clérigos 
informaran sobre la economía y finanzas de los pueblos y ciudades del 
virreinato, tomando como base los bienes de comunidad,153 con la fi-
nalidad de saber con qué fondos contaban, qué producían, cuántas 
ganancias se obtenían y a qu el fruto de la veé se destinaba el fruto de 

151  Existieron cerca de 5 recaudaciones de subsidio eclesiástico en Indias: 1699-1700, 1717-1719 
(sin éxito), 1721, 1740, 1795 y 1799. Cada una requirió esfuerzos por poner al día el conocimiento 
sobre la existencia y número de corporaciones seglares existentes. Rodolfo Aguirre Salvador, “El 
subsidio eclesiástico y la política de Felipe V en la Iglesia Indiana: un camino por explorar”, en 
Tzintzun. Revista de Estudios Históricos, Núm. 60, julio-diciembre, 2014, pp. 45-73. En línea: http://
www.redalyc.org/pdf/898/89832243003.pdf. 

152  Aguirre, Cofradías y asociaciones de fieles…, pp. X y XI.
153  Los bienes de comunidad eran aquellos ingresos “municipales” correspondientes a la renta 

de solares de tierra, venta de pulque, venta de ganado y sus derivados, arrendamiento de molinos, 
trapiches, canoas, venta de lana, préstamos y réditos, entre otros. Eran el equivalente a los pro-
pios y arbitrios de las poblaciones españolas. Natalia Silva Prada, “Las manifestaciones políticas 
indígenas ante el proceso de control y privatización de tierras: México, 1786-1856” en Brian F. 
Connaughton (Coordinador), Poder y legitimidad en México en el siglo XIX, México, Universidad 
Autónoma Metropolitana, unidad Iztapalapa, 2003, p. 75.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 41

la o de su explotación. A su vez, se les solicitó dar razón del número de 
congregaciones y hermandades existentes, su origen, fondos y gastos.154

Gálvez observó que en el caso particular de los pueblos de indios 
existía un desorden en el asunto de las cuentas y de los gastos, dando 
un veredicto que se convirtió en el preámbulo de un renovado interés 
sobre las asociaciones seglares: solían manejar sus bienes de comu-
nidad con desorden, “invirtiendo todos sus productos por lo regular 
en fiestas y cofradías a que les inclinan sus curas por el interés que les 
resulta de semejantes establecimientos que se hallan justamente prohi-
bidos por las mismas leyes de estos reinos”.155 En cuanto a las cofradías 
y hermandades, se observó que contaban con fondos suficientes, como 
ganado, tierras de labor y magueyes, y cuyas ganancias eran destinadas 
a las fiestas, comidas, y a “otros inútiles y perjudiciales a su propio bien 
y subsistencia”.156 Además estaban fundadas libremente, sin licencias 
formales, de vez en cuando con la anuencia del cura, pero sin respetar 
lo establecido por las Leyes de Indias. Muchas de estas asociaciones 
fincaban sus fondos en los bienes de comunidad, lo que propiciaba, a 
ojos de las autoridades reales, que los pueblos vivieran en la pobreza, 
además de propiciar los malos manejos y un “mal gobierno” de esos 
fondos. De ahí la sugerencia del contador de propios y arbitrios, don 
Francisco Antonio de Gallarreta, de suprimir esas cofradías, con el fin 
de destinar sus ingresos a las reales necesidades de los pueblos, y no a 
fiestas o celebraciones religiosas.157

Resultado de estas primeras indagaciones fueron las recomen-
daciones o reglamentos de bienes de comunidad, realizados por el 
contador Gallarreta y en los que se estableció limitar los gastos efec-
tuados en fiestas, misas y cera, además de la prohibición de invertir 
el dinero comunal en préstamos o de colocarlo en obras pías. En 
cuanto a gastos para fiestas religiosas, se permitía hacerlo únicamente 
para dos, y siempre con autorización de las autoridades correspon-

154  AGNM, Cofradías y archicofradías, vol. 18, f. 215.
155  José de Gálvez citado por Dorothy Tanck en Pueblos de indios y educación en el México colonial, 

1750-1821, México, El Colegio de México, 1999, p. 20. La autora señala que la ciudad de México se 
negó a entregar información sobre las cuentas. Del mismo modo, señala que desde 1704 se exigía 
a los alcaldes mayores informaran sobre lo que acontecía con las cajas de comunidad.

156  AGNM, Cofradías y archicofradías, vol. 18, f. 215 v.
157  AGNM, Cofradías y archicofradías, vol. 18, f. 216 v.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA42

dientes.158 Junto a ello comenzaron a suscitarse algunas prácticas que 
bien podrían llamarse de resistencia o evasión, en las que los pueblos 
escondían información sobre las tierras de comunidad y el ganado, en 
algunas ocasiones incluso con la anuencia y complicidad de clérigos 
y de alcaldes mayores.159 Si bien el visitador José de Gálvez no tenía 
un particular interés en los asuntos eclesiásticos, su afán de mejorar y 
reformar la administración —en particular la hacendaria— lo llevó a 
toparse con las cofradías y hermandades, asunto en el que se cruzaban 
la jurisdicción real y eclesiástica. Ligado a las cofradías estaban además 
pendientes los asuntos del diezmo, los títulos de propiedad de la tierra 
y por supuesto, los bienes de comunidad de los pueblos de indios,160 
que solían mezclarse con los bienes de cofradías y hermandades, cuyas 
transacciones omitían el pago de alcabala bajo el pretexto de que se 
trataban de bienes eclesiásticos, no comunales. 

Ante tales cambios, existieron desacuerdos e inconformidades. 
Ejemplo de ello fue el cura de San Lucas Mazatepec, José Benítez de 
Ariza, a quién se le pidió informara sobre las corporaciones existentes 
ahí, así como sobre el adeudo de derechos de alcabala, producto de 
la venta de ganado mayor y queso de los ranchos pertenecientes a las 
cofradías de Ánimas y de San Miguel de esa parroquia. El caso nos 
muestra la resistencia de este cura ante el aduanero Rafael José Muñoz. 
La correspondencia entre estos dos personajes nos permite apreciar 
la tensión existente. Por un lado, el cura aludía que a él no le tocaba 
atender el asunto, sino que debía notificarse primero al arzobispo. Des-
pués, argumentó que el aduanero había leído erróneamente las leyes 
y entendido mal el término negociación, que aparecía en la Real Reco-
pilación, ya que “los bienes de estas iglesias no negocian ni comercian; 
llámalos vuestra merced cofradías, hermandades ni uno ni otro son, 
sino puramente obras pías y bienes bien cortos eclesiásticos autorizados 
como se debe”.161 Finalmente, el cura se resistía a soltar prenda sobre 
el asunto bajo el argumento de que él no era el dueño de los bienes 
eclesiásticos, “ni mando en ellos sino en cuanto me ordena la sagrada 

158  Tanck, Pueblos de indios…, p. 24.
159  Tanck, Pueblos de indios…, pp. 29-63.
160  Francis Joseph Brooks, Parish and cofradia in eighteenth century Mexico, Princenton University, 

1976, p. 142.
161  AGNM, Alcabalas, vol. 11, exp. 2, f. 25.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 43

mitra, su señoría ilustrísima es quien manda en ellos”. El bachiller Ariza 
resistió pagar la alcabala correspondiente, llevando a la desesperación 
al aduanero Muñoz, quien se quejaba amargamente de las amenazas, 
“odio, venganza y desprecio” que había de parte del cura y los feligreses 
contra los recaudadores y receptores de hacienda, mismos que amena-
zaban ya con abandonar su trabajo.162

Junto a las modificaciones en cuanto a la hacienda y el control y 
jurisdicción de los bienes de comunidad, se aplicó en el virreinato el 
sistema de intendencias (1786), cuya Real Ordenanza planteaba una 
nueva organización política basada en los límites diocesanos. Uno de 
los objetivos principales era el que paulatinamente desaparecieran los 
corregimientos y alcaldías mayores, instituciones de gran arraigo y tra-
dición en el virreinato. Estos, durante su corto tiempo de vida, pasaron 
a estar al cuidado de los intendentes, que eran en sí mismo “justicias 
mayores”. En los pueblos de indios en los que hubiere presencia de 
corregidor o alcalde mayor, se estableció un subdelegado español a 
manera de sustituto, con jurisdicción en las causas de hacienda, justicia, 
guerra y policía,163 aunque como se ha mostrado recientemente, fue un 
paso casi natural el que algunos alcaldes mayores fueran nombrados 
subdelegados, perpetuando un cargo administrativo, pero muchas 
veces también las malas prácticas y problemas añejos.164 También se 
determinó que en las elecciones de oficios en los pueblos de indios 
estuviese presente un juez español.165 Como vemos, en algunos casos los 
subdelegados irrumpieron en un escenario en el que lealtades, pactos 
y alianzas que estaban bien afianzadas, quedaban ahora fragmentadas y 
al descubierto. En otras, se enfrentaron a los mismos problemas, pero 
contando ahora con una amplia gama de poderes y posibilidades. 

 Una de las funciones del intendente era el pedir razón puntual 
de los propios y arbitrios (para poblados españoles) y de bienes de 

162  AGNM, Alcabalas, vol. 11, exp. 2, f. 41.
163  Real ordenanza para el establecimiento e instrucción de intendentes de ejército y provincia en el reino de 

la Nueva España (1786), Edición facsimilar, introducción por Ricardo Rees Jones, México, UNAM, 
1984, Art. 12, p. 18.

164  Rodrigo Salomón Pérez Hernández, El gobierno de los subdelegados en la Intendencia de México. 
La formación de un ámbito de autoridad distrital en el sistema de intendencias novohispano, 1786-1810, 
tesis de doctorado en Historia, México, El Colegio de México, 2017. 

165  Real Ordenanza, Art. 13, p. 22.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA44

comunidad (sus gastos y cargas) en el caso de los pueblos de indios. 
En cada población se formaba un reglamento interino en el que se 
estipulaba cuánto, cómo y en qué debía gastar cada pueblo. Con ello 
quedaban sujetos a la supervisión de la Junta Superior de Hacienda.166 
De este modo se pretendió transformar la realidad indiana y desapa-
recer a los alcaldes mayores (considerados abusivos y sumamente bene-
ficiados por el repartimiento del comercio), así como someter la eco-
nomía indígena a un estricto control y orden. En este proyecto se mez-
claron otros problemas relacionados: los curas y obispos como testigos 
(y en algunos casos cómplices) de los abusos de los alcaldes mayores, 
las actividades económicas de los pobladores indios, que muchas veces 
recurrían al crédito o a préstamos obtenidos de cofradías, y el manejo 
y confusión indiscriminados de los bienes de estas con los de comu-
nidad. La realidad resultó demasiado compleja y difícil de abarcar a 
partir de las ordenanzas y disposiciones reales. En los años posteriores 
a la implementación del sistema de intendencias y subdelegaciones, se 
dejarían ver nuevos problemas y antiguas prácticas, que poco lograron 
modificar la lógica existente en los pueblos de indios.
 
2.5 Conformación del expediente general de cofradías y expedientes particulares

Hemos hablado aquí de “informaciones” proporcionadas por alcaldes 
mayores, curas y obispos. En efecto, al igual que en España, uno de 
los instrumentos empleados por las autoridades reales para conocer 
las problemáticas indianas y así implementar sus reformas fueron los 
informes recabados a partir de 1776, cuyo proceso de conformación y 
entrega fue lento y algo accidentado, pues implicó el trabajo conjunto 
de la corona y el clero, lo que llevó a un cruce de jurisdicciones que en 
ocasiones atrasó todavía más la conclusión del asunto. Al respecto, la 
historiografía reciente ha recuperado y revalorado este procedimiento, 
llamándolo “recogida de información”, misma que se llevó a cabo en el 
virreinato en dos momentos bien diferenciados.167 El primero parte de 
las ya mencionadas indagaciones de 1776, con fines de conformar un 
gran expediente general, que proporcionara un balance parcial de la 

166  Real Ordenanza, Art. 31, p. 39.
167  Carbajal, Cuerpos profanos…, p. 43. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 45

condición de las asociaciones seglares en el virreinato. Este gran expe-
diente se mantuvo en el limbo entre 1779 y 1787, años en los que mien-
tras había una mudez ante la corona, por vía arzobispal se desarrollaba 
una reforma independiente.168

Una nueva etapa en la recogida de información se dio gracias a 
la Real Cédula de 20 de julio de 1789. El virrey de la Nueva España, el 
conde de Revillagigedo, informó del estado en que se encontraba la 
recogida de información, aludiendo a la conformación de un expe-
diente sobre hermandades y cofradías, el cual se hallaba “en giro e 
incompleto”.169 La recopilación de datos continuaba, impidiendo la con-
clusión y conformación de un expediente total, ello a causa de la “repug-
nancia de los diocesanos a permitir la dación de tales noticias, como por 
haberse entorpecido con otros relativos al cobro de alcabala de efectos y 
frutos de dichas cofradías, especialmente en los obispados de Valladolid 
y Guadalajara”.170 El interés de la corona en las cofradías y hermandades 
adquiría una mayor complejidad. Importaba conocer cuántas eran, 
pero el interés se volcó hacia un aspecto al que se le había prestado 
poca atención: en qué calidad estaban, es decir, si fundadas legalmente 
o no, y con qué tipo de licencia contaban: real u ordinaria.

La información obtenida hasta ese momento se organizó en 
“cuadernos”, cada uno numerado según el asunto. Se recibieron los 
informes de Obispos e Intendentes. Por los obispos se recibió lo rela-
tivo a Oaxaca, Guadalajara, Valladolid y Yucatán; de las Intendencias, 
se entregó información de Oaxaca, San Luis Potosí, Zacatecas, Puebla, 
Veracruz, Valladolid, Durango, Sonora y Guanajuato.171 Esta recopila-
ción de información en torno a las cofradías y hermandades novohis-
panas fue el escenario en el que se dejaron entrever las diferencias 
y la pertinencia de actores ya mencionados, como los arzobispos y 
obispos, el provisor, el virrey, y por supuesto, intendentes y subdele-
gados, nuevos actores en el escenario del poder. En adelante se suma-
rían otros actores, algunos locales, otros lejanos, pero determinantes 
en el proyecto de reforma monárquico: los fiscales y ministros, tanto 

168  Carbajal, Ibidem, pp. 47-52.
169  27 de agosto de 1791, AGI, México 2644.
170  AGI, México 2644.
171  AGNM, Cofradías y archicofradías, vol. 18, exp. 6.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA46

de la Real Audiencia de México como del Consejo de Indias. Sin duda 
el más destacado fue el fiscal don Ramón de Posada y Soto, designado 
fiscal de Real Hacienda, de lo civil y de lo criminal de la Audiencia 
de México (entre 1781-1791), y que posteriormente, ya como fiscal 
en el Consejo de Indias, jugó un papel primordial en el dictamen de 
peticiones y solicitudes ante el consejo.172 Otro fiscal de importancia fue 
don Lorenzo Hernández de Alba, fiscal del crimen, quien actuó junto a 
Posada entre 1782 y 1785.

Una segunda etapa del proceso de recopilación de información 
la conformaron los llamados “expedientes particulares”, esto es, que 
cada asociación, cada cofradía, fue conformando su propio expediente 
(según sus intereses), alimentando en la práctica la conformación de un 
precedente o derecho cofradial, es decir, de respuestas y soluciones par-
ticulares que resultaron ser la reforma misma.173 Si bien algunas cofra-
días ya habían acudido tiempo atrás ante el Consejo y el Rey para dar 
solución a problemáticas concretas, fue a partir de 1793 que este pro-
ceso se hizo más intenso y que adquirió las características propias de un 
proyecto de reforma.174 Cabe matizar algo: en este proceso de conforma-
ción de expedientes particulares y del general participaron de manera 
conjunta tanto las autoridades reales como arzobispales. Incluso en las 
visitas pastorales se incentivaba a las pocas cofradías de los pueblos de 
indios (establecidas con todas las formalidades) a pedir licencia al Con-

172  Ramón de Posada y Soto, originario de Cangas de Onís; tuvo una gran trayectoria como 
abogado, mismo que lo llevó colaborar en el Consejo de Castilla; en 1774 ocupó el sitio de oidor 
en Guatemala, y fungió como alcalde del crimen en Lima; en 1781 pasó a Nueva España, en donde 
se desempeñó como fiscal de la Real Hacienda, de lo Civil y lo Criminal, así como en la protectoría 
general de indios. A su regreso a España, se desempeñó como Fiscal del Consejo de Indias (1793), 
con derecho a voto. A decir de Brading, su gestión en Nueva España fue de las más eficientes. 
Vicente Rodríguez García, El fiscal de Real Hacienda en Nueva España. Don Ramón de Posada y Soto, 
1781-1793, Oviedo, Secretariado de publicaciones de la Universidad de Oviedo, 1985. 

173  De manera comparativa, señalamos que Jorge Traslosheros menciona que, en efecto, la 
normatividad propia planteada por las corporaciones de la feligresía puede considerarse como 
cuerpo jurídico, ya que eran consideradas personas eclesiásticas, “y como tales sus derechos for-
maban parte del gran cuerpo canónico en forma tal que estaban sujetas a la jurisdicción de los tri-
bunales eclesiásticos ordinarios”. Los bienes generados por estas asociaciones adquirían también 
una personalidad jurídica, en este caso, sujeta a la mitra. Estos problemas jurisdiccionales fueron 
motivo de conflicto constante con la corona, como se verá más adelante. Jorge E. Traslosheros, 
Historia judicial eclesiástica de la Nueva España. Materia, método y razones, México, Editorial Porrúa, 
2014, pp. 15 y 16.

174  Carbajal, Cuerpos profanos…, pp. 61 y 62.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 47

sejo para formar constituciones. Cabe poner en balance si estas reco-
mendaciones fueron seguidas, y de ser así, qué alcances tuvieron en la 
conservación o extinción de cofradías y hermandades, o si acaso se trató 
de una mera fórmula que se asentaba en los libros de visita.

Mientras avanzaba la conformación del expediente general y de 
los particulares, fueron apareciendo varios temas sobre la mesa de dis-
cusión, que dieron la pauta (principalmente a partir de 1802) para esta-
blecer una definición práctica de lo que debía ser una cofradía útil;175 
fue a raíz de una Real Cédula concedida en 27 de diciembre de 1802 
a la cofradía de San José y Ánimas de Calimaya que los bienes de las 
cofradías ahora debían ser declarados profanos, nunca espirituali-
zados; en las juntas de cabildo y elecciones de cofradías y hermandades 
debía estar presente una autoridad real, y sus constituciones debían 
respetar la legislación de Indias y contar con el aval del Rey. Los puntos 
establecidos para esta de Calimaya se conformarían, en adelante, en el 
ejemplo a seguir para el resto de las cofradías interesadas en fundarse 
o en refrendar sus constituciones. La reforma de la corona tenía en 
mente estas adecuaciones más de forma que de fondo. Notorio es tam-
bién que los primeros lineamientos definitivos se establecen hasta esta 
Real Cédula de 1802, 37 años después del inicio de las indagaciones 
promovidas por la visita de Gálvez.

Un primer balance de las pocas informaciones recabadas era 
que en el virreinato existía una cantidad considerable de cofradías, 
de las cuales pocas estaban fundadas con licencia real, pues la gran 
mayoría eran reconocidas por la autoridad diocesana, que las conside-
raba útiles.176 Las acciones seguidas por la autoridad virreinal no fueron 
las mismas para el resto de las regiones del virreinato. Para ciudad de 
México parece que nunca se tomó una resolución definitiva, pues 
compilar un expediente exclusivo de la ciudad y sus alrededores fue 
tardado.177 Para el caso de Guadalajara el virrey determinó que tenía 
muchas cofradías y hermandades, pero las mismas podían continuar 
sin novedades.

175  Lempérière, Entre Dios y el rey…, p. 206.
176  AGI, México 2644.
177  En el caso del expediente de cofradías del Consejo de Castilla se sabe que fue concluido ya 

que se prescindió de la participación y la información clerical, Carbajal, “La reforma de cofradías 
de la provincia…”, p. 14.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA48

Se puede decir que las cofradías que acudían al Consejo vía expe-
diente particular participaban del hecho de ir conformando, en la prác-
tica y en el día a día, “derecho”, esto es, que los casos de solicitud de 
licencia o de aprobación de constituciones ayudaron a conformar los 
lineamientos que en adelante se impondrían a todas las asociaciones 
que acudiesen ante el Consejo de Indias. ¿Podría considerarse esto una 
reforma espontánea, no planeada, que se ejecutaba sobre la marcha? 
Así como los expedientes particulares nos permiten reconstruir el pro-
ceso de litigio ante el Consejo de Indias, el accionar reformista de la 
Corona también puede medirse a través de la respuesta de las asocia-
ciones implicadas a la reforma de la Corona. 
 
2.6 Reforma de asociaciones ya establecidas

Así como se apoyó la creación y establecimiento de nuevas corporaciones 
—siempre bajo los lineamientos borbónicos—, existieron otros procesos 
de adaptación y sobrevivencia de estas asociaciones, como lo fueron las 
agregaciones o traslado de cofradías a otras ubicadas en la misma parro-
quia o en otros espacios (fenómeno más propio de la reforma arzobispal 
y que abordaremos más adelante) y el refrendo de constituciones, procedi-
miento propio de la reforma monárquica, y que correspondía a corpo-
raciones ya fundadas, a veces sólo con autoridad ordinaria, pero que 
deseaban tener el visto bueno y licencia real, presentando nuevamente 
sus constituciones, proceso en el que se aprovechaba la oportunidad de 
modificarlas ligeramente. Veamos algunos ejemplos.

La Ilustre Congregación de cocheros del Señor Sacramentado de 
la parroquia de Santa Catarina Virgen y Mártir, fundada el 15 de enero 
de 1763 sin permiso real ni ordinario, solicitó en septiembre de 1785 
la aprobación y confirmación de sus constituciones. El Consejo argu-
mentó que se había fundado sin licencia alguna, por lo que el 20 
de febrero de 1791 se enviaron reales cédulas al arzobispo y virrey de 
Nueva España que daban fe de la aprobación de la petición siempre 
y cuando se hicieran algunas modificaciones a las constituciones. En 
1791 se daba licencia a la Congregación de cocheros del Señor Sacra-
mentado para quedar establecida formalmente con todas las licencias, 
ello bajo la premisa de que sus bienes no podían espiritualizarse ni 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 49

erigirse como eclesiásticos,178 hecho que incluso se celebró mucho en 
todas las iglesias con repique general de campanas el 26 de julio de 
dicho año.179

Otro caso fue el de la Congregación de San Francisco Xavier fun-
dada en 1657 y cuyas primeras constituciones (con 44 puntos) fueron 
aprobadas al año siguiente, mismas que fueron “extraviadas” y vueltas a 
elaborar en 1694. En 1798 solicitaron nuevamente reformar esas cons-
tituciones, concediéndoseles tal permiso mediante una Real Cédula 
del 19 de septiembre de 1798. Estas constituciones, más breves que 
las anteriores (con 17 puntos), ya incluían los nuevos lineamientos: 
previo a las juntas debía avisarse al ministro real, quien tendría un lugar 
importante, ocupando una silla principal justo en medio del cura de la 
parroquia (a su derecha) y del Primicerio (a su izquierda) y sus bienes 
no debían espiritualizarse de ningún modo, sino quedar en calidad de 
profanos sujetos a la jurisdicción de un juez real.180 Finalmente esta 
cofradía obtuvo la aprobación real de sus renovadas constituciones 
mediante una Real Cédula emitida el 24 de octubre de 1803.

En cuanto a la mera obtención de la licencia real (sin refrendo de 
constituciones de por medio), no siempre se obtenía de manera inme-
diata. Fue el caso de la cofradía del Señor de la Humildad y paciencia 
de Cristo Nuestro Señor de mercaderes, mejor conocida como de Ecce 
Homo, sita en el Convento de Regina Coeli. Esta cofradía, establecida 
con licencia ordinaria en 1698, manifestó en octubre de 1797 su interés 
en obtener la licencia real, sin contemplar mayores modificaciones en 
sus constituciones, pues en estas se anotaba que “no se han de poder 
quitar, mudar, ni alterar en manera alguna, si no fuere con licencia de 
su señoría”, es decir, no podían modificarse sin permiso del provisor 
o del arzobispo. El Rey, de manera eficaz y mediante su real cédula de 
7de mayo de 1803 otorgó la licencia para la reelaboración de constitu-
ciones (no una aprobación total y definitiva), advirtiendo la modifica-
ción de algunos puntos —referentes a la naturaleza de los bienes— que 
ya se venía practicando desde 1802.181

178  AGI, Indiferente 191; AGI, México 2669.
179  Gómez, Diario curioso…, p. 41.
180  AGNM, Cofradías y Archicofradías, vol. 15, exp. 12.
181  AGNM, Cofradías y Archicofradías, vol. 12, exps. 10 y 18.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA50

La cofradía de Santa Catalina Virgen y Mártir y Ánimas del pur-
gatorio,182 asociación de retribución ubicada en la parroquia de San 
Miguel fue ejemplo de ello. Establecida en el año de 1709 con licencia 
ordinaria, constantemente solicitaba al Consejo la aprobación de sus 
constituciones, a raíz de efectuar en ellas varios cambios y adendas, un 
tema por demás interesante y que brinda oportunidad de conocer la 
trayectoria de estas corporaciones. En 1758 esta cofradía estaba en un 
estado de pobreza tal que otra hermandad, la del Acompañamiento 
del Santísimo Señor Sacramentado, entraría en su rescate, agregán-
dola voluntariamente y por lo tanto creando nuevos estatutos que con-
sideraren a estas dos asociaciones como una sola.183 Vemos aquí otro 
tema de interés: las agregaciones voluntarias de estas corporaciones como 
mecanismo de sobrevivencia, aparentemente sin persuasión del pro-
visorato y mucho menos de la corona. Para 1776 se mantenía vigente 
la petición ante el Consejo para la aprobación de sus constituciones, 
mismas que se aprobaron no sin antes pedir se corrigieran algunos 
puntos y dejando claro que las cuentas de la cofradía quedaban sujetas 
al superior gobierno de México, así como que debía asistir un notario 
público a sus elecciones y juntas.184 Sabemos que en 1794 todavía se 
esperaba la licencia, aunque por ser muy útil se aconsejó que debía 
continuar. En esa misma parroquia, la cofradía dedicada a San Miguel 
Arcángel (creada en 1706) solicitó la revisión, aprobación e impresión 
de sus constituciones. La primera vez fue en 1751, a petición del arzo-
bispo que en ese entonces gobernaba, quien consideró necesario modi-
ficar algunos estatutos para mejorar su gobierno, como el nombrar 24 
diputados y no 12, que eran los usuales.

Otra asociación interesada en obtener la licencia real o en 
refrendar sus constituciones para obtenerla fueron la cofradía de 
Nuestra Señora de los Dolores, Soledad y Santísimo Sacramento de 
la parroquia de Santa Cruz y Soledad. Instituida en 1777 sólo con 
licencia ordinaria, en 1794 solicitó ante el Consejo reformar sus cons-

182  Recordemos aquí que se aconsejaba fundar en cada parroquia dos cofradías, la del San-
tísimo Sacramento y la de ánimas del purgatorio. Será constante encontrar cofradías con estos 
títulos dado que tampoco se permitía la existencia de dos corporaciones con el mismo nombre. 
De ahí el acostumbrado binomio santo-Santísimo Sacramento o ánimas del purgatorio. 

183  AGI, México 2661.
184  AGI, México 2669.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 51

tituciones, adecuándolas a las “exigencias del tiempo”, eliminando 
algunos puntos por “incongruas y ya cumplidas en lo que disponían, y 
corregir otras por no ser ya practicables”. Las modificaciones incluían 
ya explícitamente la presencia del juez real en las juntas. Otro punto de 
interés es cuando reconocían su importancia para incentivar el culto 
en la parroquia, pues en caso de carecer de lo necesario, la cofradía 
otorgaría su apoyo. Esta cofradía era de retribución, pues establecía 
que al morir algún hermano de ella, se daría a los deudos 25 pesos: 19 
pesos 7 reales para el entierro, 5 pesos para el cura de la parroquia y un 
real para misa solemne, “responso, tumbilla y doble de campanas”. De 
manera voluntaria podían proporcionar medio real cada semana y otro 
medio real cada año para la fiesta de la virgen, pues los cofrades eran 
libres de abandonar la cofradía cuando quisiesen, y de ese modo la 
cofradía también quedaba libre de obligaciones.185 En el mismo tenor, 
la Santa Escuela de Cristo del Hospital del Espíritu Santo (fundada en 
1730), con aprobación ordinaria y papal (en 1735) solicitó al consejo la 
aprobación de sus constituciones en 23 de mayo de 1795.186 De manera 
similar, la Santa Escuela del convento de san Francisco establecida en 
1724 sólo con licencia ordinaria solicitó el visto bueno de la corona 
en 1795.187

De los alrededores de la ciudad y sus parroquias, dadas las carac-
terísticas de esas poblaciones, se deduce que había pocas cofradías for-
malmente establecidas (entendidas como aquellas fundadas conforme 
a las Leyes de Indias). En su mayoría se trataba de hermandades, aso-
ciaciones con menor formalidad, aunque existían otras modalidades 
devocionales, como las obras pías, los cultos y las demandas de limosna. 
Lo más usual en las cofradías fuera de la ciudad era el juntarse el cura 
con sus feligreses (españoles, indios o castas), para formar sus consti-
tuciones, mismas que solían ser aprobadas por el promotor fiscal de 
arzobispado. En algunos casos se recomendó solicitar la licencia para 
elaborar constituciones al Consejo de Indias, aunque la tendencia era 
conservarlas como meras hermandades, que se consideraban menos 
formales y por ende no muy necesaria su aprobación real.

185  AGNM, Bienes Nacionales, vol. 113, exp. 3.
186  AGI, México 2687.
187  AGI, México 2672.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA52

En Xochimilco encontramos así tres cofradías que refrendaron 
sus constituciones. En 15 de enero de 1716 se fundó la cofradía de las 
Benditas Ánimas del Purgatorio en la iglesia del pueblo de Tecómitl, 
misma que fue trasladada en 1792 a Tulyehualco. Con esta nueva trasla-
ción se hizo necesario pedir la licencia real, que se otorgó en 1794. La 
segunda cofradía fue la del Santísimo Señor Sacramentado y Ánimas 
Benditas del purgatorio, de españoles y fundada también en Tecómitl 
en 18 de enero de 1722 sólo con licencia ordinaria. Fue visitada por el 
arzobispo en 1778, en dónde se les reconvino que en los siguientes dos 
años solicitaran la licencia real. Este proceso no pudo llevarse a cabo 
sino hasta que el curato de Xochimilco fue secularizado. El nuevo cura 
convocó a los cofrades, en su mayoría españoles, además de invitar a los 
del pueblo de San Juan Ixtayopan, en dónde también habitaban algunos 
de ellos. Así se solicitó en 1793 la aprobación de las constituciones, lo 
que se obtuvo en 12 de junio de 1794. La tercera cofradía dedicada al 
Santísimo Señor Sacramentado de Santiago Tulyehualco se fundó en 
21 de julio de 1775 sólo con autoridad ordinaria, con unas constitu-
ciones que establecían que sus bienes se consideraban espirituales y 
sujetos a la jurisdicción eclesiástica. Conforme sus fondos aumentaban 
se hacía más necesario y posible solicitar la licencia real en 1784, misma 
que fue denegada declarando a la cofradía nula en su existencia, dadas 
las condiciones de su establecimiento y por el desorden en sus constitu-
ciones.188 Estas últimas se aprobaron en junio de 1794.
 
2.7 Alegatos de las asociaciones ante la reforma de la corona

El 8 de marzo de 1791 se emitió una real cédula en la que se refrendaba 
la prohibición de que las cofradías, hermandades o congregaciones 
celebraran alguna junta (sin importar si tenían el permiso correspon-
diente o pretendían obtenerlo) sin la presencia y encabezamiento de un 
ministro real.189 Si bien esta orden ya estaba presente en las Leyes de Indias, 
se trataría de hacer efectiva en los últimos años del siglo XVIII, siempre 
con regular éxito.

188  AGI, México, 2664.
189  AGI, Indiferente 191.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 53

Después del descrédito en que habían caído las órdenes religiosas 
y del largo proceso de secularización, las esferas de influencia de estas 
estaban ya limitadas. Sin el control de cofradías o hermandades en los 
pueblos de indios, su ámbito de influencia y autoridad se redujo consi-
derablemente. En el ámbito urbano, en ciudades o en villas con grandes 
centros conventuales, las órdenes religiosas contaban todavía con un 
brazo seglar de peso: nos referimos a las terceras órdenes. Así, los frailes 
y sus seglares alineados al carisma frailuno harían frente a los intentos de 
la Corona por meter en cintura a las corporaciones y a sus actividades. 
Años antes, una de las tantas innovaciones de gobierno comenzó a 
hacerse presente en territorio novohispano: en abril de 1787 arribaba 
la Real ordenanza para el establecimiento de intendentes de ejército y 
provincia, fechada en 4 de diciembre de 1786. Este nuevo sistema de 
organización territorial y de gobierno, fue anunciado con bombo y pla-
tillo en la ciudad de México con repique de campana. Se establecieron 
así 12 intendencias, entre ellas por supuesto la de México.

Pocos meses después de la emisión de la cédula antes mencio-
nada, comenzaron los problemas y las dudas. El 21 de septiembre de 
1791 el subdelegado de Izamal, José Antonio Dávila, escribió al inten-
dente de Yucatán, don Lucas de Gálvez, preguntando si le correspondía 
presenciar las juntas de la orden tercera franciscana de aquella loca-
lidad. La duda era razonable: en opinión del auditor de guerra en 
Mérida, Antonio de Cárdenas, si bien la tercera orden estaba confor-
mada por seglares, era presidida por un ministro franciscano, es decir 
que no era totalmente una corporación seglar, por lo que en su opinión no 
correspondía al subdelegado asistir a las juntas de la tercera orden. La 
duda era tal que finalmente el intendente Gálvez optó por remitir el 
asunto al virrey.190

Otro caso similar acaeció el 15 de octubre de 1791, cuando 
Bruno Díaz de Salcedo, intendente de San Luis Potosí, escribió al virrey 
Revillagigedo consultándole varias dudas en torno a la cédula real que 
proclamaba la presencia de un ministro real en las juntas realizadas 
por cofradías, hermandades y congregaciones. En tal misiva se quejaba 
amargamente de que la tercera orden franciscana de aquella ciudad 
había celebrado su respectiva junta sin avisarle previamente, por lo que 

190  AGN, Cofradías y archicofradías, vol. 18, ffs. 57-59.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA54

el intendente expresaba una preocupación: que las demás herman-
dades y cofradías de la ciudad siguiesen el ejemplo de la tercera orden 
y lo excluyesen de presidir las juntas, en franca rebeldía y negación a 
una orden real y a las leyes. El fiscal de lo civil lo instaba a ejecutar sin 
miramientos lo mandado. Por su parte, la tercera orden franciscana 
dejó escuchar su postura a través de una misiva (del 26 de diciembre 
de 1791) también dirigida al virrey.191 Los franciscanos de aquella 
región referían que la orden tercera conformaba un “cuerpo separado 
y distinto…tiene sus propias leyes y estatutos que la gobiernan, posee 
iglesia propia, con patio, sacristía y sala de juntas, que de ningún modo 
pertenece al convento y pertenece a los individuos que componen la 
mesa”.192 La tercera orden pidió al virrey se respetase el hecho de ser 
distinta a las cofradías. En contraste, la tercera orden de la merced 
acordó en conjunto con su capellán (mercedario) avisar al intendente 
Díaz de Salcedo cuando se efectuase el capítulo correspondiente.193 
Aunque estos casos ocurrieron lejos de nuestro espacio geográfico de 
estudio, los traemos a colación porque fueron los primeros que plan-
tearon ciertas dudas y vacíos: en la Real Cédula mencionada no se hacía 
referencia explícita a las terceras órdenes, por lo que el argumento 
era que gracias a ello sus juntas no podían ser visitadas por un repre-
sentante real. En la práctica, y para las autoridades reales, las órdenes 
terceras también formaban parte de ese gran número de cuerpos que 
debían ser vigilados y ordenados.

En 1795 apareció otro caso, esta vez en Toluca. El corregidor, al 
igual que el intendente de San Luis Potosí y el subdelegado de Izamal, 
preguntaba si debía estar presente en las juntas de las terceras órdenes 
de San Francisco y del Carmen. La respuesta de estas dos asociaciones 
y sus frailes no se hizo esperar. Fray Valentín de la Madre de Dios (del 
Convento del Carmen, en ciudad de México) fue muy claro:

Debo decir que las juntas que celebran las venerables órdenes terceras de mi 

religión deben ser presididas, según sus constituciones, por un religioso di-

rector, nombrado por el venerable definitorio, por reputarse congregación o 

junta religiosa. En esta atención, jamás han estado sujetos ni a la presidencia, ni 

asistencia de juez real, ni a la de ningún eclesiástico, ni aún en la visita del señor 

191  AGN, Cofradías y archicofradías, vol. 18 fs. 9-26.
192  AGN, Cofradías y archicofradías, vol. 18, f. 71, 15 de diciembre de 1791.
193  AGN, Cofradías y archicofradías, vol. 18, f. 75.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 55

ordinario, de cuya jurisdicción eximió expresamente a la de mi religión el señor 

Benedicto XIII en su bula Exponi Nobis, de 30 de agosto de 1728.194

Por su parte, fray Francisco de Crucelaegui, del Convento Grande 
de San Francisco de México, dictaminó que las terceras órdenes estaban 
exentas de ser visitadas por un representante real, pues entraban en la 
categoría de “verdadera religión enteramente distinta de cualquiera 
cofradía y congregación”. El fraile respaldaba su dicho en dos breves 
papales. El primero, de Benedicto XIII emitida el 16 de diciembre de 
1725, consistente en una serie de privilegios e indulgencias confir-
madas por Clemente XIV en 16 de junio de 1773.195 Estas bulas eran 
un recurso muy socorrido por la tercera orden en varios puntos del 
imperio, como en el caso de la de Badajoz o en la de Lima, que en su 
momento alegaron estar libres de la jurisdicción ordinaria y real, que-
dando sujetos sólo a la del provincial de la orden franciscana.196

En este punto nos interesa reflexionar sobre los privilegios y 
exenciones de las terceras órdenes, en particular de la franciscana, que 
parece fue la principal afortunada. En las Real Recopilación de Leyes 
de los Reinos de las Indias se señalaba tanto su importancia como los 
privilegios: se pedía a los virreyes, audiencias y gobernadores no impi-
dieran a ninguna persona tomar el hábito de la tercera orden francis-
cana, además de que era aconsejable ayudarles en lo necesario.197 Es 
razonable la inconformidad de esta corporación. Su importancia les 
había merecido un apartado especial en la máxima ley, colocándolas 
en un rubro distinto y apartado al de las cofradías. Nada se decía de 
visitas, de licencias para erigirse (salvo las que debían pedir los terceros 
peninsulares para pasar a Indias); si a ello sumamos que los privilegios 
concedidos a la primera orden naturalmente se traspasaban a la ter-
cera, era evidente que el enojo de la venerable orden tercera radicara 
en el hecho de ser equiparadas y rebajadas al nivel de las cofradías y 

194  AGNM, Cofradías y archicofradías, Vol. 5, fs. 93-94.
195  AGNM, Cofradías y archicofradías, Vol. 5, f. 96; en el documento se indica que el breve de 16 

de junio de 1773 fue confirmado por Pío VI, pero no corresponde, ya que éste último ejerció el 
cargo papal a partir de 1774. Véase al respecto el Tratado de las indulgencias en general y en particular 
(Tomo II), de fray Juan Calzada, religioso de la observancia de Nuestro Padre San Francisco, Im-
prenta Fraternal, Habana, 1840, p. 178.

196  AGI, México 2665.
197  Libro I, Título XIV, Ley LXXXVII de la Recopilación de las Leyes de los Reinos de las Indias, ver-

sión en línea http://www.gabrielbernat.es/espana/leyes/rldi/indice/indice.html.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA56

las hermandades, corporaciones que también contaban con su propio 
apartado en las Leyes de las Indias.

Otro argumento de peso, que ayudó a sustentar su pasiva oposi-
ción a la presencia de jueces reales, era el hecho de que también por 
ley las órdenes regulares podían decidir libremente en dónde llevar 
a cabo sus capítulos y elecciones, sin impedimento alguno, siempre y 
cuando no se celebrasen en pueblos de indios.198 El alcalde ordinario 
de ciudad de México, don Joaquín Alonso de Alles comentaba al virrey 
que “sus juntas [de las terceras órdenes] verdaderamente son una 
especie de capítulos, como los que celebran las religiones”,199 a más de 
referir que en el tiempo transcurrido no había registro o memoria de la 
presencia de alguna autoridad real en dichas reuniones. Para esta fecha 
(noviembre de 1796) habían pasado ya algunos años desde aquella 
Real Cédula que ordenaba la presencia de representantes reales. Hasta 
donde hemos podido indagar, las terceras órdenes quedaron al margen 
de los proyectos reformistas (arzobispal y real) al menos en su primera 
etapa. Dados los privilegios de exención de visita, no fue posible que el 
juez provisor y vicario general obtuviese información certera de su situa-
ción económica. Tampoco los franciscanos y mucho menos los propios 
hermanos terceros mostraron interés en entregar alguna información 
al arzobispado. Ante los intereses de la corona, las terceras órdenes 
siempre se excusaron en que tales corporaciones no se nombraban de 
manera explícita en las ordenanzas y reales cédulas.

El asunto de los privilegios y exenciones no fue exclusivo de 
las terceras órdenes. La Archicofradía de nuestra señora del Rosario, 
ubicada en el Convento de Santo Domingo, presentó ante el Consejo 
de Indias un recurso de reclamo en el que destacan los argumentos 
presentados para de cierta manera resistirse a la entrega de informa-
ción y a la visita del ordinario. En primer lugar, aludían, mediante la 
creación de una historia y una memoria, a que tal archicofradía había 
sido fundada desde el año de 1538. El libro fundacional, a decir de los 
diputados de la archicofradía, se había perdido en el incendio acaecido 
durante el motín de 1692, por lo que no se conservaba registro alguno 

198  Libro I, Título XIV, Ley LIX de la Recopilación de las Leyes de los Reinos de las Indias, versión en 
línea http://www.gabrielbernat.es/espana/leyes/rldi/indice/indice.html.

199  AGNM, Cofradías y archicofradías, vol. 5, f. 102 y 103.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 57

de su antigüedad. Refirieron a breves papales en los que se les otor-
gaban dos privilegios. El primero, y raíz de su inconformidad, indicaba 
que estaban exentas de la visita y vigilancia del ordinario, tanto en el 
aspecto espiritual como económico. El hecho que desató tal inconfor-
midad fue el intento de visita del año 1776 por parte de José Ruiz de 
Conejares. El segundo privilegio consistía en que la fundación de cual-
quier cofradía o archicofradía del Rosario debía hacerse únicamente 
por un fraile dominico, por nadie más. La defensa de tales privilegios 
se sustentaba en la opinión de que las nuevas reglamentaciones e inno-
vaciones reales y obispales aplicaban para lo futuro, no para lo pasado, 
además de que tales prerrogativas eran de cierta manera “universales”, 
pues al tratarse de privilegios papales aplicaban para todas las archi-
cofradías del Rosario del orbe cristiano. Tomaron como ejemplo lo 
acontecido con la Archicofradía del Rosario de Lima, que databa de la 
misma antigüedad que la de México. A decir de ambas archicofradías 
(pues la de México hizo suyo el discurso de su símil peruana) la Ley de 
Indias que establecía la necesidad de licencia real fue expedida en el 
año de 1600 por Felipe III. Ambas archicofradías habían sido fundadas 
con mucha anterioridad:

La particular providencia de esta ley tuvo particular respecto a que en los años 

próximos a la conquista las cosas no estaban tan establecidas en aquel reino, que 

no se hiciesen recelosos cualesquiera cuerpos unidos, fundándolo bastantemente 

la experiencia de las turbaciones que acaecieron en aquel primero siglo.200

La defensa jurídica no paró ahí. Refiriendo a la legislación cas-
tellana, las cofradías se fundaron hasta finales del siglo XV sin licencia 
real, aplicando leyes restrictivas “no como calidad de derecho común 
sino como remedio contra los bullicios, escándalos y perturbaciones 
que ocasionaban en los pueblos aquellos que se ligaban con juramento 
o pleito homenaje por su autoridad propia”.201 La censura y control 
entonces no se aplicó bajo la razón de que no debían fundarse tales 
asociaciones, sino a los efectos que causaba su conformación en la 
población o en sus integrantes. Finalmente, si la ley no era explícita 
en cuanto a las cofradías ya fundadas es porque —según los de Lima— 

200  AGI, México 2663.
201  Idem

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA58

el rey no tuvo intención de introducir novedad en ellas, “pues si lo 
quisiese hubiera proveído para las fundadas, así como proveyó en las 
por fundar...porque no se había de fundar lo que se supone erigido”.202 
Otro punto de interés radica en que la archicofradía limense contaba 
entre sus filas a virreyes, arzobispos y otros individuos de cargos impor-
tantes. Con tales integrantes era más que obvia la legitimidad de esta, 
por lo que nunca hubo duda en torno a su fundación o a sí contaban 
con licencia real. Su prestigio y legalidad radicaban en el honor y buena 
fama de sus integrantes.

Otras cofradías contaron también con el privilegio de exención 
de visita arzobispal. La de Santa Catarina Virgen y Mártir, Ánimas Ben-
ditas y acompañamiento del Santísimo (de la parroquia de San Miguel) 
obtuvo la exención de visita ordinaria mediante una Real Cédula emi-
tida el 27 de febrero de 1796. Lo mismo aconteció con la Archicofradía 
del Santísimo Sacramento (Santa Veracruz) en 1801, con la de San 
Homobono (de la Santísima Trinidad) en 1803 y con la Congrega-
ción de Santiago Apóstol (del convento de San Francisco). Esta última 
se fundó entre los años 1741 y 1748 por todos aquellos oriundos de 
Galicia, y se quedó bajo la protección del rey, a quien se nombró her-
mano mayor de la misma. Esta real protección implicó que la cofradía 
o congregación quedaba incluida dentro del real patronato y por lo 
tanto sujeta a la Real Cámara de Castilla, quedando libre de la jurisdic-
ción eclesiástica, “sin que con el pretexto de visita ni de otro cualquier 
motivo de función o causa pía pueda introducirse a ningún conoci-
miento judicial o extrajudicial el juez o visitador eclesiástico, ni otro 
tribunal alguno”.203 Esto es significativo y representa el inicio de otra 
etapa del proyecto reformista de la corona: minar, paulatinamente, la 
esfera de acción del arzobispado para con las cofradías, privilegián-
dolas para que no pudiesen ser visitadas. El problema de la jurisdicción 
sobre estas asociaciones seglares continuaba presente.

Vistos los antecedentes peninsulares de la reforma de asocia-
ciones, encontramos que las indagatorias comenzaron a partir de la 
queja de la autoridad eclesiástica, que, apoyándose en el regio patro-
nato, solicitó la asistencia del Consejo de Castilla para intentar solu-

202  Idem
203  AGI, México 2667.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 59

cionar una problemática añeja: la autonomía de la feligresía para 
administrar su práctica devocional y sus asociaciones seglares, lejos 
de la autoridad ordinaria y de la real. También vimos que finalmente, 
las acciones seguidas por los intendentes predominaron por sobre las 
seguidas por los obispos españoles, lo que asentó el dominio de la auto-
ridad y la jurisdicción real sobre la eclesiástica, al menos en algunos 
ámbitos locales. Si bien el modelo de expediente general de cofradías 
fue bastante eficiente, ello no determinó el fin de dichas corporaciones, 
sino que incentivo su reorganización, tanto de manera administrativa 
como económica.

En segundo lugar, conocimos de qué manera se dio la reforma 
de asociaciones en el virreinato de Perú. Este proceso, que podemos 
decir, fue anterior incluso al proceso peninsular, siguió un derrotero 
diferente. Si bien comenzó como una acción eclesiástica (incentivada 
por la autoridad real), derivó en un trabajo colegiado, en donde ambas 
esferas de poder lograron trabajar conjuntamente. Destaca la presencia 
de una entidad, llamada Juzgado de cofradías, encargada exclusiva-
mente de dirimir los asuntos tocantes a estas. Resalta también la labor 
conjunta de las cofradías que solicitaron su respectiva licencia ante 
el Consejo de Indias. Es notorio que la reforma de cofradías iniciada 
en el virreinato peruano tardó bastante tiempo en consolidarse, pero 
dado la menor cantidad de corporaciones, la presencia y trabajo efi-
ciente del juzgado de cofradías (que implicó la concentración de los 
expedientes y asuntos en una sola instancia), y las atinadas acciones 
de los virreyes, es que logró realizarse una reforma poco violenta, más 
eficiente administrativamente (al eliminar los libros de asiento o de 
cobro), y al ser los mayordomos nombrados por las autoridades reales. 
Es clara la intromisión de la corona en este asunto, lo que determinó el 
éxito de la reforma peruana.

Para el caso de la reforma de la corona en el ámbito novohispano, 
entre los años 1770-1805 se observan cambios significativos y determi-
nadas etapas. La reforma real llevada a cabo por la Corona y el Consejo 
de Indias se centró en dos puntos de conflicto muy bien definidos: el 
asunto de la licencia real y de la naturaleza de los bienes de las aso-
ciaciones seglares. En cuanto al primer punto, es claro el objetivo de 
regular a estos cuerpos a partir de una perspectiva jurídica y regalista, 
reforzando esta última figura con la obligación de contar ahora con 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA60

la licencia del rey e incluso imponiendo y favoreciendo ésta por sobre 
la licencia de los ordinarios locales. Se introdujeron nuevos meca-
nismos para establecer y reconocer estos cuerpos, incluso se introdu-
jeron nuevos actores por ejemplo los subdelegados o los representantes 
reales que debían estar presentes en las juntas. Esto significó una dis-
minución e intromisión en la autonomía de las asociaciones novohis-
panas, que como se ha mostrado, reaccionaron de varias formas ante 
tales acciones. Es por ello que en una primera etapa de la conforma-
ción del expediente general de cofradías, se prestó demasiada atención 
a la obtención de la licencia real, tanto para realizar constituciones 
como para fundar dichas corporaciones de manera efectiva. Tal etapa 
podemos ubicarla entre los años 1775 a 1791, coincidente con la efi-
ciencia de los fiscales de la Real Audiencia, don Ramón de Posada y 
Soto y don Lorenzo Hernández de Alba.

En cuanto a la naturaleza de los bienes de estas asociaciones, 
dependió mucho del tipo de corporación y del lugar o región de ads-
cripción. Las corporaciones de los pueblos circunvecinos de la ciudad 
de México, al ser en su mayoría hermandades, y en menor número, 
cofradías y obras pías, se caracterizaron por tener bienes que consistían 
en tierras, magueyales, canoas, ganado y algunos recursos monetarios. 
Como ha señalado Asunción Lavrin, en su mayoría las cofradías lla-
madas rurales no tendían a conservar censos o grandes propiedades, 
como lo era en el caso de las cofradías de centros urbanos. De manera 
comparativa, el arzobispado fue cuidadoso en recalcar a las herman-
dades la necesidad de presentar sus libros de cuentas al provisorato 
(de españoles o de indios, según el caso), dejando en claro su interés 
en tener un control y conocimiento de estos bienes. Por otro lado la 
Corona se mantuvo en su postura: los bienes no debían considerarse 
espirituales ni mucho menos sujetos a la vigilancia y jurisdicción dioce-
sana, sino debían ser declarados profanos y sujetos a la vigilancia y con-
trol de la Corona. El control de la corona sobre los bienes y fondos de 
las asociaciones seglares fue más efectivo en los poblados circunvecinos, 
y no tanto en la ciudad de México. Esta diferencia se debió a la efectiva 
actuación de los subdelegados y gobernadores, además de la presencia 
de una autoridad específica para tal asunto: de nueva cuenta, el fiscal y 
protector de indios, don Ramón de Posada y Soto, que consideraba que 
los bienes y propios de los pueblos debían ser productivos (al menos 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 61

para la corona), e invertirse de una mejor manera. La forma ideal de 
hacerlo era imponer esos fondos a censo, “para que no los disipen y no 
estén en inacción, pudiendo producir”.204 De esta manera, los fondos 
ubicados en las cajas de comunidad se utilizaron para comprar o 
invertir en acciones del recién fundado Banco de San Carlos, siempre 
bajo la voluntad y “libre consentimiento” de los indios y sus cabildos. 
Por ejemplo, en 1784 las parcialidades de San Juan Tenochtitlan y San-
tiago Tlatelolco invirtieron parte de sus fondos comunales en comprar 
200 acciones. Para el siguiente año, el número de acciones compradas 
se incrementó. Desconocemos si otras poblaciones circunvecinas par-
ticiparon de la compra de acciones al Banco de San Carlos, pero dicha 
medida se suspendió al año siguiente.

En este capítulo también abordamos las reacciones de las asocia-
ciones seglares respecto a la reforma real. Es en este ámbito en el que 
se rastrea la política seguida para con las corporaciones urbanas. A dife-
rencia de lo ocurrido con las corporaciones de indios, las urbanas (en 
su mayoría de españoles, castas o de población heterogénea) fueron 
poco disminuidas en sus bienes. La corona se limitó a reformarlas en 
aspectos puntuales: centrándose en la importancia de la licencia real, 
tanto para formar constituciones, como para formalizarlas (ya una vez 
hechas), y para establecer la cofradía con toda formalidad. 

En cuanto a las asociaciones de nueva creación se apegaron en 
su totalidad a las reglamentaciones impuestas por la Corona, lo que 
implicaba entrar en el largo proceso de aprobación de constituciones 
y licencia real, así como en declaratoria de que los fondos y bienes 
pertenecían a la esfera profana, y de ninguna manera a la eclesiástica, 
siendo estas dos tendencias o posturas bastante claras y notorias en los 
dictámenes del consejo. Hasta 1792 se da mucho peso a la cuestión 
de las licencias tanto ordinarias como reales. Después de esa fecha, y 
paulatinamente, el centro de atención de las peticiones y dictámenes ya 
no será tanto este tema, sino el de la necesidad de no espiritualizar los 
bienes de las asociaciones seglares.

Otro comportamiento no menos importante fue el de aquellas 
corporaciones que ya estaban constituidas pero que buscaron refrendar 

204  José Antonio Calderón Quijano, El Banco de San Carlos y las comunidades de indios en Nueva 
España, Sevilla, Escuela de Estudios Hispanoamericanos, 1963, p. 30.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA62

sus constituciones y así obtener la licencia real. Algunas de ellas con-
taban con licencia ordinaria y pase de breve pontificio, lo que en no 
pocas ocasiones se interpretó como un explícito reconocimiento de 
la Corona hacia estos cuerpos. Es característico que estas cofradías y 
congregaciones se contaban entre las más estables en cuanto a su admi-
nistración y economía. Contar con finanzas sanas y una buena organi-
zación garantizó que tuvieran un apoderado en el Consejo y por ende 
pudiesen presentar de manera correcta sus constituciones. Peculiar 
es el caso de la Archicofradía del Rosario, que estaba exenta de visita 
arzobispal pero que se mostró interesada en alinearse a las reglamenta-
ciones de la corona, mostrando la discrepancia entre el clero regular y 
el arzobispado en cuanto a la jurisdicción de este sobre las asociaciones 
seglares. Un fenómeno similar ocurrió en Xochimilco, cuyas cofra-
días realizaron plenamente el proceso de refrendo de constituciones 
tiempo después la secularización, con franco apoyo y gestión del nuevo 
párroco. Distinto fue el caso de aquellas asociaciones que buscaron o 
incluso lograron escapar momentáneamente al proyecto de reforma 
de la corona. Nos referimos aquí a las terceras órdenes, que, excusán-
dose en el simple hecho de no ser mencionadas de manera explícita 
en reales cédulas, rehusaron apegarse a la normativa que ordenaba la 
presencia de un representante real en sus juntas.

Aunque se ha mencionado que el expediente general de cofra-
días concluyó de manera más o menos accidentada, la reforma vía expe-
diente particular siguió todavía por algunos años más. En abril de 1806, 
el decano y los fiscales de la Real Audiencia, don Ciriaco González Car-
bajal, Guillermo de Aguirre y José Mejía, solicitaron a la Secretaría de 
Cámara del virreinato el envío de dos copias de las Reales Cédulas 
de 20 de noviembre de 1801 y de 27 de diciembre de 1802 (dirigida a 
la cofradía de ánimas de Calimaya). So pretexto de necesitarlas para la 
resolución de “algunos negocios pendientes …sobre las reglas a que 
deben sujetarse las cofradías”, pedían dichas copias por no conservarlas 
en sus archivos. La respuesta de la Secretaría de Cámara fue el haber 
encontrado tan solo la Real Cédula del 27 de diciembre de 1802.205 
Aunque no tenemos más datos, podemos entender aquí varias cosas: el 
cambio administrativo en la Real Audiencia y sus fiscales no implicó una 

205  AGNM, Indiferente Virreinal, caja 161, exp. 3.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 63

eficiencia mayor; el tema respecto a la reforma monárquica de cofra-
días no estaba suspendido del todo, aunque bajó su intensidad, ritmo 
e interés de parte de las autoridades y de los cofrades mismos, en com-
paración con la última década del siglo XVIII. Por otro lado, debemos 
entender también que el contexto de los acontecimientos orientó los 
esfuerzos de las autoridades en otros aspectos que era urgente atender. 
Del mismo modo, la feligresía se encontró ante nuevas posibilidades 
de asociación, y nuevas vías para manifestar su devoción y espiritua-
lidad, que muchas veces no implicaban la afiliación a alguna corpora-
ción seglar. No podemos hablar de una decadencia total de este tipo de 
asociaciones, pero sí del nuevo papel que desempeñarían a partir de 
los cambios de mentalidad y de la forma de concebir —ya desde una 
postura más secular— la devoción y la práctica religiosa.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



65

Capítulo 3 
LAS ASOCIACIONES SEGLARES  

Y LA REFORMA ARZOBISPAL

La estructura eclesiástica de la ciudad y sus alrededores siguió un derro-
tero particular, entrelazado fuertemente con la estructura social y polí-
tica de la que venimos hablando. El obispado de México tuvo su origen 
en trece de octubre de 1525, erigiéndose así hasta el 2 de noviembre 
de 1530 como dependiente del de Sevilla, y cuyo primer obispo fue 
fray Juan de Zumárraga.206 El naciente obispado adquirió su estatus de 
arzobispado en 31 de enero de 1545,207 dando lugar así a la provincia 
eclesiástica de México, con una amplia jurisdicción geográfica y terri-
torial que inicialmente abarcaba los territorios de Antequera, Chiapas, 
Puebla-Tlaxcala, Comayagua, Nicaragua, entre otros.208

Peter Gerhard ha llamado “divisiones eclesiásticas menores” a las 
parroquias y doctrinas.209 Supeditadas al obispado, fueron las arterias 
de la organización territorial, eclesiástica, civil, espiritual y social. Para 
1743 encontramos tan sólo en el arzobispado de México alrededor de 
88 curatos, divididos en tres clases según Villaseñor, sumados a 101 doc-
trinas y curatos colados, que estaban bajo el mando de los regulares.210 
Dentro de la traza de la ciudad, se establecieron las parroquias que en 
un principio estaban dedicadas a atender a la población española. Pos-
teriormente, surgieron las demás, que buscaron abarcar a la población 

206  Paulino Castañeda Delgado y Juan Marchena Fernández, La jerarquía de la Iglesia en Indias: el 
episcopado americano, 1500-1850, Madrid, Mapfre, 1992, p. 160.

207  José Antonio de Villaseñor y Sánchez, Theatro Americano. Descripción general de los reynos y pro-
vincias de la Nueva España y sus jurisdicciones. Seguido de Suplemento al Theatro Americano (La ciudad de 
México en 1755), México, Universidad Nacional Autónoma de México, Colección Nueva Biblioteca 
Mexicana 159, 2005, p. 149.

208  Castañeda, La Jerarquía de la Iglesia en Indias…, p. 161.
209  Peter Gerhard, Geografía histórica de la Nueva España 1519-1821,México, Universidad Nacional 

Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, Instituto de Geografía, 1972, p. 22.
210  Parroquias de primera, a cargo de seculares: Sagrario y San Miguel; de segunda clase: San-

tuario de Nuestra Señora de Guadalupe, Santuario de los Remedios; de tercera clase; Santa Cata-
rina, Santa Veracruz, Iztapalapa. Villaseñor, Theatro Americano…, pp. 150 y 151.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA66

de indios, criollos y mestizos que estaban adscritos, al menos parro-
quialmente, a las periferias de la entonces ciudad de México. 
 
3.1 Una iglesia en permanente reforma

Las políticas seguidas por los arzobispos y la Corona deben estudiarse 
comparativamente, pero también a partir de otros parámetros. Historio-
gráficamente se ha señalado que el máximo período de reformas ecle-
siales aconteció durante el gobierno del arzobispo Francisco Antonio de 
Lorenzana, quien encabezó las sesiones del IV Concilio Provincial Mexi-
cano, culminando tal período con la Consolidación de Vales Reales de 
1804. Es necesario extender esta escala de tiempo algunos años antes y 
otros tantos después de esos marcadores (El concilio y la consolidación 
de vales reales), pues ello nos permitirá apreciar la conformación de 
una política propia de reformas por parte del Arzobispado, que tal vez 
no respondió a los llamados “ataques” de la Corona hacia la Iglesia no-
vohispana, sino que dependió más bien de problemáticas y dinámicas 
internas, propias de este territorio, que era necesario resolver, como lo 
fue el asentamiento y consolidación de la jurisdicción y de la autoridad 
arzobispal.211 Del mismo modo, es necesario observar el impacto de tales 
medidas, que no se limitan ni terminan en el año de 1804, sino que se 
extendieron algunos años después. De ahí la necesidad de conocer o 
deducir, de manera más específica y cuando las fuentes lo permiten, 
las políticas seguidas para con las asociaciones seglares durante los go-
biernos arzobispales que tuvieron lugar en esos años.

Entendemos por reformismo eclesiástico aquella tendencia de la 
Iglesia Católica institucional, que suele ser cíclica y responde a las nece-
sidades de renovación de su tiempo.212 En el siglo XVIII era necesario 
“actualizar” o modernizar a la Iglesia, sintetizando la tradición católica 
y las novedades ilustradas, que darían un aire de renovación a la Insti-
tución. No consideramos que se tratara de una “reconstrucción”, pero 
sí de reforzar y establecer cimientos más fuertes, a partir de valores 
tales como la utilidad, la disciplina y el orden. La corona, en su afán 
de reforzar el patronato regio y su esfera de acción en el mundo espi-

211  Aguirre, Cofradías y asociaciones de fieles, passim.
212  Maya Sotomayor, Reconstruir la iglesia…, pp. 24 y 25.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 67

ritual, decidió apoyarse de los prelados que, alineados a las peticiones 
reales, les beneficiarían y les permitirían llevar a cabo en la medida 
de lo posible aquella renovación de la iglesia militante tanto a nivel 
clerical como a nivel feligresía.213 Así, los obispos se convertirían en el 
principal agente del cambio dentro de la Iglesia hispánica.

Desde el Concilio de Trento se establecieron los deberes de los 
obispos: debían ser pastores y no verdugos, trabajar con los fieles con 
base en exhortaciones y velar con prudencia en la reforma de las cos-
tumbres de sus súbditos.214 Como súbditos podemos entender a los feli-
greses como tal y también a los clérigos.215 Al mismo tiempo, quedaba 
bajo su cuidado el visitar todos aquellos lugares enfocados a la caridad, 
como hospitales, colegios y por supuesto las cofradías, excepto aquellas 
que estuviesen bajo la protección de los reyes, es decir, el obispo debía 
salvaguardar en toda la extensión de la palabra la fe y la disciplina ecle-
siástica.216 Posteriormente el poder de los obispos comenzó a definirse 
e incrementarse a través de los concilios provinciales celebrados en 
Nueva España. Ya desde entonces la relación entre la Corona y el poder 
eclesiástico no era del todo cordial, pues la primera veía que los obispos 
tenían un gran poder de acción y demasiado interés en ejercer a su 
modo sus virtudes jurisdiccionales, legislando libremente por sobre la 
indicación real que señalaba que los concilios de la provincia mexicana 
sólo debían ejecutar lo establecido en el de Trento.217 La competencia 
entre el poder real y monárquico radicaba en una cuestión básica: 
ambos estaban interesados en ejecutar un plan de reforma, la cuestión 
es quién lo ejecutaría y de qué modo.218

Es un lugar común pensar que, al ser los borbones partidarios 
del regalismo, los obispos, nombrados por el Rey, lo eran también. La 
corona tenía claras sus líneas de acción para reformar a la Iglesia ame-

213  Por decir algo, constantemente se solicitaron informes sobre las cofradías y congregaciones 
existentes en cada parroquia. Esto sucedió durante el gobierno del arzobispo Juan de Ortega 
Montañés.

214  El Sacrosanto y Ecuménico…, Sesión XIII, Capítulo I, p. 125. 
215  Ibidem., p. 164.
216  Ibidem, Sesión XXII, Capítulo VIII, p. 239; Antonio Rubial García (Coord.), La Iglesia en el 

México Colonial, México, UNAM, BUAP, Educación y Cultura, 2013, p. 147.
217  Rubial, La Iglesia en el México colonial…, pp. 143-146.
218  Ibidem, p. 147.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA68

ricana. Se interesarían en la erección de nuevas diócesis, en mejorar 
la formación y educación del clero y en el control más estricto sobre 
las órdenes regulares. Para ello se apoyaría en sus obispos y arzobispos. 
Para el caso de los virreinatos americanos, un 80% de los nombrados (en 
su mayoría peninsulares) procedían del clero secular, mientras que el 
20% restante procedía del clero regular o de alguna orden, a los que 
usualmente se les asignaban diócesis pobres.219

Sólo el análisis de lo ocurrido en varias diócesis ha logrado 
poner sobre la mesa la diversidad de reacciones clericales ante el rega-
lismo, rompiendo con la idea tradicional de concebir a los arzobispos 
y obispos como un solo bloque defensor y promotor de este. Como 
bien ha señalado Oscar Mazín para el obispado de Michoacán, exis-
tieron al menos dos posiciones encontradas: por un lado el regalismo 
en sí mismo, permisivo al control monárquico, y por el otro el antirre-
galismo, en el que los obispos no aprobaban del todo los intentos de 
control que el Rey pretendía ejercer sobre la Iglesia y sus ministros.220 
La historiografía ha señalado la existencia de tres etapas de evolución 
dentro de lo que se ha llamado ilustración católica novohispana: la pri-
mera etapa comprendió los años 60-70 del siglo XVIII y fue protagoni-
zada por pensadores jesuitas como Francisco Xavier Clavijero, así como 
por las acciones seguidas por Francisco Fabián y Fuero para el obispado 
de Puebla y por el mismo Francisco Antonio de Lorenzana para el de 
México. Una segunda etapa abarca los años ochenta, significativos por 
los cambios ocurridos en la educación clerical, al menos para el caso 
del obispado de Michoacán. La tercera fase abarcó de 1790 hasta 1808 
aproximadamente, y estuvo caracterizada por la aparición de las ideas 
del liberalismo ilustrado y de las críticas clericales a las políticas monár-
quicas, planteando innovaciones o propuestas de mejora social para 
los habitantes del virreinato.221 Más que posturas extremas, los obispos 

219  Jesús Paniagua Pérez, “La actitud ilustrada de los obispos americanos en la época de Carlos 
III”, en Jesús Paniagua Pérez (Coord.), España y América entre el barroco y la ilustración (1722-1804), II 
Centenario de la muerte del cardenal Lorenzana (1804-2004), León, Universidad de León, 2005, p. 129.

220  Oscar Mazín, Entre dos majestades. El obispo y la Iglesia del Gran Michoacán ante las reformas borbó-
nicas, 1750-1772, Zamora, El Colegio de Michoacán, 1987, pp. 11 y 12.

221  Juvenal Jaramillo Magaña, Hacia una Iglesia beligerante: la gestión episcopal de fray Antonio de San 
Miguel en Michoacán, 1784-1804, los proyectos ilustrados y las defensas canónicas, Zamora, El Colegio 
de Michoacán, 1996, p. 27.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 69

y arzobispos novohispanos permanecieron activos y a la expectativa, 
colaborando de buena manera con la Corona, según sus intereses tanto 
propios como corporativos, lo que al mismo tiempo generó ciertas 
suspicacias y desconfianza en la Península.222 En algunas ocasiones, 
los arzobispos, obispos y cabildos catedralicios de diversas diócesis 
lograban actuar en conjunto. Ejemplo de ello fue la representación 
del año 1786, en la que expresaron ante el Rey su inconformidad en 
torno a la recaudación del diezmo, argumentando que las diócesis 
debían continuar con el control de este, y no los intendentes.223

Es posible seguir la pista a las posturas ideológicas y los proyectos 
de reforma episcopales, propuestos y nacidos en Nueva España.224 Los 
artífices de dichos proyectos, fueron aquellos clérigos que provenían 
de España y que llegaban a las Indias a enfrentarse a una realidad des-
conocida. Es interesante, por cierto, lo expresado entre los asistentes 
al IV Concilio provincial respecto a la fama de riqueza que tenía la 
iglesia novohispana.225 Esta imagen de riqueza desbordante se sumaba 
a las constantes quejas y observaciones acerca de los abusos y excesos 
de las órdenes religiosas masculinas y femeninas en Indias. El plan de 
reforma buscó contrarrestar estas problemáticas y quejas que llegaban 
desde América, y que a ojos de los ilustrados resultaron ser excesivas 
y poco compatibles con los nuevos aires borbónicos. No está de más 

222  John H. Elliot, Imperios del mundo atlántico. España y Gran Bretaña en América, 1492-1830, Ma-
drid, Taurus, 2006, p. 453.

223  Juvenal Jaramillo, Hacia una Iglesia…, pp. 88-110.
224  Maya, Reconstruir la iglesia…, passim. 
225  “Con esta ocasión se refirieron varios chistes graciosos en prueba de los errores que se creen 

en España de los caudales de Indias. El señor de Puebla dijo que le habían asegurado que de sólo 
el juzgado de testamentos tenía 10,000 pesos a su libre disposición, porque los había dejado una 
señora muy rica con sólo este destino. El señor de Durango dijo que le habían dicho que venía a 
un obispado que tenía una renta de 60 u 80,000 pesos y que se vino a encontrar que sólo le dan 
de mesada 500 pesos. El señor de Yucatán dijo que de su tierra le habían escrito preguntándole 
cómo son los árboles que dan plata y oro porque allí están en la inteligencia de que los hay por 
acá. El señor maestreescuela de Valladolid refirió que el señor Borja, Deán de la Puebla, le había 
asegurado antes de venir que sólo las agonías que se tocan (porque al deán le pertenecen las cam-
panas) le valdrían 10,000 pesos […] Entre los chistes que dije arriba no puse el que dijo el señor 
metropolitano, de que a sus pajes les decían en España que sólo por entrar a avisar a su ilustrísima 
le daban un doblón de a 1,000 pesos”, Extracto compendioso en Luisa Zahino Peñafort (Recopila-
dora), El Cardenal Lorenzana y el IV Concilio Provincial Mexicano, México, UNAM, IIJ, Miguel Ángel 
Porrúa, 1999, pp. 346 y 347.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA70

señalar las amargas lamentaciones respecto a las expectativas y desilu-
siones de los recién llegados al arzobispado mexicano:

El señor metropolitano dijo que además de la escasez en la renta y de la pen-

sión, le costaban 10,000 pesos las limosnas que se daban a su puerta los viernes 

y sábados, que gastaba 1,000 pesos en mantener a su provisor, otros 1,000 en 

mantener al juez de testamentos y darles a ambos forlón, 600 pesos en el pro-

motor, etcétera, y que en las visitas, en sólo una visita de dos meses medio a que 

saliera, le era preciso gastar dos, tres o cuatro mil pesos. También dijo que los 

obispos aquí tenían mucho menos que los apóstoles porque los apóstoles iban 

de uno a otro lugar acompañados de mil fieles fervorosos que les facilitaban 

las incomodidades de las jornadas y les ofrecían todos sus haberes, pero que 

aquí caminan y hacen sus visitas con sólo desdichas, trabajos y pobrezas. Añadió 

también que ninguna dignidad de México o Puebla quería ser obispo porque 

tenían una renta decente y de obispos recibían menos […].226

Realizados a partir de su papel como cabezas de la principal mitra de 
América, los proyectos de reforma respondieron a intereses e inquie-
tudes más particulares, propias de cada prelado. 
 
3.2 La reforma arzobispal de asociaciones seglares

La reforma arzobispal de asociaciones seglares hunde sus raíces en el 
ocaso del siglo XVII, y aunque respondió a los intereses particulares 
de cada prelado, puede decirse que se trató de una política constante 
de reorganización. Así lo ha demostrado Rodolfo Aguirre, quien a 
partir del estudio particular de las prelaturas de Aguiar y Seijas y Lan-
ciego y Eguilaz, observó que la mitra desarrolló políticas de gobierno 
particulares. Con antecedentes en la prelatura de fray Payo Enríquez 
de Rivera (1668-1680), uno de sus sucesores, Francisco de Aguiar y 
Seijas (al frente del arzobispado entre los años 1682 a 1698), a través de 
la visita pastoral, comenzó con un programa de reorganización, regula-
rización y consolidación de cofradías, con vistas a mejorar su adminis-
tración y sujetarlas a la jurisdicción eclesiástica. El programa que siguió 
Seijas se basó completamente en los resultados de las visitas pastorales 
que realizó, en las que encontró que las asociaciones de fieles tenían 

226  Ibidem, p. 347.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 71

irregularidades en cuanto al manejo de sus cuentas, no respetaban las 
constituciones (si es que las tenían), además de ver una intromisión 
total de los frailes en ellas, así como gastos indebidos en fiestas y co-
mida. Para ello, recomendó ciertas acciones, como la elaboración de 
libros de cuentas nuevos y bien organizados, hechos en castellano, evi-
tando la perpetuidad en el gobierno de mayordomos, y prohibiendo 
gastos en fiestas, comida y bebida. Esta vigilancia fue posible gracias a 
la presencia de los llamados jueces eclesiásticos, que tendrían, entre sus 
tantas funciones, la de supervisar el buen gobierno de las asociaciones 
de fieles. La política de Aguiar y Seijas se enfocó a fortalecer a las aso-
ciaciones más pobres, procurándoles licencias para recaudar limosnas; 
uniendo cofradías, que, por falta de recursos, era mejor articularlas para 
su consolidación, lo que resultó en el fomento de la cooperación entre 
varias de ellas, con un objetivo muy claro: fortalecer el culto en las pa-
rroquias. Cabe aclarar que en este plan nunca se planteó suprimir o 
desaparecer a tales corporaciones.227

Otro arzobispo, José Lanciego y Eguilaz (1713-1728), continuó 
con la tendencia marcada por Aguiar y Seijas. Además de interesarse en 
su fomento y regularización, enfocó sus esfuerzos en fiscalizar sus bienes 
y rentas. Lanciego realizó diversas visitas entre los años 1715 a 1722, 
mismas en las que se enfocó en reforzar la sujeción de dichas asocia-
ciones seglares a la jurisdicción arzobispal, apartándolas del campo de 
influencia de las autoridades reales locales. A decir de Rodolfo Aguirre, 
los méritos de Lanciego y Eguilaz, que lo distinguieron de la gestión 
de Aguiar, consistieron en la mano dura que aplicó a la gestión de los 
mayordomos de las cofradías y hermandades. Limitó las elecciones de 
estos, acotando su ejercicio y obligándolos a rendir cuentas a los curas 
párrocos y a los jueces eclesiásticos. Además, se interesó en quitar a 
los regulares la jurisdicción que tenían sobre las cofradías, y fomentó 
que los fieles cofrades fuesen más exigentes con sus mayordomos. Del 
mismo modo, puso mucho énfasis en el correcto manejo de fondos 
y bienes, reafirmando su carácter plenamente espiritual. Fue justo en 
esta etapa en que la política de reorganización de asociaciones seglares 
coincidió con un proceso de expansión y consolidación de la autoridad 

227  Aguirre, capítulo 2 “Las visitas del arzobispo Aguiar a las cofradías: regularizar y consolidar”, 
en Cofradías y asociaciones, pp. 71-103.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA72

arzobispal, visible justo en estas acciones y políticas particulares, pero 
también notoria en el accionar de jueces eclesiásticos y provisores, 
funcionarios eclesiásticos que estarían permanentemente en contacto 
con cofradías y hermandades.228

Posteriormente, y más cercano a nuestro periodo de estudio, arzo-
bispos como Manuel Rubio y Salinas, así como Francisco Antonio de 
Lorenzana, se mostrarían interesados en continuar con este modelo 
de reforma, aunque cada uno con sus respectivas variantes. La prela-
tura de Manuel Rubio y Salinas se caracterizó por mostrar los primeros 
atisbos de lo que después se convirtió en una política bien definida en 
cuanto al gobierno y organización de cofradías. Este prelado realizó 
diversas visitas pastorales, por ejemplo las de los años 1754 y de 1756 a 
1760 nos permiten conocer y reconstruir su actuar frente a las corpora-
ciones seglares. En su gobierno el tema de las cofradías estuvo bastante 
presente, pues ante el inicio de la secularización era necesario conocer 
la situación de estas. Este interés comenzó precisamente con un bando 
emitido el 31 de enero de 1750, en que se pedía a dichas asociaciones 
comprobaran que contaban con las licencias correspondientes y que 
tenían estatutos formados, mismos que debían enviarse al Consejo de 
Indias.229 Rubio y Salinas encargó mucho a los curas el cuidado y obser-
vancia en el correcto manejo y administración de los bienes de las cofra-
días, a más de recomendar la creación de las cofradías del Santísimo 
Sacramento y de Ánimas en aquellos lugares en donde no había.230 Es 
por ello que en las posteriores visitas realizadas se encontraron gran 
cantidad de este tipo de confraternidades.

Ya desde entonces resaltaba la marcada diferencia entre cofra-
días y hermandades. Las cofradías visitadas solían contar con libros 
de cuentas y constituciones, a lo que Rubio y Salinas recomendaba se 
arreglasen, evitando los gastos superfluos en comidas (como el choco-
late) y fuegos artificiales. Por el contrario, las hermandades tenían a su 
vez libros de cuentas, pero aparentemente no contaban con constitu-
ciones, por lo que se encomendaba al cura que instara a los feligreses 
se asentasen en dicha hermandad y así en adelante pudiesen formar 

228  Aguirre, capítulo 3 “Las visitas del arzobispo Lanciego: reforzamiento del control y acota-
miento de los doctrineros”, en Cofradías y asociaciones, pp. 105-139.

229  Álvarez Icaza Longoria, La secularización de doctrinas…, p. 123.
230  Ibidem, pp. 123-126.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 73

constituciones para su gobierno, mismas que debían enviarse al pro-
visor y vicario general con fines de ser aprobada como cofradía.231 Otra 
recomendación del arzobispo se orientaba al destino y buen manejo de 
las finanzas de las cofradías y hermandades. Aquellas establecidas en 
pueblos de indios contaban con ganado e incluso con algunas tierras. 
Su cuidado y fomento quedó a cargo de los párrocos, algunos recién 
instalados en las doctrinas ya secularizadas,232 lo que seguramente signi-
ficó una nueva etapa en el establecimiento y permanencia de cofradías 
y hermandades, tal vez no libre de conflictos a partir de las restricciones 
en gastos y el estricto control de cuentas. Durante la prelacía de este 
arzobispo la reacción ante las cofradías fue limitada, pues pesó más el 
asunto de la secularización de doctrinas, política que se volvió clave 
entre los años 1749-1765.

Sobre Francisco Antonio de Lorenzana,233 cuya prelatura abarcó 
los años 1766-1771, es posible advertir una continuidad respecto a los 
prelados ya mencionados en los párrafos precedentes. En primer lugar, 
se observa una preocupación constante por los aspectos administrativos, 
enfocándose en el correcto registro y presentación de cuentas anuales, 
así como de los libros de registro de los integrantes de las asociaciones 
seglares. David Carbajal, que ha atendido a este aspecto, menciona la 
existencia de mandatos generales (planteados para la mayoría de las cofra-
días y hermandades) y de mandatos particulares (que apuntaban a casos 
muy específicos).234 Entre las medidas de reorganización señaladas por 
Lorenzana estaban la reducción de gastos en comida, bebida y cohetes, 
la reunión anual de cabildos, así como la imposición de los recursos de 
cofradías a censo o depósito irregular. Importante fue también para 
el purpurado asentar que las asociaciones seglares estaban sujetas a la 
jurisdicción arzobispal, a través del trabajo y supervisión activa de los 
jueces eclesiásticos. Tanto más, al igual que otros arzobispos, nunca se 

231  AHAM, Libro de visita de Manuel Rubio y Salinas (1755), Caja 22CL, Libro 1.
232  Álvarez Icaza Longoria, La secularización de doctrinas…, pp. 123-126.
233  Francisco Antonio de Lorenzana nació en León, España, el 22 de septiembre de 1722. Tuvo 

oportunidad de desarrollar sus estudios en la Universidad de Salamanca y en la Universidad de 
Ávila. Fue nombrado vicario general interino de la diócesis de Toledo en 1755, en donde perma-
neció 10 años, pasando luego a ser obispo de Plascencia (1765) y posteriormente enviado a Nueva 
España en 1766 como arzobispo, cargo que ocupó hasta 1772.

234  Carbajal, “Administración, corporaciones y seglares…”, p. 15.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA74

planteó la desaparición de las asociaciones seglares. No obstante, se les 
regularizó a partir de fusionarlas con otras cofradías (por ejemplo, las 
sacramentales), o bien, se les aplicó un criterio “retrogrado”, esto es, se 
les cambió de categoría, usualmente a una inferior de la que poseían 
originalmente (por ejemplo, de cofradía a hermandad).235 
 
3.3 El IV Concilio Provincial y las asociaciones seglares

El arzobispo Lorenzana cobra una importancia inusitada en cuanto a 
que durante su gestión tuvo lugar el IV Concilio Provincial Mexicano, 
celebrado entre enero y octubre de 1771 y en el que se trataron asuntos 
varios entre los que se encuentran con mayor peso las reformas a las ór-
denes religiosas masculinas y femeninas y la realización de concilios. En 
menor medida se mencionaron temas relativos a las cofradías y terceras 
órdenes, aunque no por ello se dejaron de lado. 

 Las actas resultantes del IV concilio no fueron aprobadas por 
la Corona ni el papado, pero eso no impidió que muchas de las opi-
niones y disposiciones establecidas a lo largo de él sirvieran de base 
para acciones y reformas posteriores. Los apuntes de esta reunión de la 
alta jerarquía eclesiástica constituyen una fuente idónea para conocer 
la opinión que se tenían sobre las corporaciones religiosas y seglares, 
pero también nos revelan datos sobre su situación. Por otro lado, las 
disposiciones que resultaron pueden estudiarse como un reflejo del 
ciclo de vida de la jerarquía eclesiástica, así como de las continuidades 
y rupturas en las políticas seguidas en los años siguientes al concilio.

La convocatoria a esta reunión comenzó con la emisión de una 
Real Cédula el 21 de agosto de 1769,236 conocida como Tomo Regio, 
misma que se envió a los prelados de Indias con las directrices a seguir: 
mejorar la educación del clero bajo, es decir de los párrocos, sujetar a la 
disciplina a las órdenes religiosas femeninas y masculinas, exterminar 
las enseñanzas y doctrinas de corte jesuita, entre otros.237 Los puntos 

235  Carbajal, “Administración, corporaciones y seglares…”, p. 22.
236  AGI, México 2711. La primera cédula, del 21 de agosto de 1769 (San Ildefonso). En algunas 

fuentes se consigna como fecha de emisión el 23 de agosto, que corresponde a cuando se hizo 
copia de dicha Real Cédula en la secretaría del Consejo y Cámara de las Indias. 

237  Entre 1772 y 1773 se celebraría el VI Concilio en Lima, mientras que entre 1774-1778 se 
haría lo propio en la provincia de Charcas; Paniagua, “La actitud ilustrada…”, pp. 132 y 133.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 75

de interés eran 20. Destacan aquellos orientados a la regular la con-
ducta de los párrocos, cuidando que no hicieran exacciones abusivas a 
sus feligreses (punto IV) y constituyéndose como ministros útiles des-
empeñando debidamente su cargo (punto IX). En cuanto a las parro-
quias, se ordenaba discutir sobre su división “para la mejor asistencia y 
administración de sacramentos de los fieles” (punto XI). Estos puntos 
se relacionaban indirectamente con las cofradías y hermandades ubi-
cadas en cada parroquia. A ello sumamos otros tres aspectos que se 
pedía legislar: la regulación de las cuestas o recolección de limosnas 

(propias de algunas hermandades, devociones y cultos); el no consentir 
que individuos llamados “ermitaños” (y en todo caso beatas), usando 
de ciertos trajes o vestimentas, se dedicasen a mendigar y así burlar a 
la justicia ordinaria (problemática que impactó y se relacionó con las 
terceras órdenes) y el combate a las supersticiones y falsas creencias 
mediante una sólida instrucción y guía espiritual de la feligresía.238

A lo largo de las sesiones del concilio salieron a relucir varios 
temas sobre las confraternidades: se establecía que las cofradías debían 
asistir a las procesiones, ordenándose según su antigüedad. La única 
que podría encabezar dicha procesión era la cofradía del Santísimo 
Sacramento que sin importar su antigüedad debía ir en primer lugar.239 
Se abordó el asunto de la creación de cofradías por la fuerza, promo-
vidas por algunos curas, las indulgencias de algunas cofradías y terceras 
órdenes (como la de San Francisco), la agregación de las menos afor-
tunadas a otras más consolidadas, etc.; llama la atención que las cofra-
días fueron aludidas en cuanto a su poca utilidad para los feligreses al 
momento de morir, señalando que no correspondían con su labor y 
sugiriendo que fuesen abolidas en su totalidad. Por su parte, el arzo-
bispo de México señaló que las cofradías solían ser bastante útiles si se 
administraban bien.240 En cuanto a la agregación de unas cofradías a 
otras, vemos como este procedimiento ya era utilizado con anterioridad 
con cierto éxito. Veamos con detenimiento algunos ejemplos sobre los 
temas discutidos en el IV Concilio y tocantes al punto de las cofradías, 
hermandades y terceras órdenes.

238  Tomo Regio en Zahino, El Cardenal Lorenzana…, pp. 49-53.
239  IV Concilio Provincial Mexicano, Libro I, tomo XVI, De la mayoría y precedencia y de la obe-

diencia, parágrafo 5º., en Zahino, El Cardenal Lorenzana…, p. 129.
240  Extracto compendioso de las actas del Concilio, en Zahino, El Cardenal Lorenzana..., p. 496.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA76

Sesiones del concilio en que se trataron asuntos de cofradías,  
hermandades y terceras órdenes

Sesión Fecha Puntos

Sesión XXVI 20 de febrero de 1771 Prohibición de beatas privadas y de las 
pertenecientes a las terceras órdenes de 

Santo Domingo y San Francisco; amparo de 
estas en sus estatutos y bulas, suspendiéndose 
la prohibición; sobre el uso del hábito en las 

dichas beatas. 

Sesión XXXIII 27-28 febrero de 1771 Visitas de obispos a cofradías; asistencia de 
un representante real a las visitas, a lo cual 

se resistieron los obispos; sugerencia de 
extinción de todas las cofradías fundadas 
sin autoridad real. Obispos de acuerdo en 

reformar cofradías, dejando en cada iglesia 
sólo la sacramental y la de ánimas 

Sesión LXVIII 6 de julio de 1771 Sobre indulgencias a la tercera orden de San 
Francisco 

Sesión LXXII 12 de julio de 1771 Curas que obligan a feligreses a fundar 
cofradías

Sesión XCVI 22 de agosto de 1771 Sobre tercera orden de Santo Domingo y 
cofradía del Rosario

Sesión XCVII 23 de agosto de 1771 Sobre indulgencias a varias cofradías

Sesión XCVIII 26 de agosto de 1771 Sobre indulgencias a varias cofradías

Sesión XCIX 27 de agosto de 1771 Sobre indulgencias a varias cofradías

Sesión C 29 de agosto de 1771 Cofradías

Sesión CI 2 de septiembre de 
1771

Orden de San Agustín y cofradías

Sesión CVII 11 de septiembre  
de 1771

Cofradías 

Sesión CXIII 23 de septiembre  
de 1771

Indulgencias a tercera orden franciscana 

Fuente: Elaboración propia, basado en Luisa Zahino Peñafort (Recopiladora),  
El Cardenal Lorenzana y el IV Concilio Provincial Mexicano, México, UNAM, IIJ,  

Miguel Ángel Porrúa, 1999, passim.

Sobre la sesión XXVI, del 20 de febrero de 1771, hemos de decir que 
es la primera del Concilio en que se tocó un punto relativo a las asocia-
ciones seglares, en particular sobre la influencia de estas en la conducta 
de la feligresía. En la época eran bien conocidos los abusos y escándalos 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 77

ocasionados por las “beatas”, mujeres que en teoría debían dedicarse a 
una vida piadosa, pero también muy dadas a la mendicidad en las calles 
y entradas de las parroquias. Las beatas eran frecuentemente asociadas 
con las mujeres integrantes de las terceras órdenes, que solían ataviarse 
del mismo modo con un sayal similar al de las primeras órdenes. Mu-
chas beatas incluso llegaron a ser procesadas por el Santo Oficio por ser 
ilusas y alumbradas, sin mencionar que una de las preocupaciones era 
que este tipo de vida y en particular la vestimenta brindaba la oportu-
nidad para que algún pícaro ataviado con los hábitos cometiera delitos 
y crímenes. Se instó así a las terceras órdenes (en particular la de San 
Francisco y la de Santo Domingo, las más populares) a regular a sus 
terceras y beatas; según lo ocurrido en el Concilio, los representantes 
de ambas órdenes se resistieron a prohibir la existencia de sus beatas, 
porque ello implicaría ir en contra de su propio instituto, estatutos y 
bulas. Cabe traer a colación que una verdadera regulación al respecto 
vendría hasta los años 90, cuando durante la prelacía de Alonso Núñez 
de Haro se determinó que estas beatas debían solicitar consentimiento 
al ordinario para vestir sus hábitos.

En las sesiones del 27 y 28 de febrero de 1771 tuvo lugar tal vez 
lo que fue la discusión más importante en torno a las cofradías. Don 
Antonio Joaquín de Rivadeneira, asistente real y representante del 
virrey, reclamó que los obispos debían visitar a las cofradías con ayuda 
de un representante del regio patronato y que debían extinguirse aque-
llas que no estuviesen autorizadas por el Consejo de Indias. Sobre el 
primer punto, fue notable la tensión entre el asistente real y los obispos 
en cuanto a la famosa “potestad” secular, es decir, a quién correspondía 
conocer las cuentas de las cofradías.241 Rivadeneira se excusó invocando 
el punto de reforma acordada por el Consejo de Indias en Libro 2, 
Título 16 del Sínodo de Caracas, relativa a los visitadores y al modo 
de realizar la visita. En este tratado era claro que la visita de las fun-
daciones pías, como las cofradías, así como sus constituciones, rentas, 
o cualquier fundo o hacienda, eran funciones exclusivas de los visita-
dores. La reforma implementada por el Consejo anotaba que debían res-
petarse tales puntos, pero finalmente correspondía al Vicepatrón “por 
todo lo que le toca, como tal y la justicia secular”, acudiese “a tomar 

241  Diario de las operaciones del concilio provincial, en Zahino, El Cardenal Lorenzana…, p. 613.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA78

estas cuentas, y sin su intervención y asistencia, no se puedan tomar”.242 
Después de un acalorado e infructuoso debate, los obispos terminaron 
por oponerse férreamente a ello, alegando que el punto se refería sólo 
al reconocimiento de las cuentas tomadas, no en la revisión y toma de las 
mismas.243

En cuanto al segundo punto, los obispos se mostraron con buena 
disposición para “reformar” a las cofradías, recomendando que sólo 
hubiese dos en cada parroquia: una dedicada al Santísimo y otra a la 
de Ánimas.244 El tema de las cofradías desató, a decir de los presentes 
en el concilio, sendas discusiones en cuanto al uso y abuso de ellas, en 
particular en los pueblos de indios. Es ahí cuando se propuso extinguir 
las cofradías de indios, colocando sus muchos o pocos bienes bajo el 
resguardo de un mayordomo de razón, es decir, de un español.245 Final-
mente sabemos que esta extinción como tal no se llevó a cabo, sino que 
se trató de una reorganización de tales corporaciones, proceso lento y 
paulatino cuyo resultado final fue palpable hasta finales del siglo XVIII 
y principios del XIX.

El resto de las sesiones se orientó a revisar y aprobar las indul-
gencias dadas a cofradías y terceras órdenes. Este punto parecería poco 
importante, de no ser porque se insertó en otro conflicto en el que una 
vez más se cruzaba el regalismo y la jurisdicción eclesiástica. Nos refe-
rimos al pase regio o exequatur real, en el cual toda aquella disposición 
emitida por Roma (bula, breve, indulgencia, etc.) debía pasar primero 
por la aprobación del rey y el Consejo de Indias antes de ser publicada. 
Esto concedía al poder real la oportunidad de vetar cualquier legis-
lación proveniente del pontífice romano. Según Nancy M. Farris, las 
materias de tipo espiritual no debían estar sujetas a tal supervisión, sin 
embargo, durante el periodo de Carlos III existió un verdadero interés 
en vigilar toda bula o breve que pasara a Indias. Esto se reforzó todavía 

242  Constituciones sinodales del obispado de Venezuela y Santiago de León en Caracas, hechas en la Santa 
Iglesia Catedral de dicha ciudad de Caracas, en el año del señor de 1687 por el ilustrísimo y reverendísimo 
señor Doctor don Diego de Baños y Sotomayor, obispo del dicho obispado, Madrid, Imprenta de Joseph Rico, 
1761, Libro 2, Título 16, Del visitador, parágrafos 287 y 288, p. 184.

243  Diario del cuarto Concilio Mexicano, en Zahino, El Cardenal Lorenzana…, p. 613.
244  Diario de las operaciones del concilio provincial, en Zahino, El Cardenal Lorenzana…, p. 564. 
245  Serge Gruzinski, La colonización de lo imaginario. Sociedades indígenas y occidentalización en el 

México español. Siglos XVI-XVIII, México, Fondo de Cultura Económica, 2001, p. 267.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 79

más en tanto que las órdenes regulares permanecían fieles a las deci-
siones papales.246 Ejemplo de tal conflicto (“gravísimo” según los dia-
rios del concilio) sucedió en la sesión LXVIII del 6 de julio de 1771, en 
que se trató de dos bulas papales. La primera, Paterna Sedis Apostolicae, 
de Benedicto XIII, del 10 de diciembre de 1725, en la que se conser-
vaban y renovaban las indulgencias y gracias concedidas; la segunda, 
Ad Romanum Pontificem, expedida por Benedicto XIV el 15 de marzo 
de 1751, en que se revocaban todas las indulgencias concedidas a la 
tercera orden hasta ese entonces, dándoseles nuevas. Esta última no 
había pasado por el Consejo de Indias, por lo que no era válida, según 
criterio del provincial de la orden franciscana, pero bien podía ser sus-
tituida por la otorgada en 1725, que sí contaba con aprobación del real 
acuerdo. El encargado de dar el dictamen correspondiente al asunto 
fue el maestrescuela de Valladolid, quien se mantuvo en su posición 
respecto a que lo pretendido por los franciscanos no era posible. En 
primer lugar porque la bula de 1725 ya no era válida de ningún modo, 
por haber sido revocada por el mismo Benedicto XIV. En todo caso, la 
Ad Romanum Pontificem debía enviarse al Consejo de Indias y al comi-
sario de Cruzada para su aprobación. Este debate deja entrever que 
posiblemente en algunos casos la aplicación y uso de bulas e indulgen-
cias se hacía a discreción de los provinciales y ministros de las órdenes, 
no importando sí tenían aprobación o no. En muchos casos se tomaba 
a pie lo expresado en esa misma sesión por uno de los asistentes (de 
quien se desconoce su identidad): “¿Qué mayor pase y publicación que 
estar inserta en el bulario romano que forma cuerpo de derecho?”.247 
Esta condición polémica persistiría por muchos años más, dando pie 
a que algunas cofradías alegasen estar en legalidad al demostrar que 
contaban con indulgencias o breves papales ya pasados por el Consejo, 
acción que consideraban una clara aprobación de su existencia y legiti-
midad como corporación.

 
 

246  Nancy M. Farris, La corona y el clero en el México colonial, 1579-1821. La crisis del privilegio eclesiás-
tico, México, Fondo de Cultura Económica, 1995, pp. 64-68.

247  Extracto compendioso de las actas del Concilio, en Zahino, El Cardenal Lorenzana…, p. 454.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA80

Indulgencias y otros temas relativos a cofradías,  
tratados durante el IV Concilio Provincial Mexicano

Sesión Fecha Asunto Determinación 

LXVIII
6 de julio 
de 1771

Sobre validez de dos bulas 
papales dadas a la tercera orden 

de San Francisco 
Punto indeciso. 

XCVI
22 de 

agosto de 
1771

Breve concedido para erección 
de Congregación de Nuestra 

Señora de la Luz en el convento 
imperial de Santo Domingo

Privilegio de altar de ánimas en 
el convento de Santo Domingo, 

indulgencias plenarias y 
perpetuas

Que se quiten 
indulgencias temporales 

del sumario

Sobre agregación de la 
congregación de la milicia 

angélica a la de Santa Catalina 
de Barcelona; sobre validez de 

indulgencias; no habían pasado 
por el Consejo; se alegaron 

pases perdidos

En espera de la 
resolución del Consejo

Tercera orden de Santo 
Domingo y cofradía del Rosario. 

Revisión y aprobación de tres 
libros (Llave de oro, Tesoro de 
vivos y limosnero de muertos, y 

Crisol)

Se aprobó el de Llave de 
Oro, del padre Martín, 
por contener crítica y 
menos indulgencias

XCVII
23 de 

agosto de 
1771

Sobre validación de las cofradías 
de Jesús Nazareno y Candelaria 

(San José de México).

XCVIII
26 de 

agosto de 
1771

Sobre indulgencias de la Escuela 
de Cristo y de la cofradía de 

Aránzazu
Bien arregladas

No valen las indulgencias de la 
cofradía del nombre de Jesús, 

por haber agregado a la de 
Guadalupe

Agregaciones de 
cofradías, sólo en cuanto 

a la administración 
y gobierno de sus 

temporalidades y no de 
sus indulgencias. 

Indulgencias de la cofradía de 
San Benito de Negros 

pendiente

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 81

Sesión Fecha Asunto Determinación 

XCIX
27 de 

agosto de 
1771

Resolución final sobre 
indulgencias de tercera orden 

franciscana

Consultar al Consejo de 
Indias y comisario de 

cruzada para el pase del 
breve de Benedicto XIV y 
su posterior publicación

Indulgencias de los agustinos pendiente

C
29 de 

agosto de 
1771

Cofradía del nombre de Jesús y 
Sangre de Cristo

Cofradía de la Cinta de San 
Agustín, agregada al nombre de 

Jesús por Aguiar y Seixas

Que el provincial de 
San Agustín volviese a 

fundarlas por separado, 
por no encontrarse las 

indulgencias

CI
2 de 

septiembre 
de 1771

Indulgencias de las cofradías del 
Nombre de Jesús y de la Cinta 

de San Agustín 

El provincial agustino 
presenta libros de asiento 
y de cuentas; se mantiene 

el dictamen anterior 

Sobre libritos con indulgencias 
de la cofradía del Rosario

Se determinó que sólo 
debía promulgar el 

titulado La llave de oro, 
de 1760.

Sobre indulgencias de la orden 
del Carmen, a su tercera orden y 

cofradía del escapulario
pendiente

Sobre agregación de capilla de 
Aránzazu a la de San Juan de 

Letrán 
pendiente

CVI
10 de 

septiembre 
de 1771

Sobre aprobación y fundamento 
del sumario de indulgencias 

de los cofrades de San Antonio 
Abad

pendiente

CVII
11 de 

septiembre 
de 1771

Sobre indulgencias de la 
archicofradía del Santísimo de 

Catedral

La más antigua del 
mundo

CX
17 de 

septiembre 
de 1771

Sobre misas votivas de santos 
y de réquiem celebradas por 

cofradías

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA82

Sesión Fecha Asunto Determinación 

Sobre entierros; cofradías y 
su mal proceder para con los 

difuntos.

El doctoral de Puebla 
pide fueren abolidas; 
el maestrescuela de 

México alega que eran de 
gran utilidad cuando se 

administraban bien

Sobre que la cofradía de la 
Misericordia se hiciese cargo 

de los muertos repentinos 
(violentamente o ahogados)

CXI
18 de 

septiembre
de 1771

Sobre fundar cofradías de 
doctrina cristiana; se alega que 
era bastante la fundada en el 
oratorio de San Felipe Neri, 

que contaba con más de 40,000 
congregantes

CXIII
23 de 

septiembre
de 1771

Sobre ser engañoso a los 
fieles aplicas las indulgencias 

revocadas en la bula de 
Benedicto XIV

Fuente: Elaboración propia, basado en Luisa Zahino Peñafort (Recopiladora),  
El Cardenal Lorenzana y el IV Concilio Provincial Mexicano, México,  

UNAM, IIJ, Miguel Ángel Porrúa, 1999, passim.

Las indulgencias continuaron ocupando un lugar importante 
dentro de las sesiones del Consejo. Evidentemente surgían otros pro-
blemas concatenados, como la agregación o unión de una cofradía a 
otra, y las dudas sobre sí se perdían las indulgencias de cada una o se 
conservaban de manera separada. Como hemos visto, se menciona que 
esta política de agregación se venía practicando desde la época del arzo-
bispo Aguiar y Seixas, lo que nos muestra que, en efecto, este tipo de 
acciones constituían una parte primordial de las políticas arzobispales. 

Hemos visto hasta aquí que al menos durante la época del IV 
Concilio, las asociaciones seglares, en particular las cofradías, eran criti-
cadas por su poco compromiso para con los cofrades difuntos, a lo que 
hubo propuestas para abolirlas; en este sentido, se reconocía su utilidad 
como sustento para las fábricas material y espiritual de las parroquias, 
así como para los feligreses en sí. Su abolición total no era deseable 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 83

ni viable. A diferencia de lo que vendría años después, poca atención 
se prestaba al estado de sus finanzas o a la cuestión de las licencias de 
fundación, que, si bien hubo contadas menciones, no fue un punto 
de debate o disputa importante. No así uno de los primeros conflictos 
que implicó un cruce de jurisdicciones: ¿A quién correspondía revisar 
y tomar nota de las cuentas de hermandades y cofradías? Esta disputa 
jurisdiccional perduraría durante bastantes años, centrándose tiempo 
después en la naturaleza de los bienes de estas corporaciones.

Otro problema visible en estos años conciliares fue el de las indul-
gencias. Se trató de ellas durante varias sesiones del concilio, pues se 
alegaba que circulaban indulgencias falsas. De nueva cuenta se enfren-
taban la jurisdicción real y la diocesana. Una bula o breve papal, publi-
cada en un bulario, era considerada vigente y aprobada, aunque no 
hubiera pasado por el Consejo. Otros defendían la necesidad de que 
toda aquella disposición proveniente de Roma debía pasar primero por 
el Consejo. Esto último limitó la autonomía de las órdenes regulares 
en cuanto a la petición de indulgencias en Roma, pues incluso para 
ello debían pedir anuencia de Indias y no acudir directamente anta 
el papa, como era costumbre.248 Destaca igual la intromisión del Con-
sejo en materias de corte meramente espiritual, lo que se interpretó 
también como un traslape de funciones y jurisdicciones. ¿Hasta dónde 
la Corona podía determinar las conductas y prácticas religiosas de los 
feligreses indianos? El interés puesto en estos temas contrastaría total-
mente con las prioridades y puntos de conflicto desarrollados entre 
1775 y 1794.
 
3.4 La política de Alonso Núñez de Haro y Peralta respecto  
a las asociaciones seglares 1772-1800

En contraste con su antecesor, Alonso Núñez de Haro y Peralta249 es 
una figura a la que se ha prestado poca atención y que indudablemente 
merece un estudio aparte. Se considera que fue el principal promotor 

248  Farris, La Corona y el clero…, p. 65.
249  Alonso Núñez de Haro, nacido en Villa García, Cuenca, el 31 de octubre de 1729. Con estu-

dios en filosofía y teología, se doctoró y fue catedrático de sagradas escrituras en el colegio mayor 
de San Clemente de Bolonia. Isabel Arenas Frutos, Dos arzobispos de México –Lorenzana y Núñez de 
Haro- ante la reforma conventual femenina (1766-1775), León, Universidad de León, 2004, pp. 86 y 87.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA84

de las reformas encaminadas a ordenar a las asociaciones seglares. Fue 
Núñez de Haro el que se enfrentó a la difícil recopilación de informa-
ción y a la elaboración del gran informe de 1794, sin hablar de las dife-
rentes visitas realizadas a lo largo y ancho del arzobispado de México.

El estudio de los prelados del siglo XVIII ha privilegiado los 
gobiernos de la segunda mitad de la centuria. No es gratuito incluso que 
figuras como Lorenzana y Núñez de Haro tuviesen orígenes comunes, 
aunque ello no significó gobiernos iguales. A decir de Francisco 
Morales, estos obispos ilustrados, a pesar de ser el estandarte de la reno-
vación monárquico-religiosa, sostenían todavía una postura teocrática 
en la que ambas majestades se ayudaban y sostenían mutuamente.250 
Núñez, partidario del “amar a Dios y al rey que hace sus veces en sus 
dominios”,251 tuvo un gran empeño en hacer valer los mandatos reales 
en Nueva España, de ahí su tesón y la búsqueda de la mayor perfección 
en la recopilación de datos e informes a lo largo de su período 
arzobispal. Muestra de ello son las visitas pastorales realizadas a lo largo 
del arzobispado de México. Sin duda fue un arzobispo preocupado 
por su iglesia, pero al mismo tiempo por ponerla en sintonía con las 
exigencias monárquicas. En concordancia con gobiernos anteriores 
y como resultado de lo realizado por sus antecesores, las acciones 
de Núñez de Haro se encaminaron a consolidar la serie de reformas 
comenzadas años antes.252 En este sentido, la tarea no estaba del todo 
terminada, por lo que se volvió necesario tener un balance general de 
la situación del arzobispado: era necesario conocer a la feligresía, a sus 
párrocos y por supuesto a las parroquias mismas, con el fin de saber si 
las reformas aplicadas por otros arzobispos habían sido efectivas o sí 
por el contrario era necesario volver a plantearlas.

Consideramos que, a diferencia de sus predecesores, el gobierno 
de Alonso Núñez de Haro prestó una particular atención al ámbito de la 
reforma de las costumbres y de las prácticas de la feligresía, cuyo mejor 
ejemplo lo constituyeron precisamente las cofradías y las hermandades. 
No resultó algo sencillo de afrontar, pues nuestro arzobispo era juez y 
parte. Por un lado, le correspondía velar por el buen gobierno y admi-

250  Morales, Clero y política en México…, pp. 21 y 22.
251  Ibidem., p. 44
252  Aguirre, “Problemáticas parroquiales…”, p. 115.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 85

nistración de estas corporaciones. Por el otro, era activo participante y 
promotor de ellas. No olvidemos su papel de abad en la congregación 
de San Pedro (ubicada en la parroquia de la Santísima Trinidad y com-
puesta por y para clérigos seculares),253 así como su importante rol en 
el establecimiento de la Congregación del Alumbrado Perenne en la 
parroquia de San Sebastián.

La tarea de supervisar y pensar en una estrategia de organización 
y control de las asociaciones seglares no era exclusiva del arzobispo. 
Un personaje vital dentro de las funciones de gobierno la constituía 
el juez provisor y vicario general, figura a la que se ha prestado poca aten-
ción y que en muchas ocasiones se convirtió en verdadero artífice de 
las reformas. En el gobierno arzobispal existían dos provisores, uno 
de españoles y otro de indios y chinos. Un juez provisor debía ser (al 
menos idealmente) doctor o licenciado en derecho canónico y teo-
logía, y debía conocer de todos los asuntos relativos a la jurisdicción 
eclesiástica;254 podían desempeñar además otras actividades, ya fuese 
como catedráticos en la real universidad, o bien canónigos de la cate-
dral, e incluso jueces calificadores del santo oficio.255 Esta diversidad de 
actividades y espacios de trabajo y convivencia les permitía conocer a 
fondo a la clerecía y la feligresía de la ciudad. Además de ser el segundo 
al mando después del obispo, en muchas ocasiones solía sustituirlo, por 
ejemplo, en el caso de las visitas pastorales. Los provisores, enfocados 
a resolver asuntos de justicia eclesiástica (siempre y cuando no se cru-
zara con las funciones ejercidas por otros tribunales o figuras judiciales 
eclesiásticas) en las poblaciones mencionadas, también se ocuparon de 
dar seguimiento y resolución a las causas iniciadas por seglares, cor-
poraciones, y clérigos, entre ellas las cofradías y hermandades.256 Otro 
rubro que debían atender por obligación era el de la extirpación de las 
“malas costumbres, vicios, escándalos y pecados públicos”.257

253  Escamilla, José Patricio Fernández de Uribe, pp. 97 y 98.
254  Zahino, El Cardenal Lorenzana, p. 93.
255  Gerardo Lara Cisneros, ¿Ignorancia invencible? Superstición e idolatría ante el provisorato 

de Indios y Chinos del Arzobispado de México en el siglo XVIII, Mexico, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2014, pp. 209 y 210.

256  Berenise Bravo Rubio y Marco Antonio Pérez Iturbe, Una Iglesia en busca de su independencia: 
El clero secular del arzobispado de México 1803-1822, México, UNAM, FES-Acatlán, tesis de licenciatura 
en Historia, 2001

257  Concilio IV Mexicano, en Zahino, El Cardenal Lorenzana, p. 94.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA86

Para el siglo XVIII es conocida la agreste relación política entre 
Núñez de Haro con el entonces virrey Revillagigedo (que gobernó 
de 1789 a 1794). En opinión del prelado, el representante del rey era 
de genio “perspicaz y sospechoso”, lo que originó en 1792 un largo 
informe en el que se daba cuenta del proceder de Revillagigedo. Núñez 
de Haro llevaba ya veinte años como arzobispo y no había tenido queja 
alguna “ni disensión con los virreyes Bucareli, Mayorga, los dos Gálvez 
y Flores”. El primer altibajo entre ambas figuras se dio cuando el virrey 
exigió no se le hiciesen los honores debidos y acostumbrados al arzo-
bispo cuando pasara frente al palacio. En otras ocasiones el virrey rehu-
saba recibir al prelado “como lo habían hecho todos los virreyes por 
atención a mi dignidad y respeto a la Santa Cruz que lleva por delante 
mi capellán crucero”.258

El virrey mostró poca disposición para con el arzobispado al pro-
cesar y hacer prisioneros a varios clérigos. Por otro lado, su conducta 
moral y acciones personales eran criticadas, pues no solía asistir a misas 
especiales e incluso retiró muchas de las imágenes que se encontraban 
en palacio, donándolas a parroquias y conventos.259 En otra ocasión se 
le escuchó proferir “algunas expresiones sueltas poco piadosas”, deter-
minando que su forma de vida no era piadosa ni edificante.260

Posiblemente esta animadversión entre ambos personajes y 
poderes provocó una fractura en la que el clero de la ciudad tomó 
partido. El cabildo catedralicio por supuesto defendía el ala eclesiás-

258  Las citas textuales corresponden al Informe reservado al rey con fecha 27 de enero de 1792 con todas 
sus opiniones sobre la persona y obra del virrey, transcrito en Roberto Moreno, “El arzobispo Núñez de 
Haro contra el virrey Revillagigedo II” en Tempus, revista de historia de la Facultad de Filosofía y 
Letras de la UNAM, invierno 1993-1991, No. 2, s/p.

259  Son constantes las alusiones a la ausencia de Revillagigedo en eventos y misas realizadas en 
Catedral. Gómez, Diario Curioso…, passim.

260  Se describía así al Virrey: “Todos conocen que el espíritu del virrey es vivo, intrépido, parte 
sin reflexión las más veces como un relámpago, amante de gloria, y no puede sufrir que se le 
contradiga ni se ponga reparo alguno a sus ideas. Su altivez le hace tratar a las gentes con una 
seriedad y autoridad desmedida, y rehusar las urbanidades regulares, aun a los que es preciso que 
mire con alguna consideración. No conoce la virtud de la prudencia, es inexorable en no ceder de 
lo que concibe, activo, sin sosiego consigo mismo, sin dejar sosegar a nadie, y tiene en movimiento 
casi todo el reino con su fogosidad sin ninguna utilidad. Todos los órdenes del estado, hasta los 
mismos militares, lo aborrecen, porque parece tiene fruición en dar qué sentir y en sonrojar a 
cualquiera en presencia de otros”, en Moreno, “El arzobispo Núñez de Haro…”, s/p. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 87

tica, mientras que el virrey, en su desconfianza, poco caso hacía de los 
eclesiásticos de la ciudad.261 Estos roces se hicieron extensivos a la figura 
del Intendente y corregidor Bernardo Bonavía, que constantemente 
“molestaba” al cabildo catedralicio con pretexto de asear los alrede-
dores de la catedral, e incluso faltaba a la más elemental norma de con-
vivencia y de respeto al omitir en sus escritos el tratamiento de “Ilustre y 
venerable Deán y Cabildo”. Bonavía argumentó que en los oficios tam-
poco se le rendía la formalidad acostumbrada. El cabildo decidió no 
someterse al Intendente ni responder a sus oficios hasta que ofreciera 
una disculpa.262 Estas actitudes y discordancias posiblemente incidieron 
en la lenta conformación del expediente general de cofradías del que 
ya hemos hablado en el capítulo anterior, pues recordemos que en tal 
recogida de información era necesaria la labor coordinada de ambos 
poderes. Del mismo modo, el desdén de las autoridades reales hacia 
los clérigos de la ciudad bien pudo trasladarse y replicarse a espacios 
más reducidos y arenas locales de conflicto, por ejemplo los pueblos 
de indios, en donde la feligresía quedó en medio de las disputas, mal 
entendidos y competencia entre los curas, los alcaldes mayores y los 
subdelegados.
 
3.5 Un ejemplo de reforma de asociaciones:  
los alrededores de la ciudad de México

De manera comparativa, en otros obispados también se siguieron po-
líticas de reforma muy específicas, en algunas de las cuales se incluía 
o mencionaba a las cofradías. En 1760 el obispo de Michoacán, don 
Pedro Anselmo Sánchez de Tagle planeó instaurar un seminario con-
ciliar, para el cual no existían los recursos necesarios, por lo que echó 
mano de parroquias y por supuesto de las cofradías para que estas apor-
tasen bajo el rubro de pensión conciliar entre el 2 y 3% anual para el 
sostén de dicho seminario.263 En Yucatán el obispo fray Luis de Piña 
y Mazo hizo esfuerzos notables por no perder la jurisdicción “inme-
morial” sobre las cofradías a través de unos argumentos que jugaban 

261  Escamilla, José Patricio Fernández de Uribe…, p. 200.
262  Escamilla, José Patricio Fernández de Uribe…, pp. 208 y 209.
263  Mazín, Entre dos majestades, pp. 51 y 52.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA88

ambiguamente con la definición legal de las mismas. Para este obispo 
las cofradías en esa región no eran tales, incluso se refería a ellas como 
“estancias”, por corresponder en su mayoría a haciendas ganaderas, 
por lo que al no ser consideradas dentro de la definición general que-
daban, aparentemente, lejos de la jurisdicción de la corona. Final-
mente, los bienes que integraban esas estancias resultaron ser conve-
nientemente eclesiásticos, por lo que se permitió su venta.264 En el obis-
pado de Guadalajara los prelados fray Antonio Alcalde y Barriga y Juan 
Cruz Ruiz Cabañas hicieron lo propio al reorganizar a las cofradías y 
hermandades, enfocándose en mejorar su administración económica, 
solventar el problema de la legalidad de su establecimiento y la modera-
ción en el culto religioso. Ruiz Cabañas aplicaría entonces una política 
similar a la que siguió Núñez de Haro en el arzobispado de México a 
través de la extinción y agregación de cofradías, así como la reorienta-
ción de sus fines no sólo a asuntos de culto sino de caridad y de buenas 
obras, por ejemplo, las hospitalarias.265 En Michoacán el obispo fray 
Antonio de San Miguel266 haría lo mismo y se enfrascaría en el asunto 
de la definición de cofradías y el carácter de sus bienes, mientras que 
el de Oaxaca, Ortigosa, a través de sus visitas pastorales, tuvo intención 
de seguir el mismo método de extinción y conservación de bienes que 
sus símiles de otros obispados.267 Sin duda esta normativa conserva-
ción de cofradías y hermandades a través de su unión, agregación o 
cambio de categoría fue una política seguida en varios obispados. El de 
México por supuesto ejecutó su plan a partir de los informes solicitados 
después de 1775 y de las visitas pastorales realizadas. Como veremos, 
el arzobispado prosiguió con esta política de reorganización de cofra-
días, siempre privilegiando su conservación, evitando desaparecerlas y 
cambiándolas de categoría con la finalidad de preservarlas, tanto de su 
propia condición inestable como de la estricta vigilancia de la corona.

Si bien la recopilación de información en torno a las asocia-
ciones seglares era una constante en el arzobispado, fue a partir de 
1775 cuando comenzó un esfuerzo más notorio por sistematizar los 
datos existentes, con el fin de conocer a cabalidad, y tal vez dentro de 

264  Carbajal, Cuerpos profanos…, pp. 185-193.
265  Ibidem, pp.193-203.
266  Ibidem, pp. 207-209.
267  Ibidem, pp. 215-226.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 89

un proyecto muy ambicioso, las asociaciones seglares existentes en el 
virreinato. Retomando el esfuerzo de la corona y del contador Galla-
reta, se solicitaron informaciones específicas a autoridades locales y a 
los mismos obispos.268 Este fenómeno de recopilación de información 
responde a la necesidad de conocer cuántas cofradías existían en las 
poblaciones y barrios indios, cuáles eran sus bienes y en qué consistían. 
Para tal labor se solicitó a los curas informar sobre ello. Años después, 
y de forma diferenciada, para la ciudad de México se siguió un método 
igual o más libre. En este caso, la información llegaría por dos frentes: 
los párrocos de cada feligresía, quienes debían rendir una detallada 
relación de las cofradías existentes en cada territorio o jurisdicción 
parroquial. En segunda, serían las mismas cofradías las encargadas de 
manifestarse y hacerse oír ante el arzobispado.

Durante las visitas arzobispales realizadas entre los años 1752 a 
1775 —año en que se visitaron las parroquias de la ciudad de México 
por última vez— se obtuvo la información pertinente respecto a la 
existencia de cofradías y hermandades en los diversos puntos del arzo-
bispado, así como las recomendaciones dadas para mejorar su fun-
cionamiento y administración. Adentrándonos en la temporalidad de 
estudio, para los alrededores de la ciudad existe información fragmen-
taria y poco constante. El 30 de junio de 1777 se giró una petición 
a los corregidores y alcaldes mayores para que notificarán a los curas 
del arzobispado la necesidad de obtener información de las cofradías y 
hermandades existentes en sus curatos, la cual pasó de mano en mano 
entre los de Coyoacán, San Agustín de las Cuevas, Xochimilco, Chu-
rubusco, San Marcos Mexicaltzingo, Culhuacán, Iztapalapa, Iztacalco, 
Mixquic, Tláhuac, Milpa Alta, Azcapotzalco y Tacuba.269 Cada cura 
anotó y firmó de su puño y letra la información solicitada relativa en su 
mayoría a cofradías de indios, salvo contadas menciones de cofradías 
de españoles ubicadas en esos curatos.

Así, encontramos que las cofradías consideradas fundadas con 
licencia (ya fuese real, arzobispal o ambas) son escasas para 1777. Los 
curas informaron de la existencia de11 cofradías propiamente dichas, 

268  Superior orden de don Antonio María Bucareli y Ursúa, Virrey, gobernador y capitán ge-
neral de esta Nueva España, agosto de 1776.

269  AGNM, Bienes Nacionales, vol. 585, exp. 19, 20 y 32.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA90

31 hermandades, 3 mayordomías, 3 misas y algunas limosnas, carac-
terizadas por sostenerse con recursos ínfimos, ya que no poseían tie-
rras o algún otro bien. Claramente proliferaban las hermandades, que 
contaban con pedazos de tierra (no todos pertenecientes a bienes de 
comunidad) y que se sostenían con las limosnas de sus feligreses y los 
productos obtenidos por la renta y cultivo de la tierra. Sus funciones 
eran meramente de culto. 

En el caso de las cofradías, vemos que respondían a varios santos 
titulares, 5 dedicadas al Santísimo Sacramento y sólo una de Ánimas 
asociada a la de un santo patrón (San Nicolás Tolentino y Ánimas, en 
Tacuba). Entre los años 1778-1790, Alonso Núñez de Haro realizó sendas 
visitas pastorales a todo el arzobispado, en las cuales se registraron la 
fundación o restablecimiento de nuevas asociaciones, o su conversión 
a obras pías o modalidades menos formales de asociación. Para 1790 
existe otro informe de índole no arzobispal sobre los curatos de los 
alrededores de la ciudad. Esta vez, por petición del intendente de 
México, don Bernardo Bonavía, a los corregidores y curas, y bajo las 
presiones del expediente general del arzobispado de México (que 
desde 1775 venía conformándose de manera accidentada) se procedió a 
recordar nuevamente a los curas que debían entregar datos actualizados 
de sus parroquias y de las asociaciones que ahí se encontraban. En esta 
ocasión, palabras más o palabras menos, los párrocos dieron parte de 
una vida socio religiosa cambiante y que se adaptaba de buena manera 
a los cambios propios de la época. Interesante es, pues, la información 
que en dichos informes se reveló sobre los nuevos mecanismos y formas 
en que la sociedad se agrupaba para ejercer sus devociones y creencias. 

Por mencionar algunas de esas modalidades poco frecuentes, los 
párrocos reportaron una importante presencia de cultos, que podemos 
definir como una asociación seglar informal (o grupos informales 
de devotos de una imagen)270 cuyos fines no eran de retribución (o 
sea su interés no era tener beneficios funerarios), sino el recabar los 
fondos suficientes para sostener las fiestas y adornos dedicados al culto 

270  Término acuñado por Raffaele Moro en un sugerente artículo en el que describe los 
itinerarios de estas demandas de limosna y de cómo tenían una relación bastante estrecha con las 
cofradías, tema poco estudiado a decir del autor. Raffaele Moro, “¿Una práctica poco visible? La 
demanda de limosnas “indígena” en la Nueva España del siglo XVIII (Arzobispado de México)” 
en Estudios de Historia Novohispana, No. 46 enero-junio de 2012, p. 117.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 91

de algún santo o virgen. Dichos fondos eran recogidos a lo largo de 
un determinado territorio, ya que existían otros que estaban exentos, 
como Querétaro y la misma Ciudad de México, y en los cuales no se 
permitía la recaudación de limosnas. Estos cultos eran apoyados y admi-
nistrados por un mayordomo, a quien el provisorato de indios otorgaba 
licencia o demandas para pedir limosna. Esto implicaba que al menos la 
autoridad eclesiástica conocía de la existencia de los múltiples cultos y 
devociones informales existentes en el arzobispado. Al menos para los 
años 1789-1801 se tienen contabilizadas un aproximado de 212 licen-
cias para colectar limosna otorgadas a indios y dirigidas a devociones 
varias, en las que predominaban las marianas y las cristológicas, además 
de las orientadas a otras figuras de santidad.271

La recaudación de limosnas se trató en su mayoría de un fenó-
meno más propio de los pueblos de indios, lo que nos permite conocer 
qué devociones existían en las parroquias y capillas locales. El gober-
nador de la parcialidad de Santiago Tlatelolco,272 don Cristóbal San-
doval, refirió la existencia de mayordomos y mayordomas (sic) a cargo 
de estos cultos, lo que no deja de ser interesante porque recordemos 
que para esta fecha (1791) estaba prohibido que las mujeres partici-
paran de la colecta de limosnas, aunque estas lo hacían de manera ilegal 
muchas veces con el apoyo de las autoridades indias de sus respectivos 
pueblos. Otras tantas lo hacían bajo la excusa de ser viudas, haciendo 
de las limosnas su sostén y medio y de vida, pues sus esposos habían 
partido a recolectar limosnas, ignorándose su paradero.273 A propósito, 
traemos a colación un pleito entre estos colectores de limosnas, feli-
greses de Santa Ana (en ciudad de México) y el justicia de la parcia-
lidad de Santiago Tlatelolco, quien les había incautado un cajón lleno 
de demandas de limosna. Los feligreses se quejaron, pues para ellos 
era importante colectar la limosna correspondiente y evitar así tomar 
los fondos de la caja de comunidad. Lo interesante del caso radica en 
que era constante referirse a estos mayordomos como “de cofradías”, 

271  Edward W. Osowski, “Carriers of saints. Traveling alms collectors and nahua gender roles” 
en Martin Austin Nesvig (Edit.), Local religion in Colonial Mexico, Albuquerque, University of New 
Mexico Press, 2006, p. 161.

272  AGNM, Clero Regular y Secular, Vol. 22, exp. 7.
273  Osowski, “Carriers of saints…”, pp. 164 y 165.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA92

pues se consideraba que estas iniciativas seglares daban pie posterior-
mente a establecer cofradías propiamente dichas.274 ¿Los cultos a las 
entidades divinas de la parroquia de Santa Ana podrían considerarse 
cofradías? No es posible, dado que estas no aparecen como tales en el 
informe de 1794, mucho menos se les menciona como hermandades o 
como corporaciones extintas, es decir, no cumplían con los requisitos 
o con las características que según el arzobispado debían cubrir para 
ser consideradas como cofradías. Pero no podemos dudar de su impor-
tancia y del rol que jugaron en incentivar y procurar esas devociones y 
por supuesto, posiblemente constituyeron un primer paso para formar 
posteriormente una cofradía.

En Tacuba existieron cerca de 11 hermandades correspondientes 
a los barrios de ese curato. De ellos, a raíz de la visita arzobispal de 
1781, se “extinguieron” 8 hermandades, bajo el supuesto de que eran 
más mayordomías de santos que asociaciones establecidas con todas las 
formalidades.275 En el barrio de San Juan, de la doctrina de San Mateo 
Churubusco, se procuró el culto y limosna para Nuestra Señora de Gua-
dalupe y la Preciosa Sangre de Cristo, licencia que fue rechazada bajo 
el argumento de que los demandantes o recaudadores solían caer en 
la ociosidad y la vagancia.276 En Coyoacán si bien no existían demandas 
de limosna, sí había algunos colectores que recurrían a pedir limosnas 
domésticas (nombradas así por el cura de esa parroquia) que consistían 
en recaudar dinero para las misas de Nuestra Señora del Rosario y otros 
dos colectores que con plato en mano recaban de entre la población 15 
pesos anuales para las fiesta y misas a Santo Domingo. Ante la ausencia 
del permiso del virrey para recabar dinero, el corregidor de aquella 
región consideró que debía censurarse a tales colectores, lo que afectó 
la celebración de las misas de estas dos imágenes. El cura de esa parro-
quia, el doctor don José Ángel Gazano, se quejaba amargamente de 
estas disposiciones del corregidor, alegando que tales limosnas domés-
ticas eran muy distintas de las demandas de limosna, por lo que en su 
perspectiva no debían entrar en la prohibición del bando emitido en 

274  Raffaele Moro en referencia a un comentario de Miguel Primo de Rivera, provisor de natu-
rales, en Moro, “¿Una práctica poco visible? ...”, p. 120.

275  AGNM, Cofradías y Archicofradías, vol. 18, f. 292. 
276  AGNM, Clero Regular y Secular, vol. 155, exp. 13.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 93

septiembre de 1794 que imponía la licencia del virrey a los colectores. 
A su vez se quejaba del poco rigor que había en el pago de obvenciones 
por parte de los indios y de que estos, a raíz del actuar del corregidor, 
habían adquirido cierta “independencia” que se vertía en malos modos 
y groserías para con el cura. Finalmente, la colecta de misas se veía afec-
tada por la vigilancia y censura del corregidor, ante lo cual el cura pedía 
no se prohibiera la colecta.277

Otra modalidad de devoción seglar eran las “misas”. Tal fue el 
caso en San Marcos Mexicalzingo, en donde el clérigo a cargo reportó 
no existían cofradías ni hermandades, pero si una especie de “fondos”, 
limosnas colectadas en el pueblo o aportaciones de particulares, que 
se empleaban en las misas que se decían en todo el año. No eran aso-
ciaciones como tales, pero sí nos indica una cierta organización entre 
la población con el fin de llevar a cabo sus actividades devocionales.278 
Las devociones serían más notorias en lugares como Tacubaya, en donde 
al interior del convento existían capillas dedicadas a varios santos, 
mismas que en la visita de 1781 se mandó a dejarlas en calidad de 
devociones o mayordomías. Finalmente, y como se ha referido antes, 
identificamos una obra pía en San Agustín de las Cuevas, en donde 
la cofradía de Nuestra Señora del Rosario quedó reducida a tal por 
contar sólo con 2 mil pesos. En Tacubaya279 el capellán Diego Martínez 
tenía noticia de dos cofradías (Santísimo Sacramento y Nuestra Señora 
de la Purificación) de las que él creía se fundaron sin licencia real, y 
dos hermandades (Ánimas de Nuestra Señora de Guadalupe y Jesús 
Nazareno), que contaban con mayordomos y un mínimo peculio. La 
cofradía de Nuestra Señora de la Purificación y ambas hermandades 
fueron mandadas a agregar a la del Santísimo Sacramento por orden 
de Alonso Núñez de Haro entre 1778 y 1789, quién además autorizó 
no se hicieran colectas de limosnas en esa jurisdicción, por considerar 
que sus pobladores eran bastante pobres.280 En otro extremo del arzo-
bispado, la cofradía de Nuestra Señora de Guadalupe pasó por varias 
etapas de vida: fundada aproximadamente en el año de 1557; refun-
dada de nuevo en 1674 con autoridad apostólica, admitía seglares de 

277  AGNM, Clero Regular y Secular, vol. 155, exp. 17.
278  AGNM, Cofradías y Archicofradías, vol. 18, f. 4.
279  Doctrina de dominicos, secularizada en 1765.
280  AGNM, Historia, vol. 578 A, exp. 10.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA94

todo tipo, incluyendo religiosas y religiosos.281 El 3 de enero de 1783 se 
estableció de nuevo precisamente en el santuario del mismo nombre. A 
la par de esta existieron otras que eran exclusivas de los indios, como la 
de la Virgen de Guadalupe, dedicada sólo a los indios principales, (dife-
rente a la primera), Jesús del Santo Entierro y de las Caídas, mismas 
que estaban integradas por mayordomo, rector y seis diputados. En la 
Colegiata de Guadalupe también se fundó una cofradía del Santísimo 
Sacramento.282

Años antes de estos últimos informes el provisor de indios, don 
Manuel Antonio Sandoval (1778), determinó seguir el ejemplo de 
reforma del provisorato de españoles y proceder del mismo modo con 
las cofradías y hermandades de los indios “para evitar los perjuicios 
que se ocasionan a los cofrades con el irregular modo que han tenido 
de manejarse hasta ahora”.283 Así, en 1791 el balance final sobre las 
asociaciones seglares de los alrededores fue que en su mayoría estaban 
fundadas y sobrevivían sin licencia y sin autorización, en algunos casos 
ni real ni ordinaria, aunque si gozaban de la aprobación del cura en 
turno y era de conocimiento público su existencia. Solían ser producto 
de alguna donación orientada a mantener cierto culto, sin olvidar que 
varias contaban con tierras y ganado, cuyos frutos económicos eran 
administrados por los gobernadores o los mayordomos, “indios prin-
cipales, que disponen y se aprovechan de los fondos de su arbitrio” 
en conjunto con los curas, quienes a ojos de la corona, solapaban este 
tipo de ilegalidades.284 El criterio favorito para considerar si eran o no 
cofradías en el sentido amplio del término era contar con licencia y 
con fondos suficientes. Aquellas que no cumplían con tales exigen-
cias podían agruparse en las otras categorías menos formales, las ya 
mencionadas hermandades, misas, devociones y obras pías, por lo que 
no desaparecían totalmente. En cuanto a cofradías de españoles o de 
gente de razón dadas a conocer en estos informes, ubicamos pocos 
casos: San Gabriel Tacuba, con una dedicada al Santísimo Sacramento, 

281  Delfina López Sarrelangue, Una villa mexicana en el siglo XVIII: Nuestra Señora de Guadalupe, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas Po-
rrúa, 2005, p. 255.

282  Ibidem, pp. 257-259.
283  AGNM, Bienes Nacionales, vol. 1170, exp. 5, f. 69.
284  AGNM, Historia, vol. 314, f. 204.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 95

e Iztapalapa, con dos cofradías, una dedicada al Santo Sepulcro, cuyo 
culto se desarrollaba en las cuevas de la región y que estaba fundada 
con autoridad ordinaria y se mantenía de limosnas voluntarias. La otra 
cofradía estaba dedicada al Santísimo Sacramento y su origen databa 
de la creación de dicha parroquia. Integrada por sólo un mayordomo 
y cuatro diputados, gozaban de pocos frutos económicos, derivados 
de limosnas y de una ciénega que administraban.285 En San Antonio 
Tecomic, Xochimilco existían las cofradías del Santísimo Sacramento 
y la de las Benditas Ánimas del Purgatorio y Señora Santa Ana, ambas 
de españoles, mientras que en Culhuacán la cofradía del Santo Cristo de 
Burgos fue trasladada, tiempo después, a la ciudad de México.

El aspecto económico fue clave dentro de los informes y visitas: 
se juzgó su pertinencia y derecho a sobrevivir como cofradías no tanto 
en la posesión de licencias (como en el caso de las urbanas), sino en la 
cantidad de magueyes, tierras o de otros fondos que podían aplicarse 
como incentivo al culto divino y no ser así una carga sobre los bienes de 
comunidad. Al considerar que existían pocas cofradías con los reque-
rimientos solicitados, el universo corporativo seglar de los alrededores 
de la ciudad de México se mantuvo en modalidades menos formales, 
pero no por ello menos importantes. Si bien todas estaban orientadas 
al culto, se distinguieron de las cofradías por no retribuir nada a los 
fieles. Así, las hermandades se caracterizaron entonces porque sus 
fondos quedaron constituidos por limosnas voluntarias y de manera 
importante por las tierras de las que eran dueñas, que les permitían 
gozar de una renta o bien de los frutos que diese cada una, como peras 
o magueyes. Con lo obtenido se sufragaban las misas y fiestas del santo 
titular, y no estaban exentas de tener libros de cuentas, mismos que 
debían enviarse al provisorato de indios para su revisión. No contaban 
con constituciones, pero sí debían ser administradas por un mayor-
domo. De menor rango, las Misas eran administradas por un mayordomo, 
quienes daban algunos cuantos pesos o reales para la celebración de 
misas del santo titular. Este esfuerzo por regular la economía de cofra-
días y hermandades se basó en la necesidad de evitar gastos excesivos 
en fiestas, música, cohetes y comida, así como en impedir de alguna 
manera el desfalco de las cajas de comunidad. 

285  Ibidem, f. 5.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA96

Podemos resumir las reformas arzobispales en los alrededores de 
la ciudad en varios rubros:

 
1.	Conservación de las cofradías y hermandades cuyas finanzas eran 

sólidas o estables, que contaban con alguna licencia y libros de 
cuentas bien ordenados. 

2.	Extinción o más bien agregación de los bienes de cofradías y her-
mandades en mal estado económico, sin licencias o con cuentas 
incompletas y desordenadas a las cofradías del primer grupo. Se 
privilegió el fortalecimiento de las cofradías del Santísimo Sa-
cramento y de las Ánimas Benditas (como en el caso del curato 
de Tacuba) [13 casos]. 

3.	Degradación de cofradías y hermandades en mal estado econó-
mico, fundadas sin orden y con gobiernos irregulares en obras 
pías (4 casos). 

4.	Suspensión de aquellas que no contaban con libros de cuentas 
en orden y que no ameritaban una extinción u agregación a 
otra corporación (2 casos). 

En la mayoría de los casos de las cofradías y hermandades que se con-
servaron, se insistió en el hecho de obtener la licencia real, y en caso 
de no contar con constituciones, formarlas en conjunto con los prin-
cipales de cada poblado sin importar su calidad étnica. También se les 
instaba a presentar cuentas anuales al provisorato de indios o españoles 
(según el caso) y evitar el gasto en fiestas, comidas, bebida y fuegos 
pirotécnicos.
 
3.6 La reforma arzobispal en la Ciudad de México:  
reorganización, extinción, agregación y traslado

Para las parroquias de ciudad de México la recopilación de informa-
ción tuvo tintes particulares. Hasta el momento conocemos que las pa-
rroquias de la ciudad de México fueron visitadas en 1775, justo en el 
año coyuntural en el cual se inició la gran indagatoria en torno a las 
cofradías de indios. Alonso Núñez de Haro, uno de los arzobispos más 
activos y que se decantó por las visitas a lo largo del territorio arzo-
bispal, se apoyó en el visitador general y juez provisor y vicario general 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 97

en ese entonces, don Joseph Ruiz de Conejares para llevar a cabo la 
visita correspondiente a las parroquias de la ciudad.

Fue hasta los años 1788-91 cuando se logró obtener un primer gran 
panorama de las asociaciones seglares en las parroquias de la ciudad gra-
cias a la información aportada por los curas y las cofradías mismas. La 
siguiente visita pastoral se efectuó hasta 1808, por lo que pasaron cerca 
de 33 años en los que la ciudad no fue visitada, lo que otorgó a las parro-
quias, sus curas y feligresía cierto grado de autonomía.

Mientras entre las autoridades reales y el provisorato existía un 
jaloneo y un flujo inconstante de información, entre las cofradías de la 
ciudad de México y el provisor se planteaban, de manera discreta, los 
lineamientos en vista de continuar con la política reformista del arzo-
bispado, convirtiéndose así en un programa propio e independiente 
al propuesto por la corona. En 1788 el provisor Juan Cienfuegos se 
apersonaría y visitaría cada parroquia para conocer el estado de las 
cofradías existentes en ellas, además de pedir a los capellanes de los 
conventos femeninos y a los encargados de los conventos masculinos 
un informe detallado de las corporaciones existentes en esos espacios. 
De esas primeras iniciativas se logró obtener un rápido listado de las 
corporaciones existentes hasta ese año. Se enlistaron (al menos provi-
sionalmente) 89 cofradías ubicadas tanto en parroquias, capillas, con-
ventos masculinos y femeninos, colegios y hospitales.

En el caso de las asociaciones de la ciudad de México, la obten-
ción de información y la puesta en marcha de la reforma arzobispal 
fueron acciones simultáneas. La mitra se enfocó en problemáticas prác-
ticas, dejando en segundo plano aspectos tales como la licencia real o 
la naturaleza de sus bienes, asuntos más propios de la preocupación 
de la corona. Ante la visita del provisor Juan Cienfuegos, se celebraron 
expresamente diversos cabildos en las parroquias de la ciudad. En estas 
juntas se expuso al provisor la situación de las cofradías y hermandades 
existentes en ciudad de México y los verdaderos motivos que hacían 
necesaria una reforma. Una carta escrita por varios capellanes y diri-
gida a la madre abadesa del convento de la Concepción nos devela 
algunas de las razones por las que era necesaria una reforma: 

Las continuas quejas de los cofrades sobre no satisfacérseles lo que prometen 

las patentes, los clamores del público en cuanto al ningún arreglo en el manejo 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA98

de las cofradías, y el despilfarro, abandono y ultraje a que habían llegado estas 

por la pésima conducta de algunos mandatarios por la introducción de innume-

rables abusos y no pocos fraudes y por la negligencia y descuido con que en lo 

general se tratan aun los estatutos más útiles de dichas cofradías.286 

Estas eran las razones —en orden de importancia— que hicieron 
al provisor plantearse la necesidad de remediar tales síntomas. El 
remedio inmediato era extinguirlas, pero en los cabildos celebrados 
en las parroquias se acordó que lo ideal era formar una gran “masa”, 
agregar aquellas corporaciones menos afortunadas y perdidas a otras 
más poderosas.

Cabe anotar que el criterio étnico de estas asociaciones dejó de 
ser importante, lo que no significa que no estuviese presente a través 
de la denominación de algunas de ellas o de sus prácticas de ingreso; 
perdió importancia ante el rol económico y social que detentaban. 
Del mismo modo es notoria la diferencia de aquellas asociaciones que 
se encontraban ubicadas en distintos lugares, fuesen capillas, cole-
gios, hospitales o conventos femeninos y masculinos. Esta diversidad 
de asociaciones seglares determinó las áreas y posibilidades de acción 
del proyecto de reforma arzobispal. La naturaleza de dichos cuerpos 
fue fundamental para lograr el éxito total o mediano de la impronta 
organizativa. Como se ha dicho, algunas asociaciones, creadas y estable-
cidas bajo el amparo real, impidieron que el brazo eclesiástico pudiera 
aplicar su fuerza reformadora sobre ellas. Otras, amparadas en los pri-
vilegios frailunos de tiempo atrás, se negaron siquiera a rendir cuentas 
al arzobispado. En fin, es necesario también observar otras atenuantes 
del conflicto jurisdiccional, centradas más en sus actores y ejecutores, 
así como en los mecanismos de acción que hicieron posible que en 
1794 el arzobispo Núñez de Haro pudiese tener un primer balance de 
su acción reformadora.

Evocando de nueva cuenta las diferencias jurisdiccionales, las 
discrepancias entre el intendente Bernardo Bonavía y el provisor Juan 
Cienfuegos fueron la constante durante la recogida de datos referida 
en líneas anteriores. Cienfuegos se mostró bastante diligente para 
ofrecer informes respecto a las cofradías del resto del arzobispado, 

286  AGNM, Bienes Nacionales, vol. 925, exp. 3, Carta dirigida a la madre abadesa del convento de 
la Concepción. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 99

pero por otro lado se resistió a entregar información sobre las cofradías 
de ciudad de México. A decir de Bonavía, fueron varias las peticiones 
enviadas a Cienfuegos para que informara sobre lo que acontecía en 
las parroquias citadinas, peticiones a las que poco caso hacía. Ante esta 
situación el intendente se quejó con el virrey, pidiéndole interceder 
con Cienfuegos, quien finalmente, hasta 1793 y ante las presiones del 
representante del rey se vio obligado a cumplir con su parte de manera 
dificultosa, pues la forma de obtener tales datos fue a través de los curas 
de las parroquias y las juntas celebradas por cada cofradía, esto bajo el 
argumento de que al ser tantas las asociaciones seglares, al provisor se 
le dificultaría asistir a cada una de ellas.

Esta segunda oleada de recopilación de datos llevo algo de tiempo. 
En 1790 Cienfuegos giró los oficios a los curas de parroquias para que 
entregaron sus informes respectivos. En dicho año entregaron infor-
mación Catedral y las parroquias de Santa Catarina (por sí misma y por 
la de San Sebastián), el Sagrario, Espíritu Santo y Santa Veracruz; los 
conventos de Santo Domingo, Santa Clara, San Francisco, Santa Inés, 
Regina Coeli. En 1791 hizo lo propio Santa María la Redonda, Santa 
Cruz Acatlán, Santísima Trinidad, Santo Tomás, Santa Ana y lo faltante 
de la Santísima Trinidad; los conventos de San Juan de la Penitencia y la 
Enseñanza. Para junio de 1793 faltaban los informes de las parroquias 
de San Miguel, San Pablo (entregado en julio de ese año), Concepción 
de Salto del Agua y San Antonio de las Huertas.287 Por su parte el con-
vento de San Agustín entregó sus datos en 1793 y San José de Gracia 
entre 1793 y 1794. Finalmente fue hasta enero de 1794 que la parroquia 
de San Miguel entregó su informe. Toda esta larga etapa contribuyó 
para que Alonso Núñez de Haro realizara en mayo del mismo año su 
informe sobre todas las cofradías, hermandades y congregaciones esta-
blecidas en iglesias y capillas del arzobispado de México. La reforma 
ya llevaba varios años en marcha y a partir de estos últimos informes se 
deduce que el proceso de agregación no fue inmediato, sino que tardó 
algunos años.

287  AGNM, Bienes Nacionales, vol. 1170, exp. 5.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA100

3.7 El informe de 1794

El informe de 179 es una fuente que se ha utilizado abundantemente 
para estudiar a las corporaciones seglares del arzobispado de México 
de finales del siglo XVIII.288 El preámbulo que antecede tal informe es 
importante porque nos permite conocer de qué manera el arzobispo 
abordó la problemática, qué criterios de clasificación siguió y de ma-
nera muy importante, cuál fue su política de reforma a tales corpora-
ciones. Abundemos en ello.

Este escrito del 24 de mayo de 1794 y dirigido al virrey Revillagi-
gedo comienza por plantear el procedimiento con el cuál se levantó 
la información. La fuente primordial para Núñez de Haro fueron los 
libros de visita y para el caso de las parroquias de la ciudad de México, 
los informes solicitados a los curas entre los años 1789 y 1791. El pre-
lado alude también a su actividad reformadora: informaría de las cor-
poraciones que, según él, debían continuar, las que juzga deben extin-
guirse y las que ya ha extinguido. He aquí un punto importante seña-
lado por él:

cuando refiero que extinguí tales cofradías o hermandades, y las dejé en calidad 

de puras devociones, o de obras pías o mayordomías, debe entenderse que lo 

hice por haberse intentado fundar sin autoridad alguna legítima, y porque sus 

juntas están resistidas por las leyes reales y eclesiásticas; y que no las agregué con 

sus bienes a cofradías aprobadas por su majestad o por el ordinario, como lo 

he hecho con otras muchas porque los indios son muy tenaces en mantener sus 

costumbres y devociones; sienten demasiado que se extingan y agreguen a otras 

las que ellos llaman cofradías y hermandades, y conviene dejarles este aliciente 

para que haciendo las funciones de los titulares de ellas tengan más amor a la 

iglesia y al culto divino, y se eviten inquietudes y alborotos, lo que no encuentre 

inconveniente porque así se observa en España […]289

Como se ha indicado anteriormente, la palabra extinción se ha interpre-
tado como una verdadera desaparición de estas corporaciones. Poco se 
ha abordado el proceso de reducción o cambio de categoría a devociones, 

288  Este informe ha sido bastante utilizado en la historiografía cofradial. AGNM, Cofradías y 
Archicofradías, vol. 18, exp. 7.

289  AGNM, Cofradías y Archicofradías, Vol. 18, exp. 7.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 101

mayordomías u obras pías, y mucha menor atención ha tenido el pro-
ceso de agregación a otras cofradías. Incluso se ha mencionado que este 
intento de reforma quedó en el aire y que nunca se llevó a cabo.290

De este modo, vemos aquí entonces varios elementos de la polí-
tica que Núñez de Haro pretendía seguir: la principal preocupación 
era ordenar a la multitud de corporaciones existentes, antes que desa-
parecerlas. El arzobispo estaba consciente de ello, pues como se nota 
en el fragmento citado, era importante que los feligreses (en particular 
los indios) mantuviesen el amor a la iglesia y al culto divino, además 
de que consideraba eran bastante útiles para el sostén de las parro-
quias, de los curas y de las devociones. No por ello deja de recalcar que 
la mayoría de las cofradías estaban fundadas con licencia ordinaria y 
otras tantas sin ningún tipo de licencia, y que los feligreses desconocían 
el procedimiento para obtener autorización real según lo estipulado 
en las Leyes de Indias o bien era un trámite bastante oneroso que no 
estaban dispuestos a pagar. Por ello pidió al Rey que de manera excep-
cional se facultase al virrey para que autorizara todas las cofradías con 
licencia ordinaria que se considerase debían continuar. Tal parece que 
ese privilegio no fue concedido.

El arzobispo distinguía claramente tres tipos de corporaciones:  

1.	De retribución temporal, en donde sus integrantes aportaban 
contribuciones al ingresar y mensualmente; a cambio se obte-
nían beneficios funerarios como mortaja, misas y entierro. 

2.	Sin retribución: enfocadas únicamente en apoyar e incremen-
tar el culto y devoción general.

3.	Espirituales: orientadas al culto, pero cuyos integrantes podían 
obtener también apoyo en cuanto a misas e indulgencias, sin 
beneficios materiales como las de retribución temporal. 

Podemos anotar entonces que para Núñez de Haro los criterios 
étnicos ya no eran tan importantes. Aunque a lo largo de su informe 
sí lo menciona, ya no se enfatizaba en dividir a las cofradías en “de 
españoles” y “de indios”, dado que con la secularización y la reorga-
nización parroquial —al menos para ciudad de México— estos crite-

290  García, Desencuentros con la tradición…, p. 227.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA102

rios se dejaron de lado. En este momento pesaban más entonces la 
utilidad material y espiritual que pudiesen tener. Por ello proponía que 
las corporaciones de retribución debían continuar preferentemente en 
parroquias al cuidado de los curas, que tenían a favor el que permane-
cían muchos años en el ejercicio pastoral, lo que aseguraba un interés 
genuino en cuidar de ellas. En cambio, las que no eran de retribución 
y las espirituales bien podían existir en las iglesias de regulares, ya que 
en opinión del prelado, el hecho de que los frailes no permanecían 
mucho tiempo al frente de sus conventos, influía en el poco cuidado de 
las corporaciones ahí existentes.

El problema de la licencia ordinaria o real era un asunto que 
en una primera etapa se consolidó como el primer argumento para 
organizar y administrar mejor a las asociaciones seglares. La licencia 
ordinaria era otorgada por el arzobispo, muchas veces mediante su juez 
provisor y vicario general. La licencia real era concedida por el rey o 
el Consejo de Indias, pero he aquí algo curioso: muchas asociaciones 
alegaban tener licencia real, dado que las bulas o indulgencias que se 
les otorgaban habían “pasado” por el consejo indiano, lo que se con-
sideraba, a decir de la congregación del Santísimo Sacramento de la 
parroquia de San Sebastián, una “tácita aprobación”.291 El permiso para 
imprimir las indulgencias y breves (ya pasados por el Consejo) se con-
sideraba también como una aprobación implícita, así como un recono-
cimiento de la existencia y legalidad de la cofradía. Por supuesto, para 
las autoridades reales, tales argumentos eran inválidos, pues por sobre 
todas las cosas, debía imponerse la licencia real por sobre toda aquella 
prerrogativa o bula eclesiástica.

A partir del análisis del proceso de reorganización de asocia-
ciones seglares, se pueden observar algunas características. En primera, 
un proceso de degradación y decadencia natural de algunas de las aso-
ciaciones seglares, a raíz de los cambios y la movilidad demográfica y 
étnica de la ciudad. Es singular que a lo largo de estos informes hay 
pocas referencias a cofradías de minorías, como de mulatos, morenos 
o pardos. Por otro lado, hace falta profundizar en estos procesos de 
degradación, a qué respondía el aparente poco éxito de determinadas 
devociones, o su ulterior fracaso. A lo largo de los informes de los 

291  AGNM, Historia, vol. 314, f. 213.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 103

años 1750 a 1794 son notorias las referencias a las recomendaciones 
y acciones de arzobispos y jueces provisores, que aconsejaban desapa-
recer (o sea agregar) ciertas cofradías, trasladarlas de espacio o esta-
blecer nuevas cofradías con el fin de que no se perdiesen y ayudar así 
a consolidar la economía de la cofradía o congregación madre. Este 
programa de acciones llevaba su propio ritmo, y fue incluso anterior 
a la gran reforma peninsular que procuró extender su influencia y 
tentáculos a la Nueva España. Los intentos por organizar y reducir o 
agregar cofradías llevaban ya algunos años, por lo que no se puede 
considerar una política producto de las reformas peninsulares, más 
bien se trataba de políticas locales y de largo plazo de los arzobispos en 
turno. La reforma se puso en marcha desde tiempo atrás y coincidió de 
manera notable con la reforma iniciada por la corona a partir de 1775.

Es necesario analizar algunos patrones. Para el caso de los 
conventos femeninos observaremos un interés por trasladar sus 
cofradías a las parroquias de la ciudad, en particular a las recién 
establecidas o reconfiguradas (a partir de la reforma parroquial de 
Lorenzana), bajo el argumento de la pobreza de estas. Las cofradías 
llamadas “de retribución”, dado el aspecto económico implicado en 
ellas, debían estar en parroquias, porque permitía a los curas una 
mejor administración y vigilancia, pero también porque significaban 
una excelente fuente de recursos para el sostén de las parroquias y 
de los curas. Por su parte, las cofradías puramente espirituales y sin 
retribución podían permanecer en los conventos femeninos. Es notorio 
el peso y aprobación que paulatinamente ganaron las Escuelas de 
Cristo y las Congregaciones del Santísimo Sacramento, corporaciones 
cuyas prácticas estaban orientadas a regresar a una espiritualidad más 
mesurada y menos expresiva y festiva, lo que sin duda iba acorde al 
espíritu de piedad mesurada de la época.

Al final del gran informe de 1794 se registraban en total 79 
cofradías en las parroquias, conventos y colegios de la ciudad de México. 
De este total debían continuar (según los criterios del arzobispo) 45, 
mientras que 31 ya se consideraban “extintas” o agregadas a otras, y 
por tanto quedaban 3 por extinguir o agregar (2 de la parroquia del 
Sagrario y 1 de San Pablo). Al total de 79 corporaciones sumamos 6 
terceras órdenes, 12 escuelas de Cristo y las congregaciones existentes. 
Como ya se ha dicho, los criterios a seguir tenían que ver con sus 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA104

condiciones económicas. Se prestó poca atención al hecho de si tenían 
las licencias correspondientes o sí habían respetado los mandatos 
dados con anterioridad, como sucedió con la cofradía del Santo Cristo 
de Burgos de Culhuacán, agregada a la de San Sebastián, cuyo destino 
se debía a que “los más de los cofrades son de México y no cumplieron 
con lo mandado en la visita del año de 1781”.292

3.8 Las asociaciones seglares entre 1794 y 1808

Entre los años 1796 y 1800 los asuntos en torno a las asociaciones se-
glares seguían su curso. Por un lado, se dirimían la aprobación de 
cuentas de algunas cofradías, duda muy frecuente de los curas jueces 
eclesiásticos de los pueblos del arzobispado; por el otro, en algunos 
lugares se continuaba tratando el asunto de si las cofradías no debían 
subsistir como tales, sino como obras pías. En otras, continuaban los 
procesos de aprobación de constituciones de las congregaciones de co-
cheros sacramentales de las parroquias de Santa María la Redonda y 
el Sagrario, así como las correspondientes a la Escuela de Cristo del 
Convento del Espíritu Santo. Una similar a esta, la de Santa Cruz y 
Soledad, solicitaba permiso para construir una casa de ejercicios y ora-
torio, mientras que la de Santa María la Redonda tenía en mente po-
seer algunas tierras para el goce de dicha escuela cristológica.293

Se acercaba el fin del siglo XVIII, y con él fenecía la figura de 
un arzobispo reconocido por su tesón y acciones. Concebido como un 
“vigilante pastor”, Alonso Núñez de Haro y Peralta falleció el 26 de 
mayo del año 1800. Fue recordado por sus muchas virtudes, pero se 
exaltó mucho ese interés pastoral, que, a decir de sus contemporáneos, 
lo llevo a “formar en sí mismo un ejemplar a su grey”.294 Durante las 
exequias del finado arzobispo, se evocaron sus logros más notables: el 
establecimiento de la casa de corrección de clérigos (en Tepotzotlán), 
la creación del colegio de Belén de las Mochas, así como del convento 

292  AGNM, Cofradías y Archicofradías, vol. 18, f. 290.
293  AGNM, Indiferente Virreinal, caja 3425, exp. 7 “Libro 6º. de gobierno”.
294  Relación de la fúnebre ceremonia y exequias del ilustrísimo y excelentísimo señor doctor don Ildefonso 

Núñez de Haro y Peralta, arzobispo que fue de esta santa iglesia metropolitana de México, virrey y capitán 
general de esta Nueva España, caballero gran cruz de la real y distinguida orden española de Carlos III, Im-
prenta de don Mariano Joseph de Zúñiga y Ontiveros, 1802, pp. 3 y 4.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 105

de capuchinas de Guadalupe, el establecimiento del hospital de San 
Andrés, y las reglas para la real casa de niños expósitos de San José. Del 
mismo modo, se exaltaron sus virtudes de carácter: mansedumbre, con-
cordia, liberalidad y urbanidad, humildad, prudencia, misericordia y la 
fortaleza.295 Pero poco o casi nada se menciona de su trabajo pastoral 
con la feligresía. De manera ceremonial, a sus exequias fueron convo-
cadas las ordenes terceras, archicofradías y congregaciones, mientras 
que fragmentos de su cuerpo fueron destinados a lugares específicos 
y llevados a ellos por los curas párrocos de la ciudad y sus alrededores: 
el cura de San Pablo y el de Mixcoac llevaron lengua y entrañas al con-
vento de Santa Teresa la Antigua; el de Xochimilco trasladó el corazón 
a las capuchinas del santuario de Guadalupe, mientras que el de la 
Santa Veracruz llevó ojos y otra porción de las entrañas al colegio de 
San Miguel de Belén. Simbólicamente, sus objetivos de reforma pas-
toral (feligresía, asociaciones seglares, religiosas y párrocos) le acompa-
ñaron hasta sus últimos momentos.

Con la muerte de Alonso Núñez de Haro quedaba en suspenso 
un programa de reforma de asociaciones seglares que venía de tiempo 
atrás, y que había logrado su mayor grado de perfección entre los años 
1788-1794; quedaba en el aire el cuestionamiento sobre qué pasaría des-
pués, y si tal política la continuaría su sucesor. Después de dos años de 
sede vacante, llegaría a Nueva España un nuevo pastor, que definió sus 
acciones a partir de las circunstancias de los años venideros: Francisco 
Xavier de Lizana y Beaumont.296 Este nuevo arzobispo arribó a la capital 
del virreinato el 11 de enero de 1803. Peninsular con una importante 
trayectoria detrás (había sido obispo de Teruel), se enfrentó a nuevos 
retos en territorio novohispano. Por una parte, heredó los problemas y 
las discordias resultantes de las reformas aplicadas en años anteriores, 
muchas de ellas no resueltas, pero sí incrementadas; por otro lado, le 
tocaría la revuelta insurgente y las consecuencias de ello: un clero novo-
hispano (integrado por españoles y criollos) muy activo y participativo 

295  Relación de la fúnebre ceremonia…, pp. 24-27
296  Nacido en 1750 en Arnedo, en la Rioja. Estudiante en la Universidad de Zaragoza, a los 22 

años (ya doctorado) se le designó una catedra en la Universidad de Alcalá de Henares. Posterior-
mente fue nombrado provisor y obispo auxiliar de Toledo. Se le nombró obispo de Teruel en 
1801, siéndole asignada la mitra mexicana el siguiente año. Luis Navarro García, El arzobispo Fonte 
y la independencia de México, Sevilla, Universidad de Sevilla, 2014, pp. 28-31.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA106

políticamente. El gobierno de Lizana no fue sencillo, sobre todo en sus 
últimos años, en donde sin duda el tema central fue la opinión pública 
y las acciones políticas ante la ocupación francesa de la península.

Como hombre de iglesia y de su tiempo, en su traslado a tierras 
americanas estuvo acompañado de dos personajes vitales para su labor 
pastoral. Nos referimos a Isidoro Sáenz de Alfaro (sobrino de Lizana 
y anteriormente, inquisidor de Barcelona) y Pedro José de Fonte, que 
fue nombrado provisor, fiscal general e inquisidor ordinario de la dió-
cesis mexicana. Serían estos tres personajes los encargados de enca-
minar las reformas arzobispales que venían dándose de tiempo atrás.

Lizana no era tampoco ajeno a las ideas reformistas de sus prede-
cesores. Para él la Iglesia era el principal brazo que ayudaría a continuar 
el dominio y conservación cristiana de los territorios americanos, siendo 
vital para ello tener un clero sano y respetable.297 Sus preocupaciones se 
orientaron así a continuar atendiendo asuntos ya tratados por sus ante-
cesores, como la reforma del clero, la educación, la reforma y corrección 
de las costumbres, así como el fomento a la caridad cristiana.298 Ante 
un escenario en el cual el papel y acción de los curas había intentado 
limitarse (recordemos aquí el asunto de la inmunidad eclesiástica), 
era importante fortalecerlo a través de la impartición de conferencias 
morales, así como de involucrarlos en la formación e instrucción pastoral 
de la feligresía a través de la congregación de oblatos.299

La congregación de sacerdotes oblatos, fundada por iniciativa de 
Lorenzana en 1803, respondió precisamente a la continuidad de esas 
preocupaciones arzobispales, sustentadas de tiempo atrás: la feligresía 
y el cuidado e instrucción de los clérigos. Lorenzana manifestó que esta 
asociación era necesaria “para el bien espiritual de las almas que están 
a mi cuidado en esta capital, y para tener bien empleados los eclesiás-
ticos de ella en ocupaciones de su ministerio”.300 Esta asociación, dada 

297  Ana Carolina Ibarra, “De tareas ingratas y épocas difíciles. Francisco Xavier de Lizana y 
Beaumont, arzobispo de México, 1802-1811”, en Francisco Javier Cervantes Bello, Alicia Tecuan-
huey Sandoval y Pilar Martínez López-Cano (Coords.), Poder Civil y Catolicismo en México, siglos XVI 
al XIX, México, BUAP, UNAM, 2008, p. 341.

298  José Gabino Castillo Flores, “Francisco Xavier de Lizana y Beaumont”, México, 2017, texto in-
édito, p. 3. Agradezco al autor el haberme facilitado copia del texto. 

299  Castillo, “Francisco Xavier de Lizana…”, p. 8.
300  AGNM, Clero regular y secular, vol. 159, exp. 12, f. 355.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 107

su naturaleza, debía seguir el mismo camino de cualquier otra: confor-
marse y solicitar la anuencia del virrey y en todo caso, del Consejo de 
Indias y del rey. Hecho esto, el rey otorgó la licencia correspondiente en 
su Real Cédula de 14 de mayo de 1804. De este modo quedó establecida; 
sus juntas eran presididas por el arzobispo, y estaba conformada por un 
prepósito (encargado de las juntas en caso de faltar el arzobispo), dos 
consiliarios, un secretario y un tesorero. Una vez al mes debían reu-
nirse para repartir las actividades espirituales a realizarse, mientras que 
los domingos debían realizar ejercicios espirituales, meditar y explicar 
la doctrina católica.301 Dado que su función primordial era la salvación, 
instrucción y doctrina de almas, las actividades cotidianas se repartían 
así: dos oblatos para cada parroquia, para instruir a los jóvenes en 
distintos horarios; dos más a cárceles, para conversar y confesar a los 
presos. Otros dos oblatos se destinaban a visitar y consolar enfermos, así 
como a hospitales, casas de recogidas y cuidado de menesterosos. Esta 
asociación no contaría con fondos propios, sino que su sostén vendría 
de contribuciones voluntarias de sus integrantes.302

La feligresía constituía otro tema de interés para Lizana. Al igual 
que el clero y las parroquias, consideraba primordial encauzarla a la 
salvaguarda de las buenas costumbres. De nueva cuenta, fue a través 
de la visita pastoral en donde se puso en práctica parte de la política 
reformista de nuestro arzobispo. Querétaro , Cuernavaca, Tulancingo, 
Toluca, Cuautitlán, la Huasteca y Ciudad de México fueron los sitios 
visitados entre los años 1803-1808,303 una actividad pastoral aparente-
mente menos intensa en comparación con la de su predecesor, don 
Alonso Núñez de Haro y Peralta. A diferencia de gobiernos anteriores, 
que recomendaban mesura en cuanto a la celebración de fiestas y cere-
monias religiosas, el de Lizana enfatizó el boato y la magnificencia de 
algunas celebraciones, como la semana santa y la de Corpus Christi.304 
En cuanto a las corporaciones seglares, se deduce que la política seguida 
no distó mucho de la de otros arzobispos. Se continuó encomendando 
a las cofradías y hermandades tuvieran en orden sus libros de cuentas, 

301  AGI, México 2544.
302  AGI, México 2544.
303  Castillo, “Francisco Xavier de Lizana…”, p. 11.
304  Castillo, “Francisco Xavier de Lizana…”, p. 24.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA108

hicieran valer sus constituciones, que exhibiesen sus cuentas ante el 
provisor y que obtuvieran su licencia real y ordinaria.

 Relativo a las asociaciones de fieles, se continuaron los esfuerzos 
por establecer algunas de ellas, tal vez con menos intensidad que en 
la época de su predecesor. Veamos un ejemplo. En 1804, gobernando la 
Nueva España el virrey Iturrigaray, se presentaron ante él un grupo de 
mujeres nobles interesadas en conformar una asociación de caridad 
que tuviese como finalidad auxiliar a enfermas tanto en hospitales 
como en casas, además de dar instrucción a niñas pobres.305 Ante tal 
propuesta, presentaron ante el virrey las respectivas constituciones, for-
madas a semejanza de la congregación del alumbrado de la parroquia 
de San Sebastián.306 La intención de estas señoras fue comunicada al 
arzobispo Lizana, que se encontraba realizando su visita pastoral en 
Cuautla Amilpas, en enero de 1805. En su opinión, este tipo de cor-
poraciones resultaban bastante útiles, pues “ofrece por sí mismo las 
resultas ventajosas que ha conseguido la religión y el Estado en todas 
las poblaciones en que se ha podido introducir, venciendo las impug-
naciones del mundo, que no gusta de estos ejemplos de humildad”.307 
Estas corporaciones (la congregación de oblatas y la del alumbrado), 
llamadas por Margaret Chowning “asociaciones pías”, materializaron 
los cambios en las prácticas religiosas de la feligresía, en particular 
entre las féminas, quienes redimensionaron los roles a seguir dentro 
de las corporaciones seglares.308 Aunque la participación femenina no 
era nueva dentro de las asociaciones seglares —recordemos el caso de 
Tlatelolco y Tacubaya y sus “mayordomas”, la escuela de María Santí-
sima en el convento de San Agustín, o la mesa femenina en las terceras 

305  Estas mujeres eran: la Marquesa de Rivascacho, Ana María de Peralta Yrisarri, la Marquesa 
del Xaral de Berrio, María Trinidad Escobosa de Jiménez, la Marquesa de Guardiola, la Mar-
quesa viuda de Vivanco, Agustina Borbón, la Marquesa viuda de Villahermosa, Antonia Regato 
Iglesia, María Dolores de Gamboa, María Ignacia Vidal y Pison, Mariana Sandoval de Gamboa; 
AGNM, Cofradías y archicofradías, vol. 14, exp. 4. El caso de las oblatas ha sido tratado en Mar-
garet Chowning, “La feminización de la piedad en México: género y piedad en las cofradías de 
españoles. Tendencias coloniales y poscoloniales en los arzobispados de Michoacán y Guadala-
jara”, en Brian Connaughton, (coord..), Religión, política e identidad en la independencia de México, 
México, Universidad Autónoma Metropolitana, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, 
2010, pp. 487 y 488.

306  AGNM, Cofradías y archicofradías, vol. 14, exp. 4.
307  Idem.
308  Chowning, “La feminización…”, p. 488.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 109

órdenes—, sin duda se generaron nuevas formas de vivencia religiosa, 
marcadas por una mayor participación femenina, pero particular-
mente, por una inusual iniciativa para fundar asociaciones (como en el 
caso de las oblatas), pocas veces vista con anterioridad.

Mientras el ritmo de fundaciones de asociaciones caminaba 
de manera lenta, se prosiguió con algunos esfuerzos por conocer, de 
nueva cuenta, el estado de estas a lo largo y ancho del arzobispado. Se 
procedió a solicitar a los curas y a los dirigentes de estas hermandades 
un informe sobre las existentes y lo que poseían. En esta ocasión la 
información fluyó de manera rápida, en comparación con el periodo 
de Núñez de Haro, lo que nos aporta algo nuevo: podemos considerar 
que, en efecto, la nueva regulación de estas corporaciones había surtido 
efecto, lo que permitió conformar y entregar informes más precisos en 
mucho menor tiempo. Entre 1803 y 1805 se solicitaron informes sobre 
la situación de las cofradías para los alrededores de la ciudad (Mixquic, 
Azcapotzalco y Coyoacán) Algunos datos revelados distaron mucho 
de las informaciones proporcionadas en 1777. Ejemplo de ello fue el 
caso de la parroquia de Mixquic, a cargo del cura Francisco Alarcón 
Villegas, que informó que en efecto había una cofradía fundada con 
autoridad ordinaria en el año de 1769, integrada en su mayoría por 
indios y algunos cuantos españoles. Esta cofradía contaba con pocos 
integrantes y un mayordomo. El cura dejó entrever los manejos de la 
cofradía: desde 1787 fue controlada por Julián Vázquez, que perma-
neció en el cargo muchos años a causa de haber contribuido con bienes 
propios al caudal de la cofradía. Después entró a ocupar su cargo Juan 
Ríos, quien continuo “con la misma industriosa negociación” que con-
tribuyó a que los bienes líquidos fuesen de 1000 pesos consistentes 
en magueyes y canoas, además de 200 pesos de plata. A su vez con-
taba con obras pías y haciendas, cuyos réditos contribuían al caudal 
de esta corporación.309 En Azcapotzalco, por ejemplo, Don José Gon-
zález Moreno, mayordomo de la cofradía de las Benditas Ánimas del 
purgatorio, informaba que esta no reconocía capellanía, aniversario, 
misas, sermones, obras pías, ni píos legados. Todo lo contrario, para 
ese momento se encontraba escasa de fondos (provenientes, según 
el mayordomo, de limosnas), aunque sí contaba con un programa 

309  AGN, Cofradías y Archicofradías, vol. 6.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA110

de réditos impuestos de los sobrantes de dichas limosnas, dos casas, y 
muchos gastos que ascendían a 240 pesos anuales. Las ganancias de las 
fincas (casas) apenas si alcanzaban los 166 pesos, lo que resultaba en que 
el gasto era mayor que los ingresos.310 El de Coyoacán, don Manuel de 
Zibucoeta, informaba que la cofradía del Santísimo, que tenía agregada 
a la de Nuestra Señora del Rosario, contaba con 8 fincas impuestas a 
réditos, además de dos pedazos de tierra, uno en San Ángel y otro en 
Tizapán, dedicados al cultivo de magueyes grandes, medianos y chicos. 
Otra función era la de las rentas que se proporcionaban para celebrar 
algunas fiestas en dicha parroquia, como la de San Pedro Mártir (barrio 
de la Santísima Trinidad), mientras que ciertos pedazos de tierra 
estaban en los barrios de San Lucas, San Francisco, y Azotla.311 Como 
es notorio, la información que se proporcionaba era bastante modesta, 
incluso eran notorias algunas discrepancias con los informes de años 
anteriores. No obstante, estos constituyeron el primer instrumento que 
facilitaría al arzobispo Lizana el delinear algunas acciones dentro de su 
tarea pastoral.

¿Qué distinguió al gobierno de Núñez de Haro del de Lizana? 
Mientras el provisor Fonte solicitaba al rey se le proveyera de una media 
ración en la catedral de México, su protector Lizana escribía que este 
venía desarrollando su labor con “exactitud y acierto, distinguiéndose 
este (o sea Fonte) en la buena armonía que ha observado con los muchos 
tribunales de esta capital, donde lejos de mantener los disturbios que a su 
llegada había entra las jurisdicciones de aquellos y la suya, ha sostenido el 
decoro de ésta sin vulnerar el de las otras, restableciendo así la paz que 
debe reinar entre los ministros de ellas”.312 Hemos visto que, durante el 
gobierno de Alonso de Núñez de Haro y Peralta, las relaciones entre 
el poder eclesiástico —encarnado por él y el cabildo catedralicio— y el 
poder de la corona —virrey e intendente— habían tenido severos roces 
y conflictos, que de alguna manera obstaculizaron que la información 
sobre las asociaciones seglares entre los años 1788 a 1794 no fluyera de 
manera continua. Para la época de Lizana y Beaumont, aparentemente 
las relaciones entre ambos poderes se equilibraron, de tal manera que 

310  AGNM, Cofradías y archicofradías, vol. 6, fs. 243 y 244.
311  AGNM, Cofradías y archicofradías, vol. 6, fs. 318-321.
312  Citado Navarro, El arzobispo Fonte…, p. 33. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 111

no existieron conflictos que impidiesen al arzobispado continuar con 
su labor pastoral y reformista de las asociaciones y de sus fieles. Siendo 
así, comenzó nuevamente un proceso de recogida de información, con 
vistas a conocer a la feligresía, pero también con la finalidad de obtener 
un panorama sobre las parroquias y su clero. La labor pastoral se vio 
interrumpida momentáneamente, al girar el interés de recopilar infor-
mación y datos. El 23 de agosto de 1805 el arzobispo Francisco Xavier 
de Lizana y Beaumont giró una superior orden a los curatos de los 
alrededores con la finalidad de que informasen sobre las obras pías, 
capellanías, fincas y fundaciones piadosas de cada parroquia, rubros 
fundamentales en el sentido de la aplicación del decreto de consolida-
ción de vales reales que venía en camino.

3.9 La visita arzobispal en ciudad de México y alrededores (1808)313

Entre los meses de abril y junio del año 1808 se realizó de nueva cuenta 
una visita pastoral a las parroquias de la ciudad de México. Recordemos 
que la última visita formal se había realizado en el año de 1775. Du-
rante 33 años, lo poco o mucho que se sabía de la situación de las pa-
rroquias de la ciudad fue gracias a los informes dados por los párrocos 
en aquellos años, entre los que se incluían, por supuesto, aquellos de 
1788 y 1789 referentes a las cofradías existentes en ellas. Asumimos 
que, en tal periodo de tiempo, la ciudad de México no fue “visitada”, 
al menos no de manera tradicional (como sucedía en el resto del ar-
zobispado). En primer lugar, la cercanía de las parroquias citadinas 
respecto a la sede catedralicia hacía complicado el que los párrocos 
escapasen de su cuidado y supervisión. Además de la visita pastoral, 
y en el caso de la ciudad en particular, el arzobispo disponía de otros 
instrumentos y procedimientos, equivalentes a esas grandes travesías. 
Constantemente se solicitaban informes, además de que los párrocos 
de la ciudad mantenían y llevan un muy buen orden y control de sus 
jurisdicciones parroquiales y todo lo que en ellas hubiese; instrumentos 

313  Esta visita pastoral ha sido referenciada en Berenise Bravo Rubio, “La traza espiritual de la 
Ciudad de México. 1808” en Francisco Savarino, Berenise Bravo Rubio y Andrea Mutolo (coor-
dinadores), Política y religión en la Ciudad de México. Siglos XIX y XX, México, Asociación Mexicana 
de Promoción y Cultura Social, Instituto Mexicano de Doctrina Social Cristiana, A.C., 2014, pp. 
20-35.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA112

tales como los padrones eclesiásticos, listados de regulares, licencias 
para sacramentar, para establecer capillas, oratorios particulares, etc., 
lo cual hacía innecesario o poco práctico que el arzobispo o su provisor 
se apersonasen físicamente en las parroquias.

En esta ocasión la visita estuvo a cargo de Isidoro Sáenz de Alfaro 
y Beaumont, visitador general del arzobispado. Comenzó en la parro-
quia de San Miguel el día 26 de abril de 1808. Es necesario anotar algo 
respecto a esta visita. No sólo se trataba de acudir a la parroquia y veri-
ficar el ajuar eclesiástico y las cofradías existentes en ellas. Se procedió 
a realizar una visita más de tipo territorial, que comprendía a su vez 
otros espacios sujetos a la parroquia. Así, la parroquia de San Miguel 
comprendía el espacio de los conventos de San Bernardo, Balvanera, 
San José de Gracia, San Jerónimo, el Hospital de Jesús, oratorios parti-
culares, capillas y obras pías.

 
Cofradías en la visita pastoral a ciudad de México, 1808

Parroquia o convento Cofradías
San Miguel Archicofradía del Santísimo 

De Santa Catarina y Benditas Ánimas [exenta de visita 
por cédula real]

Convento de San José de 
Gracia

De esclavos

Santa Catarina Mártir Archicofradía de la Sangre de Cristo

De Santa Catarina

Del Santísimo y San Ignacio 

Santa Veracruz Archicofradía de San Blas 

Congregación de San Francisco Javier 

Santa Ana Sin registro

San José De San José 

Santa Cruz y Soledad Nuestra Señora de la Soledad

Santísima Trinidad San Homobono

San Andrés Avelino

San Sebastián Cofradía del Santísimo

Santa María la redonda Del Santísimo (agregadas: Nuestra Señora de Loreto, 
Santa Cruz de Caravaca, Santa Cruz y Dolores de 

Belén)

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 113

Parroquia o convento Cofradías
San Pablo San Miguel 

Santa Cruz Acatlán Sin registro

Salto del Agua Sin registro

Santo Tomás la Palma Santo Cristo, san Antonio, Santa Efigenia y el Señor 
de la expiración (unidas)

El Sagrario Santos Ángeles

Ánimas Benditas

Archicofradía del Santísimo

Convento de San Agustín Santísimo nombre de Jesús

Convento de la Merced Del escapulario

Convento del Carmen Del escapulario

San Anastasio mártir

Convento de Santo 
Domingo

Archicofradía del Rosario (exenta de visita)

Convento de Regina Coeli Santo Ecce Homo

Convento de San 
Francisco

Congregación de Santiago Apóstol (exenta de visita)

De Aránzazu (exenta de visita)

Santo Cristo de Burgos (exenta de visita)

Nuestra Señora de Balvanera

San Antonio

Del cordón 

Convento de la 
Encarnación 

San Miguel 

Hospital del espíritu Santo San Juan Nepomuceno

Fuente: elaboración propia, basado en AHAM, Cuaderno en que constan… 
y Testimonio de todo lo actuado… (1808), Caja 32CL.

Una virtud de esta visita pastoral es la relación detallada del estado 
de cada cofradía, pues se revisaron sus libros de cuentas. Por ejemplo, de 
la Archicofradía del Santísimo de la parroquia de San Miguel se anotó 
que contaba con ciertos caudales pertenecientes a obras pías de dicha 
parroquia. Algunas cofradías estaban exentas de la visita arzobispal, ya 
que alegaron tener ese privilegio real. Tal fue el caso de las cofradías 
de Santa Catarina Virgen y Mártir, benditas ánimas y acompañamiento 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA114

del Santísimo Sacramento, ya que sus constituciones habían sido apro-
badas con la condicionante de que sus bienes fueran “secularizados”.

Al término de la visita parroquial, se continuó con las doce 
Escuelas de Cristo de la ciudad, y seis terceras órdenes (franciscana, 
dominica, carmelita, agustina, mercedaria y servita), todas ellas exentas 
de visita, pues estaban sujetas a la supervisión de sus respectivas órdenes 
religiosas. Las terceras órdenes sobrevivieron exitosamente a la reforma 
de corporaciones del siglo XVIII. Esta conquista les viene por varios 
frentes: eran corporaciones sólidas, con gran arraigo, popularidad y 
evidentemente bien afianzadas gracias a las órdenes religiosas mayores. 
Contaban con espacios más amplios de reunión y de desarrollo de sus 
actividades. A diferencia de las cofradías, las terceras órdenes llevaron 
sus funciones más allá: comenzaron a ser útiles y ocuparse de problemá-
ticas específicas, como fueron la atención a enfermos, construcción de 
hospitales, capellanías, obras pías, dotes a huérfanas, atención a presos 
y reos, además de generar, en algunos casos, otras corporaciones más 
acordes al espíritu reformista de la época, como las Escuelas de Cristo. 
Se convirtieron así en cuerpos acordes a los ideales de utilidad pública. 
Sin contar con que entre sus miembros se encontraban comerciantes y 
otras personas de connotado poder.

En la visita de 1808 se puede apreciar un panorama diferente 
al de algunos años atrás. La ciudad sacra se había reconfigurado nue-
vamente, dando paso a otro tipo de espacios. Se erigieron y conser-
varon capillas (caso de parroquia de Santa Ana), y se dio suma impor-
tancia a los oratorios privados de los nobles de la ciudad.314 También 
se tomaron en cuenta las capillas u oratorios públicos. Los libros de 
bautismo, matrimonio y entierros mostrados y visitados por los curas 
de las parroquias ofrecen un panorama sobre la población de la ciudad 
y su posible distribución entre los años 1775 y 1808. Las parroquias 
con mayor densidad de población eran el Sagrario, Santa Veracruz, 
San Miguel y Santa Catalina Mártir.315 Sin embargo, algunos problemas 
perduraban. Sainz de Alfaro refirió al virrey que en algunos casos era 
necesario la presencia de un asistente real, con el fin de obtener infor-
mación sobre los libros de cuentas y otros temas económicos que las 

314  AHAM, Cuaderno en que constan las visitas a las parroquias, Caja 32CL, 1808.
315  AHAM, Testimonio, passim.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CRUCE DE JURISDICCIONES: DERECHO INDIANO Y CANÓNICO... 115

asociaciones se negaban a entregar, pretextando tener licencias reales. 
Ante ello el virrey Iturrigaray decidió apoyar a Alfaro con la presencia 
de Luis Saviñón, contador de propios y arbitrios.316

Teresa Yolanda Maya Sotomayor ha señalado que el periodo de 
1765 a 1804 representó la máxima etapa reformista, misma que se vio 
detenida ante la aplicación de la Real Consolidación de Vales Reales en 
Nueva España, situación que a decir de la autora, determinó el que el 
ímpetu de reforma que más o menos se había venido practicando, se 
detuviera en pos de defender los intereses eclesiásticos del arzobispado 
de México.317 Algo cierto es que este periodo de años señalados como 
los de mayor reformismo al interior de la mitra mexicana comprenden 
a su vez tendencias, matices y características propias. No fue un periodo 
uniforme, sino que tuvo sus altas y bajas, así como que durante algunos 
años la reforma se inclinó por uno o varios aspectos singulares. Con-
sidero que la aplicación de Vales Reales no significó una pausa en el 
proyecto de reforma arzobispal. Si bien incidió de manera importante 
y transformó, a raíz de los acontecimientos subyacentes, el rumbo y los 
temas favoritos a reformar. 

Destacamos aquí algunos aspectos. Durante la prelacía de Loren-
zana, se promovieron las bases con las cuales se sustentaría la reforma 
de asociaciones seglares, ello a partir del IV Concilio, en donde se plas-
maron preocupaciones e intereses particulares. Cabe admitir que la 
reforma de asociaciones seglares no era la principal impronta del pro-
grama de Lorenzana, pues este tenía al frente otros temas de mayor 
urgencia y envergadura: la expulsión jesuita, la reforma del clero secular, 
del clero regular y de las religiosas calzadas, así como la reestructuración 
parroquial. Algunas, como la jesuita y la reforma de regulares, provenían 
de la corona misma, mientras que la reforma de calzadas fue iniciativa 
exclusiva del mismo Lorenzana, y en el caso de Puebla, de Francisco 
Fabián y Fuero. Esto parecería cosa menor, pero nos da idea de que los 
arzobispos y obispos si bien se mostraron con buena disposición para 
cumplir con las peticiones de reforma de la corona, también dejaron 
ver su iniciativa y el cuidado de sus propios intereses, así como su auto-
nomía reformista.

316  Bravo y Pérez, Una Iglesia en busca…, pp. 62 y 63. 
317  “Introducción” en Maya, Reconstruir la iglesia…

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CAROLINA YEVETH AGUILAR GARCÍA116

Un segundo momento reformista vendría a cargo de Alonso 
Núñez de Haro y Peralta. Este arzobispo sería en encargado de llevar a 
la práctica y consolidar todas aquellas propuestas de cambio y procesos 
que comenzaron años antes. Es evidente también el interés particular 
del prelado Alonso Núñez de Haro y Peralta por su rebaño. 16 visitas 
pastorales dan cuenta de ello, de lo que deducimos también una ten-
dencia clara: su gobierno se enfocó en la feligresía, a diferencia del de 
Francisco Antonio de Lorenzana, que se centró en reformar la Iglesia 
desde sus cimientos institucionales. Lorenzana tomaría como bandera 
de reforma a las parroquias y sus párrocos; Núñez de Haro se ocuparía 
entonces de reformar y reformular a los rebaños, a la feligresía, que tam-
bién se encontraba en etapa crucial de cambios en cuanto a las tenden-
cias devocionales y prácticas religiosas cotidianas. De ahí el énfasis que 
puso Núñez de Haro en reorganizar las corporaciones seglares, siendo 
este uno de sus mayores logros como pastor de la diócesis mexicana.

Por último, el gobierno de Xavier de Lizana y Beaumont se enfocó 
a otros aspectos. Intentó consolidar los cambios iniciados desde Loren-
zana, concentrándose de nueva cuenta en la labor de sus pastores, es 
decir, los párrocos. Simbólico es el establecimiento de las conferencias 
morales y de la congregación de oblatos, institución enfocada exclusi-
vamente a los clérigos seculares. Fue notoria su preocupación por ree-
ducar y formar de manera íntegra a su clero, problema que como vemos 
no se había resuelto del todo. En cuanto a la feligresía, manifestó un 
espíritu más moderado en cuanto a su atención y su reforma. Alguna 
carta pastoral censurando las fiestas religiosas, o la vestimenta de las 
mujeres (preocupación que había calado hondo en Núñez de Haro), 
pero no más. El contexto económico y político durante su prelatura 
fue totalmente complejo y distinto al de años anteriores. Desde una 
aparente paz, asuntos tales como los donativos graciosos, la Real Con-
solidación de Vales Reales, el intento de cobro del subsidio eclesiástico, 
los problemas políticos en Europa, y su posterior nombramiento como 
virrey, sin mencionar el conflicto insurgente, distrajeron y desviaron la 
atención de las autoridades eclesiásticas. Así, los intereses y preocupa-
ciones del arzobispado mexicano eran estos otros conflictos, y no tanto 
la feligresía y las parroquias. Esto fue significativo, pues esta aparente 
indiferencia, pudo proporcionar a la feligresía y a sus corporaciones un 
respiro, después de intensos años de reforma.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



117

CONCLUSIONES

Al principio de este trabajo se planteó la existencia de dos modelos o 
proyectos de reforma de corporaciones seglares. El de la jerarquía ecle-
siástica, interesada en reorganizar y conservar dichas corporaciones, 
siempre pensando en su utilidad tanto para las parroquias como para 
los fieles; y el de la Corona, orientado del mismo modo a mejorar su 
administración y el control de fundaciones y establecimiento de estas.

La política de reforma de corporaciones seglares del arzobispado 
venía practicándose de tiempo atrás, centrándose particularmente en 
cofradías, hermandades, devociones y obras pías. Su interés primor-
dial, antes que desaparecerlas, era el de conservarlas, mejorando su 
administración a través de varios mecanismos: cambiarlas de categoría 
(de cofradía a obra pía o devoción), agregándolas a cofradías más con-
solidadas o en vías de, o bien, trasladándolas a parroquias (de nueva 
creación o reconfiguradas) con fines de reforzarlas económicamente. 
Por otro lado, corporaciones como las Congregaciones del Santísimo, 
Santas Escuelas de Cristo y Terceras Órdenes, dado que estaban más 
consolidadas y mejor organizadas, fueron poco susceptibles de reforma, 
además de que por sí mismas se constituyeron como corporaciones más 
afines a las exigencias espirituales y utilitarias de la época.

Por su parte, la reforma llevada a cabo por la Corona respondió a 
una coyuntura particular. Si bien desde las leyes de Indias se reglamentó 
cómo y a través de qué mecanismos debían establecerse cofradías y her-
mandades, fue hasta mediados del siglo XVIII que el tema tomó nuevos 
bríos e intentó refrendar lo establecido en dichas leyes, a partir de una 
nueva postura regalista. La reforma de la corona surgió en la penín-
sula como resultado indirecto del sistema de reformas implementadas 
durante el reinado de Carlos III, más no fue el objetivo central ni pri-
mordial. Considero entonces que la lectura de dicha reforma de corpo-
raciones seglares debe hacerse por separado, y no englobándola dentro 
de las llamadas reformas borbónicas. Aunque su aplicación fue a nivel 
imperial, respondió a las necesidades y problemáticas de cada territorio 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES118

o virreinato, en este caso Nueva España, con resultados por demás dis-
tintos, o como en el caso peruano y peninsular, en donde el intento de 
reforma monárquico adquirió características muy diferentes.

En ambos modelos de reforma encontramos varios conflictos, 
puntos en común, y cruces. Los conflictos se suscitaron a partir de 
una lucha jurisdiccional. ¿A quién correspondía reformar las prácticas 
y formas de asociarse de los fieles? ¿a la Corona, en pleno ejercicio 
del regio patronato, o al arzobispado, en defensa de sus intereses y de 
su jurisdicción? Vimos cómo esta lucha jurisdiccional atravesó varios 
momentos, desde la recogida de información (que permitió a la corona 
crear, con mayor o menor éxito, un expediente general), pasando por 
a quién le correspondía vigilar a las corporaciones seglares y sus bienes. 
Este último asunto constituyó, a mi parecer, el punto de conflicto prin-
cipal entre las jurisdicciones real y eclesiástica. 

Como se ha explicado, ambos modelos tuvieron diversidad de 
repercusiones en el universo de corporaciones seglares. Del mismo 
modo, sus efectos fueron muy diversos entre la feligresía. Sin embargo, 
considero que finalmente la reforma que logró los mayores avances fue 
la arzobispal. Esta, una preocupación pastoral de largo aliento, venía 
practicándose de tiempo atrás, a través de determinadas acciones que 
buscaban reformar las costumbres, las prácticas de la feligresía y sus 
formas de asociarse. En las visitas pastorales es patente el interés de la 
mitra por reorganizar, refrendar licencias, y particularmente, por lega-
lizar y regular la existencia de cofradías y hermandades, así como por 
mejorar su administración. La Iglesia estaba consciente y comprendía 
la importancia que estas corporaciones tenían para mantener el estatus 
y equilibrar a los feligreses. También se reconocía abiertamente su 
importancia como sostén no solo para los cultos a ciertos santos o vír-
genes. Estas corporaciones solían contribuir a la fábrica parroquial y 
aún más al sustento del cura o de los regulares.

La etapa de reformas arzobispales de mayor intensidad tuvo lugar 
entre los años 1775 a 1794, correspondientes a la prelatura de Alonso 
Núñez de Haro y Peralta. Al menos para ciudad de México, nuestro 
arzobispo, en conjunto con el provisorato, y en franca colaboración con 
los integrantes de cofradías y hermandades, logró poner en marcha una 
reforma efectiva, pensada siempre a partir de la reorganización de tales 
corporaciones, agrupándolas con base en un criterio económico. Así, 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES 119

se determinó que las menos afortunadas, las más pobres o carentes de 
recursos, así como aquellas ubicadas en conventos femeninos, debían 
ser agregadas a otras cofradías, más fuertes y más sólidas. Esta agrega-
ción implicó también trasladar a esas corporaciones a nuevos espacios 
parroquiales, y, por ende, a sus muchos o pocos cofrades. De este modo, 
se comprueba que aquella idea acerca de la extinción total de las cofra-
días ha sido sólo un malentendido historiográfico. El arzobispado no 
se planteó la desaparición total de estas corporaciones, pues entendía 
su importante papel dentro de la dinámica económica del tejido parro-
quial-seglar de la época. El uso del término extinción no debe entenderse 
desde el sentido que le damos en la actualidad. Cuando Núñez de Haro 
hablaba de ello, se refería más bien a una agregación, a una transforma-
ción de las asociaciones seglares y de sus prácticas religiosas a partir de 
su reorganización administrativa y económica. Este interés de reforma 
quedó visible en tres resultados efectivos: la configuración de nuevas 
feligresías parroquiales (con cofradías originarias y recién agregadas); 
la creación de corporaciones nuevas a partir de los postulados modernos 
en torno a la piedad y la utilidad (como las Escuelas de Cristo y las Con-
gregaciones Sacramentales), y una mayor regulación de las prácticas 
religiosas, realizada también a partir del mismo criterio de utilidad, 
en consonancia con la transformación de la piedad popular, propio 
de esa época.

En el ámbito de las poblaciones de los alrededores de la ciudad, 
el procedimiento fue muy similar. Aunque el panorama era más diverso 
y problemático, se procedió a agregar muy pocas cofradías o herman-
dades. Se optó más por moverlas de categoría, optando por transfor-
marlas en hermandades, obras pías, devociones o altares, esto con la 
finalidad de aligerar sus obligaciones para con la corona, pero también 
con el objetivo de conservar sus pocas o muchas fuentes de riqueza: tie-
rras, ganado, magueyales, olivos, embarcaderos, entre otros. El cambio 
de categoría, como hemos dicho, se trató más bien de una artimaña 
retórica, tal vez legal, para evitar que estas corporaciones en apariencia 
menos estructuradas y menos complejas en su organización, quedaran 
sujetas la vigilancia de la corona, a pesar del interés que esta mostró 
por enterarse del estado de los bienes de comunidad de dichas pobla-
ciones. Esta reforma —enfocada a la categorización— tuvo como resul-
tado que muchas hermandades de los alrededores continuaran con 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES120

cierta autonomía en su gobierno y organización, quedando muchas 
veces al margen de la iniciativa reformista monárquica, que enfocó 
sus esfuerzos en otro tipo de preocupaciones: en la urgencia de una 
licencia real y la regulación de unos bienes que se entendían más pro-
fanos y sujetos a derechos y obligaciones reales.

La corona, interesada en salvaguardar esos dos aspectos, optó por 
compilar un gran expediente general de cofradías y hermandades, que 
tuvo su origen en las indagaciones hechas por Gálvez y Gallarreta en 
1765. La conformación de dicho expediente fue lenta, se enfrentó a 
obstáculos y omisiones de párrocos y posteriormente, subdelegados, lo 
que provocó que la entrega de informes no fuese rápida y fluida. En 
menor medida, la Corona logró imponer a las asociaciones seglares la 
necesidad de establecerse con licencia del rey, y en segunda instancia, 
con la licencia arzobispal. Muchas cofradías, Escuelas de Cristo y Con-
gregaciones Sacramentales cumplieron con este precepto, enviando sus 
solicitudes al Consejo de Indias. Otras tantas corporaciones supieron 
adaptarse a esta reglamentación, que existía desde el siglo XVI, pero 
que de nueva cuenta deseaba hacerse efectiva. Otras tantas, como las 
terceras órdenes, resistieron a la intromisión de las autoridades reales 
e incluso arzobispales. Estas corporaciones continuaban siendo fieles, 
al menos jurisdiccionalmente, al poder de las órdenes regulares, de 
ahí su negativa para entregar informes pertinentes a la Corona, a los 
subdelegados e intendentes, y por supuesto, a la autoridad arzobispal.

Podemos decir así, que: las corporaciones seglares no se extin-
guieron. Algunas cofradías fueron sujetas a un proceso de agregación 
y traslado. Se incentivó el establecimiento de Escuelas de Cristo y Con-
gregaciones del Santísimo Sacramento. La creación de corporaciones 
seglares nuevas se mantuvo hasta finales del siglo XVIII y todavía a prin-
cipios del XIX existieron intentos por crear otro tipo de asociaciones, 
más de corte benéfico y asistencial (llamadas por ello fundaciones pías) 
pero siempre siguiendo el espíritu de ayuda y mutualismo de cofradías 
y hermandades. Otras más continuaron con su interés por obtener 
la licencia real, llevando sus procedimientos incluso hasta después de 
la consumación de la independencia, en 1821. El comparativo entre 
el momento cumbre de la reforma —el informe de 1794—y la visita 
arzobispal a la ciudad de México en 1808 lo respalda. Para este último 
momento, la reforma de reorganización de asociaciones seglares ya 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES 121

estaba hecha, dando paso a otro momento en la transformación y recon-
figuración de la feligresía y de sus prácticas y formas de asociación.

La reforma que sin duda se impuso fue la del arzobispado, en 
particular por tratarse de una reforma permanente y que constituyó 
en sí una política propia de la pastoral arzobispal. Como hemos seña-
lado, esta política tuvo varios puntos de interés y momentos más o 
menos intensos, según la agenda y el interés de cada arzobispo, siendo 
Alonso Núñez de Haro uno de los más interesados en transformar a 
su feligresía, lo que significó que focalizara parte de su labor como 
prelado en las visitas pastorales, y en profundizar en el conocimiento 
de su rebaño, así como en su mejora y corrección. Esto no quiere decir 
que en determinados momentos arzobispado y corona no trabajasen 
en conjunto. Sus esfuerzos de reforma se complementaron de manera 
importante, pero no olvidemos que cada bando tenía intereses dis-
tintos. Finalmente, la reforma de Alonso de Núñez de Haro y Peralta se 
adelantó, por mucho, a la reforma monárquica, lo que le significó un 
triunfo en el ámbito de la lucha de jurisdicciones entre ambos poderes.

En otro tenor, el cobro del subsidio eclesiástico, los donativos gra-
ciosos y la Real Consolidación de Vales Reales fueron coyunturas espe-
ciales que afectaron en mayor o menor medida los recursos financieros 
de algunas corporaciones seglares. Es decir, la exacción financiera no 
formó parte de los modelos de reforma de la corona ni del arzobis-
pado, sino que fue circunstancial a las guerras sostenidas por España, 
en particular en la etapa de gobierno de Carlos IV. 

Recordemos aquí que desde el año de 1780 se aplicó en la Nueva 
España (mediante el decreto de donativo universal emitido por Carlos 
III) el sistema de donativos graciosos, a causa de las guerras sostenidas 
por España contra Francia e Inglaterra.318 A la par de estos conflictos, 
no olvidemos que anteriormente se había implementado en el virrei-
nato un sistema de recaudación fiscal que resultó bastante eficiente. No 
sólo la minería era el principal generador de riqueza para la monarquía 
hispánica. El cobro de mayores impuestos o alcabalas, la aparición de 

318  Guerra terrestre con Francia, entre los años 1793-1795; guerra naval con Inglaterra entre los 
años 1796 y 1802. Gisela von Wobeser, “Gestión y contenido del Real Decreto de Consolidación de 
Vales Reales para América”, en Historia Mexicana, Vol. LI, No. 4, 2002, p. 789.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES122

nuevos monopolios reales y los ingresos extraordinarios,319 es decir, los 
préstamos y donativos de los habitantes de los reinos, conformaron una 
parte importante de los ingresos de la Corona española. Una primera 
etapa de donativos abarcó los años de 1781 a 1784, en donde logró 
recaudarse un aproximado de 840 mil pesos por concepto de donativo 
y de dos millones por vía de préstamo.320 Para esta etapa no he logrado 
encontrar aportaciones de las asociaciones seglares.

Una segunda etapa vendría a partir del año 1793, todavía durante 
el gobierno del virrey conde de Revillagigedo. Se solicitó así a comer-
ciantes, mineros hacendados y al clero realizaran aportaciones que ayu-
dasen a sostener el conflicto bélico con Francia. Poco después la peti-
ción se extendió al resto de la población. El sucesor de Revillagigedo, 
el virrey marqués de Branciforte, mencionó en sus memorias haber 
encontrado las reales tesorerías novohispanas “exhaustas de caudales, 
consumidos los de fondos ajenos, y apurados los recursos de préstamos 
y donativos”. Durante su gobierno, que duró de 1794 a 1798, se enviaron 
a la Península (producto de los ingresos a las cajas reales) alrededor de 
16 millones de pesos, además de 32 millones de pesos remitidos a los 
situados militares ubicados las islas de Barlovento, Acapulco y Luisiana, 
por mencionar algunos.321

Para esos años el tribunal del Consulado y el de Minería hicieron 
lo propio aportando cada uno, un millón de pesos a la causa. Del mismo 
modo las distintas corporaciones de gobierno (como la audiencia o el 
real tribunal de cuentas) aportaron, de manera más modesta, caudales 
para contribuir a la causa de guerra, demostrando así el “amor y vene-
ración con que miran a sus virreyes, la docilidad con que obedecen a 
sus órdenes, y las generosas oblaciones que hacen de sus personas y 
caudales en todos los casos urgentes que interesan a la monarquía, a la 
religión y a la patria”.322

319  Carlos Marichal, “La bancarrota del virreinato: finanzas, guerra y política en la Nueva Es-
paña, 1770-1808” en Josefina Zoraida Vázquez (Coordinadora), Interpretaciones del siglo XVIII mexi-
cano. El impacto de las reformas borbónicas, México, Editorial Nueva Imagen, 1992, pp. 153-163.

320  Carlos Marichal, “La bancarrota del virreinato…”, p. 168
321  “Relación del virrey Marqués de Branciforte a su sucesor don Miguel José de Azanza, 16-

III-1797”, en Ernesto de la Torre Villar, Instrucciones y memorias de los virreyes novohispanos, México, 
Editorial Porrúa, 1991, p. 1281.

322  “Relación del Virrey Marqués de Branciforte...”, p. 1280.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES 123

Regresando al tema que guía este trabajo, tan solo un año después 
del informe de 1794, y con el proceso de reforma todavía en marcha, se 
solicitó a las asociaciones seglares de la ciudad de México colaborar con 
algunos préstamos para la causa bélica de la corona española. Muchas 
de estas corporaciones aludieron que no podían “prestar” como tal sus 
caudales, pero sí hacer un donativo gracioso. 

 
Donativos graciosos de asociaciones seglares, Ciudad de México, 1795

Sede Cofradía
Monto  

de donación
Rector

Catedral Archicofradía del 
Santísimo Sacramento

5 mil pesos
Rector Conde de 

la Cortina

Convento 
de Santo 
Domingo

Archicofradía de 
Nuestra Señora del 

Rosario

16 mil (cuatro 
mil libres y el 
resto a censo 
redimibles)

Prior y rector 
Dr. Y maestro 

Francisco Manuel 
de Herraqui

Convento del 
Carmen

Cofradía de Nuestra 
Señora del Carmen

Mil pesos
Rector don 

Manuel Antonio 
del Carrillo

Convento de 
San Francisco

Congregación del 
Santísimo Cristo de 

Burgos

Mil pesos
Rector don Matías 

Gutiérrez de 
Lanzas

Convento de 
San Francisco

Congregación de 
Santiago Apóstol

10 mil pesos 
(18,500 

pesos a censo 
redimible)

Prefecto don 
Antonio Piñeiro

Convento de 
San Francisco Cofradía de Aránzazu Mil pesos

Francisco Ignacio 
Iraeta

Convento de 
San Agustín

Dulce nombre de Jesús 
y cinta de San Agustín

Mil pesos 
Rector, Conde de 

Xala 

Catedral Cofradía de la Santa 
Cruz y ánimas

500 pesos
Rector don Joseph 
Ruiz de Conejares

Santa Cruz y 
Soledad

Cofradía de Nuestra 
Señora de la Soledad

500 pesos
Rector bachiller 
Francisco Rubio

Convento de 
Regina Celi

Cofradía del Santo 
Ecce Homo

500 pesos-
donativo 

inválido por no 
haber fondos

Rector Pedro 
González Noriega

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES124

Sede Cofradía
Monto  

de donación
Rector

Parroquia de 
Santa Catalina 
Virgen y Mártir

Cofradía del 
acompañamiento de 
noche del Santísimo 

Sacramento San 
Ignacio de Loyola

300 pesos
Presidente 

Bernardo Bonavía, 
corregidor

Parroquia de 
San Miguel

Cofradía de Santa 
Catarina y ánimas

300 pesos
Rector don 

Mariano Cadena

Santísima 
Trinidad

Cofradía de san 
Homobono

300 pesos
Rector Marqués 
del Valle de la 

Colina

Convento del 
Carmen

Cofradía de san 
Anastasio Mártir

300 pesos (1400 
pesos en arcas)

Rector Joseph de 
las Peñas

Convento de 
San Francisco

Congregación de 
Nuestra Señora de 

Balvanera
200 pesos

Manuel de 
Urquiaga

Parroquia de la 
Santa Veracruz

Archicofradía del 
Santísimo Sacramento

200 pesos
Pedro María de 

Monterde 

Parroquia de 
la Santa Cruz y 

Soledad

Cofradía del 
Divinísimo Señor 

Sacramentado
200 pesos

Rector Mariano 
Becerra

Parroquia de 
Santa María la 

Redonda

Cofradía del Santísimo 
Sacramento

150 pesos
Rector don Miguel 

Chávez

Convento de 
Santa Clara 

Cofradía del Santo 
Cristo y Lavatorio

25 pesos Luciano Mendoza

Convento de 
San Agustín

Cofradía de San Juan 
Evangelista

500 pesos Mariano Cadena

Convento-
Hospital del 

Espíritu Santo

Cofradía de San Juan 
Nepomuceno

No hay fondos 
para donar

Antonio de 
Bassoco

Parroquia de 
San Pablo

Cofradía de San 
Miguel 

Sin fondos 
suficientes

Mayordomo José 
Carrillo

Convento de 
Santa Inés

Congregación de 
Nuestra Señora del 

Socorro

Sin fondos 
suficientes

José de Alzibar

Parroquia de la 
Santa Veracruz

Cofradía de la Santa 
Cruz

No dona Mario Cadena

Colegio de San 
Juan de Letrán

Congregación de San 
Cayetano

Sin fondos
Francisco Antonio 
Marrugan y Boldú

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES 125

Sede Cofradía
Monto  

de donación
Rector

Parroquia de 
San Sebastián

Congregación del 
acompañamiento del 
Santísimo Sacramento

Sin fondos
Marqués de 
Castañiza

Convento 
de Santo 
Domingo

Congregación de 
Nuestra Señora de 

Covadonga

Sin fondos-no 
dona

Ignacio González 
Vértiz

Parroquia de 
Santo Tomás

Cofradía del Santísimo 
Sacramento

No dona
Cura José Baro 

Ibañez

Convento de 
Santa Inés

Congregación de 
esclavos del patriarca 

señor San José
No dona

Bachiller Mariano 
García Cortés

Parroquia de 
Santa Ana

Cofradía del Santísimo 
Sacramento

Sin fondos
Dr. Pedro de 

Forunda

Parroquia de 
San Miguel

Archicofradía del 
Santísimo Sacramento

No dona
Tomás Domingo 

de Acha

Convento de 
San José de 

Gracia

Cofradía del Santísimo 
Señor San José

No dona José Luis de Urizar

Convento de 
San José de 

Gracia

Cofradía del Santísimo 
Sacramento

No dona
Bachiller Andrés 
Gómez Revuelta

Parroquia de 
Santa Catalina 
Virgen y Mártir

Archicofradía de 
la Preciosa Sangre 
de Nuestro Señor 

Jesucristo

No dona El conde de Regla

La Enseñanza
Congregación del 

Dulcísimo Nombre 
de María

No dona
Pro rector 

Bachiller Ignacio 
Salazar y Garnica

Parroquia de 
Santa Catalina 

Mártir

Congregación 
de cocheros del 

Divinísimo Señor 
Sacramentado

No dona, sin 
fondos Joseph Carrillo

Parroquia de 
San Miguel??

Archicofradía de 
Santa Catalina 

Mártir
No dona

Francisco 
Antonio del 

Castillo

Congregación de 
San Andrés Avelino No dona Manuel Antonio 

del Castillo 

Total 38 corporaciones 38,475 pesos

Fuente: Elaboración propia, basado en AGNM,  
Donativos y préstamos, vol. 26, exp. 8

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES126

Ante la situación de los donativos, llama la atención los argumentos de 
cada corporación para dar la respectiva ayuda. Es notorio que, de 38 cor-
poraciones, 18 no hicieron donación alguna. Las cantidades más impor-
tantes fueron proporcionadas por la cofradía del Rosario, del convento 
de Santo Domingo, la Congregación de Santiago Apóstol (del convento 
de San Francisco) y la Archicofradía del Santísimo Sacramento del Sa-
grario. Cuatro corporaciones hicieron donativos de mil pesos, cuatro de 
quinientos pesos, cuatro de trecientos, tres de doscientos, una de 150 y 
otra de 25 pesos respectivamente. Interesantes son las situaciones parti-
culares de algunas de ellas y los argumentos dados para otorgar su dona-
tivo. Por ejemplo, la cofradía del Rosario del convento dominico alegó 
tener en arcas diez y seis mil pesos, de los cuales donaba cuatro mil pesos 
libres, mientras que los otros doce mil fueron destinados a censo redi-
mible en el tribunal del consulado. La congregación de Santiago Apóstol 
hizo una advertencia similar: contaba en sus arcas con 18,500 pesos im-
puestos a censo redimible, pero dado que sus réditos “apenas alcanzan 
para costear la función principal”, sólo podían donar la módica cantidad 
de 10 mil pesos. Por su parte, la archicofradía del Santísimo Sacramento 
de la Santa Veracruz contaba con 730 pesos en sus arcas, pero alegando 
que se aproximaba la fiesta de Corpus y que era necesario renovar el 
coche en el que se llevaba el Santísimo, únicamente podían brindar al 
rey 200 pesos. La cofradía de Santa Catarina y ánimas de la parroquia 
de San Miguel decía que sus bienes consistían en fincas y un capital im-
puesto a censo, por lo cual se permitían donar tan solo trecientos pesos.

Un punto que cabe mencionar aquí es que muchas de esas cor-
poraciones tenían invertidos sus caudales (a manera de préstamo) en 
el Tribunal del Consulado. Una vez más, entre 1793 y 1796, la archico-
fradía dominica de nuestra señora del Rosario, la del Santísimo Sacra-
mento del convento de San Lorenzo, la cofradía de Aránzazu y la del 
Santo Ecce Homo, así como la tercera orden franciscana, colocaron 
su dinero a rédito (depósito) en el Consulado. En esta acción tenía 
mucho que ver el que algunos de sus rectores, mayordomos o de sus 
integrantes estaban íntimamente vinculados al consulado de comer-
ciantes.323 De este modo, posiblemente en sus arcas llegaron a contar 

323  Guillermina del Valle Pavón, “El apoyo financiero del consulado de comerciantes a las guerras 
españolas del siglo XVIII”, en María del Pilar Martínez López-Cano y Guillermina del Valle Pavón 
(Coordinadoras), El crédito eclesiástico en Nueva España, México, Instituto Mora, El Colegio de Mi-
choacán, El Colegio d México, Instituto de investigaciones Históricas, UNAM, 1998, pp. 146 y 147.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES 127

con mayores recursos, pero dada la multiplicidad de sus actividades cre-
diticias, el dinero disponible o que se pensó destinar a la causa bélica, 
fue inferior de lo que la corona esperaba. 

A finales del siglo XVIII, todavía en tiempos de Núñez de Haro, 
se sabía que la riqueza del clero (regular y secular) provenía no tanto 
de las fincas que poseía, sino más bien de los capitales impuestos a 
censo redimible. Así lo retrató Lucas Alamán, al referir que “cada juz-
gado de capellanías, cada cofradía, fuese una especie de banco”.324 
Como se ha señalado en algunos trabajos, los ministros españoles eran 
conscientes de la importancia del crédito eclesiástico en los virreinatos, 
en particular en Nueva España, en donde las corporaciones religiosas 
solían hacer préstamos líquidos a mineros, comerciantes y productores 
agropecuarios.325

A raíz de las guerras sostenidas con Francia e Inglaterra entre 
1779 y 1802, la Corona Española implementó una serie de mecanismos 
que le permitieran allegarse los recursos suficientes, mismos que esca-
seaban ante el gasto bélico. De este modo, se procedió a varios medios 
para aumentar y mejorar la recaudación. Por un lado, se recurrió a una 
serie de donativos graciosos (mencionadas líneas arriba), y se emitieron 
vales reales o títulos de deuda pública, que podían ser adquiridos por 
aquellos que contaran con los fondos suficientes, con la finalidad de 
obtener así un porcentaje de comisión y de réditos (4% anual), mismos 
que debían ser pagados por el Estado. Los vales se utilizaron también 
como moneda, dado que esta comenzó a escasear.326

Los vales reales fueron emitidos por la corona en diversas oca-
siones: En 1780 se emitieron 16, 500 vales, vendidos en 600 pesos cada 
uno, lo que dio a la corona un margen de ganancia de 9, 900,000 
millones de pesos. Con el paso de los años, y al menos hasta 1788, la 
corona se vio obligada a pagar réditos anuales a los compradores por 
un monto de casi 900 mil pesos. Fue hasta 1795 en donde la emisión 
fue de 30 millones de pesos (aproximadamente 50 mil vales reales ven-

324  Lucas Alamán, Historia de México desde los primeros movimientos que prepararon su independencia 
en el año de 1808, hasta la época presente, Tomo I, México, Imprenta de J.M. Lara, 1849, pp. 66 y 67

325  Guillermina del Valle Pavón, Finanzas piadosas y redes de negocios. Los mercaderes de la ciudad de 
México ante la crisis de Nueva España, 1804-1808, México, Instituto Mora, 2012, pp. 12 y 13.

326  Gisela von Wobeser, Dominación colonial. La consolidación de vales reales, 1804-1812, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2003, pp. 19-21 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES128

didos). Así, entre emisiones, inflaciones y erogaciones altas a causa 
de los réditos que debían pagarse a los compradores, se continuaron 
implementando nuevas reformas y medios de incrementar los recursos 
de la Corona. Uno de ellos fue la aplicación de la Consolidación de vales 
reales, emitida en España en septiembre de 1798 y que consistió en 
enajenar los bienes raíces y capitales líquidos de instituciones hospitala-
rias, educativas y benéficas, obras pías, y capellanías, con la finalidad de 
amortizar o tratar de remediar el déficit de recursos de emisiones 
de vales pasadas. Para administrar tales recursos se creó la Real Caja de 
Amortización, en donde debían depositarse los capitales líquidos que 
cada institución o corporación poseía, los frutos obtenidos de censos y 
préstamos, así como el capital obtenido por la venta de dichos bienes.327

La Consolidación de vales reales fue extensiva a los virreinatos 
americanos a partir del Real Decreto de 28 de noviembre de 1804. Este 
se hizo acompañar de una Instrucción en la que se detallaba cómo 
debía ejecutarse la enajenación. Se recomendaba así que las juntas sub-
alternas hicieran averiguación, mediante los escribanos, mayordomos, 
párrocos, prelados y síndicos de conventos, de las obras pías y cape-
llanías, bienes raíces, censos y capitales existentes cada distrito.328 En 
este tenor, emergió a la luz el antiguo asunto sobre la jurisdicción o 
naturaleza de los bienes espirituales. La instrucción era clara al admitir 
que aquellos bienes raíces que servían para el sustento y fundación de 
las comunidades religiosas (fondos dotales), no eran sujetos de ena-
jenación. Por el contrario, aquellos que exclusivamente estaban a su 
cuidado para cumplir cargas piadosas, sufragios, cultos u otras obras de 
caridad, debían enajenarse, no importando si se recibía alguna parte 
de ellos o sí estaban integradas junto a los fondos dotales. En la enaje-
nación se comprendían también los bienes productos de donaciones 
y compras.329 En el artículo 13 de la instrucción antes mencionada se 
hacía mención de que la enajenación también comprendía los bienes 
raíces de cofradías, órdenes terceras, ermitas, hospitales y santuarios, 
excepto aquellas que eran de indios, no obstante, de que tratándose de 

327  Wobeser, Dominación colonial…, pp. 23 y 24
328  Artículo 9 de la Instrucción aprobada por su majestad y mandada a observar en sus dominios de 

América para la inteligencia y cumplimiento del Real Decreto de enajenación de Fincas y Bienes pertenecientes 
a Obras Pías, de 26 de diciembre de 1804, citado en Wobeser, Dominación colonial…, p. 455.

329  Instrucción, artículo 12, p. 457

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES 129

bienes mezclados con los de comunidad también podían ser sujetos 
de enajenación.330

De manera paralela al sistema de donativos graciosos, y contem-
poráneo a la aplicación de la Real Consolidación de Vales Reales, tanto 
en 1793 como en 1800 se solicitaron informes a los subdelegados de 
la intendencia de México, con el fin de conformar así un gran expe-
diente sobre los bienes de comunidad, sus gastos e ingresos, que permi-
tiera conocer la situación de los mismos y también establecer salarios 
competentes para los subdelegados.331 A la primera petición, realizada 
por Revillagigedo, respondieron pocos subdelegados, y a la segunda, 
impuesta por el virrey Iturrigaray, igual respondieron muy pocos, exten-
diendo la conformación de este expediente hasta el año de 1808.332 Este 
proceso, mencionado ya en los capítulos anteriores, siguió un camino 
propio, y sus cruces con los proyectos de reforma arzobispal y monár-
quico fueron inevitables. Las coyunturas bélicas y fiscales acaecidas 
en la Península, y las reformas de asociaciones seglares (arzobispal y 
monárquica), que ya llevaban algunos años ha, cruzaron sus caminos, 
desembocando en resultados bien diversos. A ello se sumó otra inci-
dencia: de nueva cuenta, la corona mostraba interés en la recaudación 
del subsidio eclesiástico. Si bien se habían pedido ya informes sobre 
las cantidades depositadas en las cajas reales, el arzobispado optó por 
hacer oídos sordos y no entregar dato alguno.333 A pesar de ello, se 
tenía conocimiento de las corporaciones que debían contribuir con el 
subsidio: desde Catedral, pasando por las parroquias, conventos feme-
ninos y masculinos, colegios, hospitales y “Congregaciones, cofradías y 
Santas Escuelas”, todas fueron enlistadas como posibles contribuyentes. 
Lo mismo aplicó para obras pías de particulares, las parroquias y con-
ventos de los alrededores, así como aquellos curatos fuera de las 5 leguas 
respectivas, que delimitaban la ciudad del resto del arzobispado.334

Las asociaciones seglares continuaron con su labor asistencial y 
espiritual, implementando mecanismos de sobrevivencia y adaptándose 
a las vicisitudes de los tiempos por futuros. A pesar de la suspensión de 

330  Ídem. 
331  Pérez, El gobierno de los subdelegados…, p. 132.
332  Pérez, El gobierno de los subdelegados…, p. 152.
333  AGNM, Bienes Nacionales, vol. 909, exp. 7.
334  AGNM, Bienes Nacionales, vol. 909, exp. 3.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



CONCLUSIONES130

la Real Consolidación en 1808, las corporaciones seglares continuarían 
durante otros tantos años a la cabeza como una de las principales aglu-
tinadoras de la feligresía. Queda pendiente, para el futuro, considerar 
la trayectoria de estas ante los avatares del tiempo, en particular en la 
época de la independencia y de turbulencias políticas y económicas, en 
los que las parroquias se erigirían como organizadoras de la sociedad y 
de los futuros ciudadanos, convirtiéndose así en centros de decisiones 
políticas. Las asociaciones seglares continuaron así en un constante 
proceso de evolución y adaptación a los cambios políticos, económicos 
y religiosos, que les garantizaron llegar sin mayores rasgaduras a la 
época de la Reforma juarista. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



131

 
APÉNDICE DOCUMENTAL

1. Carta dirigida a la Madre Abadesa del convento de la Purísima 
Concepción, 19 de enero de 1789.335

Reverenda Madre Abadesa de la Concepción
Muy señora mía: las continuas quejas de los cofrades sobre no satis-
facérseles lo que prometen las patentes, los clamores del público en 
cuanto al ningún arreglo en el manejo de las cofradías, y el despilfarro, 
abandono y ultraje a que habían llegado estas por la pésima conducta 
de algunos mandatarios por la introducción de innumerables abusos y 
no pocos fraudes y por la negligencia y descuido con que en lo general 
se tratan aun los estatutos más útiles de dichas cofradías pusieron a 
el señor provisor actual en la necesidad de meditar algunos arbitrios 
para evitar tanto daño como se experimentaba, tanto deshonor a la 
iglesia y tanto perjuicio como se seguía a los pobres, y verdaderamente 
que según el estado fatal que tenían la multitud de ellas, su confusión, 
su descuido, su desarreglo, su ningún método, su independencia y li-
bertad, y lo que es más la injusticia que se está cometiendo, no se pre-
sentaba otro remedio que el de extinguirlas a todas y no dejar otras que 
las del Santísimo Sacramento de las parroquias que, por ser anexas a 
la elección de estas, no podían extinguirse. Pero como esto era un re-
medio tan duro aunque el más eficaz, no se adoptó y se tomó el trabajo 
de meditar otro arbitrio para ver si con él se consigue el socorro de los 
pobres, el honor de la iglesia, el aprecio de las cofradías y el beneficio 
público que es lo que se intentaba con la extinción y a este fin se han 
tomado todas las instrucciones oportunas formándose un expediente 
sobre el asunto par que la resolución fuese más acertada. 

335  AGNM, Bienes Nacionales, Vol. 925, Exp. 3, s/f.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



APÉNDICE DOCUMENTAL132

Con vista de todo cuanto ha ocurrido en la materia que no es 
posible referir en una carta, se determinó que lo que únicamente podía 
ser remedio para evitar los daños, sería el que de muchas cofradías se 
hiciera una maza y que en lo de adelante se tuviese particular cuidado 
de que no se formasen hermandades de retribución para que las que 
hay puedan cumplir con lo que prometen y manejarse con arreglo. 

A consecuencia de esta resolución se celebró el primer cabildo 
de elección en la iglesia de la Santísima Trinidad y juntos los vocales 
que lo eran los de Nuestra Señora de la Guía, expusieron que dicha 
cofradía estaba debiendo algunas patentes a varios pobres cuyos 
parientes habían tenido el desconsuelo de no recibir lo que se les pro-
metía al tiempo de la muerte para su funeral y con este justo motivo ya 
no se verificó la elección, sino que solo se trató de remediar un daño 
tan grave como efectivamente se remedió agregándola a la de san 
Homobono a quien igualmente se le agregaron otras cinco para que 
todas juntas pudieran sostenerse; posteriormente se celebró otro igual 
cabildo en la parroquia de la Santa Veracruz en el que se manifestó 
que la cofradía de María Santísima de los Dolores de dicha parroquia 
estaba debiendo algunas cantidades y al mismo tiempo se trató de otras 
cofradías cuyo infeliz estado exigía pronto remedio, y se tomó el de 
la agregación extinguiendo las que absolutamente no podían subsistir 
aunque sus hermanos quedaron caritativamente agregados para que 
no perdieran el derecho adquirido a la retribución que prometen sus 
patentes, pues como que los más debían considerarse de edad avanzada 
ya no tenían el arbitrio de asentarse en otras cofradías y por lo mismo 
se unieron a la de Dolores de la referida parroquia las que ya se dirán 
en la forma siguiente: la de Jesús Nazareno, fundada en la iglesia de la 
misericordia, perdida, debiendo algunas patentes y sin esperanza de 
pagar las que ocurrieran en lo sucesivo; la de Dolores del puente del 
Santísimo de la feligresía de la Santa Veracruz , tan perdida como la 
antecedente y reclamando los cofrades el que se les pagara lo que se 
les debía; la de Dolores del hospital real igualmente perdida que las 
otras dos antecedentes y por lo mismo se extinguió y quedaron agre-
gados sus hermanos a la primera; la del Santo Cristo y la de los cora-
zones fundadas en el sagrado convento de religiosas de la Concepción, 
también se extinguieron como que estaban enteramente arruinadas, 
sin sujetos que compusieran mesa, ni otra formalidad; la de ánimas de 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



APÉNDICE DOCUMENTAL 133

la misma parroquia de la Santa Veracruz, enteramente perdida, y la 
de Santa Bárbara fundada en el convento de san Juan de Dios en un 
razonable estado, quedaron agregadas y todas bajo del título de Jesús 
Nazareno, Dolores y Santa Bárbara, y todos hermanos así de las cofra-
días extintas como de las subsistentes quedaron en libertad para que 
puedan seguir en su contribución si querían con el seguro de que al 
tiempo de su muerte se les daría lo que se prometía en las patentes. 
También se agregó la del Despedimento sin mesa ni otra formalidad, 
fundada en san Francisco. Cuando se estaba tratando de esta reforma 
y con ella extinguirse los innumerables abusos e imponderables perjui-
cios que se seguían ocurrió don Juan José Illescas a el señor Provisor 
haciendo dejación de ocho cofradías de que era tesorero y represen-
tándole que no le era posible seguir con este cargo porque se le habían 
acabado todos los arbitrios para poder satisfacer las patentes respecto 
a que la cofradía de Santa Rosa fundada en el sagrado convento de 
Santo Domingo había experimentado su mayor ruina, porque ni tenía 
fondos, ni formalidad de mesa, ni competente número de hermanos, 
ni auxilio alguno para los gastos necesarios y paga de patentes. Que 
lo mismo se verificaba en la de la Purísima Concepción fundada en la 
Capilla de este nombre del Sagrado Convento de Religiosas de Santa 
Clara; que la del Santísimo Sacramento fundada en el convento de San 
Hipólito estaba tan destruida que no solo se estaban debiendo algunas 
patentes sino que con lo poco que se colectaba era imposible pagar las 
que nuevamente ocurrían; que en la de San Francisco fundada en el 
convento de Regina se verificaba lo mismo; que en la de Purificación 
fundada en el convento de san Francisco se experimentaban iguales 
daños; que la de san Dimas, fundada en el convento de Regina estaba 
debiendo a el médico, a el cirujano, a el boticario y varias patentes de 
cofrades, y de entierros en las parroquias. Que la del Dulce nombre 
de Jesús fundada en el convento de religiosos de san Francisco aunque 
tenía una casa estaba deteriorada y no había con que reedificarla. Que 
la de María Santísima de los Dolores, fundada en el convento del espí-
ritu santo, tenía sus rentas, pero la mayor parte de ellas en poder del 
mismo don Juan José Illescas, notoriamente fallido. 

En esta consternación porque por una parte no era justo que 
los hermanos o cofrades se quedasen sin el socorro que les promete la 
patente, y porque por otra no había de donde podérselos ministrar, citó 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



APÉNDICE DOCUMENTAL134

el señor Provisor a los principales que componían las ocho mesas de las 
ocho cofradías, y después de que se trató del miserable estado de ellas y 
que todas las de esta ciudad necesitaban de remedio y de reglas para su 
gobierno, porque de otra suerte es muy temible que llegue tiempo en 
que les suceda lo mismo, se confirieron los medios para evitar su total 
ruina, y el único que se encontró fue el que de todas las ocho cofradías 
se formara una mesa y una masa y que alguno de los concurrentes se 
hiciera cargo de pagar las patentes, y habiéndose excusado todos a esto, 
instaron a el señor cura de la parroquia de san Sebastián para que las 
tomara a su cuidado, quien se excusó por las circunstancias que concu-
rrían en su persona, pero fueron tantas las interposiciones y las instan-
cias que hubo de condescender por evitar la ruina de aquellas con la 
calidad de interinamento y hasta el día no ha ocurrido patente que no 
se pague sin embargo de que han sido varias. 

En la parroquia de Santa María, la cofradía del Santísimo Sacra-
mento se hallaba en un infeliz estado debiendo a su párroco más de 
dos mil pesos y algunas patentes y le quedaron agregadas la de Nuestra 
Señora de Loreto, fundada en el convento de religiosas de San Juan 
de la Penitencia, que está razonable; la de la Santa Cruz de Caravaca 
fundada en el convento de Santa Isabel que aunque no esta buena 
positivamente pero no está mala; la de Nuestra Señora de los Dolores, 
enteramente perdida y debiendo patentes, fundada en el convento 
de Belén de religiosos mercedarios La de la Santa Cruz fundada en el 
mismo sagrado convento de Belén, tan perdida como la antecedente, 
sin fondos, sin mesa, y debiendo algunos reales; de todas las que para 
su gobierno se formó una mesa y el párroco en beneficio de estas cofra-
días remitió cuanto se le debía. 

En la parroquia de Santo Tomás conocida generalmente por la 
Palma, estaba la cofradía del Santísimo Sacramento en un estado tan 
deplorable, que fue necesario quitarle todos cuantos gastos había y que 
en lo venidero no hicieran otra cosa más que pagar las patentes, de 
modo que aun la lámpara del santísimo que ardía de su cuenta?, ya 
en el día no arde; la cofradía de San Benito, fundada en el convento 
de san Francisco quince años había que no tenía ni tesorero ni se han 
podido encontrar negros de quienes formar mesa, sin embargo de las 
exquisitas diligencias que se han hecho a este fin; de manera que si por 
raro accidente no se hubiera hecho cargo de ella una persona tan cris-

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



APÉNDICE DOCUMENTAL 135

tiana como don Antonio Barroso, ya no hubiera ni memoria de dicha 
cofradía; la de Nuestra Señora de la Merced, conocida por de Santa 
Efigenia por estar fundada en la capilla de este nombre de religiosos 
mercedarios está sumamente deteriorada y debiendo considerable can-
tidad de reales y sin fondos para satisfacerlos; la del Santo Cristo de la 
expiración fundada en una capilla del convento de Santo Domingo 
también debe y corre mucho riesgo en su administración y recauda-
ción; la de san Crispín fundada igualmente en dicho convento de Santo 
Domingo tiene un razonable estado pero con varios enredos que ha de 
costar no poco trabajo salir de ellos. 

De las tres cofradías de morenos y pardos apenas se podrá formar 
una mesa, y con muchísima dificultad se podrá sostener aun contando 
gastos y fiestas y celebrándose estas en la capilla de Santa Efigenia del 
convento de la Merced, que es la más proporcionada para el efecto y 
para evitar la destrucción de dichas cofradías las que para su gobierno 
quedan sujetas a la de la parroquia de Santo Tomás porque no teniendo 
estas sujeción siempre se han de experimentar los destrozos que hasta 
el día se han experimentado, y de estas tres cofradías y de la de san 
Crispín y la de san Antonio fundada en el sagrado convento de la 
Merced, se ha de formar una masa con todos sus productos para que 
unidas en este modo sea menos arriesgada su destrucción. 

Sería molestar la atención de usted referirle lo que se ha traba-
jado en este asunto y todas las providencias que se han tomado para 
corregir los excesos constantes en el expediente formado sobre cofra-
días y por lo mismo con lo expuesto solo ha sido nuestro ánimo dar una 
confusa idea de los abusos introducidos y de la necesidad de la reforma, 
cumpliendo en esta parte con lo mandado por el señor provisor, quien 
en cada una de las juntas que ha celebrado, ha resuelto que se escriba 
carta a el respectivo prelado de la cofradía que ha visitado participán-
dole lo determinado, y para no multiplicar estas cartas nos hemos 
unido los principales que componemos las mesas de las cofradías ya 
arregladas para dar lleno a esta determinación en cuyo cumplimiento 
lo participamos a usted y lo haremos de cualesquiera otra providencia 
que se tome, siempre que no sean bastantes las hasta aquí tomadas. 

Dios guarde a usted muchos años en perfecta salud como lo 
deseamos. Enero 19 de 1789. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



APÉNDICE DOCUMENTAL136

Beso la mano de usted, sus atentos capellanes y servidores. 
Juan Joseph Diaz de Sevilla, Dr. Joaquín Gallardo, Doctor Fran-

cisco Bazo Ibañez, El mariscal de Castilla Marqués de Ciria, Miguel 
de Chávez, Manuel Caro del Castillo, Bachiller Joseph Córdova, Josef 
María Ro---llega, Ignacio de Castera, Felipe González Coronel, Joseph 
Mariano Riofrío, Pedro Ximénez de Velasco, Joseph de la Peña, Rafael 
Larrea, Joaquín Soria, Juan José Monzón [rúbricas] 
 
2. Real Cédula sobre cofradía de Ánimas de Santiago de Calimaya336

COPIA DE LA REAL CÉDULA DE CALIMAYA
El Rey

Virrey, gobernador y capitán general de las provincias de la Nueva 
España y presidente de mi real Audiencia de México. Por Real cédula 
de 26 de febrero de 1795 tuve a bien condescender con la instancia que 
don Rafael y don Manuel Cortina, vecinos del pueblo de Calimaya, juris-
dicción de Tenango del Valle en ese arzobispado para que se les permi-
tiera fundar en aquella parroquial la cofradía de ánimas, bajo la advo-
cación del patrocinio de san José y ánimas del purgatorio y formar para 
su régimen y gobierno las convenientes constituciones y concluidas las 
exhibieron para su calificación y examen al muy reverendo arzobispo 
y a ese superior gobierno y evacuando uno y otro acudieron con ellas 
a mi consejo a impetrar mi real confirmación. En su cumplimiento se 
ha presentado con fecha de 15 de julio de 1802 a nombre del citado 
don Rafael Cetina y don Pedro Rivera, un testimonio en que se hallan 
insertas dichas constituciones para el mencionado efecto, según se los 
previno visto en mi consejo de las Indias, con lo que en su inteligencia 
y de los antecedentes del asunto expuso mi fiscal ha parecido aprobar, 
como por real cédula de fecha de este día apruebo dicha fundación y 
sus constituciones con las advertencias y adiciones siguientes: 

Que en la tercera se añada que la contribución que señala sea 
voluntaria

En la 9a. que en lugar de acudir con 25 pesos a cada hermano 
difunto para su entierro y con 4 pesos más al párroco para una misa con 
vigilia por su alma, se modere esta cuota, a que según las circunstancias 

336  AGI, México 2699.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



APÉNDICE DOCUMENTAL 137

del difunto este casado por el arancel su entierro, sino fuera cofrade, 
para precaver que por sola esta calidad, sean más costosos sus funerales 
y se refundan estas limosnas en provecho de los que tienen obligación 
de enterrarse sin derechos a los pobres y en perjuicio de estos destinos. 

Que en la undécima se suprima el gravamen que se impone a los 
mayordomos de otorgar fianzas por no haber semejante práctica en las 
congregaciones piadosas, que esta elija en sus juntas para mayordomos 
aquellos hermanos que merezcan su confianza por sus buenas cuali-
dades y los nombrados sirvan sin otro interés que el de contribuir por 
su parte al objeto de su instituto. 

Que no se pueda trasladar la cofradía sin consentimiento del 
superior gobierno a otro templo, ni alterar sus constituciones sin impe-
trar para ello la correspondiente licencia. 

Que para las elecciones de oficiales de la cofradía y autorizar sus 
acuerdos es suficiente el cofrade que se nombre por secretario de la 
congregación, el cual debe servir sin derechos ni emolumentos. 

Que no se celebre junta alguna sin que sea presidida por el 
ministro real que a este fin se nombre. 

Que sus bienes no se entiendan espiritualizados en tiempo 
alguno, ni se dejen de satisfacer en sus casos los derechos reales ahora 
ni en adelante, con ninguna causa ni pretexto. 

Que los diputados sean ocho y se elijan todos los años cuatro, a 
fin de que haya siempre sujetos instruidos en los asuntos que ocurran. 

Que el rector sea secular, dure dos años y no pueda reelegirse. 
Que el cura de la parroquia asista como previene la ley, en con-

cepto del prelado de la casa en que está la cofradía. 
Que haya tesorero que sirva dos años y dos más si pareciese ree-

legirse, pero que no lo pueda ser por tercera vez, sin haber pasado al 
intermedio de otros dos años. 

Que el mayordomo debe presentar sus cuentas a la junta y esta 
nombrar dos sujetos de los más versados en la materia para que las 
reconozcan y con su informe las vuelvan a la junta para su aprobación 
o la providencia que haya lugar, de manera que en las juntas nada sea 
judicial ni contencioso, pues cuando el negocio deba serlo? Entonces 
ha de ocurrir al juez real que corresponda para que proceda. 

Que en los funerales, gastos y funciones se reduzcan a lo justo y 
debido para que resulte sobrante o se invierta en socorro de los pobres 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



APÉNDICE DOCUMENTAL138

presos o enfermos o en otra cosa útil al vecindario con audiencia de la 
juta de la misma cofradía. 

Que las llaves del arca se pongan en el rector, diputado más 
antiguo y tesorero, y todos los meses se entre lo que se hubiera recau-
dado y saque lo que fuere menester, sentándose en un libro y firmando 
las partidas todos tres. 

Todo lo cual tenido por conveniente preveniros para que con 
conocimiento de dicha advertencia se uniformen y arreglen estos esta-
blecimientos útiles para sostener el culto, hacer bien por las almas de 
los difuntos y remediar las necesidades de los enfermos e imposibili-
tados, por ser así mi voluntad. Fecha en Cartagena, 27 de diciembre de 
1802.
 
Archivos y bibliotecas consultados

Archivo General de la Nación, México AGNM
Archivo General de Indias, Sevilla AGI
Archivo Histórico Nacional, Madrid AHN
Archivo Histórico del Arzobispado de México AHAM
Biblioteca Nacional de España-Biblioteca Digital
Hispánica BNE-BDH 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



139

BIBLIOGRAFÍA

Aguilar García, Carolina Yeveth, La tercera orden franciscana de la ciudad de Mé-
xico, siglo XVIII, tesis de maestría en Historia, México, Facultad de Filo-
sofía y Letras, Universidad Nacional Autónoma de México, 2014.

Aguilar García, Carolina Yeveth,“Regulares, clérigos seculares y seglares her-
manados. El papel de la tercera orden franciscana en la ciudad de Mé-
xico del siglo XVIII” en Manuel Peláez del Rosal (Dirección y edición), 
El Franciscanismo: Identidad y poder. Libro homenaje al P. Enrique Chacón 
Cabello, OFM., Córdoba, Asociación Hispánica de Estudios Franciscanos, 
Universidad Internacional de Andalucía, 2016.

Aguirre Salvador, Rodolfo, Un clero en transición. Población clerical, cambio parro-
quial y política eclesiástica en el arzobispado de México, 1700-1749, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 
sobre la Universidad y la Educación, Bonilla Artigas Editores, 2012. 

Aguirre Salvador, Rodolfo, “El subsidio eclesiástico y la política de Felipe V 
en la Iglesia Indiana: un camino por explorar”, en Tzintzun. Revista de 
Estudios Históricos, Núm. 60, julio-diciembre, 2014. En línea: http://www.
redalyc.org/pdf/898/89832243003.pdf.

Aguirre Salvador, Rodolfo, “Problemáticas parroquiales y escasez de ayudantes 
de cura en el arzobispado de México a fines del siglo XVIII” en Fronteras 
de la Historia, volumen 22-1, enero-junio de 2017.

Aguirre Salvador, Rodolfo, Cofradías y asociaciones de fieles en la mira de la Iglesia 
y de la Corona: Arzobispado de México, 1680-1750, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones sobre la Uni-
versidad y la Educación, 2018. 

Ajofrín, Francisco de, Diario del viaje que por orden de la Sagrada Congregación de 
Propaganda Fide hizo a la América Septentrional en el siglo XVIII, Edición y 
prólogo de Vicente Castañeda y Alcover, Madrid, Archivo Documental 
Español, Real Academia de la Historia, 1958.

Ajofrín, Francisco de, Diario del viaje a la Nueva España. Selección, introduc-
ción y notas de Heriberto Moreno García, México, Secretaría de Educa-
ción Pública, Consejo Nacional de Fomento Educativo, 1986, Colección 
Cien de México. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA140

Alamán, Lucas, Historia de México desde los primeros movimientos que prepararon su 
independencia en el año de 1808, hasta la época presente, Tomo I, México, 
Imprenta de J.M. Lara, 1849.

Álvarez Icaza Longoria, María Teresa, La secularización de doctrinas y misiones 
en el arzobispado de México, 1749-1789, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2015. 

Alzate, José Antonio de, Atlas eclesiástico del arzobispado de México, en el que se 
comprenden los curatos con sus vicarías y lugares dependientes, 1767.

Alzate, José Antonio de, Memorias y ensayos. Edición e introducción de 
Roberto Moreno, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Coordinación de Humanidades, 1985 (Biblioteca del Estudiante 
Universitario, 103).

Araya Torres, Valentina, “La fiesta religiosa en el Nuevo Reino de Granada. 
Una aproximación al Corpus Christi: entre devoción y conflicto” en 
Revista Memoria, No. 16, Colombia, Archivo General de la Nación 
de Colombia, 2017. En línea: http://www.archivogeneral.gov.co/sites/
default/files/Estructura_Web/5_Consulte/Recursos/Revista_memoria/
Memoria_16.pdf.

Arenas Frutos, Isabel, Dos arzobispos de México -Lorenzana y Núñez de Haro- ante la 
reforma conventual femenina (1766-1775), León, Universidad de León, 2004. 

Arias de Saavedra Alías, Inmaculada, y López-Guadalupe Muñoz, Miguel Luis, 
La represión de la religiosidad popular. Crítica y acción contra las cofradías en la 
España del siglo XVIII, Granada, Universidad de Granada, 2002. 

Austin Nesvig, Martin (Edit.), Local religion in Colonial Mexico, Albuquerque, 
University of New Mexico Press, 2006.

Ávalos Santiago, Ana Estela, La cofradía del Santísimo Cristo de Burgos, 1774-1861, tesis 
de licenciatura en historia, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Facultad de Filosofía y Letras, 1994. 

Bastante, Pamela, “Helping others to die well; the congregación de la Buena 
Muerte at the templo de San Felipe Neri (La Profesa) in Mexico City”, 
en Dieciocho, No. 36-1, Primavera 2013. Consultado en línea http://
faculty.virginia.edu/dieciocho/36.1/2.Bastante.36.1.pdf. 8 de agosto de 
2017.

Bazarte Martínez, Alicia, Las cofradías de españoles en la ciudad de México, 
1526-1860, México, Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad 
Azcapotzalco, 1989.

Bazarte Martínez, Alicia y García Ayluardo Clara, Los costos de la salvación. 
Las cofradías y la ciudad de México (siglos XVI al XIX), México, Centro de 
Investigación y Docencia Económicas, Instituto Politécnico Nacional, 
Archivo General de la Nación, 2001. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA 141

Bazarte Martínez, Alicia y Cruz Rangel, José Antonio, “Santas Escuelas de 
Cristo en la segunda mitad del siglo XVIII en la Ciudad de México”, en 
Fuentes Humanísticas, año 21, No. 38, 2009. 

Bechtloff, Dagmar, “La formación de una sociedad intercultural: las cofradías 
en el Michoacán colonial” en Historia Mexicana, Vol. XLIII, No. 2, 1993.

Bechtloff, Dagmar, Las cofradías en Michoacán durante la época de la colonia. 
La religión y su relación política y económica en una sociedad intercultural, 
México, El Colegio de Michoacán, El Colegio Mexiquense, 1996. 

Béligand, Nadine, “Auge y límites de las imágenes compartidas: las cofradías 
del arzobispado de México a finales del siglo XVIII”, en Historias, No. 
78, enero-abril de 2011.

Borobio, Dionisio, Hermandades y cofradías: entre pasado y futuro, Barcelona, 
Centro de Pastoral Litúrgica, 2003. 

Brading, David A., Mineros y comerciantes en el México borbónico (1763-1810), 
México, Fondo de Cultura Económica, 2015. 

Brading, David A. y Mazín, Oscar, El gran Michoacán en 1791. Sociedad e ingreso 
eclesiástico en una diócesis novohispana, Zamora, El Colegio de Michoacán, 
El Colegio de San Luis, 2009. 

Bravo Rubio, Berenice y Pérez Iturbe, Marco Antonio, Una Iglesia en busca de su 
independencia: el clero secular del arzobispado de México 1803-1822, tesis de 
licenciatura en Historia, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Facultad de Estudios Superiores Acatlán, 2001. 

Bravo Rubio, Berenice y Pérez Iturbe, Marco Antonio, “El tejido eclesiástico. 
Parroquias y curas del arzobispado de México en 1773” en Leticia Pérez 
Puente y Rodolfo Aguirre Salvador (Coordinadores), Voces de la clerecía 
novohispana. Documentos históricos y reflexiones sobre el México colonial, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 
Investigaciones sobre la Universidad y la Educación, 2009. 

Bravo Rubio, Berenice y Pérez Iturbe, Marco Antonio, “La traza espiritual de la 
Ciudad de México. 1808” en Francisco Savarino, Berenise Bravo Rubio, 
Andrea Mutolo (Coordinadores), Política y religión en la Ciudad de México, 
siglos XIX y XX, México, Asociación Mexicana de Promoción y Cultura 
Social, A.C., Instituto Mexicano de Doctrina Social Cristiana, 2014.

Brooks, Francis Joseph, Parish and cofradia in eighteenth century Mexico, Prin-
centon University, 1976. 

Calderón Quijano, José Antonio, El Banco de San Carlos y las comunidades de 
indios en Nueva España, Sevilla, Escuela de Estudios Hispanoamericanos, 
1963.

Callahan, William J., Iglesia, poder y sociedad en España, 1750-1874, Madrid, 
Nerea, 1984.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA142

Callahan, William J., “Las cofradías y hermandades de España y su papel social y 
religioso dentro de una sociedad de estamentos”, en Pilar Martínez López-
Cano, Gisela von Wobeser y Juan Guillermo Muñoz (Coord.), Cofradías, 
capellanías y obras pías en la América Colonial, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 1998.

Calvo, Thomas, Poder, religión y sociedad en la Guadalajara del siglo XVII, México, 
Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos, H. Ayuntamiento 
de Guadalajara, 1992. 

Calzada, Juan, fray, Tratado de las Indulgencias en general y en particular, Habana, 
Imprenta Fraternal, 1840.

Cañeque, Alejandro, Un cuerpo de dos cabezas. La cultura política del poder en la 
Nueva España siglos XVI y XVII, México, Ediciones Educación y Cultura, 
2018. 

Carbajal López, David, “La reforma de las cofradías novohispanas en el Con-
sejo de Indias, 1767-1820”, en Revista Complutense de Historia de América, 
vol. 38, 2012.

Carbajal López, David, “La reforma de cofradías en el siglo XVIII: Nueva Es-
paña y Sevilla en comparación” en Estudios de Historia Novohispana, no. 
48, enero-junio de 2013. 

Carbajal López, David, “La reforma de cofradías de la provincia de Veracruz, 
1776-1802”, en Ulúa, Revista de historia y sociedad, no. 21, 2013.

Carbajal López, David, “La reforma de las cofradías novohispanas en perspec-
tiva comparada: procedimientos, definiciones y alcances, 1750-1820”, 
en María del Pilar Martínez López-Cano y Francisco Javier Cervantes 
Bello (Coordinadores), Reformas y resistencias en la Iglesia novohispana, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Inves-
tigaciones Históricas, 2014.

Carbajal López, David, Cuerpos profanos o fondos sagrados. La reforma de cofradías 
en Nueva España y Sevilla durante el Siglo de las Luces, Lagos de Moreno, 
Universidad de Guadalajara, Centro Universitario de los Lagos, 2015. 

Carbajal López, David, “Devoción, utilidad y distinción. La reforma de las co-
fradías novohispanas y el culto del Santísimo Sacramento, 1750-1820”, 
en Hispania Sacra, LXVIII-137, enero-junio de 2016. En línea: http://
hispaniasacra.revistas.csic.es/index.php/hispaniasacra/article/view/481/482.

Carbajal López, David, “Administración, corporaciones y seglares: el arzobispo 
Lorenzana y las cofradías del arzobispado de México, 1767-1769”, en 
Signos Históricos, vol. XIX, no. 37, enero-junio de 2017.

Castillo Flores, José Gabino, “Francisco Xavier de Lizana y Beaumont”, México, 
2017, texto inédito.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA 143

Carrera, Eduardo, et al. (Coordinadores), Las voces de la fe. Las cofradías en Mé-
xico (siglos XVII-XIX), México, Centro de Investigación y Estudios Supe-
riores en Antropología Social, Universidad Autónoma Metropolitana, 
2011.

Cartas Pastorales y edictos del ilustrísimo señor don Francisco Antonio de Lorenzana y 
Buitrón, arzobispo de México, Imprenta del Superior Gobierno, del Bachi-
ller don Joseph Antonio de Hogal, 1770. 

Castañeda Delgado, Paulino y Marchena Fernández, Juan, La jerarquía de la 
Iglesia en Indias: el episcopado americano, 1500-1850, Madrid, Mapfre, 1992.

Castro Gutiérrez, Felipe (coordinador), Los indios y las ciudades de Nueva Es-
paña, México, Instituto de Investigaciones Históricas, UNAM, 2010.

Castro Gutiérrez, Felipe, Historia social de la Real Casa de Moneda de México, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Inves-
tigaciones Históricas, 2012.

Cervantes López, Julio César, La archicofradía de la Santísima Trinidad. Una co-
fradía novohispana, tesis de licenciatura en historia, Universidad Na-
cional Autónoma de México, 2003. 

Chaupis Torres, José, “La dinámica de las instituciones religiosas indígenas du-
rante las reformas borbónicas”, en David Fernández Villanova, Diego 
Lévano Medina y Kelly Montoya Estrada (Compiladores), Cofradías en 
el Perú y otros ámbitos del mundo hispánico (Siglos XVI-XIX), Lima, Confe-
rencia Episcopal Peruana, Comisión Episcopal de Liturgia del Perú, 
2017, pp. 355-370.

Chowning, Margaret, “La feminización de la piedad en México: género y 
piedad en las cofradías de españoles. Tendencias coloniales y posco-
loniales en los arzobispados de Michoacán y Guadalajara”, en Brian 
Connaughton, (coord.), Religión, política e identidad en la independencia 
de México, México, Universidad Autónoma Metropolitana, Benemérita 
Universidad Autónoma de Puebla, 2010.

Código de Derecho Canónico, Madrid, Biblioteca de Autores Cristianos, 1990. 

Commons, Áurea y Coll-Hurtado, Atlántida, Geografía histórica de México en el 
siglo XVIII: análisis del Theatro Americano, México, Instituto de Geografía, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2002. 

Concilios Provinciales Primero y Segundo, celebrados en la muy noble y muy leal ciudad 
de México, presidiendo el ilustrísimo y reverendísimo señor don fray Alonso de 
Montúfar, en los años de 1555 y 1565. Dalos a luz el Ilustrísimo Señor Don 
Francisco Antonio Lorenzana, arzobispo de esta Santa Metropolitana 
Iglesia. Con las licencias necesarias, en México, en la Imprenta del Su-
perior Gobierno, de el Bachiller don Joseph Antonio de Hogal, en la 
calle de Tiburcio, año de 1769.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA144

Connaughton, Brian F. (Coordinador), Poder y legitimidad en México en el siglo 
XIX, México, Universidad Autónoma Metropolitana, unidad Iztapalapa, 
2003. 

Constituciones sinodales del obispado de Venezuela y Santiago de León en Caracas, 
hechas en la Santa Iglesia Catedral de dicha ciudad de Caracas, en el 
año del señor de 1687 por el ilustrísimo y reverendísimo señor Doctor 
don Diego de Baños y Sotomayor, obispo del dicho obispado, Madrid, 
Imprenta de Joseph Rico, 1761. 

Cruz Peralta, Clemente, Los bienes de los santos: cofradías y hermandades de la 
Huasteca en la época colonial, México, Centro de Investigaciones y Estu-
dios Superiores en Antropología Social, Universidad Autónoma de San 
Luis Potosí, El Colegio de San Luis, 2011.

Cruz Peralta, Clemente, Entre la disciplina eclesiástica y la reforma de las costum-
bres: visitas pastorales de Francisco Antonio de Lorenzana a la arquidiócesis de 
México, 1767-1769, Tesis de maestría en Historia, México, Facultad de 
Filosofía y Letras, Universidad Nacional Autónoma de México, 2016. 

Cruz Rangel, José Antonio, Las cofradías novohispanas ante las reformas borbónicas 
del siglo XVIII, tesis de Maestría en Historia y Etnohistoria, México, Es-
cuela Nacional de Antropología e Historia, 2002.

Dávalos, Marcela, “El espacio consuetudinario ante la cuadrícula borbónica” 
en Sonia Lombardo de Ruíz (Coord.), El impacto de las reformas borbónicas 
en la estructura de las ciudades. Un enfoque comparativo. Memoria del I Simposio 
Internacional sobre historia del centro histórico de la Ciudad de México, México, 
el Gobierno de la Ciudad de México, Consejo del Centro Histórico de 
la Ciudad de México, 2000. 

Descripción del arzobispado de México de 1793 y el informe reservado del arzobispo 
de México de 1797, Transcripción y estudio introductorio de Margarita 
Menegus, Cuadernos del Archivo Histórico de la Universidad Nacional 
Autónoma de México, Centro de Estudios sobre la Universidad.

Diccionario de Autoridades, http://web.frl.es/DA.html.

Domínguez Ortiz, Antonio, Carlos III y la España de la Ilustración, Madrid, Alianza 
Editorial, 2013.

Elliot, John H., Imperios del mundo atlántico. España y Gran Bretaña en América, 
1492-1830, Madrid, Taurus, 2006. 

El Sacrosanto y Ecuménico Concilio de Trento, traducido al idioma castellano por 
don Ignacio López de Ayala. Con el texto latino corregido según la 
edición auténtica de Roma publicada en 1564, Barcelona, Imprenta de 
don Ramón Martín Indár, 1847.

Escamilla González, Iván, José Patricio Fernández de Uribe (1742-1796). El cabildo 
eclesiástico de México ante el Estado Borbónico, México, Consejo Nacional 
para la Cultura y las Artes, 1999. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA 145

Espinosa Valdivia, María del Carmen, Las cofradías en el convento de San Francisco 
de la Ciudad de México y la organización social novohispana, siglo XVII, tesis 
de licenciatura en Historia, Facultad de Filosofía y Letras, Universidad 
Nacional Autónoma de México, 1991.

Farris, Nancy M., La corona y el clero en el México colonial, 1579-1821. La crisis del 
privilegio eclesiástico, México, Fondo de Cultura Económica, 1995. 

Fernández López, Juana Inés, et al. Vocabulario Eclesiástico Novohispano, México, 
Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2015.

Fernández Villanova, David, et al. (Compiladores), Cofradías en el Perú y otros 
ámbitos del mundo hispánico (Siglos XVI-XIX), Lima, Conferencia Episcopal 
Peruana, Comisión Episcopal de Liturgia del Perú, 2017.

Ferreira Ascencio, Claudia, Cuando el cura llama a la puerta. Orden sacramental 
y sociedad. Los padrones de confesión del Sagrario de México (1670-1825), 
México, El Colegio de México, 2014.

Ferreres, Juan B., Las cofradías y congregaciones eclesiásticas según la disciplina 
vigente, Barcelona, Gustavo Gili Editor, 1907.

Fogelman, Patricia A., “Una cofradía mariana urbana y otra rural en Buenos 
Aires a fines del período colonial”, en Revista Andes, No. 11, CEPIHA-
Universidad Nacional de Salta, agosto de 2007, disponible en línea en: 
http://www.redalyc.org/pdf/127/12701109.pdf (consulta: 29 de mayo de 
2017).

García Ayluardo, Clara, “El privilegio de pertenecer. Las comunidades de fieles 
y la crisis de la monarquía católica”, en Beatriz Rojas (Coordinadora), 
Cuerpo político y pluralidad de derechos. Los privilegios de las corporaciones 
novohispanas, México, Centro de Investigación y Docencia Económicas, 
Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora, 2007.

García Ayluardo, Clara (coordinadora), Las reformas borbónicas, 1750-1808, 
México, Centro de Investigación y Docencia Económicas, Fondo 
de Cultura Económica, Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, 
Instituto Nacional de Estudios Históricos de las Revoluciones de México, 
Fundación Cultural de la Ciudad de México, 2010.

García Ayluardo, Clara, Desencuentros con la tradición. Los fieles y la desaparición 
de las cofradías de la ciudad de México en el siglo XVIII, México, Consejo 
Nacional para la Cultura y las Artes, Fondo de Cultura Económica, 2015. 

García Redondo, José María, “El proceso cartográfico de la reforma parroquial 
del arzobispo Lorenzana: propuestas planimétricas de José Antonio de 
Alzate y recreación ilustrada de la Ciudad de México (1767-1772)”, en 
Historia Mexicana, LXVIII:3, enero 2019. En línea https://historiamexicana.
colmex.mx/index.php/RHM/article/view/3810/3757.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA146

Gerhard, Peter, Geografía histórica de la Nueva España 1519-1821, México, Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones 
Históricas, Instituto de Geografía, 1972. 

Gibson, Charles, Los aztecas bajo el dominio español (1519-1810), México, Siglo 
XXI Editores, 1967.

Gómez, José, Diario curioso y cuaderno de las cosas memorables en México durante el 
gobierno de Revillagigedo (1789-1794), Versión paleográfica, introducción, 
notas y bibliografía por Ignacio González Polo, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Bibliográficas, 
1986. 

Gómez Liaño, Ignacio, El reino de las luces. Carlos III. Entre el viejo y el nuevo mundo, 
Madrid, Alianza Editorial, 2015. 

Gonzalbo Aizpuru, Pilar, “Las devociones marianas en la vieja provincia de la 
Compañía de Jesús”, en Clara García Ayluardo y Manuel Ramos Medina 
(Coordinadores), Manifestaciones religiosas en el mundo colonial americano, 
México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, Universidad Ibe-
roamericana, CONDUMEX, 1997. 

Gonzalbo Aizpuru, Pilar, Del barrio a la capital. Tlatelolco y la Ciudad de México en 
el siglo XVIII, Ciudad de México, El Colegio de México, Centro de Estu-
dios Históricos, 2017. 

Gruzinski, Serge, La colonización de lo imaginario. Sociedades indígenas y occidenta-
lización en el México español. Siglos XVI-XVIII, México, Fondo de Cultura 
Económica, 2001. 

Guarisco, Claudia, Los indios del Valle de México y la construcción de una nueva 
sociabilidad política, 1770-1835, México, El Colegio Mexiquense, 2003.

Hernández Vázquez, Víctor Manuel, La cofradía de San Pedro: imagen y voz del clero 
secular, tesis de licenciatura en historia, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, 2011.

Hobsbawm, Eric y Ranger, Terence (Editores), La invención de la tradición, Bar-
celona, Editorial Crítica, 2002. 

Hsia, R. Po-Chia, El mundo de la renovación católica, 1540-1770, Madrid, Edi-
ciones Akal, 2010. 

Huerta Sánchez, Yasir Armando, La cofradía del Señor de la Salud, San Cosme y 
San Damián de la Ciudad de México (siglo XVIII), tesis de licenciatura en 
historia, México, UNAM, Facultad de Filosofía y Letras, 2010.

Huerta Sánchez, Yasir Armando, La cofradía de Nuestra Señora de la Guía de los 
oficiales del gremio de sastres, calceteros y jubeteros, Ciudad de México (1680-
1730), tesis de maestría en historia, México, UNAM, Facultad de Filo-
sofía y Letras, 2014.

Humboldt, Alejandro de, Ensayo político sobre el reino de la Nueva España, México, 
Editorial Porrúa (Colección “Sepan cuantos”, no. 39). 2014. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA 147

Ibarra, Ana Carolina, “De tareas ingratas y épocas difíciles. Francisco Xavier 
de Lizana y Beaumont, arzobispo de México, 1802-1811”, en Francisco 
Javier Cervantes Bello, Alicia Tecuanhuey Sandoval y Pilar Martínez 
López-Cano (Coords.), Poder Civil y Catolicismo en México, siglos XVI al 
XIX, México, BUAP, UNAM, 2008.

Indulgencias perpetuas concedidas a los congregantes de la Insigne Real Congregación 
del Alumbrado y Vela Continua al Santísimo Sacramento, fundada canónica-
mente en la parroquia de San Sebastián de esta corte, a imitación de la erigida 
en la Real Capilla de Madrid de que son hermanos mayores perpetuos los reyes 
nuestros señores, México, Herederos de don Felipe de Zúñiga y Ontiveros, 
1793.

Instrucciones y memorias de los virreyes novohispanos, Estudio preliminar, coordina-
ción, bibliografía y notas de Ernesto de la Torre Villar, 2 tomos, México, 
Editorial Porrúa, 1991. 

Jaramillo Magaña, Juvenal, Hacia una iglesia beligerante: la gestión episcopal de fray 
Antonio de San Miguel en Michoacán, 1784-1804, los proyectos ilustrados y las 
defensas canónicas, Zamora, El Colegio de Michoacán, 1996. 

Jiménez Gómez, Ramón, La venerable tercera orden de penitencia de Santo Domingo. 
Institucionalización y consolidación en la ciudad de México, 1682-1702, Mé-
xico, tesis de licenciatura en Historia, Facultad de Filosofía y Letras, 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2015. 

Labarga, Fermín, Cofradías de Valvanera: cauce de identidad riojana, Logroño, Ins-
tituto de Estudios Riojanos, 2006. 

Labarga, Fermín, La Santa Escuela de Cristo, Madrid, Biblioteca de Autores 
Cristianos, 2013.

Ladero Fernández, Carlos L., El gobierno de los arzobispos de Sevilla en tiempos de la 
Ilustración (1755-1799), Sevilla, Diputación de Sevilla, 2017.

Landa Fonseca, Cecilia del Socorro, Las cofradías en Querétaro. De la secularización 
parroquial a la secularización de bienes (1750-1870), Zamora, El Colegio de 
Michoacán, 2010. 

Lara Cisneros, Gerardo, ¿Ignorancia invencible? Superstición e idolatría ante 
el provisorato de Indios y Chinos del Arzobispado de México en el siglo 
XVIII, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto 
de Investigaciones Históricas, 2014. 

Larkin, Brian, “Confraternities and community. The decline of the comunal 
quest for salvation in Eighteent-Century Mexico City” en Martin Austin 
Nevig (Edit.), Local religion in Colonial Mexico, Albuquerque, University 
of New Mexico Press, 2006.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA148

Lavrin, Asunción, “La congregación de San Pedro. Una cofradía urbana del 
México colonial, 1604-1730”, en Historia Mexicana, Vol. 29, Núm. 4 
(116), abril-junio de 1980. 

Lavrin, Asunción, “Mundos en contraste: cofradías rurales y urbanas en Mé-
xico a fines del siglo XVIII” en A.J. Bauer, La Iglesia en la economía de 
América Latina, siglos XVI al XIX, México, INAH, 1986.

Lavrin, Asunción, “Cofradías novohispanas: economías material y espiritual” 
en Pilar Martínez López-Cano, Gisela von Wobeser y Juan Guillermo 
Muñoz (Coord.), Cofradías, capellanías y obras pías en la América Colonial, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Inves-
tigaciones Históricas, 1998.

Lebrun, François, “Las reformas: devociones comunitarias y piedad personal”, 
en Philippe Ariès y George Duby, Historia de la vida privada, Madrid, 
Taurus.

Lempérière Annick, Entre Dios y el rey: la república. La ciudad de México de los siglos 
XVI al XIX, México, Fondo de Cultura Económica, 2013.

Lévano Medina, Diego, “Cofradías de devoción versus cofradías de contrato. 
La reforma de las cofradías Limeñas en el siglo XVIII”, en David Fer-
nández Villanova, Diego Lévano Medina y Kelly Montoya Estrada (Com-
piladores), Cofradías en el Perú y otros ámbitos del mundo hispánico (Siglos 
XVI-XIX), Lima, Conferencia Episcopal Peruana, Comisión Episcopal de 
Liturgia del Perú, 2017.

Linage Conde, Antonio, “Corps Domini, Minerva: en las dos dimensiones de 
la confraternitas” en Fermín Labarga García (Editor), Festivas demos-
traciones. Estudios sobre las cofradías del Santísimo Sacramento y la fiesta del 
Corpus Christi, Logroño, II Congreso Nacional de Cofradías del Santí-
simo Sacramento, Instituto de Estudios Riojanos, 2010.

Lira, Andrés, Comunidades indígenas frente a la ciudad de México. Tenochtitlán y 
Tlatelolco, sus pueblos y barrios, 1812-1919, México, El Colegio de México, 
El Colegio de Michoacán, Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología, 
1983.

Lockhart, James, Los nahuas después de la conquista. Historia social y cultural de 
la población indígena del México central, siglos XVI-XVIII, México, Fondo de 
Cultura Económica, 1999.

Lombardo de Ruiz, Sonia, et al. Territorio y demarcación en los censos de población. 
Ciudad de México 1753, 1790, 1848 y 1882, México, Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, 2009.

López Mora, Rebeca, “Entre dos mundos: los indios de los barrios de la ciudad 
de México, 1550-1600”, en Felipe Castro Gutiérrez (coordinador), Los 
indios y las ciudades de Nueva España, México, Instituto de Investigaciones 
Históricas, UNAM, 2010.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA 149

López Sarrelangue, Delfina, Una villa mexicana en el siglo XVIII: Nuestra Señora de 
Guadalupe, México, Instituto de Investigaciones Históricas, Universidad 
Nacional Autónoma de México, Porrúa, 2005.

Luque Alcaide, Elisa, La cofradía de Aránzazu de México (1681-1799), Pamplona, 
España, Ediciones Eunate, 1995.

Luque Alcaide, Elisa, “El debate sobre las cofradías en el México Borbónico 
(1775-1794)”, en Dieciocho: Hispanic Enlightenment, vol. 26, no. 1, marzo 
22, 2003.

Maldonado, Celia, Estadísticas vitales de la ciudad de México (siglo XIX), México, 
Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1976.

Marichal, Carlos, “La bancarrota del virreinato: finanzas, guerra y política en 
la Nueva España, 1770-1808”, en Josefina Zoraida Vázquez (Coordina-
dora), Interpretaciones del siglo XVIII mexicano. El impacto de las reformas 
borbónicas, México, Editorial Nueva Imagen, 1992.

Marroquí, José María, La ciudad de México, tres tomos, Tipográfica y Litográfica 
la Europea de J. Aguilar Vera y Compañía, S. en C., 1903.

Martínez López-Cano, María del Pilar et al., Cofradías, capellanías y obras pías en la 
América Colonial, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Históricas, 1998.

Martínez López-Cano, María del Pilar, et al. (Coordinadoras), La Iglesia y sus 
bienes. De la amortización a la Nacionalización, México, Universidad Na-
cional Autónoma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 
2004.

Martínez López-Cano, María del Pilar (coord.), Concilios Provinciales Mexicanos, 
época colonial, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Ins-
tituto de Investigaciones Históricas, 2004. (CD)

Martínez López-Cano, María del Pilar, y Cervantes Bello, Francisco Javier 
(Coordinadores), Reformas y resistencias en la Iglesia novohispana, México, 
Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Investiga-
ciones Históricas, 2014. 

Martínez Naranjo, Javier, “Las congregaciones marianas de la Compañía de 
Jesús y su contribución a la práctica de la caridad (siglos XVI-XVIII)”, 
en Revista de Historia Moderna, Anales de la Universidad de Alicante, No. 21, 
2003. 

Maya Sotomayor, Teresa Yolanda, Reconstruir la Iglesia: el modelo eclesial del epis-
copado novohispano, 1765-1804, tesis de doctorado en Historia, México, 
Centro de Estudios Históricos, El Colegio de México, 1997.

Maza, Francisco de la, Plano de la Ciudad de México de Pedro de Arrieta, 1737, 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de Inves-
tigaciones Estéticas, 2008. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA150

Mazín Gómez, Oscar, Entre dos majestades. El obispo y la Iglesia del Gran Michoacán 
ante las reformas borbónicas 1750-1775, Zamora, El Colegio de Michoacán, 
1987.

Mazín Gómez, Oscar, El cabildo catedral de Valladolid de Michoacán, Zamora, El 
Colegio de Michoacán, 1996.

Mazín Gómez, Oscar, Gestores de la Real Justicia: procuradores y agentes de las cate-
drales hispanas nuevas en la corte de Madrid, México, El Colegio de México, 
2007. 

Medel, Vicente, “Desarrollo de la ciudad de México en la época colonial”, en 
Ruiz, Armando (coord.) Arquitectura religiosa de la ciudad de México, siglos 
XVI al XIX, México, Asociación del Patrimonio Artístico Mexicano, A.C., 
Secretaria de Cultura, Secretaria de Turismo y Fondo Mixto de Promo-
ción Turística del Gobierno del Distrito Federal, 2004.

Mejía Torres, Karen Ivett, Las cofradías en el valle de Toluca y su relación con el 
crédito, 1794-1809, Zinacantepec, El Colegio Mexiquense, 2014. 

Memorias de los virreyes que han gobernado el Perú durante el tiempo del coloniaje 
español (6 vols.), Tomo sexto: Frey don Francisco Gil de Taboada y Lemos, 
Lima, Librería Central de Felipe Bailly, 1859. https://archive.org/details/
memoriasdelosvir06peru. 

Mier y Terán Rocha, Lucía, La primera traza de la Ciudad de México 1524-1535, 
México, Fondo de Cultura Económica, Universidad Autónoma Metro-
politana, 2005. 

Miño Grijalva, Manuel, El mundo novohispano. Población, ciudades y economía, 
siglos XVII y XVIII, México, El Colegio de México, Fondo de Cultura 
Económica, Fideicomiso Historia de las Américas, 2001. 

Molina del Villar, América, y Navarrete Gómez, David (editores), El padrón de 
comulgantes del arzobispo Francisco Antonio Lorenzana 1768-1769, México, 
CIESAS, 2007 (Publicaciones de la Casa Chata).

Morales, Francisco, Clero y política en México (1767-1834). Algunas ideas sobre la 
autoridad, la independencia y la reforma eclesiástica, México, SepSetentas, 
1975. 

Moreno, Roberto, “El arzobispo Núñez de Haro contra el virrey Revillagigedo II”, 
en Tempus. Revista de historia de la Facultad de Filosofía y Letras de la Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, Invierno 1993-1994, No. 2.

Moro, Raffaele, “¿Una práctica poco visible? La demanda de limosnas “indí-
gena” en la Nueva España del siglo XVIII (Arzobispado de México)”, en 
Estudios de Historia Novohispana, No. 46 enero-junio de 2012.

Mundy, Barbara E., La muerte de Tenochtitlan, la vida de México, México, Grano 
de Sal, 2018. 

Navarro García, Luis, El arzobispo Fonte y la independencia de México, Sevilla, Uni-
versidad de Sevilla, 2014.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA 151

Orduña Carson, Miguel, Experiencias en transición: de la cofradía de San Homobono 
a la sociedad de socorros mutuos. Cultura política de los sastres de la Ciudad de 
México, tesis de maestría en historia, México, UNAM, Facultad de Filo-
sofía y Letras, 2004.

O’Hara, Matthew D., “The Supple Whip: Innovation and tradition in Mexican 
Catholicism”, Colonial Latin American Review, 17, No. 2 (2008). Consulta 
digital en: http://ahr.oxfordjournals.org/ (11 de octubre de 2016).

O’Hara, Matthew D., A flock divided. Race, religion, and politics in Mexico, 1749-
1857, Lexington, Duke University Press, 2010. 

O´Phelan Godoy, Scarlett (Editora), El Perú en el siglo XVIII. La era borbónica, 
Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú, Fundación M. J. Busta-
mante de la Fuente, 2015.

Ornelas, Candy y Rodríguez, Clara, “Síntesis histórica de la parroquia de Santa 
Cruz y Soledad, Ciudad de México”, en Inventario del Archivo Parroquial 
de Santa Cruz y Soledad, México, ADABI, 2013. https://www.academia.
edu/7682263/S%C3%ADntesis_hist%C3%B3rica_de_la_Parroquia_de_
Santa_Cruz_y_Soledad_Ciudad_de_M%C3%A9xico._Candy_Ornelas.

Ornelas, Candy y Rodríguez, Clara, “Síntesis histórica de la parroquia de 
Santo Tomás Apóstol, La Palma, Ciudad de México”, en Inventario del 
Archivo parroquial de Santo Tomás Apóstol La Palma. Arquidiócesis de 
México, Ciudad de México, México, ADABI, 2015. En línea: https://
www.academia.edu/13286084/S%C3%ADntesis_Hist%C3%B3rica_de_
la_Parroquia_Santo_Tom%C3%A1s_Ap%C3%B3stol_La_Palma_Ciudad_
de_M%C3%A9xico.

Osowski, Edward W., “Carriers of saints. Traveling alms collectors and nahua 
gender roles” en Martin Austin Nevig (Edit.), Local religion in Colonial 
Mexico, Albuquerque, University of New Mexico Press, 2006.

Pacheco Alarcón, Rebeca, La congregación jesuita de la Buena Muerte, tesis de 
licenciatura en Historia, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Facultad de Estudios Superiores Acatlán, 2007.

Palomo Infante, María Dolores, Juntos y congregados. Historia de las cofradías en 
los pueblos de indios tzotziles y tzeltales de Chiapas (siglos XVI al XIX), México, 
Centro de Investigaciones y Estudios Superiores en Antropología So-
cial, 2009. 

Paniagua Pérez, Jesús (Coordinador), España y América entre el barroco y la ilustra-
ción (1722-1804). II Centenario de la muerte del Cardenal Lorenzana (1804-
2004), León, Universidad de León, 2005. 

Paniagua Pérez, Jesús (Coordinador), “La actitud ilustrada de los obispos ame-
ricanos en la época de Carlos III”, en Jesús Paniagua Pérez (Coordi-
nador), España y América entre el barroco y la ilustración (1722-1804). II 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA152

Centenario de la muerte del Cardenal Lorenzana (1804-2004), León, Univer-
sidad de León, 2005. 

Pastor, Rodolfo, Campesinos y reformas: la Mixteca, 1700-1856, México, El Co-
legio de México, 1987.

Pastora y Nieto, Isidro de la, Diccionario de derecho canónico, traducido del que ha 
escrito en francés el abate Andrés, arreglado a la jurisprudencia eclesiástica es-
pañola antigua y moderna, Madrid, Imprenta de don José C. de la Peña, 1847. 

Peralta Ruíz, Víctor, “Las razones de la Fe, la Iglesia y la Ilustración en el Perú, 
1758-1800”, en Scarlett O´Phelan Godoy (Editora), El Perú en el siglo 
XVIII. La era borbónica, Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú, 
Fundación M. J. Bustamante de la Fuente, 2015.

Pérez Cancio, Gregorio, Libro de fábrica del templo parroquial de Santa Cruz y So-
ledad, años de 1773 a 1784, México, Instituto Nacional de Antropología 
e Historia, 1970. 

Pérez Hernández, Rodrigo Salomón, El gobierno de los subdelegados en la inten-
dencia de México. La formación de un ámbito de autoridad distrital en el sistema 
de intendencias novohispano, 1786-1810, tesis de doctorado en Historia, 
México, El Colegio de México, 2017. 

Pérez Puente, Leticia y Aguirre Salvador, Rodolfo (Coordinadores), Voces de la 
clerecía novohispana. Documentos históricos y reflexiones sobre el México colo-
nial, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Instituto de 
Investigaciones sobre la Universidad y la Educación, 2009. 

Pérez-Rocha, Emma, “Mayordomías y cofradías del Pueblo de Tacuba en el 
siglo XVIII”, en Estudios de Historia Novohispana, No. 6, 1978.

Pérez Toledo, Sonia, Población y estructura social de la Ciudad de México, 1790-
1842, México, Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Iztapa-
lapa, Biblioteca de Signos 31, 2004.

Pescador, Juan Javier, De bautizados a fieles difuntos: familia y mentalidades en una 
parroquia urbana, Santa Catarina de México, 1568-1820, México, El Co-
legio de México, Centro de Estudios Demográficos y de Desarrollo Ur-
bano, 1992. 

Plaza Orellana, Rocío, Los orígenes modernos de la Semana Santa de Sevilla. I: El 
poder de las cofradías (1777-1808), España, El Paseo Editorial, 2018. 

Purroy Turrillas, Carmen, “Los diezmos en Indias en el siglo XVIII”, en Actas 
del VIII Congreso Internacional de Historia del Derecho Indiano, Tomo II, 
Chile, Instituto de Derecho Indiano, 2000, pp. 155-196. Disponible en 
línea en: http://www.historiadelderecho.uchile.cl/index.php/RCHD/article 
viewFile/24952/26303.

Praxedis Quesada, Joaquín. La administración de la fe. Cofradías de Xochimilco, 
siglo XVIII, México, GDF, Delegación Xochimilco, 2006.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA 153

Praxedis Quesada, Joaquín. “Administrar la fe. Las cofradías de las Ánimas Ben-
ditas y el Santísimo Sacramento de Xochimilco (Siglos XVIII-XIX)”, en 
Eduardo Carrera, Clemente Cruz Peralta, José Antonio Cruz Rangel, 
Juan Manuel Pérez Zevallos (Coords.), Las voces de la fe. Las cofradías en 
México (Siglos XVII-XIX), México, UAM, CIESAS, 2011.

Ramírez Méndez, Jessica, “Las nuevas órdenes religiosas en las tramas semánti-
co-espaciales de la Ciudad de México, siglo XVI”, en Historia Mexicana, 
LXIII:3, 2014.

Ramírez Méndez, Jessica, Los carmelitas descalzos en la Nueva España. Del activismo 
misional al apostolado urbano, 1585-1614, México, Instituto Nacional de 
Antropología e Historia, 2015 (Colección Historia-Fundamentos).

Ramírez Sámano, María del Rocío, La cofradía gremial de los fruteros y encomen-
deros de fruta de la ciudad de México: “Jesús Nazareno de la Caída”, tesis de 
licenciatura en Historia, México, UNAM, Escuela Nacional de Estudios 
Profesionales Acatlán, 2001.

Real Academia Española, Diccionario de Autoridades 1726-1739 (sitio web), Ma-
drid, Real Academia Española, 2017. http://web.frl.es/DA.html.

Real Ordenanza para el establecimiento e instrucción de intendentes de ejército y pro-
vincia en el reino de la Nueva España (1786), Edición facsimilar, introduc-
ción por Ricardo Rees Jones, México, Universidad Nacional Autónoma 
de México, 1984.

Recopilación de las leyes de los Reinos de las Indias, mandadas imprimir y publicar por 
la majestad católica del Rey don Carlos II, Nuestro Señor, Tomo primero, 
Madrid, Julián de Paredes, 1681. http://fondosdigitales.us.es/fondos/
libros/752/14/recopilacion-de-leyes-de-los-reynos-de-las-indias/?desplegar=8204
&desplegar=8200&desplegar=8190&desplegar=8193.

Recopilación de Leyes de los Reinos de las Indias, mandadas imprimir y publicar por la 
majestad católica del rey don Carlos II, nuestro señor. Va dividida en tres tomos, 
con el índice general, y al principio de cada tomo el índice especial de los títulos 
que contiene. Tomo Primero, cuarta impresión, hecha de orden del Real 
y Supremo Consejo de las Indias, Madrid, MDCCLXXXXI, por la viuda 
de don Joaquín Ibarra, impresora de dicho Real y Supremo Consejo.

Relaciones geográficas del arzobispado de México, 1743, Edición de Francisco de 
Solano, dos volúmenes, Madrid, Consejo Superior de Investigaciones 
Científicas, Centro de Estudios Históricos, Departamento de Historia 
de América, 1988.

Relación de la fúnebre ceremonia y exequias del ilustrísimo y excelentísimo señor doctor 
don Ildefonso Núñez de Haro y Peralta, arzobispo que fue de esta santa iglesia 
metropolitana de México, virrey y capitán general de esta Nueva España, caba-
llero gran cruz de la real y distinguida orden española de Carlos III, Imprenta 
de don Mariano Joseph de Zúñiga y Ontiveros, 1802.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA154

Roa López, Mario Alberto, Historia socio-ambiental de la parroquia de Santa María 
la Redonda en la segunda mitad del siglo XVIII (1751-1771), tesis de maes-
tría en Historia, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Facultad de Filosofía y Letras, Instituto de Investigaciones Históricas, 
2017.

Rivero Lira, Fernando, Las congregaciones marianas en la Nueva España, siglos 
XVI-XVIII, tesis de maestría en Historia, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, 2010. 

Robin, Alena, Las capillas del Vía Crucis de la Ciudad de México. Arte, patrocinio 
y sacralización del espacio, México, Universidad Nacional Autónoma de 
México, Instituto de Investigaciones Estéticas, 2014.

Rodríguez García, Vicente, El fiscal de Real Hacienda en Nueva España. Don Ramón 
de Posada y Soto, 1781-1793, Oviedo, Secretariado de publicaciones de la 
Universidad de Oviedo, 1985. 

Rodríguez Mateos, Joaquín, Las cofradías y las luces. Ilustración y reforma en la 
crisis del barroco, Sevilla, Ayuntamiento de Sevilla, Instituto de Cultura y 
las Artes, 2006. 

Rojas, Beatriz (Coordinadora), Cuerpo político y pluralidad de derechos. Los privi-
legios de las corporaciones novohispanas, México, Centro de Investigación y 
Docencia Económicas, Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis 
Mora, 2007. 

Rojas, Beatriz (Coordinadora), “Los privilegios como articulación del cuerpo 
político. Nueva España, 1750-1821”, en Beatriz Rojas (Coordinadora), 
Cuerpo político y pluralidad de derechos. Los privilegios de las corporaciones 
novohispanas, México, Centro de Investigación y Docencia Económicas, 
Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora, 2007. 

Rojas, Beatriz (Coordinadora), Las ciudades novohispanas. Siete ensayos. Historia y 
territorio, México, Instituto Mora, El Colegio de Michoacán, 2016. 

Romero Samper, Milagrosa, Las cofradías en el Madrid del siglo XVIII, Tesis doc-
toral, Madrid, Universidad Complutense de Madrid, 1998. 

Romero Samper, Milagrosa y Rosell, Lauro E., Iglesias y conventos coloniales de la 
ciudad de México, México, Editorial Patria, 1946.

Rubial García, Antonio, “¿El final de una utopía? El arzobispo Lorenzana y 
la nueva distribución parroquial de la ciudad de México”, en Jesús Pa-
niagua Pérez (Coordinador), España y América entre el barroco y la ilustra-
ción (1722-1804). II Centenario de la muerte del Cardenal Lorenzana (1804-
2004), León, Universidad de León, 2005. 

Rubial García, Antonio (coordinador), La Iglesia en el México colonial, México, 
Instituto de Investigaciones Históricas, Universidad Nacional Autó-
noma de México, Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades Alfonso 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA 155

Vélez Pliego, Benemérita Universidad Autónoma de Puebla, Ediciones 
de educación y cultura, 2013.

Ruiz, Armando (coord.), Arquitectura religiosa de la ciudad de México, siglos XVI al 
XIX, una guía, México, Asociación del Patrimonio Artístico Mexicano, 
A.C., Secretaria de Cultura, Secretaria de Turismo y Fondo Mixto de 
Promoción Turística del Gobierno del Distrito Federal, 2004.

Rumeau de Armas, Antonio, Historia de la previsión social en España: cofradías, gre-
mios, hermandades, montepíos, Madrid, Revista de Derecho Privado, 1944.

Saldaña Solís, Marcela, El inicio de la secularización de las doctrinas. Arzobispado 
de México, 1749-1760, México, tesis de maestría en Historia, Facultad de 
Filosofía y Letras, Universidad Nacional Autónoma de México, 2011. 

Sánchez Blanco, Francisco, La ilustración en España, Madrid, Ediciones Akal, 
1997.

Sánchez Santiró, Ernest, “El nuevo orden parroquial de la ciudad de México: 
población, etnia y territorio (1768-1777)”, en Estudios de Historia Novohis-
pana No. 30, enero-junio 2004.

Sánchez Santiró, Ernest, “Las reformas borbónicas como categoría de análisis 
en la historiografía institucional, económica y fiscal sobre Nueva Es-
paña: orígenes, implantación y expansión”, en Historia Caribe, Vol. XI, 
No. 29, julio-diciembre 2016.

Sarrailh, Jean, La España ilustrada de la segunda mitad del siglo XVIII, México, 
Fondo de Cultura Económica, 1981. 

Savarino, Franco, et al. (Coordinadores), Política y religión en la Ciudad de México, 
siglos XIX y XX, México, Asociación Mexicana de Promoción y Cultura 
Social, A.C., Instituto Mexicano de Doctrina Social Cristiana, 2014. 

Sermón que en la solemne función con que se dio principio a la Real Congregación del 
Alumbrado y Vela Continua del Santísimo Sacramento del altar, celebrada en 
la Iglesia parroquial de San Sebastián de la Ciudad de México, en donde se ha 
establecido el día 11 de marzo de 1793, México, Imprenta de don Felipe de 
Zúñiga y Ontiveros, 1793.

Serrano Espinosa, Teresa Eleazar, La cofradía de Nuestra Señora del Carmen y su 
santo escapulario. Culto y prácticas religiosas en la época colonial, México, 
Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2013.

Serrano Espinosa, Teresa Eleazar y Jarillo Hernández, Ricardo, Las cofradías 
en México, pasado y presente. Descripción bibliográfica, México, Instituto Na-
cional de Antropología e Historia, 2013.

Silva Prada, Natalia, “Las manifestaciones políticas indígenas ante el proceso 
de control y privatización de tierras: México, 1786-1856”, en Brian F. 
Connaughton (Coordinador), Poder y legitimidad en México en el siglo XIX, 
México, Universidad Autónoma Metropolitana, Unidad Iztapalapa.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA156

Soberanes Fernández, José Luis, Los tribunales de la Nueva España, México, Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, 1980. 

Solano y Pérez Lila, Francisco de, Antonio de Ulloa y la Nueva España. Con dos 
apéndices: Descripción geográfico-física de una parte de la Nueva España de 
Antonio de Ulloa, y su correspondencia privada con el virrey don Antonio María 
de Bucareli, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Bibliográficas, 
1979. 

Solís Robleda, Gabriela, Entre la tierra y el cielo. Religión y sociedad en los pueblos 
mayas del Yucatán colonial, México, Centro de Investigaciones y Estudios 
Superiores en Antropología Social, Instituto de Cultura de Yucatán, Mi-
guel Ángel Porrúa, 2005.

Suárez Castro, María Teresa, “La devoción congregada”. La cofradía de la Virgen 
del Rosario en San Agustín de las Cuevas Tlalpan, siglos XVII y XVIII, tesis de 
licenciatura en etnohistoria, México, Escuela Nacional de Antropología 
e Historia, 2018.

Tanck de Estrada, Dorothy, La educación ilustrada, 1786-1836, México, El Co-
legio de México, 1984. 

Tanck de Estrada, Dorothy, Pueblos de indios y educación en el México colonial, 
1750-1821, México, El Colegio de México, 1999. 

Tanck de Estrada, Dorothy, “Cofradías en los pueblos de indios en el México 
colonial”, ponencia presentada en el 3er. Congreso Virtual de Antropología 
y Arqueología (sitio web), Argentina, 2002. http://www.equiponaya.com.ar/
congreso2002/ponencias/dorothy_tanck_de_estrada.htm.

Tanck de Estrada, Dorothy, “Los bienes y la organización de las cofradías 
en los pueblos de indios del México colonial. Debate entre el estado 
y la Iglesia” en María del Pilar Martínez López-Cano, Elisa Speckman 
Guerra y Gisela von Wobeser (Coordinadoras), La Iglesia y sus bienes. De 
la amortización a la nacionalización, México, Universidad Nacional Autó-
noma de México, Instituto de Investigaciones Históricas, 2004.

Taylor, William B., Ministros de lo sagrado. Sacerdotes y feligreses en el México del 
siglo XVIII, Zamora, El Colegio de Michoacán, Secretaría de Goberna-
ción, El Colegio de México, 1999.

Taylor, William B., “De corazón pequeño y ánimo apocado. Conceptos de los 
curas párrocos sobre los indios en la Nueva España del siglo XVIII”, en 
Oscar Mazín (Compilador), La Iglesia y el Centro-Occidente de México. De la 
singularidad a la universalidad. A través de Relaciones, Estudios de Historia y 
Sociedad, Zamora, El Colegio de Michoacán, 2014.

Torre Villalpando, Guadalupe de la, “La demarcación de cuarteles. Estable-
cimiento de una nueva jurisdicción en la ciudad de México del siglo 
XVIII”, en Sonia Lombardo de Ruiz (Coordinadora), El impacto de las 
reformas borbónicas en la estructura de las ciudades. Un enfoque comparativo. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA 157

Memoria del I Simposio Internacional sobre historia del Centro Histórico de la 
Ciudad de México, México, Gobierno de la Ciudad de México, Consejo 
del Centro Histórico de la Ciudad de México, 2000.

Traslosheros, Jorge E., Historia judicial eclesiástica de la Nueva España. Materia, 
método y razones, México, Editorial Porrúa, 2014. 

Valle Pavón, Guillermina del, “El apoyo financiero del consulado de comer-
ciantes a las guerras españolas del siglo XVIII”, en María del Pilar Mar-
tínez López-Cano y Guillermina del Valle Pavón (Coordinadoras), El 
crédito eclesiástico en Nueva España, México, Instituto Mora, El Colegio 
de Michoacán, El Colegio d México, Instituto de investigaciones Histó-
ricas, UNAM, 1998.

Valle Pavón, Guillermina del, Finanzas piadosas y redes de negocios. Los mercaderes 
de la ciudad de México ante la crisis de Nueva España, 1804-1808, México, 
Instituto Mora, 2012.

Valle Pavón, Guillermina del, “Las funciones crediticias de las cofradías y los 
negocios de los mercaderes del Consulado de la ciudad de México, fines 
del siglo XVIII y principios del siglo XIX”, en Revista de Indias, 2014 Vol. 
LXXIV, núm. 261. 

Vera, Fortino Hipólito, Itinerario parroquial del Arzobispado de México y reseña his-
tórica, geográfica y estadística de las parroquias del mismo arzobispado, México, 
Imprenta del Colegio Católico, 1880. 

Vetancurt, Fray Agustín de, Teatro mexicano. Descripción breve de los sucesos ejem-
plares históricos y religiosos del Nuevo Mundo de las Indias, Facsimilar, Mé-
xico, Porrúa, 1982. 

Vetancurt, Agustín de, San Vicente, Juan Manuel de, Viera, Juan de. La ciudad 
de México en el siglo XVIII (1690-1780). Tres crónicas. Prólogo y bibliografía 
de Antonio Rubial García, México, Dirección General de Publicaciones 
del Consejo Nacional para la Cultura y las Artes, Cien de México, 1990.

Viera, Juan de, Breve y compendiosa narración de México, edición facsimilar, Mé-
xico, Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora, 1992. 

Villaseñor y Sánchez, José Antonio de, Suplemento al teatro americano. La ciudad 
de México en 1755. Estudio preliminar, edición y notas de Ramón María 
Serrera, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1980.

Villaseñor y Sánchez, José Antonio de, Theatro Americano. Descripción general de 
los reynos y provincias de la Nueva España y sus jurisdicciones. Seguido de Su-
plemento al Theatro Americano (La ciudad de México en 1755), Edición y 
preliminar de Ernesto de la Torre Villar, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Colección Nueva Biblioteca Mexicana 159, 2005. 

Wobeser, Gisela von, “Gestión y contenido del Real Decreto de Consolidación 
de Vales Reales para América”, en Historia Mexicana, Vol. LI, No. 4, 2002.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



BIBLIOGRAFÍA158

Wobeser, Gisela von, Dominación colonial. La consolidación de vales reales, 1804-
1812, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 2003.

Zahino Peñafort, Luisa, Iglesia y sociedad en México, 1765-1800. Tradición, reforma 
y reacciones, México, Universidad Nacional Autónoma de México, Insti-
tuto de Investigaciones Jurídicas, 1996. 

Zahino Peñafort, Luisa (recopiladora), El cardenal Lorenzana y el IV Concilio Pro-
vincial Mexicano, México, Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas, Miguel Ángel Porrúa, Univer-
sidad de Castilla-La Mancha, 1999. 

 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



159

FUENTES CONSULTADAS

 
Archivo Histórico del Arzobispado de México (AHAM)

Libro de visita de Manuel Rubio y Salinas (1755), Caja 22CL, Libro 1
Libro de visita de Alonso Núñez de Haro y Peralta (1775), Caja 25CL, 
Libro 1
Libro de visita de Alonso Núñez de Haro y Peralta (1775), Caja 25CL, 
Libro 2
Libro de visita de Alonso Núñez de Haro y Peralta (1778), Caja 27CL, 
Libro 1
Libro de visita de Alonso Núñez de Haro y Peralta (1782), Caja 28 CL, 
Libro 2
Libro de visita de Alonso Núñez de Haro y Peralta (1783), Caja 28CL, 
Libro 3
Libro de visita de Alonso Núñez de Haro y Peralta (1790), Caja 29CL, 
Libro 1
Libro de visita de Alonso Núñez de Haro y Peralta (1793), Caja 30CL, Libro 2 
 
Cuaderno en que constan las visitas de las parroquias de esta capital (Ciudad 
de México) (1808), Caja 32CL
Testimonio de todo lo actuado en la Santa Visita de Ciudad de México (1808), 
Caja 32CL

Archivo General de Indias, Sevilla (AGI)

Indiferente 191

México 1090, 1278, 1306, 1765, 2313, 2544, 2545, 2556, 2624, 2644, 
2659, 2661, 2663, 2664, 2665, 2667, 2669, 2672, 2675, 2676, 
2679, 2680, 2683, 2687, 2711.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



FUENTES CONSULTADAS160

Mapas y Planos-México 247

Archivo Histórico Nacional, Madrid (AHN)

Consejos 7090, exp. 1

Consejos 7098, exp. 26

Archivo General de la Nación, México (AGNM)

Alcabalas: vol. 11, exp. 2

Archivo Histórico de Hacienda: vol. 641 exp. 2

Bienes Nacionales: vol. 113, exps. 1- 3; vol. 142, exp. 7; vol. 170, exp. 19; 
vol. 171, exp. 30; vol. 176, exp. 2; vol. 570, exp. 3; vol. 585, exps. 
19, 20 y 32; vol. 601, exp. 24 y 27; vol. 851, exp. 17; vol. 909, exps. 
3 y 4; vol. 924, exp. 4; vol. 925, exp. 3; 947, exp. 1; vol. 1170, 
exps. 4, 5 y 17; vol. 1204, exp. 16. 

Clero regular y secular: vol. 22, exps. 7, 10 y 11; vol. 27, exp. 6; vol. 72, 
exp. 13; vol. 116; vol. 142, exp. 7; vol. 154, exp.5; vol. 155, exps. 
12, 13, 15 y 17; vol. 159, exp.12; vol. 162, exp. 3. 

Cofradías y archicofradías: vol. 5 y 6; vol. 9, exp. 5; vol. 12 exp. 10 y 18; 
vol. 14, exp. 4; vol. 15, exp. 12; vol. 18; vol. 19, exp. 10. 

Consolidación: vol. 3, exp. 10

Cultos religiosos: vol. 1

Donativos y préstamos: vol. 26, exp. 8. 

Historia: vol. 314; vol. 578 A, exp. 10. 

Indiferente Virreinal: Caja 81, exp. 16; caja 161, exp. 3; caja 1247, 
exp.31; caja 2831, exp. 3; caja 3425, exp. 7

Real Junta, volumen único

Templos y conventos: vol. 73 exp. 1; vol. 88, exp. 5; vol. 154, exp. 10; vol. 

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



FUENTES CONSULTADAS 161

160, exp. 25; vol. 170, exp. 1; vol. 221, exp. 1; vol. 224, exp. 5; 
vol. 315, exp. 4. 

Biblioteca Nacional de España-Biblioteca Digital Hispánica

Guía política, eclesiástica y militar del virreinato del Perú, para el 
año de 1793. Compuesta de orden del superior gobierno 
por el doctor don Joseph Hipólito Unanue, catedrático de 
Anatomía en la Real Universidad de San Marcos. Publicada 
por la Sociedad Académica de Amantes del País de Lima, 
Imprenta Real de los Huérfanos. http://bdh-rd.bne.es/viewer.
vm?id=0000096375&page=1. 

Manuscrito 1267, Papeles varios (1701): Descripción de la Ciudad 
de Lima, capital del reino del Perú, su temperamento, 
opulencia, carácter de sus naturales y comercio. Con algunas 
reflexiones sobre la frecuencia de temblores y carencia de 
lluvia en su valle y sus inmediaciones. http://bdh-rd.bne.es/viewer.
vm?id=0000105505&page=1.

 Relación que hizo de su gobierno el excelentísimo señor don Manuel 
de Amat y Junient, caballero del orden de san Juan y del Real 
de san Genaro, Teniente general de los reales ejércitos, gentil 
hombre de la cámara de su majestad, con entrada de su consejo, 
virrey, gobernador y capitán general de las provincias del Perú y 
Chile, al excelentísimo señor don Manuel de Guirior, caballero 
del orden de san Juan, Teniente General de la Real Armada, 
virrey del Nuevo Reino de Granada, su sucesor. http://bdh-rd.
bne.es/viewer.vm?id=0000042048&page=1.

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
https://www.juridicas.unam.mx/ 
https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv

https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en 
https://tinyurl.com/r5jfhhnf

DR © 2021. Universidad Nacional Autónoma de México, 
Instituto de Investigaciones Jurídicas



Cruce de jurisdicciones: derecho indiano y canónico en las reformas de 
cofra-días y hermandades novohispanas, editado por el Instituto de 
Inves-tigaciones Jurídicas de la UNAM, se terminó de imprimir el 5 
de octubre de 2020, en el marco del 528 aniversario de la llegada de 
Cristóbal Colón al Nuevo Mundo, en los talleres de Ojo Culto. Estudio 
Creativo, Baltimore 78-3, colonia Nochebuena, Benito Juárez, 07320 
Ciudad de México, tel. 55 9116 2678. Se utilizó tipo Baskerville en 

10, 11, 12 y 14 puntos. En esta edición se empleó papel book cream de 
60 gramos para los interiores y cartulina couché de 250 gramos para 
los forros.  Consta de 300 ejemplares (impresión offset).






