Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM https://www.juridicas.unam.mx/ https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/3f66m8jf

# Los ciclos del tiempo: la cuenta ritual entre los zapotecos en la actualidad

Ron van Meer Investigador independiente Guatemala Ciudad, Guatemala

In memoriam: Nemesio Gaspar Román

#### Introducción

El uso continuo de la cuenta ritual zapoteca en Oaxaca fue registrado por primera vez en la literatura científica por el investigador mexicano Pedro Carrasco en 1951 (Carrasco, 1951). Durante una gira de campo por diferentes comunidades zapotecas de la Sierra Sur en 1949 logró recoger versiones parciales de lo que describió como una cuenta ritual. Siguiendo estos indicios, y alentado para tal fin por el investigador Alfonso Caso, 325 Roberto J. Weitlaner decidió visitar la región para indagar más sobre dicha cuenta ritual. Weitlaner formó un pequeño grupo de inves-

En aquel tiempo Alfonso Caso estaba ocupado con detalladas investigaciones sobre los calendarios prehispánicos y sus diversas manifestaciones en el México antiguo y contemporáneo. Para tal fin había elaborado un cuestionario detallado que dio a Weitlaner para que le sirviera de guía durante sus visitas de campo. Una recopilación de los resultados de dichas investigaciones fue publicada por Caso en 1967. Discute brevemente la cuenta ritual que fue encontrado por Carrasco (1951) y luego investigado más a fondo por Weitlaner (1958). Pero a Caso le costaba ubicar esta cuenta ritual zapoteca. No logró decidirse si se trataba de una cuenta ritual degenerada o de la sobrevivencia de algunas combinaciones de nombres de dioses y números que provenían de una cuenta anterior, cuyo origen se remontaría a más de mil años antes de Cristo (Caso, 1967: 33).

tigadores consistiendo en Donald Brockington y Gabriel DeCicco. En uso de la cuenta ritual en dicha región. Los resultados de dichas invesvarias ocasiones, juntos y de forma individual, empezaron a recorrer la región de los Loxicha, aunque concentraron sus investigaciones sólo en ciertas comunidades. 326

Luego es importante mencionar la reexaminación y análisis crítico de la información adivinatoria recogida por Weitlaner y otros en la región de los Loxicha por parte de Peter van der Loo en el marco de su estudio sobre los códices del llamado Grupo Borgia (van der Loo, 1987). No solo logra corregir algunas de las conclusiones equivocadas de Weitlaner, sino también demuestra de forma convincente que la cuenta ritual zapoteca no difiere significativamente de la cuenta ritual mesoamericana, como siempre se pensaba.<sup>327</sup>

En 1987-1988 y durante casi un año pude llevar a cabo un estudio de campo en los Loxicha, sobre todo en la comunidad de San Bartolomé Loxicha, con el fin de juntar más información y documentar el tigaciones fueron utilizados para la tesis de maestría presentada en la Universidad de Leiden, Holanda (Meer, 1990).328

Nuevas investigaciones sobre la cuenta ritual de los Loxicha<sup>329</sup>

En la última década se ha intensificado la investigación sobre la cuenta ritual zapoteca y temas relacionados. En primer lugar, destaca la publicación original de la profesora Mendoza Pérez, oriunda de San Agustín Loxicha, quien en 2009 publicó su libro Loxicha Un Tesoro de la Cultura Zapoteca (Mendoza Pérez, 2009). Una parte de dicho libro está dedicado a la cuenta ritual (Ibid: 86-111) y también incorpora datos muy interesantes sobre las creencias de la comunidad de San Agustín Loxicha; sobre el ritual de la ciénaga, así como sobre otros rituales y costumbres basados en testimonios orales y escritos recogidos por la autora. Con respecto a la cuenta ritual, incluye una descripción detallada y indica cómo estos se sitúan en los años gregorianos de 2006 y

<sup>&</sup>lt;sup>326</sup> Concretamente, en las comunidades de San Bartolomé y San Agustín Loxicha, y Magdalena y Santa Lucía Miahuatlan. Más tarde Gabriel DeCicco también visitó la región de los Coatlanes para documentar el uso de la cuenta ritual allí.

<sup>&</sup>lt;sup>327</sup> Hago aquí también mención de la tesis de maestría de Charles Markman de la Universidad de Carolina del Norte, del año 1971. Sin embargo, su investigación no arrojó datos nuevos sobre la cuenta ritual zapoteca como tal y se basa única- y exclusivamente en una revisión de la literatura conocida hasta aquel momento sobre la cuenta ritual de los Loxicha (Markman, 1971). Finalmente, Donald L Brockington (1972) intentó esclarecer el significado de algunos signos calendáricos que aparecen en la escritura jeroglifica zapoteca en Monte Albán y otros sitios comparándolos con los datos recogidos sobre la cuenta ritual zapoteca en los Loxicha. Pero, como él mismo reconoció, dicho intento fracasó.

<sup>&</sup>lt;sup>328</sup> Durante mi investigación recibí el apoyo desinteresado de muchos de los habitantes de San Bartolomé Loxicha, entre los cuales se destacó don Nemesio Gaspar Román†, quien fue un gran conocedor y promotor de la cultura y lengua zapoteca o distè. Dedico este trabajo a la memoria de él. Además, visité San Agustín Loxicha y estuve un par de semanas en la comunidad de Santa Catarina Loxicha.

 $<sup>^{329}</sup>$  Es importante mencionar también que existen importantes estudios sobre las cuentas rituales todavía en uso en diferentes regiones culturales del estado de Oaxaca como, por ejemplo, entre los Mixes (Lipp, 1991; Duinmeijer, 1996, 1997; Rojas Martínez Gracida, 2013, 2014; Reyes Gómez, 2017) que facilitan estudios comparativos sobre la cuenta ritual mesoamericana en la actualidad.

2007, proporcionando una traducción de los términos mánticos. Finalmente, reproduce dos páginas de un cuaderno de notas relacionado con algunas fechas de la cuenta ritual (Ibid: 159).

Un aporte muy especial y valioso al estudio de la cuenta ritual en Loxicha lo constituye el trabajo en marcha de los lingüistas Rosemary Beam de Azcona y Emiliano Cruz Santiago (oriundo de San Bartolomé Loxicha), quienes, como parte de sus estudios sobre las lenguas zapotecas de la Sierra Sur de Oaxaca, han también investigado la cuenta ritual (Cruz Santiago y Beam de Azcona, 2017). Emiliano Cruz Santiago, junto con el conocedor de la cuenta ritual, Juan Juárez Antonio, hizo una presentación muy original en la ciudad de Oaxaca en 2013 sobre la cuenta de Loxicha -desde una perspectiva emic-, en que explicó el uso de la cuenta en San Bartolomé Loxicha. 330 Otro lingüista, Mikko Benjamin Salminen (2014), discute de paso el tema de la cuenta ritual en su libro sobre la variante zapoteca de San Agustín Loxicha, aunque para ello se basa en los datos proporcionados anteriormente por Mendoza Pérez (2009).

Libro completo en

De igual manera se destaca el trabajo realizado por el joven investigador zapoteco Juan Reyes Ruiz (2016) y los valiosos aportes que hace con respecto al sistema de salud y conceptos relacionados entre los zapotecos de la Sierra Sur, concretamente en las comunidades de Santo Domingo de Morelos y San Agustín Loxicha. Su trabajo de tesis incluye una discusión y análisis sobre los conceptos de salud, enfermedad, curaciones, prácticas rituales y el papel de los especialistas rituales con respecto a la lectura de maíz y el uso continuado de la cuenta ritual zapoteco entre los habitantes de las comunidades estudiadas.

Muy relevantes también para el estudio de la cuenta ritual y los dioses o seres sobrenaturales que allí aparecen, son los estudios del investigador mexicano Damián González Pérez (2014, 2016) basados en sus investigaciones de campo llevadas a cabo entre los zapotecos de la Sierra Sur, con énfasis en la cosmovisión y ritualidad agrícola zapoteca.

#### La estructura de la cuenta ritual en la actualidad

Como veremos más adelante, los datos que Carrasco logró recoger en lo que es la primera descripción de la cuenta moderna en los Loxicha fueron bastante incompletos (Carrasco, 1951). Decía que los especialistas en el manejo de esta cuenta ritual eran conocidos en zapoteco con el nombre de šanjak. Son ellos quienes consultan la cuenta, echan suertes para adivinar y conducen rituales y ceremonias.

<sup>330</sup> Dicha conferencia intitulada Wiiz nó xgáab: El pensamiento y los días' a través del calendario ritual en los Loxicha fue la octava y última conferencia de la serie Encuentros después del fin del mundo presentada por Juan Juárez Antonio y Emiliano Cruz Santiago, el 25 de octubre de 2013. Formaba parte de un ciclo de conferencias patrocinado por la Fundación Harp Helú Oaxaca, A.C. y la Biblioteca de Investigación Juan de Córdova. La videograbación de dicha conferencia puede ser consultada en Youtube (https://www.youtube.com/watch?v=aqE-VOF93cG0). En 2015 el joven y talentoso lingüista zapoteco Emiliano Cruz Santiago falleció inesperadamente, consecuencia de una grave enfermedad y la falta de una atención médica oportuna. Siempre será recordado por sus significativos aportes que hizo al estudio de la lengua zapoteca de la Sierra Sur de Oaxaca, y en especial de su comunidad natal San Bartolomé Loxicha.

Carrasco (1951) sólo presentó los nombres de las veinte trecenas y las actividades propicias correspondientes a cada período:

| 4 períodos de 12 o<br>13 posiciones                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ze<br>Škaulodios/<br>Šablodios<br>Škaugobil/Šabdola/<br>Šabgabil<br>Škablyu/Šablyu | Es el tiempo para ritos agrícolas, cortan elotes, los llevan a la iglesia y los ponen sobre el altar, se cura también el espanto Bueno para ir a rezar a la iglesia o curar de espanto. Conectado con los muertos, ir al panteón a rezar o a dejar flores.  Igual a <i>šablodios</i> , para pedir lluvia al Creador de la lluvia, se toma nanacate |
| 4 ó 7 períodos de a<br>13 posiciones                                               | Significado y actividades propicias para cada período                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Ze yačil<br>Ze yalu<br>Ze yatiudan<br>Ze wi                                        | El que tiene pleito, ahí paga su deuda, ayuna siete días. Es para arreglar una cosa con el Rey de la Tierra, como el que pide herencia. Se paga deuda de los que faltan a padres o madres. Es para bendecir la milpa.                                                                                                                              |
| škaulodios<br>škaugobil<br>Skablyu<br>Ze                                           | Pensamiento a Dios. Es el período bueno para ir a la iglesia.  Pensamiento de ánimas. Período relacionado con los muertos.  Pensamiento al Rey de la Tierra.  Período para llevar la criatura a la ciénaga, y para bendecir la milpa, el rancho de ganado o la casa nueva.                                                                         |

Tabla 9.1 Las trecenas de Loxicha según Carrasco (1951)

Aunque Carrasco registró partes de una cuenta ritual, el poco tiempo disponible no le permitió indagar más sobre el funcionamiento de esta cuenta o su estructura.<sup>331</sup> La primera versión completa de dicha cuenta se la debemos al investigador Roberto Weitlaner, quien en 1958 publicó una cuenta ritual proveniente de San Agustín Loxicha (véase Apéndice 9.1). Primero, es importante repetir aquí las circunstancias bajo las cuales los investigadores en el año 1956 lograron finalmente obtener una versión completa de la cuenta:332

La investigación que se llevó a cabo, tropezó, durante las primeras semanas de nuestra estancia en San Agustín, con ciertas dificultades, debido a la obstrucción de parte de ciertos sectores. Se obtuvieron esquemas calendáricos que no dieron mayores secuencias que las obtenidas en las investigaciones anteriores. Parecen sistemas elaborados inventados por ciertos zahoríes con fines pronosticarios y personales y que han adquirido por tales razones fama en la región. Afortunadamente, se logró obtener un pequeño cuadernillo que, escrito en un zapoteco poco inteligible, dio una lista de 9 nombres de días al lado de los numerales 1 al 13. Ambas

<sup>&</sup>lt;sup>331</sup> Es probable que Carrasco entendió mal la descripción de su informante, quien parece haber descrito una cuenta entera de 260 posiciones. Ésta comenzaba con las 4 trecenas de Ze que describió, seguida por la trecena Ze yačil, a su vez seguida por las 3 trecenas de Škaulodios, Škaugobil v Škablyu. El siguiente periodo de 52 posiciones comenzaba con la trecena Ze yalu, seguida por las mismas 3 trecenas de *Škaulodios*, *Škaugobil* v *Škablyu*. Este patrón continuaba con los periodos de 52 posiciones llamados Ze yatudan y Ze wi, cada una seguida por las 3 trecenas. O sea, fue una cuenta dividida en 5 periodos de 52 posiciones, divididos en 4 trecenas cada uno.

<sup>&</sup>lt;sup>332</sup> Véase Apéndice 9.5 para la información adivinatoria recopilada por Weitlaner, DeCicco y Brockington durante sus visitas de campo en la región de los Loxicha.

series se repiten hasta llegar a la suma de 260. Otra buena suerte nos puso en contacto con un informante inteligente quien tradujo los nombres del cuadernito y mostró en forma ingeniosa, por medio de 260 granos de maíz y papeles de estaño, el uso de este sistema calendárico representado (Weitlaner, 1958: \*\*).

Según las descripciones de Weitlaner, la cuenta de 260 está dividida en cinco períodos mayores, llamados ze, que contienen cuatro trecenas cada uno, o sea en total 52 posiciones (4 x 13). La primera trecena del ze da su nombre al mismo período ze. La segunda, tercera y cuarta trecena de cada período ze lleva siempre un nombre zapoteco/español en la siguiente secuencia fija: segunda trecena: Sgablodios, tercera trecena: Sgabgabil y la última y cuarta trecena: Sgablyu.

El período Ze gon (primer período de 52 días), según la cuenta documentada por Weitlaner, Brockington y DeCicco (Weitlaner et al., 1958), es el siguiente:

|   | Ze Gon        |    | Sgablodios     |   | Sgabgabil |    | Sgablyu       |  |
|---|---------------|----|----------------|---|-----------|----|---------------|--|
| 1 | Mdi<br>ndozin | 13 | Mbas<br>Widzin | 1 | Mdi       | 13 | Mše<br>Widzin |  |
| 2 | Ndo'yet       | 12 | Mše            | 2 | Ndozin    | 12 | Ndan          |  |
| 3 | Beydo         | 11 | Ndan           | 3 | Ndo'yet   | 11 | Kedo          |  |
| 4 | Dubdo         | 10 | Kedo           | 4 | Beydo     | 10 | Dubdo         |  |
| 5 | Kedo          | 9  | Dubdo          | 5 | Dubdo     | 9  | Beydo         |  |
| 6 | Ndan          | 8  | Beydo          | 6 | Kedo      | 8  | Ndo'yet       |  |
| 7 | mše           | 7  | Ndo'yet        | 7 | Ndan      | 7  | Ndozin        |  |
| 8 | Mbas          | 6  | Ndozin         | 8 | mše       | 6  | Mdi           |  |

| 9  | Mdi             | 5 | Mdi  | 9  | Mbas            | 5 | Mbas  |
|----|-----------------|---|------|----|-----------------|---|-------|
| 10 | Ndozin          | 4 | Mbas | 10 | Mdi             | 4 | Mše   |
| 11 | Ndo'yet         | 3 | Mše  | 11 | Ndozin          | 3 | Ndan  |
| 12 | Beydo           | 2 | Ndan | 12 | Ndo'yet         | 2 | Kedo  |
| 13 | Dubdo<br>Widzin | 1 | Kedo | 13 | Beydo<br>Widzin | 1 | Dubdo |

Tabla 9.2 Las trecenas de Loxicha según Weitlaner et al. (1958)

Hay varios detalles que llaman la atención. Observamos cómo los nombres de las posiciones en la primera columna van de arriba hacia abajo, y los de la segunda columna van en la dirección contraria, de abajo hacia arriba. Así todas las trecenas de esta cuenta van bajando y subiendo. Aunque es la única cuenta ritual zapoteca moderna donde podemos observar este fenómeno, se supone que influye de alguna forma sobre la suerte o influencia que pueda tener un día, como es el caso en la cuenta ritual mixe. Es decir, influye en la suerte si el día pertenece a una trecena que va bajando o subiendo (Loo, 1987: 116-117, 132).333

<sup>&</sup>lt;sup>333</sup> Miller (1956: 58) comenta lo siguiente al observar el mismo fenómeno en una cuenta ritual mixe: "Concretándonos siempre a este cuaderno encontrado en Camotlán, tenemos que, al iniciarse cada trecena, aparece la palabra "Suba" o la palabra "Bajo" en forma alternada; es decir, en la primera trecena aparece "Suba", en la otra "Bajo", luego "Suba" y así sucesivamente hasta llegar a la última trecena que está precedida de la palabra "Bajo". Véase también Loo (1987: 116-117, 132). Investigaciones más recientes no han logrado explicar el significado del "subir" y "bajar" de las trecenas en la cuenta ritual mixe (ayuuk). Reves Gómez (2017: 55): escribe al respecto: "Sobre este punto, debemos admitir que, hasta ahora, nos ha sido imposible determinar las implicaciones de las acciones "subir" y "bajar" que están consideradas, de manera sucesiva y alternada, en cada trecena del calendario ayuuk, desde aquel primer cuadernillo que fue mostrado a Miller en Camotlán en los años cuarenta del siglo XX (Miller, 1956)." Sobre este aspecto véase también el capítulo sobre los libros mánticos de Oudijk en este volumen.

Luego vemos cómo cada trecena lleva un nombre zapoteco (sólo el nombre de la segunda trecena lleva un nombre compuesto de palabras zapotecas y españolas) algo ya documentado por Carrasco (1951). Los cuatro nombres son: ze gon, sgablodios, sgabgabil y sgablyu. Luego hay una serie de nueve nombres zapotecos que se repiten y nombran a las posiciones de la cuenta. Ya hemos visto esto nombres en el capítulo anterior: Ndozin, Ndoyet, Mbeydo, Ndubdo, Kedo, Ndan, Mše, Mbaz y Mdi. Hay una excepción, en el sentido de que la primera posición de Ze gon lleva dos nombres: el noveno y primero de la serie de nueve. Finalmente, cada décimatercera posición va acompañada, además de uno de los nueve nombres, por la palabra Widzin, que quiere decir "Día Trece". O sea, por alguna razón se decide cada vez enfatizar que se trata de la última posición, que se considera un momento delicado o peligroso en el cual es mejor no salir y no emprender ninguna actividad.

## La serie de nueve dioses en la cuenta ritual zapoteca

Sabemos que la secuencia fija representa los nombres de nueve deidades o seres sobrenaturales (Weitlaner y DeCicco, 1962).<sup>334</sup> Varios autores han ofrecido traducciones de estos nombres zapotecos, cuyas interpretaciones se pueden resumir de la siguiente forma:

|   | Nombre<br>zapoteco <sup>335</sup> | Weitlaner<br>(1958)                       | Mendoza<br>Pérez (2009) | Juárez, Cruz<br>Santiago y Beam de<br>Azcona (2013) | Reyes Ruíz<br>(2016) |
|---|-----------------------------------|-------------------------------------------|-------------------------|-----------------------------------------------------|----------------------|
| 1 | Ndan                              | Deidad<br>suprema                         | Antepasados             | Principal, dueño<br>o creador                       | Antepasados          |
| 2 | Mše                               | Aire malo                                 | Aire malo               | Pesadilla                                           | Aire malo            |
| 3 | Mbaz                              | Creador de<br>la tierra                   | Tierra                  | Madre Tierra                                        | Tierra               |
| 4 | Mdi                               | Rayo,<br>trueno                           | Rayo                    | Señor Rayo                                          | Rayo                 |
| 5 | Ndozin                            | Imagen,<br>espíritu 13                    | Dios<br>supremo         | Rebeldía                                            | Plaga o<br>desgracia |
| 6 | Ndoyet                            | Espíritu de las novenas                   | Novena                  | Novenario                                           | Ayuno<br>(novena)    |
| 7 | Mbeydo                            | Riqueza,<br>buenas<br>cosechas,<br>dinero | Abundancia              | Recurso                                             | Abundancia           |
| 8 | Ndubdo                            | Maíz                                      | Maíz                    | Alimento,<br>sagrado alimento                       | Maíz                 |
| 9 | Kedo                              | Queja<br>grave                            | Atado al ser<br>maligno | Culpa                                               | Ser maligno          |

Tabla 9.3 La serie de 9 dioses de Loxicha

<sup>&</sup>lt;sup>334</sup> Cabe aclarar que según la información recogida por Weitlaner y DeCicco (1962) cada divinidad tiene un aspecto femenino y otro masculino.

<sup>&</sup>lt;sup>335</sup> Los nombres de estos nueve dioses o seres sobrenaturales fueron registrados por Gabriel DeCicco en la variante zapoteca de los Coatlanes y son: Nžan, Mše, Ngolaž, Ngzi, Medoyitin, Medogez, Unkelo, Ngzub y Nkedo (Fondo Weitlaner, Carpeta XXXIV-17).

Existe bastante consenso sobre el significado de los nueve nombres que figuran en la cuenta ritual. A continuación vamos a ampliar la información sobre cada deidad o ser sobrenatural para así contextualizarlos más. Veremos también que cada posición o deidad es considerado bueno, malo o indiferente. Por el valor mántico de ciertas posiciones, ciertos días se prestan para llevar a cabo ciertas actividades o mejor se dejan de hacer (véase Apéndice 9.2).

## 1. Ndan (Mdáan, Mdan dó). -Día bueno-

Es el dios supremo y rey de la tierra a quién se le pide cosas buenas. A Ndan también se le conoce como Padre, 336 jefe de la familia (de los dioses), principal, dueño o creador del cielo y de la tierra. Literalmente Ndan se traduce como "principal" o "antepasados". 337 El día en que rige Ndan es especial para pedir larga vida y salud (Mendoza Pérez, 2009: 87). Los que nacen en Ndan tendrán suerte para bañar y pueden hablar con las ánimas. El día asociado con Ndan es el día de los antepasados y también se le llama día del padre, que es el jefe de todos. Es considerado un día bueno.

2. Msê (Mxhé, Mpxé, Mxé dó, Ministro, Administrador). -Día malo-Literalmente Mše significa "aire malo" o "pesadilla". Mše es un dios malo que según algunas personas habita en las entradas de las casas.

## 3. Mbaz (Mbáazgóol). –Día bueno-

Mbaz (también conocido como Mbaz gol) es el creador de la tierra. Sobre Mbaz dicen que es "Ministro de la Tierra" o "El peligro más grande que devora" y que es como una fiera. Además, dicen que Mbaz habita cerca de tierras de cultivo. Es considerado como Dios de la Humedad. Según don Félix Ortíz Mbaz es un día bueno. Una persona

Existen múltiples Mše. Se dice que otro dios, Kedo, cuenta con el apovo de varios Mše, quienes en su nombre ejecutan los castigos, como si fueran sus policías o topiles. Previo a realizar una ofrenda, se acostumbra a ofrecerles a los Mše copal y velas que se colocan en las cuatro esquinas de la ofrenda antes de dar inicio a la ofrenda o ritual como tal. De no hacerlo los Mše puedan estorbar el ritual. 338 Por su apodo también se le conoce como "brujo", "hechicero" y "mago". Los días asociados Mše son considerados malos. Cuando un niño nace en un día Mše, entonces saldrá mal, porque es el día del Rey de la pesadilla y del aire malo. Cuando a una persona le pegaba el aire malo podría morir al instante (din mbi xha, "le pegó el aire malo"). Se conoce Mše como diablo, cara de murciélago, de la noche, la oscuridad y lo desconocido (Mendoza Pérez, 2009: 87). Según Weitlaner y DeCicco (1962) en San Agustín Loxicha hay tres tipos de Mše que se presentan bajo tres diferentes formas: zacate, piedra blanca y fierro o metal puro.

<sup>&</sup>lt;sup>336</sup> En un manuscrito adivinatorio procedente de San Agustín Loxicha el término español *Padre* siempre reemplaza el nombre Ndan (Mendoza Pérez, 2009: 159).

<sup>337</sup> Ndan parece ser la fusión de los términos Ndo y Ann.

<sup>&</sup>lt;sup>338</sup> Entre los Tlapanecos, en el estado de Guerrero, se acostumbran a colocar manojos contados en las esquinas de la ofrenda para así alejar malas influencias (Loo, 1987: 194).

que nace en un día asociado con *Mbaz* va a ser curandero y va a poder pedir en el cerro productos de la tierra como maíz, calabazas, animales del monte etc. Va a ser un especialista ritual (*mbwan*).<sup>339</sup> También se dice que es el guardián de los animales, aunque es *Mdi* quien cumple esa función en particular con respecto al venado.

"En mayo, al principio del trabajo o en septiembre, antes de cortar el primer elote se hace un pago a la tierra o a *Mbaz*. Antes de sembrar hacen un cajete en que entierran copal blanco, velitas y en una oración piden permiso al Dios y pagan a la Tierra. Hablan al Dios y a la Tierra. Si no se hace el pago antes de sembrar, puede ocurrir que alguien corte su pie o que venga el Rayo que mate a uno de ellos. Lo hacen el pago para que así no tengan obstáculos durante su trabajo. Algunos tiran mezcal en la tierra y beben un poco." (Don Anastasio Arellanes R., Santa Catarina Loxicha, 1988).

"Cuando alguien se muere en el camino entonces tienen que traer el alma al final de nueve días. Es un *bwan* quien la regresa, usando copal en pedazos enteros dejándolos en el lugar donde murió. Esta ofrenda de copal es para el *Mbadz* [Mbaz], y además rezan un rosario de cinco misterios y una ofrenda de dos partidas de copalito en esta forma: (5+7) multiplicado por 2 = 24. La primera partida de (5+7) recibe el *Pše* [Mše], y la segunda partida de (5+7) es para el *Mbadz* [Mbaz]. Después sigue el rosario y finalmente tienen que encender un cerillo para encender una vela. También

recogen un poco de tierra de lugar, la ponen en un pañuelo y lo depositan sobre la tumba donde está la cruz del muerto." (Texto tomado de las notas de campo de Weitlaner, Fondo Weitlaner, Carpeta XXXIV-2, Doc. 3)

En el día asociado a *Mbaz* se le entrega a la tierra una ofrenda con copal y siete velas por los beneficios recibidos. En este día también se realiza la curación del espanto (Mendoza Pérez, 2009: 87).

"Curación de espanto. La causa de un espanto puede ser un río, o de un animal o de la misma gente. Van a ver a un *mbwan* quien tiene que guardar una novena de cuatro días. La persona que sufrió un espanto parece hinchado, pálido y tiene calentura intermitente. Tienen que ver a un zahorín quien, tomando el pulso, dice: "Está inquieta la sangre, es trémula." Después de la diagnosis el enfermo tiene que buscar a un mbwan para la curación. El mbwan tiene que trasladarse al lugar donde ocurrió el espanto en donde reza un rosario de cinco misterios. En seguida, se dirige al Señor de la Tierra [Mbaz] suplicándole que suelta el espíritu del enfermo. Para esto tiene que pagar una especie de rescate que consiste en un pedazo entero de copal. Este copal procede de San Miguel Coatlán y vale ahora 50 centavos. El copal se entierra en el mismo lugar habiendo sido cinco o siete pedazos arreglándose en esta forma [diagrama]. Los doce pedazos son dedicados al espíritu *Mše*. En caso de que el enfermo no está presente, el mbwan extiende la ropa de su paciente sobre el suelo y la sahúma con copal. Si el enfermo está presente lo sahúma a él. En seguida, vicean [sic] a él o la ropa, según el caso. La ceremonia puede hacerse en cualquier hora del día, pero en un día señalado en el calendario. Tiene que ser un día Mbaz en uno de los "Tiempos". La misma ceremonia puede tener lugar también en la orilla de un río en caso que allí sucedió el espanto. En

<sup>&</sup>lt;sup>339</sup> El mbwan (o mguán) es el sacerdote indígena quien dirige el ritual en la ciénaga, bendice la milpa, realiza la presentación de los niños recién nacidos y lleva a cabo el matrimonio (Mendoza Pérez, 2009: 82).

el caso de que un animal fue la causa del espanto tienen que usar una tira de un cuerno o un palo en la ceremonia y la cual tienen que sahumar." (Weitlaner, 1961: 27-28, Fondo Weitlaner, Carpeta XXXIV-15)

## 4. Mdi (Ndy) -Día bueno-

Literalmente, Mdi quiere decir Rayo y es el dios zapoteco de las lluvias. Él manda lluvias fértiles sobre la tierra que hace crecer los cultivos. Si no se le rinde suficiente homenaje a través de rituales mandará lluvias excesivas que harán daño a los cultivos que empezarán a pudrirse. Su aspecto negativo consiste en su poder de enviar dichas lluvias y como rayo puede matar a personas. En el día asociado a Mdi se le dan gracias al Rayo por las cosechas buenas. De lo contrario las cosechas se echarán a perder (Mendoza Pérez, 2009: 87). Sin embargo, en general es considerado un dios benévolo, porque es responsable de mandar las importantes lluvias. Existen diferentes tipos de rayos: el gran rayo Mdi ndo que es capaz de arrancar de raíz a los árboles, y otro rayo más débil conocido como Mdi bix. Un niño que nace un día asociado a Mdi puede ser un mbwgan o especialista ritual. Se dice que Mdi tiene forma de iguana. Es el dios mejor documentado de la serie de nueve dioses, porque ocupa un lugar prominente en rituales agrícolas, actividades relacionadas con la cacería, y en la tradición oral. Existen cuatro Mdi (o cuatro partes de un solo Mdi). Cada Mdi reside en la cima de un cerro en cada punto cardinal. El único cerro que todavía se conoce es el Cerro Mata de Bule, ubicado cerca de Santa Elena, en la costa pacífica. Según don Félix Ortíz, el día que rige Mdi es muy bueno. La persona que nace en Mdi saldrá igual como en Mbaz.

Antes de sembrar la milpa se busca complacer a Mdi mediante ofrendas:

"Van a bendecir su milpa el día Ze (período de trece días). Primero se paga a Wlizin, el Ministro del Mundo, medio copal, cinco a siete metros antes de la entrada de la milpa. A Mdi, el Rayo y Creador de las Lluvias, se le pagan un copal entero además le ofrecen tortillitas con una salsa de frijoles. Pero no les ponen sal porque Mdi no come sal [no se les pone sal porque así se apaga el rayo]. Se hacen tres tortillitas chicas (memelitas) sin sal para Mdi y tres con sal para la persona que hace la ofrenda. A Mše, otro Ministro del Mundo, se paga con un coconito vivo (guajalote pequeño) y lo entierran en medio de la milpa. Así recibe el mundo. Ahora se mata un guajolote más grande y se le riega su sangre a las cuatro direcciones de la milpa. Después se bendice la milpa en el nombre de Dios." (Don Nemesio Gaspar Román, San Bartolomé Loxicha, 1988).

## 5. Ndozin (Ndó zind, Mdo'dzin, Mdo'zin). -Día malo-

Literalmente, *Ndozin* se traduce como "Dios Trece" (*Ndo* es dios, *zin* es trece). Es considerado el dios principal que preside la serie de nueve. Con respecto a su función, a veces se lo compara con el presidente municipal. Junto con Ndo'yet, Kedo y Mše dirige algún tipo de tribunal superior divino. Juntos determinan el tipo de sanción. Mše, o diferentes Mše's, se ocupan de ejecutar dicho castigo. El día del Dios Supremo se

venera en La Ciénaga.<sup>340</sup> En este día se practica la maldad en contra de alguien (Mendoza Pérez, 2009: 87). Según don Félix Ortiz, *Ndozin* es un dios malo y es mejor dejar pasar el día en que manda. Su influencia negativa se refuerza cuando *Ndozin* cae en la última posición de la trecena o *Ndozin widzin*. También es asociado con la muerte.

"Pero ellos de San Agustín [Loxicha] tienen muchísimas creencias. Los de San Agustín, a pesar de que tienen otra creencia más. Por ejemplo, si en este día muere un esposo o esposa cuentan ellos siete meses más, este día que toca al *Dios de todos los Trece* [Ndozin]. Entonces ellos tienen un panteón separado donde entierran perritos. O sea, si se muere la esposa se van a enterrar un perrito macho en el lugar de la esposa. La esposa dice que está en el reino de la muerte. Y si su esposo se murió la esposa tiene que, a los siete meses, enterrar una perrita. No es la misma creencia acá porque aquí se dejó esta costumbre." (Don Nemesio Gaspar Román, San Bartolomé Loxicha, 1988).

## 6. Ndoyet (Ndó yed, Mdo'yéehd) -Día malo-

Literalmente, su nombre quiere decir "Dios de la Novena", un periodo de abstinencia sexual durante uno o varios días. Cuando uno cumpla con las reglas es un día bueno. Sin embargo, se dice que cuando una persona nace en *Ndoyet* va a ser persona mala y pobre, que no sabe trabajar. Además, será tonta para la novena.

"Ndoyet quiere decir un Dios de Abstinencia, un Dios de *yeta*, porque dicen, ellos tienen su creencia. Si van al templo o van a hacer alguna ceremonia tienen que cuidarse cuatro días, no pecar con la mujer o pelearse. Ese quiere decir *yet*, entonces es un Dios de Abstinencia." (Don Nemesio Gaspar Román, San Bartolomé Loxicha, 1988).

Además de mandar durante un día, *Ndo'yet* también figura como dios de la novena que se debe respetar antes de poder ejecutar algún ritual. Los días en que rige *Ndo'yet*, también se les conoce como "días pesados". El *mbwan* recomienda hacer novenas de cuatro, siete y nueve días, según sean las culpas. Este día no se puede ir a la ciénaga.

## 7. Mbeydo (Mbey dó, Mbéey, Mbey dó) -Día bueno-

Beydo es el "Dios del Bienestar y de las Riquezas". Su nombre se traduce literalmente como "Serpiente del Agua (*Mbeldo*). Es un dios asociado con la tierra. En esta manifestación es responsable para abundantes cosechas con excepción del maíz que está a cargo de *Ndubdo*.

"Beydo vive en la ciénaga o los cerros altos. Cuando los cerros están cubiertos por neblinas, dicen, allí está." (Don Nemesio Gaspar Román, San Bartolomé Loxicha, 1988).

En alguna ocasión, en San Agustín Loxicha, *Mbeldo* decidió abandonar la cienéga, porque estaba descontento. Su salida iba acompañada por lluvias torrenciales. Durante dichas lluvias una casa con sus habitantes se cayó de un cerro. Todo esto quería decir que *Mbeldo* había

<sup>&</sup>lt;sup>340</sup> La ciénaga o ró bén [boca del lodo] es el centro ceremonial más importante en la región de los Loxicha (Mendoza Pérez, 2009: 84, Reyes Ruiz, 2016: 83-84).

decidido mudarse a otro lugar. Es en la ciénaga donde se acostumbra a presentar el recién nacido a Mbeldo o donde las personas contraen matrimonio.

"Tienen un lugar especial para esto, no es cualquier nacimiento de agua. Y allí van, pero esos practican en otra forma. Esos no van a quemar velas, ellos entierran el copal o van a enterrar el copal allí. Adoran donde están los nacimientos del agua. Nace un niño, cuentan sus días (xub xa wiz) y dicen ¿En qué día estamos?, es el día de los nacimientos de agua. Ellos dicen que adoran la serpiente. Y la serpiente está allá donde están los nacimientos del agua. Una vez que llegan estos días del nacimiento del agua, ese día van a pagar, van a hacer sus reverencias, allí en ese lugar." (Don Nemesio Gaspar Román, San Bartolomé Loxicha, 1988)

"Ceremonia: dedicar el niño a la ciénaga. Unos días después del nacimiento de un niño, en un día Wizomdan, el padre y el zahorí se van a la ciénaga, mientras que la madre con niño se queda en casa. El zahorí lleva copal entero y en pedazos para pagar a Mše, que es uno de los ejecutores de los dioses que castigan a la gente que falte en sus deberes. El copal grande es para el Rey de la Ciénaga, Mzian que también es Rey de la Humedad. El padre y el zahorí se llevan la ropa del niño y la de la madre y llegando ahí, la rocían y lleva a su casa un cuartito de agua con el cual rocían al niño, la cama y alrededor de la misma." (Fondo Weitlaner, Carpeta XXI-6 Doc. 1)

Y sobre el nacimiento de agua como lugar para contraer matrimonio sabemos que:

"El matrimonio se celebraba en la ciénaga. La dirigía el men ndxac (gente sabia o persona que sabe). Se sacrificaba un coconito (guajolote pequeño).

La ceremonia requería solemnidad y recato, el men ndxac poseía autoridad para imponer penitencias a los contrayentes o a los enfermos como era bañarse en la madrugada con agua fría o permanecer en castidad durante tres o nueve días para merecer de Dios perdón a sus culpas. La ciénaga es un nacimiento de aguas pantanosas porque se creía que ahí vive la culebra. Allá era el adoratorio y se ofrecían flores y dinero. Si los contrayentes no cumplían con las indicaciones del men ndxac, que se atuvieran a recibir el castigo correspondiente enfermarse de hinchazón y morir." (Doña Minerva Mendoza Pérez, San Agustín Loxicha, 1988)

Mbeydo tiene dos manifestaciones: como Mzyando o Mziando (una culebra infértil) y como Mzyan luxc (una serpiente de riqueza y abundancia). Durante rituales que tienen lugar en la ciénaga, como la presentación de recién nacidos o la contracción de matrimonio, primero se presenta una ofrenda a Mzyando para luego sin problemas poder ofrecer otra ofrenda a Mzyan luxc. Cada ofrenda se entierra en la tierra y encima se coloca una piedra como marcador. Mzyando está asociado con la época seca y Mzyn luxc con la época lluviosa. Cuando nace un niño, éste debe ser presentado primero a Mbeydo en la ciénaga y luego al santo patrono San Bartolomé.

Una mujer que acaba de dar a luz a un niño debe cuidarse de varias cosas y sobre todo del agua:

"Ellas le temen al agua. Pues una señora, que antes que vaya a la ciénaga, no puede pasar por un arroyo o un río porque no pueden pasar por el agua. Y si es un arroyo chico se lo tapan con hojas para que la señora pase. Para ellas el agua es un peligro porque todavía no han hecho el pago en la ciénaga. Pero si pasa por un lugar donde hay agua se va a hinchar, se llena la cara y se muere el niño también de hinchazón.

En el año 1917, mi mamá estaba enferma. Se le curaba con medicamentos traídos de Miahuatlan, pero no funcionaban. Ella tenía hinchazón o edema (gui') y no se aliviaba con los medicamentos hasta que un padrino de ella, don Apolinar Cortés tomaba el piule (me divin). Y al tomar el piule le habla y la culpa era de su padre porque él no tuvo yeta (abstinencia) en los días del nacimiento de la enfermada, porque no había ido a la ciénaga a pagar lo que correspondía a un nacimiento. Hasta que el padre de la enfermada se fue a hacer el pago en la ciénaga se alivió la enferma. A las 24 horas del pago se arrojó agua del cuerpo de la enfermada. Después comenzó a tomar hierbas que contenían hierro y se curaba." (Don Nemesio Gaspar Román, San Bartolomé Loxicha, 1988)

## 8. Ndubdo (Dubdó, Ndabdó, Ndób dó) -Día bueno-

El Dios del Maíz se conoce como *Ndubdo* y representa el maíz divinizado. Garantiza una buena cosecha de maíz, siempre y cuando se le propicia con rituales. Según don Félix Ortíz, el día que rige *Ndubdo* es bueno para sembrar la milpa. Este día se sacrifica en la ciénaga el coconito, o guajolote, cuya sangre se riega en la milpa para que la cosecha sea buena.<sup>341</sup> También se pide perdón por los pecados cometidos, así como una larga vida (Mendoza Pérez, 2009: 879).

## 9. Kedo (Kedó, Yalkée, Yalke dó) -Día malo-

A veces se traduce *Kedo* como "Rey de Maldad" o "Delito más grande" en el sentido de una persona que hace cosas injustas. Los días en que rige *Kedo* se le pueden invocar para hacer mal a alguna persona. Este es el día de la justicia y de la traición. Se le pide al ser maligno que suelte al que está amarrado o al que fueron a entregar al panteón por medio de ritual. También se pide castigo para el que hace el mal (Mendoza Pérez, 2009: 87).

Según don Félix Ortíz no es posible emprender algo bueno en este día, porque es un día peligroso. Por consecuencia, la persona que nace un día asociado a *Kedo* será un hombre muy bravo y con poca paciencia.

"Yo me acuerdo todavía que aquí estuvo un señor que fue tío de mi mamá, que era muy violento porque mataba dentro de 24 horas. Cuando él quería dentro de 24 horas mataba a una persona. Tomaba una vela y la bañaba con chile con que se iba al templo. Quién sabe cómo eran sus oraciones, pero el mismo piule les enseña qué hablar. No es que sean oraciones que están escritas, el mismo piule les enseña las palabras que van a hablar. Entonces dentro de las 24 horas mataba a una gente.

Una vez dice una señora que dio un machetazo a un burro de él y luego él va y reclama a la señora. "Yo fui a ver que cerca de su milpa hay huellas de sangre que cortaron a mi burro," dije, "y tú lo hiciste." Dice la señora: "A poco soy la dueña de tu burro para que le estoy cuidando. Tú eres el dueño y a mí me lo preguntas. Si tu burro está haciendo daño, daño está haciendo. Si está comiendo mi milpa pues a lo mejor alguien lo cortó."

<sup>&</sup>lt;sup>341</sup> Véase el volume 3 (435r-v) para una descripción de un sacrificio de coconetes para garantizar una buena cosecha en San Bartolomé Yaxoni.

No dijo la señora que ella lo cortó. "Bueno, si tú no dices que tú lo cortaste, no me niego de pagar el daño", dijo el señor. "Si hizo daño mi burro yo le pago, pero si dices que no cortaste a mi burro, vas a ver."

"Qué cosas vas a hacer tú", dijo la señora. "Tú no vas a hacer nada.". "Bueno", dice el señor, "Cuando yo no voy a hacer nada, está bien. ¿Y dices que no cortaste a mi burro? "No", dice la señora. "Ah, bueno,"

Compró ese señor una vela y le echó chile y se fue al templo. A las 24 horas ya estaba muriendo la señora, le dio una calentura y se quemó todo.

Así estaba otro señor por aquí de Santa Cruz [Loxicha], ese era medio borrachito. Una vez le pregunté "¿Y cómo lo hace Usted? Dice, "Pues es muy fácil, no más conseguirse o hacer cinco cruces, hacer siete cruces, hacer nueve cruces y trece cruces." Y dice, "Así como están las cruces les prende cinco velas, les prende siete velas, les prende nueve velas, les prende trece velas a Rey Herodes, el Rey Kaifatus, el Rey Pilato y el Rey de la Maldad (Kedo). Hacen crucecitas de palitos y las paran. Lo hacen al lado de Occidente (Reino de la Muerte) y a las once o doce horas de la noche. El 5 y 7 corresponde a Dios, y el 9 y 13 a la muerte, así lo creen ellos. Siempre ocupan el día malo para eso. Por eso tienen ellos su calendario, cada último día de un período es que lo hacen [día Widzin]." (Don Nemesio Gaspar Román, San Bartolomé Loxicha, 1988)

Cabe mencionar que, como resultado de sus investigaciones sobre los dioses zapotecos del Sur, Weitlaner y DeCicco (1962) presentaron diferentes descripciones del carácter y las funciones de los dioses o seres sobrenaturales, incluyendo datos sobre su sexo y supuestos lazos

familiares. Durante mi estadía en la región de los Loxicha no logré confirmar esta información. Como don Nemesio Gaspar Román me decía alguna vez: "Los dioses son como ayudantes de Dios, igual como los Ángeles que ayudan a él, porque Dios solo tampoco puede con todo."

Puede ser que en las últimas décadas se haya perdido muchos de los relatos detallados proporcionados por Weitlaner y DeCicco (1962) que no lograron sobrevivir en la tradición oral. En el resumen general Weitlaner y DeCicco (1962) escriben: "Un examen de las múltiples versiones obtenidas en los cuatro pueblos revela una multitud de discrepancias y contradicciones que hacen difícil una síntesis y todavía más precaria resulta una construcción del protosistema jerárquico. Las razones son obvias. No solamente hubo diferenciación de un pueblo a otro, sino que en un mismo pueblo existe a veces tanta confusión en las respuestas que dan la impresión de que cada zahorí da una interpretación muy sui generis tanto de los sobrenaturales como de sus funciones."

## Forma abreviada de la cuenta ritual zapoteca

Hasta ahora hemos visto versiones completas de la cuenta ritual zapoteca que ocupan varias páginas. En general, en los cuadernos o libritos mánticos, una trecena ocupa una página entera. Sin embargo, existen también diferentes formas para anotar el ciclo completo de 260 posiciones de forma abreviada (véase también Apéndice IV).

El siguiente ejemplo viene de una página del cuaderno adivinatorio de don Félix Ortiz de San Agustín Loxicha (1988):

| 1  | Seagón                      |                                 | 6 |    |
|----|-----------------------------|---------------------------------|---|----|
| 2  | Lo dios                     | 2                               |   | 11 |
| 3  | Siglo del infierno Blagas   |                                 | 7 |    |
| 4  | Siglo de la tierra          | 3                               |   | 12 |
| 5  | Siglo Venerozo Séa la hácha |                                 | 8 |    |
| 6  | Siglo de los dios           | 4                               |   | 13 |
| 7  | Siglo del infierno          |                                 | 9 |    |
| 8  | Siglo de la tierra          |                                 | 5 |    |
| 9  | Siglo Día Venerozo yatido   | 1                               |   | 10 |
| 10 | Siglo de los dios           |                                 | 6 |    |
| 11 | Siglo del infierno          | 2                               |   | 11 |
| 12 | Siglo de la tierra          |                                 | 7 |    |
| 13 | Siglo Séa Gueí Benerozo     | 3                               |   | 12 |
| 14 | Siglo de lo dios            | 9<br>9<br>9<br>9<br>9<br>8<br>9 | 8 |    |
| 15 | Siglo del infierno          | 4                               |   | 13 |
| 16 | Siglo de la tierra          |                                 | 9 |    |
| 17 | Siglo Séa Velgay            |                                 | 5 |    |
| 18 | Siglo de los dios           | 1                               |   | 10 |
| 19 | Siglo del infierno          |                                 | 6 |    |
| 20 | Siglo de la tierra          | 2                               |   | 11 |

Tabla 9.4 Transcripción del cuaderno de don Félix Ortiz de San Agustín Loxicha

En la primera columna, al lado izquierdo, reconocemos los números 1 a 20 siempre asociados a los nombres de las respectivas trecenas. Entonces, aquí tenemos la representación de un ciclo completo de 20 x 13 posiciones = 260. En las últimas tres columnas a la derecha aparecen diferentes números entre 1 y 13. Algunas trecenas llevan un solo número mientras que otras llevan dos. Estos números indican la posición que ocupa el día asociado a Ndan dentro de la trecena correspondiente y, por ende, al mismo tiempo representan todas las apariencias de Ndan dentro del ciclo completo de 260 posiciones. En la primera trecena Ndan ocupa la sexta posición, o está asociado al sexto día. Este dato nos dice que la primera posición de la cuenta debe corresponder a Ndozin.

| 1. | Ndozin | 4. | Ndubdo | 7. | Mše  |
|----|--------|----|--------|----|------|
| 2. | Ndoyet | 5. | Kedo   | 8. | Mbaz |
| 3. | Mbeydo | 6. | Ndan   | 9. | Mdi  |

Tabla 9.5 La serie de 9 dioses

Si contamos desde la sexta posición nueve posiciones hacia adelante, llegamos a la segunda posición de la segunda trecena (6 + 9 [15] -13=2). Efectivamente, vemos en la tercera columna que  $\mathit{Ndan}$ ocupa la segunda posición de dicha trecena. Si a partir de allí adelantamos otra vez nueve posiciones, llegamos a la onceava posición (2 + 9), asi

indicado en la quinta columna. Si adelantamos otras nueve posiciones a partir del 11 de la segunda trecena, nos lleva a la séptima posición de la tercera trecena (11 + 9 =  $\lceil 20 \rceil - 13 = 7$ ). Por ser una posición importante dentro de la cuenta, don Félix Ortiz puede observar en esta página de su cuaderno todas las posiciones que ocupa Ndan a lo largo del ciclo de 260.

Gráficamente podemos representar el primer período de 52 posiciones de la siguiente forma:

|    | Seagón        | Sgablodios |                | Sgabgabil |         | Sgablyu |               |
|----|---------------|------------|----------------|-----------|---------|---------|---------------|
| 1  | Mdi<br>Ndozin | 13         | Mbas<br>Widzin | 1         | Mdi     | 13      | Mše<br>Widzin |
| 2  | Ndo'yet       | 12         | Mše            | 2         | Ndozin  | 12      | Ndan          |
| 3  | Beydo         | 11         | Ndan           | 3         | Ndo'yet | 11      | Kedo          |
| 4  | Dubdo         | 10         | Kedo           | 4         | Beydo   | 10      | Dubdo         |
| 5  | Kedo          | 9          | Dubdo          | 5         | Dubdo   | 9       | Beydo         |
| 6  | Ndan          | 8          | Beydo          | 6         | Kedo    | 8       | Ndo'yet       |
| 7  | Mše           | 7          | Ndo'yet        | 7         | Ndan    | 7       | Ndozin        |
| 8  | Mbas          | 6          | Ndozin         | 8         | mše     | 6       | Mdi           |
| 9  | Mdi           | 5          | Mdi            | 9         | Mbas    | 5       | Mbas          |
| 10 | Ndozin        | 4          | Mbas           | 10        | Mdi     | 4       | Mše           |

|    | Seagón          |   | Sgablodios | Sg | abgabil         |   | Sgablyu |
|----|-----------------|---|------------|----|-----------------|---|---------|
| 11 | Ndo'yet         | 3 | Mše        | 11 | Ndozin          | 3 | Ndan    |
| 12 | Beydo           | 2 | Ndan       | 12 | Ndo'yet         | 2 | Kedo    |
| 13 | Dubdo<br>Widzin | 1 | Kedo       | 13 | Beydo<br>Widzin | 1 | Dubdo   |

Tabla 9.6 La posición de Ndan en el primer periodo de 52 posiciones

Esto es básicamente el mismo esquema que Carrasco (1951) encontró en San Agustín Loxicha. Todas las posiciones que Ndan ocupa en las primeras cuatro trecenas de la cuenta ritual coindicen con las anotaciones en la página del manuscrito de don Félix Ortíz: 6 - 2 - 11 - 7 - 3 - 12. Sin embargo, lo que esta página no nos dice es ¿qué pasa con el día de la serie de nueve que sobra? Como hemos visto en el capítulo anterior, en un ciclo de 260 posiciones caben perfectamente bien 28 series de nueve deidades (28 x 9= 252), pero sobran ocho posiciones. Por tanto, de la última serie sobra una deidad o ser sobrenatural. Como veremos a continuación existen distintas formas para solucionar este problema.

## Las series de nueve dioses y la doble posición

La cuenta ritual lleva un total de 260 posiciones, resultado de la multiplicación de 20 signos x 13 numerales. Paralelamente a las posiciones, corre la serie de nueve dioses donde esta serie se repite siempre

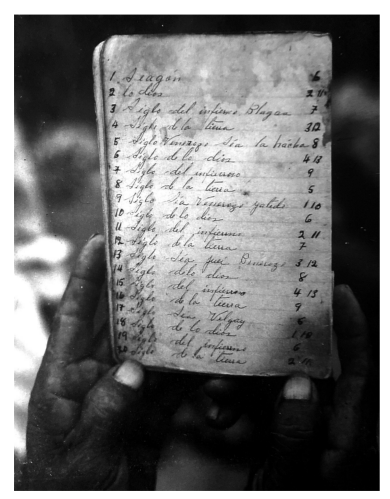


Figura 9.1 Una página del cuaderno adivinatorio de don Félix Ortiz, San Agustín Loxicha (1988).

en la misma secuencia: Ndan, Mše, Mbaz, Mdi, Ndozin, Ndoyet, Mbeydo, Ndubdo y Kedo. Aunque en realidad no importa con qué deidad o ser sorbrenatural empieza la serie de nueves dioses, es común encontrar, por lo menos en los manuscritos y cuadernos conocidos, que Ndan o Ndozin ocupa la primera posición.

Así es en la cuenta de San Agustín Loxicha registrado por Weitlaner et al. (1958), donde la serie de nueves dioses empieza con Ndozin, seguido por, Ndoyet, Mbeydo, Ndubdo, Kedo Ndan, Mše, Mbaz, Mdi La primera posición de la cuenta de 260 recibe dos nombres: Mdi - Ndozin. Es decir, aquí se combinan el noveno dios de la secuencia fija con el primero: Es el noveno dios, Mdi, que sobraba de la cuenta de 260 anterior y que ahora se coloca junto a Ndozin, que ocupa la primera posición de la siguiente cuenta. De esta forma los 261 nombres se ajustan perfectamente bien a las 260 posiciones:

| Posición | Trecena I             | Posición | Trecena XX       |
|----------|-----------------------|----------|------------------|
| 1        | Mdi Ndozin<br>(9 y 1) | 248      | <b>K</b> edo (5) |
| 2        | Ndoyet<br>(2)         | 249      | Ndan<br>(6)      |
| 3        | Mbyedo<br>(3)         | 250      | Mše<br>(7)       |
| 4        | Ndubdo<br>(4)         | 251      | Mbaz<br>(8)      |
| 5        | <b>K</b> edo<br>(5)   | 252      | Mdi<br>(9)       |

| 6  | Ndan<br>(6)                                                  | 253 | Ndozin<br>(1) |
|----|--------------------------------------------------------------|-----|---------------|
| 7  | Mše<br>(7)                                                   | 254 | Ndoyet<br>(2) |
| 8  | Mbaz<br>(8)                                                  | 255 | Mbyedo (3)    |
| 9  | Mdi<br>(9)                                                   | 256 | Ndubdo<br>(4) |
| 10 | $egin{aligned} \mathbf{N}\mathbf{dozin} \ (1) \end{aligned}$ | 257 | Kedo<br>(5)   |
| 11 | Ndoyet<br>(2)                                                | 258 | Ndan<br>(6)   |
| 12 | Mbyedo<br>(3)                                                | 259 | Mše<br>(7)    |
| 13 | Mdi<br>(9)                                                   | 260 | Mbaz<br>(8)   |

Tabla 9.7 El doble nombre en la primera posición en Loxicha, según Weitlaner

En la región zapoteca de los Coatlanes se aplica otro método para ajustar los 261 nombres al ciclo de 260 posiciones. Gabriel DeCicco (s/f) informa lo siguiente:

"Este sistema fue perfeccionado de alguna manera en Coatlán, donde se supo que el primer período de 24 horas del nuevo ciclo es considerado conteniendo dos días: ndan el primer día y mše el segundo. Por consiguiente, el segundo período de 24 horas lleva el tercer nombre de día, mbaz. Asimismo, las primeras 24 horas son protegidas por un espíritu desconocido anteriormente, wican, y se le llama por su nombre. Fue wican quien dio el calendario a los Zapotecos."

Primero, es importante mencionar que aquí la serie de nueve nombres inicia con Ndan y no con Ndozin. En este caso la primera posición de la cuenta de 260 lleva igual dos nombres: Ndan y Mše. La segunda posición necesariamente debe llevar el nombre del tercer dios de la secuencia fija, que es Mbaz, y luego siguen Mdi, Ndozin, Ndoyet, Mbeydo, Ndubdo y Kedo. El ciclo de 260 finaliza entonces con el dios Mbaz.

| Posición | Trecena I     | Posición | Trecena XX    |
|----------|---------------|----------|---------------|
| 1        | Ndan<br>(1)   | 248      | Ndoyet        |
|          | Mše<br>(2)    |          | (6)           |
| 2        | Mbaz<br>(3)   | 249      | Mbyedo<br>(7) |
| 3        | Mdi<br>(4)    | 250      | Ndubdo<br>(8) |
| 4        | Ndozin<br>(5) | 251      | Kedo<br>(9)   |
| 5        | Ndoyet<br>(6) | 252      | Ndan<br>(1)   |
| 6        | Mbyedo<br>(7) | 253      | Mše<br>(2)    |

| 7  | Ndubdo<br>(8)       | 254 | Mbaz<br>(3)   |
|----|---------------------|-----|---------------|
| 8  | <b>K</b> edo<br>(9) | 255 | Mdi<br>(4)    |
| 9  | Ndan<br>(1)         | 256 | Ndozin<br>(5) |
| 10 | Mše<br>(2)          | 257 | Ndoyet<br>(6) |
| 11 | Mbaz<br>(3)         | 258 | Mbyedo<br>(7) |
| 12 | Mdi<br>(4)          | 259 | Ndubdo<br>(8) |
| 13 | Ndozin<br>(5)       | 260 | Kedo<br>(9)   |

Tabla 9.8 El doble nombre en la primera posición en Coatlán

Según doña Minerva Mendoza Pérez (2009) los especialistas rituales en San Agustín Loxicha operan la cuenta ritual de tal forma que la primera posición de cada ciclo siempre es Ndan. Entonces, para ajustar las 29 series de los nueve dioses (261 nombres) a la cuenta ritual (260 posiciones) simplemente se omite el dios Kedo, mientras Ndubdo siempre ocupa la última posición del ciclo de 260 (Ibid.: 91):

"El nuevo año dio inicio el día 10 de noviembre de 2006 y finalizará el 27 de julio del 2007, el día de 28 de julio que será el día *Bla Gaz Roo* Día del fuego grande o del Anima en paz, ese día que debía ser Kedó, no lo es porque cada inicio de año se resta un día a la serie de diez días, 342 por tal motivo ese día será Ndan y no Kedó; porque cada nueve meses se tiene que hacer el ajuste de días. Lo mismo sucedió el día 10 de noviembre, que también debía ser un día *Kedó* sin embargo se inició el año con el día *Ndan* confirmándose la serie de nueve días en cada inicio de año."

#### Esquemáticamente esto se ve así:

| Posición | Trecena I     | Posición | Trecena XX    |
|----------|---------------|----------|---------------|
| 1        | Ndan<br>(1)   | 248      | Ndozin<br>(5) |
| 2        | Mše<br>(2)    | 249      | Ndoyet<br>(6) |
| 3        | Mbaz<br>(3)   | 250      | Mbyedo<br>(7) |
| 4        | Mdi<br>(4)    | 251      | Ndubdo<br>(8) |
| 5        | Ndozin<br>(5) | 252      | Kedo<br>(9)   |
| 6        | Ndoyet<br>(6) | 253      | Ndan<br>(1)   |
| 7        | Mbyedo<br>(7) | 254      | Mše<br>(2)    |
| 8        | Ndubdo<br>(8) | 255      | Mbaz<br>(3)   |

<sup>&</sup>lt;sup>342</sup> Aquí es un error, debe ser serie de nueve días.

| Posición | Trecena I   | Posición | Trecena XX    |
|----------|-------------|----------|---------------|
| 9        | Kedo<br>(9) | 256      | Mdi<br>(4)    |
| 10       | Ndan<br>(1) | 257      | Ndozin<br>(5) |
| 11       | Mše<br>(2)  | 258      | Ndoyet<br>(6) |
| 12       | Mbaz<br>(3) | 259      | Mbyedo<br>(7) |
| 13       | Mdi<br>(4)  | 260      | Ndubdo<br>(8) |

Tabla 9.9 La primera posición en Loxicha, según Mendoza Pérez

Según los especialistas rituales en San Agustín Loxicha la cuenta ritual siempre empieza con Ndan, porque se omite Kedo. Aunque los días asociados a Kedó y Ndan aparecen juntos en la primera posición del ciclo de 260, Ndan prevalece (Salminen, 2014: 7).

Concluyendo, podemos decir que hemos visto tres diferentes formas para ajustar los 261 nombres de los dioses con la cuenta de 260. Se combinan el noveno y primer dios de la secuencia fija en la primera posición, se combinan los primeros dos dioses de la secuencia en la primera posición, o simplemente se suprime el noveno dios de la última serie de nueve dioses.

Esta última solución también la encontramos en el Cuaderno Perteneciente de los Siglos del Tiempo, un manuscrito adivinatorio copiado por Weitlaner, Brockington y DeCicco en San Agustín Loxicha (véase Apéndice 9.3). Cabe mencionar que allí los nueve nombres de los dioses cambian, aunque conservan la misma secuencia fija. En este cuaderno vemos, por primera vez, que algunos de los nombres en zapoteco están traducidos al español.

| 1           | 2         | 3      | 4        | 5       | 6      | 7           | 8    | 9    |
|-------------|-----------|--------|----------|---------|--------|-------------|------|------|
| Medoguisimo | Medoguete | Grano  | Autubido | Anquedo | siandó | Ministrador | Bas  | Rayo |
| 1           | 2         | 3      | 4        | 5       | 6      | 7           | 8    | 9    |
| Ndozin      | Ndoyet    | Mbeydo | Ndubdo   | Kedo    | Ndan   | Mše         | Mbaz | Mdi  |

Tabla 9.10 Traducciones de la serie de 9 dioses

En esta versión de la cuenta ritual la última posición del ciclo de 260 lleva el nombre de Vas (Mbaz) que ocupa la octava posición en la secuencia fija. Se optó por omitir el nombre del noveno dios, Rayo (Mdi), que no aparece. La primera posición empieza con Medoguisimo, nombre que corresponde al de Ndozin.

Dos de estas formas para lograr el ajuste entre 29 series de nombres de dioses (261 nombres) y el ciclo de 260 posiciones las encontramos representadas en manuscritos prehispánicos de contenido mántico que forman parte del llamado Grupo Borgia (Anders, Jansen y Reves García, 1993). Allí la posición 260 lleva el nombre del octavo dios de la secuencia fija, sin que quede claro qué pasa con el noveno dios (Códice Fejérvary-Mayer y Códice Cospi) (Loo, 1987: 62). Lo mismo ocurre en dos de las cuentas de San Agustín Loxicha.

En la página 20 del *Tonalámatl Aubin* (Aguilera, 1981), un códice de la época colonial temprana, en el último día de la cuenta aparece el octavo dios de la serie de nueve dioses, Tepoyollotl, mientras que en la parte posterior de su cabeza aparece Tlaloc, el noveno dios de la serie. Entonces, aquí optaron por combinar el octavo y noveno dios en la última posición del ciclo (el día "13 Flor").

En el primer cuadrete de la fila superior a la izquierda, están las representaciones del octavo y noveno dios de la secuencia fija ligados a la última posición del tonalpoalli (13 Flor) (Aguilera, 1981).

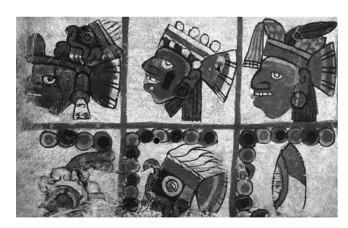


Figura 9.2 Detalle de la página 20 del Tonalámatl Aubin.

¿Los nueve Señores de la Noche?

En los estudios sobre la antigua cuenta ritual mesoamericana es común encontrar series de nueve deidades que acompañan a las 260 posiciones del ciclo ritual. En la literatura especializada este conjunto de nueves deidades se lo conoce como los Señores de la Noche. Hacen su aparición en varios manuscritos prehispánicos del llamado Grupo Borgia y en códices nauas, que datan tanto de la época prehispánica como de la colonial temprana.

El término "Señores de la Noche" se lo debemos al cura Jacinto de la Serna, quien en 1656 publicó su Manual de ministros de indios para el conocimiento de sus idolatrías y extirpación de ellas, donde, después de haber explicado el funcionamiento de la cuenta ritual o tonalpoalli en naua, explica que:

A cada vno destos días, començando desde el primero, segun que començava la cuenta de ellos desde el primero davan vno de nueve acompañados, los quales decian, que gouernavan la noche, ó presidian en ella, sin tener mas duracion, que desde, que se ponia el Sol hasta que voluia á salir, y llamavan Señores, ó dueños de la noche. (Serna, 1953: 163 [Cap. 8, §4])

Ulrich Köhler (2000) ha investigado de nuevo el tema de los Señores de la Noche y ha podido comprobar que la idea que estas nueve deidades trabajaban solo de noche o gobernaban las noches es errónea.343 La mejor prueba que los dioses de la serie de nueve acompañan siempre a días enteros la encontramos en diferentes códices prehispánicos y coloniales.

<sup>&</sup>lt;sup>343</sup> A propósito de la serie de los llamados *Señores del Día*, en el mismo estudio Köhler llega a la conclusión que estos tampoco gobernaban un segmento específico de los días sino días enteros.

Por ejemplo, en la página 14 del Códice Borgia (Anders, Jansen y Reyes García, 1993) encontramos la serie de nueves dioses y vemos como cada uno de estos acompaña a cada uno de los primeros nueve días.

Lo mismo podemos observar en el Códice Tudela (Batalla Rosado, 2002). Es interesante que este códice colonial también nos proporciona los nombres nahuas de los nueve dioses. En los folios 98-v y 99-r encontramos las glosas de los nueve dioses: xutecuitli/ taluizcalpan tecuitli/ piltzin tecuitli/ tzinteotl/ mictlan tecuitli/ chalchih cue/ tlatzol teol/ tepel/ quiahtli, y luego se repite otra vez.

Aunque existen variantes en cuanto a los nombres nahuas de estas nueve deidades, la serie más común es como sigue:

|   | Nombre nahua             | Traducción                                         |
|---|--------------------------|----------------------------------------------------|
| 1 | Xiuhtecuhtli             | Señor del Fuego                                    |
| 2 | Itztli                   | Cuchillo Divino                                    |
| 3 | Piltzintecuhtli-Tonatiuh | Príncipe noble, dios del Sol                       |
| 4 | Cinteotl                 | Dios del Maíz                                      |
| 5 | Mictlantecuhtli          | Señor del Reino de los Muertos                     |
| 6 | Chalchiuhtlicue          | Falda de Jade, diosa del Agua de ríos y<br>lagunas |
| 7 | Tlazolteotl              | Diosa del Tejer y de la Sexualidad                 |
| 8 | Tepeyolotl               | Corazón de la Montaña                              |
| 9 | Tlaloc                   | El Terrestre, dios de la lluvia                    |

Tabla 9.11 La serie de 9 deidades en el sistema mántico nahua

Llama la atención que, del total de nueve dioses, hay solo dos diosas: Chalchiuhtilicue y Tlazolteotl que ocupan la sexta y séptima posición respectivamente. Cada deidad tiene un aspecto bueno, malo o indiferente, lo cual influye en el carácter y destino del día a que está asociada. Lo mismo ocurre con los dioses que aparecen en la cuenta ritual de los Loxicha, aunque hoy día solo se distingue entre bueno y malo:

|    | Deidad | Aspecto<br>(Weitlaner)1958 | Aspecto<br>(Mendoza Pérez,<br>2009) | Serie de Nueve<br>Deidades (nahua) | Aspecto     |
|----|--------|----------------------------|-------------------------------------|------------------------------------|-------------|
| 1. | Ndozin | Malo                       | Malo                                | Xiuhtecuhtli                       | Bueno       |
| 2. | Ndoyet | Malo                       | Malo                                | Itztli                             | Malo        |
| 3. | Beydo  | Bueno                      | Bueno                               | Piltzintecuhtli-<br>Tonatiuh       | Bueno       |
| 4. | Ndubdo | Indiferente                | Bueno                               | Cinteotl                           | Indiferente |
| 5. | Kedo   | Malo                       | Malo                                | Mictlantecuhtli                    | Malo        |
| 6. | Ndan   | Bueno                      | Bueno                               | Chalchiuhtlicue                    | Indiferente |
| 7. | Mše    | Malo                       | Malo                                | Tlazolteotl                        | Malo        |
| 8. | Mbaz   | Bueno                      | Bueno                               | Tepeyolotl                         | Bueno       |
| 9. | Mdi    | Ambivalente                | Bueno                               | Tlaloc                             | Indiferente |
|    |        |                            |                                     |                                    |             |

Tabla 9.12 Comparación de los aspectos de las series de 9 dioses en el sistema zapoteco y nahua.

Sabemos que entre los zapotecos de la Sierra Norte los dioses también eran considerados buenos o malos:

Ya que sabes leer, yo te daré un libro para que aprendas y sepas contar todos los signos y días del año que en él reconocerás todos los nombres de los dioses que gobiernan el año y sabrás qué dios es bueno y qué dios es malo. (AGI, México 882, f. 310v)

#### En el caso de la cuenta ritual de los Loxicha:

El día en que un niño nace es importante porque le puede determinar su destino o suerte. El niño que nace en *Mbaz* va a ser curandero o *mbwan* y puede pedir en un cerro diferentes productos de la tierra como maíz, calabazas, animales del monte, etc. Igual destino tendrá un niño que nace en *Mdi*. Antes de iniciarse tendrá que tener una revelación como sueño en el cual se le revela su futuro oficio. En San Agustín Loxicha se dice que el niño nacido en *Dubdo* tendrá muy buena suerte y hasta podrá hablar con las ánimas, pero si nace en un día *Mše*, entonces le irá mal. Si el niño nace en *Mbaz* o *Mdi* será un curandero (*mbwan*) (Fondo Weitlaner, Carpeta XXXIV-15)

A pesar de la distancia en el tiempo y tomando en cuenta que la información proviene de las culturas nahua y zapoteca, es sorprendente que cuatro nombres de los nueve dioses del manuscrito de San Antonio Huitepec coinciden con la serie nahua en cuanto al nombre, la posición que ocupan en la secuencia y el género. Un excelente ejemplo de la continuidad cultural en el ámbito de la cuenta ritual mesoamericana.

| Manuscrito adivinatorio de<br>San Antonio Huitepec                        | Nombre nahua                 | Traducción                                         |
|---------------------------------------------------------------------------|------------------------------|----------------------------------------------------|
| 1 Natoriño (Dios Trece)                                                   | Xiuhtecuhtli                 | Señor del Fuego                                    |
| 2 Lguachoriñe (Significado desconocido)                                   | Itztli                       | Cuchillo Divino                                    |
| 3 Oguilo (Significado desconocido)                                        | Piltzintecuhtli-<br>Tonatiuh | Príncipe noble, dios del<br>Sol                    |
| 4 Osucui (Dios del Maíz)                                                  | Cinteotl                     | Dios del Maíz                                      |
| 5 Natobilia (Dios del Infierno)                                           | Mictlantecuhtli              | Señor del Reino de los<br>Muertos                  |
| 6 Bichana (Diosa del Río o<br>del Pescado o de las Preñadas y<br>Paridas) | Chalchiuhtlicue              | Falda de Jade, diosa del<br>Agua de ríos y lagunas |
| 7 Bexu (Significado desconocido)                                          | Tlazolteotl                  | Diosa del Tejer y de la<br>Sexualidad              |
| 8 Yuache (Significado desconocido)                                        | Tepeyolotl                   | Corazón de la Montaña                              |
| 9 Yocio (Rayo, Dios de las Lluvias)                                       | Tlaloc                       | El Terrestre, dios de la lluvia                    |

Tabla 9.13 Comparación de los nombres zapotecos y nahuas de la serie de 9 dioses.

Si luego comparamos los nombres zapotecos de los dioses que aparecen en el manuscrito adivinatorio de San Antonio Huitepec con los nombres zapotecos que figuran en la cuenta ritual empleado en los Loxicha, llama la atención que varios nombres coinciden (tomando en cuenta las diferencias en las variantes del zapoteco y diferencias ortográficas). También podemos comparar los nombres y dioses de ambos listados tomando en cuenta la descripción del ámbito de cada dios/a y sus atributos o funciones.

| Manuscrito adivinatorio de<br>San Antonio Huitepec                     | Cuenta ritual de los Loxicha      |
|------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|
| 1 Natoriño (Dios Trece)                                                | Ndozin (Dios Trece)               |
| 2 Lguachoriñe (Significado desconocido)                                | Ndoyet (Dios de la Novena)        |
| 3 Oguilo (Significado desconocido)                                     | Mbeydo (Dios de la<br>Abundancia) |
| 4 Osucui (Dios del Maíz)                                               | Dubdo (Dios del Maíz)             |
| 5 Natobilia (Dios del Infierno)                                        | Kedo (Atado a ser maligno)        |
| 6 Bichana (Diosa del Río o del Pescado<br>o de las Preñadas y Paridas) | Ndan (Dios de los Antepasados)    |
| 7 Bexu (Significado desconocido)                                       | Mše (Dios del Aire Malo)          |
| 8 Yuache (Significado desconocido)                                     | Mbaz (Dios de la Tierra)          |
| 9 Yocio (Rayo, Dios de las Lluvias)                                    | Mdi (Rayo, Dios de las Lluvias)   |

Tabla 9.14 Comparación de los 9 dioses de Huitepec con los Loxicha

En la declaración de 1656, antes citada, del especialista ritual Diego Luis de San Miguel Sola, aparece un listado de trece dioses en el siguiente orden: 1) Liraaquitzino (Dios Trece), 2) Licuicha Niyoa (Dios de los Cazadores), 3) Coqueela (Dios de las Riquezas), 4) Loçucui (Diós del Maíz y de toda la comida), 5) Leraa Huila (Dios del Infierno), 6) Nohuichana (Diosa del río o del pescado o de las preñadas y paridas), 7) Lexee (Dios de los Brujos o de los ladrones), 8) Nonachi (Dios de las Enfermedades), Loçio (Dios de los Rayos), 10) Xonatzi Huilia (mujer del Demonio), 11) Cosana (Dios de sus Antepasados), 12) Leraa Queche (Dios de las Medicinas), y 13) Liraa Cuee (Dios de las Medicinas).

Esta información adicional nos permite proponer que Oguilo y Coqueela son los mismos dioses y que su equivalente en los Loxicha debe ser el de Mbedyo como Dios de la Abundancia. 344 En el caso de Nonachi y Yuache cabe mencionar que debe corresponder con Mbaz, el Dios de la Tierra, en cuyo día se pueden curar enfermedades como el espanto.<sup>345</sup> Aunque nos faltan algunos detalles para poder concluir que ambos lis-

<sup>&</sup>lt;sup>344</sup> Es interesante mencionar que uno de los *letrados* o *maestros* identificados por Gonazalo de Balsalobre a mediados del siglo XVII era un Diego Baio [sic] procedente de San Cristóbal, doctrina de Lusicha [Loxicha] (Berlin, cap. 4, p. 134). Este dato comprueba que la cuenta ritual zapoteca también era conocida y empleada en la Sierra Sur.

<sup>&</sup>lt;sup>345</sup> Además, es interesante comparar los nombres y funciones de los dioses zapotecos con los nueve dioses de la serie nahua. Por ejemplo, el octavo dios en la serie de nueve se llama Tepeyolotl (Corazón de la Montaña). En manuscritos pictóricos de las épocas prehispánica y colonial temprana aparece como jaguar. Mbaz (Dios de la Tierra) también se le describe como el "peligro más grande que devora, es como una fiera" ofreciendo un interesante paralelo con la forma en que presentan Tepeyolotl como jaguar.

tados coinciden totalmente, las coincidencias identificadas hasta ahora son muchas y convincentes. Y, muy importante, ambos listados contienen nombres de dioses zapotecos que figuran dentro de la misma unidad temática: la cuenta ritual de 260 posiciones.

## La división de la cuenta ritual en períodos menores

Como hemos visto, en la cuenta ritual las 260 posiciones están organizadas en períodos menores de 13 (trecenas) y 52. En total se trata entonces de veinte trecenas ( $20 \times 13 = 260$ ) y cinco períodos de 52 posiciones (= 260). Según la cuenta ritual de don Félix Ortiz, los nombres de las trecenas (en español mezclado con zapoteco) son:

- Seagón
- 2 Lo dios
- Siglo del infierno Blagas
- Siglo de la tierra 4
- Siglo Venerozo Séa la hácha 5
- Siglo de lo dios 6
- Siglo del infierno
- Siglo de la tierra 8
- Siglo Día Venerozo yatido 9
- Siglo de los dios 10
- Siglo del infierno 11
- Siglo de la tierra 12
- 13 Siglo Séa Guei Benerozo
- 14 Siglo de lo dios

- Siglo del infierno 15
- Siglo de la tierra 16
- Siglo Séa Velgay 17
- 18 Siglo de lo dios
- Siglo del infierno 19
- 20 Siglo de la tierra

El nombre de la primera trecena Seagón es a la vez el nombre del primer período de 52 días que incluye las trecenas llamadas Lo dios, Siglo del infierno Blagas y Siglo de la tierra. Esto se repite con la quinta trecena que se llama Siglo Venerozo Séa la hácha v otra vez se repiten los nombres de las tres siguientes trecenas: Siglo de lo dios, Siglo del infierno y Siglo de la tierra.

## Los períodos Ze

Existen en total cinco períodos Ze dentro de la cuenta ritual zapoteca. Ze es una trecena, aunque se le traduce también como "día." Ze también da el nombre al período de 4 trecenas consecutivas. Según Juárez et al. (2013) Zéh significa ciénaga, siglo de lluvia, dolatría o idolatría, idea de los ídolos, y que está relacionado con la humedad y el inicio de la temporada de la lluvia. La profesora Mendoza Pérez (2009: 88-91) llama a cada una de las veinte trecenas Sée ( $\mathbb{Z}e$ ) y los llama días Sée. Distingue entre los Sée básicos que se repiten cinco veces cada uno, hasta completar los 260 de la cuenta ritual:

Nombre zapoteco Traducción

Sée de la bendición del agua y del mundo Sée gon

Sée de preocupación por la tierra Sée Shgab Liu

Sée Blagaz Chen Gan Sée del infierno, del fuego o de las ánimas

Sée Xhgab Ló Ndó Sée de Adoración a Dios

Luego dice que existen otros Sée menores que se derivan del primero y que son:

Nombre zapoteco Traducción

Sée Xhgab Lá Yal Preocupación por la milpa See Lax Gach Siclo [sic] del infierno

Ya Te Dó Siclo de la envidia

Siclo de lo que se bendice Xhgab Jua Li Ley

Sée Goy Caer en la trampa

Otras fuentes describen los cinco períodos Ze así:

1. Ze gon/ Seagón/ Sée de la bendición del agua y el mundo

Ze es un período muy anterior. Es el tiempo de un dios de ellos. Gon quiere decir un poco ofrenda (un día más grande). Trece días al corazón del nacimiento de agua o de la serpiente. Van a ofrendar en la ciénaga.

- 2. Ze blazgac/ Séa Venerozo el hacha/ Sée del ritual en la ciénaga
- Ze es un período muy anterior. Blazgac es siete, una fuerza. Es un día grande.
- 3. Ze Yatetan/Séa Veneroso yatido/Sée de la envidia

Ze es un período muy anterior. Ya es árbol, yate un árbol más grande. Tan es madre. Yatetan quiere decir árbol madre muy grande.

- 4. Ze we/ Sea Guei Benerozo/ Sée de la bendición
- Ze es un período muy anterior. Tiempo de un dios de ellos (día grande). We quiere decir cuatro veces más (una fuerza).
- 5. Ze blagay/ Sea Velgay/ Sée del ritual en la ciénaga
- Ze es un período muy anterior. Blagan significa "entró ánima", ann es ánima. Día menos grande.

Y luego existen tres períodos de trecenas que se repiten cinco veces a lo largo de la cuenta ritual de 206:

Sgablodios/ Siglo de lo dios: Pensamiento enfrente de Dios, Enfrente a la cara/ojos de Dios, Dedicación a Dios, dedicado a oraciones. Trece días dicen al corazón de Dios.

Sgabgabil/ Siglo del infierno: Pensamiento de ánimas, el reino o lugar de las almas/ánimas, en el lugar último, en el lugar olvidado, treces días a las ánimas que ya murieron.

Sgabluy/ Siglo de la tierra: Pensamiento al Rey de la Tierra, pensar/ creer en el mundo, treces días en que creen en el corazón del mundo.

Hay ceremonias y rituales que solo pueden llevarse a cabo en ciertos períodos Ze o trecenas específicas. Recordemos cómo Carrasco (1951) ya había señalado esto, diciendo que el período para llevar a la criatura a la ciénaga, y para bendecir la milpa, el rancho de ganado o la casa nueva es el período Ze. Por ejemplo, la bendición de la casa y de la milpa se puede hacer en uno de las doce posiciones del período Ze gon o Ze we, pero nunca la última posición (widzin, día trece).

Bendición de la casa. Al lado de la casa, hacia el Oriente entierran un pedazo de copal, igual como lo compraron. En el centro de la casa entierran la sangre de un guajolote tierno como un pollo. Antes de enterrarlo, lo matan. Toda esta ceremonia la conduce un especialista ritual. Primero hacen un agujero en el centro de la casa nueva y el especialista con un cuchillo corta el pescuezo del guajolote y deja caer la sangre en el agujero. El que mató el animal tiene que cortarlo en pedazos y la mujer de la casa lo cuece en seguida como caldo. Toda la familia, exceptuando los niños, participa en la comida. El agujero con la sangre se tapa con tierra. La ceremonia se lleva a cabo amaneciendo. (Copiado de las notas de campo de Robert J. Weitlaner)<sup>346</sup>

Caracterizan la ceremonia como un obsequio al Rayo [Mdi] y el copal es dedicado al "Administrador Ze". Explican el sacrificio del guajolote como un preventivo en contra de un incendio que podría causar el Rayo. El obsequio del copal es dirigido al Administrador para que no haiga accidentes. Siendo terminada la casa, se llama también la ceremonia la "inauguración" de la casa. Desde entonces la familia puede ocupar la habitación. Antes de la bendición no se permite ni hacer lumbre debajo del techo. Para la bendición de la milpa hay básicamente dos maneras para hacer la ceremonia:

En ambos casos se hace en el mes de julio o agosto, pero siempre en un período Ze. Antes de la ceremonia no se permite al dueño de la milpa vivir dentro de ella. Cuando el maíz de la milpa alcanza una altura de dos pies, entonces es el tiempo para la bendición. El dueño busca a un mbwan [especialista ritual] quien es casi siempre el mismo que bendijo la casa. El dueño ya guardó los cuatro días obligatorios de la novena. Salen ambos a las cinco o seis de la madrugada a la milpa y llevan un coconito chiquito y vivo. Este coconito está dedicado a Mdi. Llegados a la milpa, hacen un agujero en el centro de la milpa y entierran el guajolote vivo tomando cuidado de meter antes la cabeza del animal debajo o dentro de las alas. Al mismo tiempo suplican al Rayo (Mdi) que protege la milpa en contra de daños del viento. Terminando esto, matan el otro guajolote grande que habían traído y riegan también su sangre en el centro de la milpa. Llevan este guajolote a la casa donde el mismo *mbwan* tiene que cortarlo en pedazos y limpiarlos para que la mujer del dueño los cueza. Todos participan en la comida a excepción de los niños. Desde este día en adelante los dueños pueden comer toda clase de verduras como calabazas, ejotes, etc. y también pueden vivir en la milpa y encender lumbre.

<sup>&</sup>lt;sup>346</sup> Copias de las notas de campo de Roberto J. Weitlaner que no he encontrado en los acervos del Fondo Weitlaner (Ciudad de México) me fueron proporcionadas muy amablemente por Donald L. Brockington† en 1988.

La segunda manera de hacer la bendición consiste en substituir copal por el guajolote chico. Entierran el copal, suplican al Rayo, matan un coconito grande, riegan la sangre en el centro para la tierra Mbaz y proceden después en la misma forma. (Copiado de las notas de campo de Robert J. Weitlaner).

Si comparamos los registros etnográficos de las trecenas, claramente encontramos que son los mismos:

| San Agustín Loxicha (1988) |                              | Mendoza Pérez (2009)   |                                            |
|----------------------------|------------------------------|------------------------|--------------------------------------------|
|                            | Nombre                       | 3                      | Traducción                                 |
| 1                          | Seagón                       | Sée Gon                | Sée de la bendición del agua y<br>el mundo |
| 2                          | Lo dios                      | Xhgab Lo Ndó           | Séé de Dios                                |
| 3                          | Siglo del infierno<br>Blagas | Blagaz Xhgab<br>Lá Yal | Sée de la preocupación por la<br>milpa     |
| 4                          | Siglo de la tierra           | Xhgab Liu              | Sée de la tierra                           |
| 5                          | Siglo Venerozo Séa la hacha  | Sée Lax Gach           | Sée del ritual en la ciénaga               |
| 6                          | Siglo de los dios            | Güis Xhgab Lo<br>Ndó   | Sée de Dios                                |
| 7                          | Siglo del infierno           | Blagaz                 | Sée del fuego                              |
| 8                          | Siglo de la tierra           | Xhgab Liu              | Sée de la tierra                           |
| 9                          | Siglo Día Venerozo yatido    | Sée Ya Te Dó           | Sée de la envidia                          |
| 10                         | Siglo de los dios            | Sée Xhgab Ló<br>Ndó    | Sée de Dios                                |

| Se | un Agustín Loxicha (1988) | Me                  | ndoza Pérez (2009)           |
|----|---------------------------|---------------------|------------------------------|
|    | Nombre                    |                     | Traducción                   |
| 11 | Siglo del infierno        | Sée Blagaz          | Sée del fuego                |
| 12 | Siglo de la tierra        | Xghab Liu           | Sée de la tierra             |
| 13 | Siglo Seá guei Benerozo   | Sée Juan Li Ley     | Sée de la bendición          |
| 14 | Siglo de lo dios          | Sée Xhgab Ló<br>Ndó | Sée de Dios                  |
| 15 | Siglo del infierno        | Sée Blagaz          | Sée del fuego                |
| 16 | Siglo de la tierra        | Sée Xhgab Liu       | Sée de la tierra             |
| 17 | Siglo Séa Velgay          | See Goy             | Sée del ritual en la ciénaga |
| 18 | Siglo de lo dios          | Sée Xhgab Lo<br>Ndó | Sée de dios                  |
| 19 | Siglo del infierno        | Sée Blagaz          | Sée del fuego                |
| 20 | Siglo de la tierra        | Xhgab Liu           | Seé de la tierra             |

Tabla 9.15 Los nombres (español y/o zapoteco) de las 20 trecenas de la cuenta ritual

Algunos de los nombres de las trecenas también los encontramos en los libros mánticos de la Sierra Norte que datan del principio del siglo XVIII.<sup>347</sup> Concretamente, se trata de términos equivalentes para Siglo de los Dios, Siglo del Infierno y Siglo de la Tierra. En varios libros mánticos

<sup>347</sup> Para una descripción y análisis de los libros mánticos de la Sierra Norte véase la contribución de Oudijk en este volumen: El piyé de la Sierra Zapoteca.

encontramos los siguientes nombres zapotecos que acompañan cada una de las veinte trecenas:

| 1. Yoho lleoo   | 11. Yoho leo     |
|-----------------|------------------|
| 2. Yoho heba    | 12. Yoho gabila  |
| 3, Yoho lao     | 13. Yoho leo     |
| 4. Yoho gabila1 | 4. Yoho eba      |
| 5. Yoho leo     | 15. Yoho leo     |
| 6. Yoho ebaa    | 16. Yoho gabila  |
| 7. Yoho eba     | 17. Yoho leo     |
| 8. Yoho gabilla | 18. Yoho eba     |
| 9. Yoho leo     | 19. Yoho leo     |
| 10. Yoho eba    | 20. Yoho gabilla |

No es difícil reconocer el término gabila o gabilla que en la cuenta ritual de los Loxicha todavía aparece como gabil, y significa Infierno o Inframundo. En vez del término sgab (pensamiento, preocupación o dedicación) aparece aquí el término yoho que quiere decir "casa". Efectivamente, arriba de cada trecena aparece el dibujo burdo de una casa con techo y puerta, lo cual apoya la traducción de yoho como casa.

Los otros tres términos zapotecos (con algunas variantes ortográficas que se encuentran en otros libros adivinatorios) son:

| 1. Lleoo/ leo | leo/layoo     | Tierra |
|---------------|---------------|--------|
| 2. Heba/eba   | aquebaa/yebaa | Cielo  |
| 3. Lao/leo    | layoo/ leo    | Tierra |

4. Gabilagabila/cabilaInfierno/inframundo

| San Agustín Loxicha     | Sierra Norte | San Antonio Huitepec | Traducción  |
|-------------------------|--------------|----------------------|-------------|
| 1. [Diferentes nombres] | 1. leo       | 1. ricauto           | 1. Tierra   |
| 2. Siglo de lo dios     | 2. quebaa    | 2. yacabe            | 2. Cielo    |
| 3. Siglo del infierno   | 4. gabilla   | 3. gabilia           | 3. Infierno |
| 4. Siglo de la tierra   | 3. leo       | 4. yalleeo           | 4. Tierra   |

Hay una pequeña diferencia en cuanto a la secuencia de los cuatro términos. Mientras que en la cuenta ritual de los Loxicha el Siglo del Infierno ocupa la tercera posición, en los libros mánticos de la Sierra Norte este término ocupa la cuarta posición.<sup>348</sup>

La asociación entre trecenas y estos términos es muy antigua, porque ya la encontramos en el Códice Telleriano-Remensis, un manuscrito de

 $<sup>^{348}\,\</sup>mathrm{Según}$ Oudijk (véase su capítulo sobre los libros mánticos de la Sierra Norte en este volumen, comunicación personal, 2017) lo que ocurre es que en las cuentas modernas zapotecas la secuencia no parece seguir un orden lógico. En los Loxicha, Siglo Lodios obviamente corresponde al Cielo, pero de allí saltan al Infierno [inframundo] seguido por la Tierra. En el libro adivinatorio de Huitepec, las asociaciones son con cada día y no con las trecenas, lo que significa un cambio radical si lo comparamos los manuscritos mánticos de la Sierra Norte y la cuenta ritual de los Loxicha. Otro asunto es que, el orden de estos términos en el manuscrito de Huitepec está sin ninguna lógica aparente, ni secuencia fija. En la Sierra Norte es totalmente lógico y regular, mientras que en las cuentas rituales modernas no se observa la misma lógica (Huitepec y Loxicha), ni la regularidad (Huitepec). Entonces, podría ser que las cuentas rituales modernas han cambiado su orden desde la época colonial cuando parecían a lo que podemos observar en los libros mánticos de la Sierra Norte, o se trata de algo diferente.

la tradición nahua que data de la época colonial temprana (Quiñones Keber, 1995). Este códice es de mucha importancia, porque contiene la cuenta ritual nahua con sus divisiones en trecenas. En casi todas las páginas se encuentran comentarios en forma de glosas escritas en náhuatl v español por varios comentaristas.

En los folios 10v y 11r encontramos la cuarta trecena que corresponde a las posiciones que van desde "1 Flor" hasta "13 Hierba". La trecena está dividida en dos períodos menores de cinco y ocho posiciones. Las primeras cinco posiciones están bajo la influencia de un dios patrono que, según la glosa en náhuatl, se llama Gueguecoyotl [Huehuecoyotl], mientras que las últimos ocho posiciones de la trecena están bajo la influencia o protección de una diosa que, según la glosa, se llama Ixnextli [también conocida como Xochiquetzal].

En la parte superior de ambas hojas vemos la representación de las posiciones de la cuenta con los glifos y sus numerales. Cada posición va acompañada por una de nueve diferentes deidades Finalmente, arriba de cada cuadrete encontramos las tres letras "i", "m" y "b", que son las letras iniciales de de las palabras: i[ndiferente], m[alo] y b[ueno]. Con estos términos se caracteriza la influencia de cada deidad. Entonces, en el folio 10v aparecen las primeras cinco posiciones de la cuarta trecena de la cuenta ritual ("1 Flor" - "2 Lagarto" - "3 Viento" - "4 Casa" - "5 Lagartija"). Cada posición va acompañada por una deidad cuyo carácter o influencia sobre esa posición se caracteriza como

indiferente [neutral], bueno o malo. El mismo esquema sigue en la siguiente página.

Libro completo en

Ahora que hemos visto cómo está estructurada la cuenta ritual en el Códice Telleriano-Remensis, es más fácil entender el resto de las trecenas que también contienen información relevante para la cuenta ritual zapoteca.

| Trecena | Posiciones | Término             | Término cuenta Loxicha |
|---------|------------|---------------------|------------------------|
| I       | 1 - 13     | [folio perdido] 349 | [diferente término]    |
| II      | 14- 26     | Tierra              | Dios                   |
| III     | 27 - 39    | Cielo               | Infierno               |
| IV      | 40 - 52    | Ynfierno            | Tierra                 |
| V       | 53- 65     | Cielo               | [diferente término]    |
| VI      | 66 - 78    | Tierra              | Dios                   |
| VII     | 79 - 91    | [no registrado]     | Infierno               |
| VIII    | 92 - 104   | [no registrado]     | Tierra                 |
| IX      | 105 - 117  | [no registrado]     | [diferente término]    |
| X       | 118 - 130  | [no registrado]     | Dios                   |

Tabla 9.16 Aspectos de las trecenas

<sup>&</sup>lt;sup>349</sup> Sin embargo, en el folio 13v del Códice Vaticano A, que es una copia del Códice Telleriano-Remensis, encontramos que la primera trecena va acompañada por el término "Cielo" (Anders y Jansen, 1996).





Figura 9.3 Folios 10v y 11 r del Códice Telleriano-Remensis.

Aunque los términos en el Códice Telleriano-Remensis no siguen el mismo orden que los de la cuenta de Loxicha, los tres términos como tal si coinciden. El único ajuste necesario es que debemos considerar que los términos *Cielo* y *Dios* refieren al mismo ámbito divino o celestial. Desafortunadamente, en el códice los términos solo aparecen hasta la sexta trecena, mientras que el primero solo sobrevive en la copia que se hizo de este códice fragmentario. Es importante men-

cionar que uno de los comentaristas del Códice Telleriano-Remensis fue fray Pedro de los Ríos de la Orden de Predicadores, quien, según los comentarios, debe haber pasado un tiempo en la región zapoteca del actual estado de Oaxaca, concretamente en las comunidades de Coatlán y Tetiquipaque (Anders y Jansen, 1996: 23-29). Esta y otras observaciones hechas por fray Pedro de los Ríos relativas a las regiones mixteca y zapoteca, hacen sospechar que pudiera ser que los tres términos -Cielo, Tierra e Infierno- fueron vistos por él o por uno de los otros comentaristas del códice en algún libro mántico zapoteco y fueron copiados a la cuenta ritual nahua que aparece en el Códice Telleriano-Remensis. El estado fragmentario y algo confuso de este códice explica, tal vez, por qué la secuencia de los tres términos no coincide con los de las diferentes versiones de la cuenta ritual zapoteca. Alternativamente, podría tratarse de otra variante regional. Sin embargo, queda comprobado que la relación entre trecenas de la cuenta ritual zapoteca y diferentes términos asociados (por lo menos cuatro) es un rasgo de la cuenta ritual mesoamericana, desde por lo menos la época colonial temprana.

### La direccionalidad de las trecenas en la cuenta ritual zapoteca

En los manuscritos pictóricos de las épocas prehispánica y colonial temprana, es común encontrar que las trecenas están distribuidas en el espacio de acuerdo a los cuatro puntos cardinales y los cuadrantes resultantes (Oriente, Norte, Oeste y Sur) que así muestran la relación

de tiempo y espacio. El mismo principio lo encontramos en la cuenta ritual zapoteca de los Loxicha.

Sin embargo, es importante mencionar que dichas referencias direccionales parecen ser de carácter mántico y por consiguiente refieren a conceptos asociados con cada uno de los cuadrantes cosmogónicos, y no a los cuatro puntos cardinales como tal. Por otro lado, en mi opinión estos conceptos (direccionalidad de las trecenas y las asociaciones mánticas correspondientes) no son necesariamente mutuamente excluyentes.<sup>350</sup> No es casualidad, por ejemplo, que en la página 21 de un libro adivinatorio de la región de los Loxicha, intitulado Calendario pertenenciente de los siglos del tiempo, aparecen además del dibujo del sol no sólo los cuatro puntos cardinales, sino también los puntos cardinales secundarios o colaterales: Noreste, Sureste, Suroeste y Norte (Noroeste) (véase Apéndice 9.3). Este dato es interesante, porque refuerza la idea de que la cuenta ritual zapoteca, o partes de ella, están relacionadas con los puntos cardinales. Según Mendoza Pérez (2009: 88):

> "El año ritual tiene un total de 20 ciclos Sée. Los ciclos Sée representan a los cuatro puntos cardinales que existen en la tierra, que son los puntos del ciclo de la vida, dentro de la cultura indígena."

Norte: Dificultades familiares Sée Xhgab Ló Ndó

Muerte Sée Shgab Blagaz Chen Gan Oeste:

Dificultades de la tierra Sée Shgab Liu Sur:

Reconocemos los términos Seagón [Sée Gon], Sée Xhgabl Ló Ndó [Lo dios], Sée Shgab Blagaz Chen Gan [Siglo del infierno Blagas] y Sée Shgab Liu [Siglo de la tierra]. En otras palabras, cada trecena de la cuenta ritual está asociada con uno de los cuatro puntos cardinales y conceptos asociados:

| 1 | Seagón                      | Este  | Ciénaga  |
|---|-----------------------------|-------|----------|
| 2 | Lo dios                     | Norte | Dios     |
| 3 | Siglo del infierno Blagas   | Oeste | Infierno |
| 4 | Siglo de la tierra          | Sur   | Tierra   |
|   |                             |       |          |
| 5 | Siglo Venerozo Séa la hácha | Este  | Ciénaga  |
| 6 | Siglo de los dios           | Norte | Dios     |
| 7 | Siglo del infierno          | Oeste | Infierno |
| 8 | Siglo de la tierra          | Sur   | Tierra   |
|   |                             |       |          |
| 9 | Siglo Día Venerozo yatido   | Este  | Ciénaga  |

<sup>&</sup>lt;sup>350</sup> Véase tamb ién la discusión en Jansen y Pérez Jiménez, 2017: 117.

| 10 | Siglo de los dios       | Norte | Dios     |
|----|-------------------------|-------|----------|
| 11 | Siglo del infierno      | Oeste | Infierno |
| 12 | Siglo de la tierra      | Sur   | Tierra   |
|    |                         |       |          |
| 13 | Siglo Séa Gueí Benerozo | Este  | Ciénaga  |
| 14 | Siglo de lo dios        | Norte | Dios     |
| 15 | Siglo del infierno      | Oeste | Infierno |
| 16 | Siglo de la tierra      | Sur   | Tierra   |
|    |                         |       |          |
| 17 | Siglo Séa Velgay        | Este  | Ciénaga  |
| 18 | Siglo de los dios       | Norte | Dios     |
| 19 | Siglo del infierno      | Oeste | Infierno |
| 20 | Siglo de la tierra      | Sur   | Tierra   |

Esta asociación entre las veinte trecenas con uno de los cuatro puntos cardinales lo encontramos también en los manuscritos del llamado Grupo Borgia, aunque no coinciden con la cuenta de Loxicha, por la ubicación del Inframundo en el Sur y en el Oeste, respectivamente (Loo, 1987; Anders, Jansen y Loo, 1994).

## Conclusiones y consideraciones finales

Los estudios de Pedro Carrasco (1951), Roberto J. Weitlaner, Donald Brockington y Gabriel DeCicco (1958, 1962) marcaron un mo-

mento crucial en los estudios de la cuenta ritual zapoteca, porque se dio a conocer y se logró documentar el uso continuo de una cuenta ritual entre los zapotecos de la Sierra Sur. Desafortunadamente, la peculiaridad de esta cuenta en que solo aparecen series de nombres de nueve deidades y no los 260 nombres distintos de las posiciones (20 x 13) confundió a los investigadores. Hasta el insigne investigador Alfonso Caso estaba perplejo (1967):

¿Se trata de un *tonalpoualli* degenerado que se conserva en parte, por los brujos de la Sierra o de un calendario anterior y del que éste haya tomado algunas de sus combinaciones?

Durante bastante tiempo nuestro entendimiento acerca de la estructura y forma de la cuenta ritual zapoteca estuvo obstaculizado porque las fuentes eran bastante limitadas. Gracias a la documentación de nuevos materiales adivinatorios, como los manuscritos de San Antonio Huitepec y San Miguel Mixtepec, y sobre todo el uso continuo de la cuenta ritual en la región de los Loxicha en la Sierra Sur del actual estado de Oaxaca, el panorama ha cambiado drásticamente. El manuscrito de San Antonio Huitepec es un documento clave para entender la cuenta ritual zapoteca, porque ahí aparece por primera vez en un sólo manuscrito los diferentes componentes de la cuenta ritual: nombres de las posiciones, trecenas, series de nueve deidades y cuatro términos asociados a los cuatro puntos cardinales, los tres niveles cósmicos y el movimiento entre ellos. Referido manuscrito es

así el enlace perdido para poder entender la conexión entre la cuenta ritual zapoteca del siglo XVI (considerado como el modelo clásico) y la cuenta ritual moderna en uso en la región de los Loxicha.

Como hemos visto, el uso continuo de la cuenta ritual de 260 posiciones hoy día en varias comunidades zapotecas forma parte de una tradición viva que posee profundas raíces históricas. El renovado interés en esta cuenta ritual y la participación en su investigación por parte de investigadores zapotecos nos permite analizar mejor la cuenta ritual en sus diferentes manifestaciones.

No siempre se tenía una opinión favorable sobre la posibilidad de que la cuenta ritual zapoteca pudiera sobrevivir los vaivenes del tiempo:

"De igual modo, no existe en estos pueblos, en la actualidad, el más leve recuerdo de ese calendario religioso, que sin duda tuvo que haber sido el blanco de la campaña anti-idolátrica, que implacable, sostuvieron los Padres de la Iglesia para combatir la cultura de la gentilidad, las viejas costumbres y supersticiones aborigenes, para substituirlas con el nuevo fanatismo que profesaban (Cruz, 1935)."

Por suerte estaba equivocado.

## APÉNDICE 9.1

## La cuenta ritual de San Agustín Loxicha (según Weitlaner, 1958)

| I  | Ze Gon          |    | Sgablodios     | odios Sg |                 | A  | Sgablyu       |
|----|-----------------|----|----------------|----------|-----------------|----|---------------|
| 1  | Mdi<br>ndozin   | 13 | Mbas<br>Widzin | 1        | Mdi             | 13 | Mše<br>Widzin |
| 2  | Ndo'yet         | 12 | Mše            | 2        | Ndozin          | 12 | Ndan          |
| 3  | Beydo           | 11 | Ndan           | 3        | Ndo'yet         | 11 | Kedo          |
| 4  | Dubdo           | 10 | Kedo           | 4        | Beydo           | 10 | Dubdo         |
| 5  | Kedo            | 9  | Dubdo          | 5        | Dubdo           | 9  | Beydo         |
| 6  | Ndan            | 8  | Beydo          | 6        | Kedo            | 8  | Ndo'yet       |
| 7  | mše             | 7  | Ndo'yet        | 7        | Ndan            | 7  | Ndozin        |
| 8  | Mbas            | 6  | Ndozin         | 8        | mše             | 6  | Mdi           |
| 9  | Mdi             | 5  | Mdi            | 9        | Mbas            | 5  | Mbas          |
| 10 | Ndozin          | 4  | Mbas           | 10       | Mdi             | 4  | Mše           |
| 11 | Ndo'yet         | 3  | Mše            | 11       | Ndozin          | 3  | Ndan          |
| 12 | Beydo           | 2  | Ndan           | 12       | Ndo'yet         | 2  | Kedo          |
| 13 | Dubdo<br>Widzin | 1  | Kedo           | 13       | Beydo<br>Widzin | 1  | Dubdo         |

| <i>Ii</i> | Ze Blazgac        |    | Sgablodios     | S  | gabgabil         |    | Sgablyu        |         | Iii | Ze Yatetan    |    | Sgablodios      |    | Sgabgabil      |    | Sgablyu         |  |
|-----------|-------------------|----|----------------|----|------------------|----|----------------|---------|-----|---------------|----|-----------------|----|----------------|----|-----------------|--|
| 1         | Mbas              | 13 | Ndan<br>Widzin | 1  | Mše              | 13 | Kedo<br>Widzin |         |     | Ndan          | 13 | Dubdo<br>Widzin | 1  | Kedo           | 13 | Beydo<br>Widzin |  |
| 2         | Mdi               | 12 | Kedo           | 2  | Mbas             | 12 | Dubdo          | ******  | 2   | Mše           | 12 | Beydo           | 2  | Ndan           | 12 | Ndo'yet         |  |
| 3         | Ndozin            | 11 | Dubdo          | 3  | Mdi              | 11 | Beydo          | •••••   | 3   | Mbas          | 11 | Ndo'yet         | 3  | Mše            | 11 | Ndozin          |  |
| 4         | Ndo'yet           | 10 | Beydo          | 4  | Ndozin           | 10 | Ndo'yet        |         | 4   | Mdi           | 10 | Ndozin          | 4  | Mbas           | 10 | Mdi             |  |
| 5         | Bey'do            | 9  | Ndo'yet        | 5  | Ndo'yet          | 9  | Ndozin         | ******  | 5   | Ndozin        | 9  | Mdi             | 5  | Mdi            | 9  | Mbas            |  |
| 6         | Dubdo             | 8  | Ndozin         | 6  | Bey'do           | 8  | Mdi            | ******  | 6   | Ndo'yet       | 8  | Mbas            | 6  | Ndozin         | 8  | Mše             |  |
| 7         | Kedo              | 7  | Mdi            | 7  | Dubdo            | 7  | Mbas           | ******  | 7   | Beydo         | 7  | Mše             | 7  | Ndo'yet        | 7  | Ndan            |  |
| 8         | Ndan              | 6  | Mbas           | 8  | Kedo             | 6  | Mše            | ******* | 8   | Dubdo         | 6  | Ndan            | 8  | Beydo          | 6  | Kedo            |  |
| 9         | Mše               | 5  | Mše            | 9  | Ndan             | 5  | Ndan           | ******  | 9   | Kedo          | 5  | Kedo            | 9  | Dubdo          | 5  | Dubdo           |  |
| 10        | Mbas              | 4  | Ndan           | 10 | Mše              | 4  | Kedo           |         | 10  | Ndan          | 4  | Dubdo           | 10 | Kedo           | 4  | Beydo           |  |
| 11        | Mdi               | 3  | Kedo           | 11 | Mbas             | 3  | Dubdo          |         | 11  | Mše           | 3  | Beydo           | 11 | Ndan           | 3  | Ndo'yet         |  |
| 12        | Ndozin            | 2  | Dubdo          | 12 | Mdi              | 2  | Beydo          |         | 12  | Mbas          | 2  | Ndo'yet         | 12 | Mše            | 2  | Ndozin          |  |
| 13        | Ndo'yet<br>Widzin | 1  | Beydo          | 13 | Ndozin<br>Widzin | 1  | Ndo'yet        |         | 13  | Mdi<br>Widzin | 1  | Ndozin          | 13 | Mbas<br>Widzin | 1  | Mdi             |  |

| Iv | Ze We         |    | Sgablodios        | Sgabgabil |                | ı  | Sgablyu          |
|----|---------------|----|-------------------|-----------|----------------|----|------------------|
| 1  | Dubdo         | 13 | Ndo'yet<br>Widzin | 1         | Beydo          | 13 | Ndozin<br>Widzin |
| 2  | Kedo          | 12 | Ndozin            | 2         | Dubdo          | 12 | Mdi              |
| 3  | Ndan          | 11 | Mdi               | 3         | Kedo           | 11 | Mbas             |
| 4  | Mše           | 10 | Mbas              | 4         | Ndan           | 10 | Mše              |
| 5  | Mbas          | 9  | Mše               | 5         | Mše            | 9  | Ndan             |
| 6  | Mdi           | 8  | Ndan              | 6         | Mbas           | 8  | Kedo             |
| 7  | Ndozin        | 7  | Kedo              | 7         | Mdi            | 7  | Dubdo            |
| 8  | Ndo'yet       | 6  | Dubdo             | 8         | Ndozin         | 6  | Beydo            |
| 9  | Beydo         | 5  | Beydo             | 9         | Ndo'yet        | 5  | Ndo'yet          |
| 10 | Dubdo         | 4  | Ndo'yet           | 10        | Beydo          | 4  | Ndozin           |
| 11 | Kedo          | 3  | Ndozin            | 11        | Dubdo          | 3  | Mdi              |
| 12 | Ndan          | 2  | Mdi               | 12        | Kedo           | 2  | Mbas             |
| 13 | Mše<br>Widzin | 1  | Mbas              | 13        | Ndan<br>Widzin | 1  | Mše              |

| V  | Ze Blagay      |    | Sgablodios    |    | Sgabgabil       |    | Sgablyu        |
|----|----------------|----|---------------|----|-----------------|----|----------------|
| 1  | Ndo'yet        | 13 | Mdi<br>Widzin | 1  | Ndozin          | 13 | Mbas<br>Widzin |
| 2  | Beydo          | 12 | Mbas          | 2  | Ndo'yet         | 12 | Mše            |
| 3  | Dubdo          | 11 | Mše           | 3  | Beydo           | 11 | Ndan           |
| 4  | Kedo           | 10 | Ndan          | 4  | Dubdo           | 10 | Kedo           |
| 5  | Ndan           | 9  | Kedo          | 5  | Kedo            | 9  | Dubdo          |
| 6  | Mše            | 8  | Dubdo         | 6  | Ndan            | 8  | Beydo          |
| 7  | Mbas           | 7  | Beydo         | 7  | Mše             | 7  | Ndo'yet        |
| 8  | Mdi            | 6  | Ndo'yet       | 8  | Mbas            | 6  | Ndozin         |
| 9  | Ndozin         | 5  | Ndozin        | 9  | Mdi             | 5  | Mdi            |
| 10 | Ndo'yet        | 4  | Mdi           | 10 | Ndozin          | 4  | Mbas           |
| 11 | Beydo          | 3  | Mbas          | 11 | Ndo'yet         | 3  | Mše            |
| 12 | Dubdo          | 2  | Mše           | 12 | Beydo           | 2  | Ndan           |
| 13 | Kedo<br>Widzin | 1  | Ndan          | 13 | Dubdo<br>Widzin | 1  | Kedo           |

# APÉNDICE 9.2 Los nombres de las posiciones según la cuenta ritual en los Loxicha y las actividades propicias para los días asociados

|    |        |                                                                                                                                                                                                                                          | D. C.                                                                                                      |
|----|--------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | Nombre | Actividades / propiedades / características del día                                                                                                                                                                                      | Pronósticos para recién<br>nacidos                                                                                                             |
| 1. | Ndan   | En este día se pedía larga vida y salud, rezar por el alma<br>de las ánimas, pedir por los bienes, pedir logro en el<br>estudio y en el cultivo, pedir inteligencia, para encontrar<br>esposa para pedir hijos (para parejas estériles). | Tendrá suerte para<br>bañar y puede hablar<br>con las ánimas.                                                                                  |
| 2. | Mše    | Ofrecer pago a un alma que murió de muerte trágica (se hace con copal o rezo), se reza a las almas de personas que murieron de muerte trágica para no sufrir lo mismo que sufrieron.                                                     | Saldrá mal.                                                                                                                                    |
| 3. | Mbaz   | Se le entrega a la tierra, una ofrenda con copal y siete ceras por los beneficios recibidos. En este día se realiza la curación del espanto. Se hace pago a la tierra, se ofrece la cera de piedra.                                      | Va ser curandero<br>y puede pedir en<br>un cerro productos<br>de la tierra como<br>calabazas, animales<br>del monte etc. Va a<br>ser un bwgan. |
| 4. | Mdi    | En este día se le dan gracias al rayo por las cosechas<br>buenas de lo contario las cosechas se echarán a perder.<br>Pedir lluvia, agua, bondad. No se puede pedir maldad al<br>rayo porque si se pide maldad eso recae en uno.          | Saldrá igual como en<br>Mbaz                                                                                                                   |

| 5. | Ndozin | En este día se practica la maldad en contra de alguien. En este día no se debe salir, no pedir esposa. Si este día se pensaba iniciar una casa, recibir el servicio, mejor no hacerlo. En este día las personas (nuestros enemigos) piden que no tengamos éxito, nos ponen obstáculos, por eso no terminamos nuestros trabajos,                              | Pasa razón a <i>Mdi</i> y <i>Mbaz</i> . Va se gente buena (¿pero se supone que es malo?)          |
|----|--------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 6. | Ndoyet | El mgwan [especialista ritual] recomienda hacer novenas de cuatro, siete y nueve días, según sean las culpas. Este día no se puede ir a la ciénaga. En este día se debe empezar un novenario. Pedir los bienes. Un niño nacido en este día hará buenas cosas (será productivo).                                                                              | Va a ser hombre<br>malo y pobre que<br>no sabe trabajar.<br>Además, será tonto<br>para la novena. |
| 7. | Mbeydo | Se pide prosperidad, trabajo, bienestar, salud, dinero o<br>hijos. Se debe visualizar en cómo obtener dinero. Pedir<br>riqueza, pedir para salir adelante, pedir que tengamos<br>vacas, pedir perdón en algo que fallamos.                                                                                                                                   |                                                                                                   |
| 8. | Dubdo  | Este día se sacrifica en la ciénaga el coconito. Su sangre se riega en la milpa para que la cosecha sea buena. También se pido perdón por los pecados cometidos y también se pide una larga vida. Pedir la satisfacción del cuerpo. Si uno falló a su santo alimento, en este día se debe de pedir perdón porque si no se hace se recibirá un castigo.       | Va a tener bueno en<br>las siembras.                                                              |
| 9. | Kedo   | Se le pide al ser maligno que suelte al que está amarrado o al que fueron a entregar al panteón por medio de ritual. También se pide castigo para el que hace el mal. Dependiendo de la falta que hayamos cometido, se debe de pedir perdón. Si alguien nos acusa falsamente de algo que no hicimos, en este día se puede hablar y decir que no los hicimos. | Será hombre muy<br>bravo y de poca<br>paciencia.                                                  |

Fuentes: Notas de campo Roberto J. Weitlaner, Mendoza Pérez (2009) y Juárez et al (2013).

# APÉNDICE 9.3

### Cuaderno adivinatorio del señor Eduardo Ambrosio, San Agustín Loxicha (1956)

(FONDO WEITLANER, CARPETAS XXXIV-1. DOC. 1 Y XXIV-4 DOC. 1)

Durante las investigaciones en la región de los Loxicha se compró un libro adivinatorio al señor Eduardo Ambrosio el cual lleva como título: *Calendario perteneciente de los siglos del tiempo*. Desconocemos el paradero actual de dicho libro. Lo más probable es que se extravió, porque, aunque sí se menciona en el inventario de los papeles de Weitlaner (Parcero, Anzurez y Molinari, 1998), no lo encontré durante mi visita a dicho archivo en la ciudad de México. Aparentemente las transcripciones de dicha cuenta ritual llevadas a cabo por Weitlaner son los únicos registros que nos quedan de dicho manuscrito. Contamos con una transcripción hecha a mano (borrador, carpeta XXXIV-4. Doc. 1) y una versión posterior escrita a máquina (carpeta XXXIV-1. Doc. 1). Además, hay notas que incluyen una traducción provisional de los nombres que aparecen en dicho librito. Sabemos que el manuscrito tenía en total 23 páginas, aunque la página 22 quedó en blanco.

Nuevamente vemos como en este cuaderno cada página del manuscrito representa un una trecena. Con excepción de la primera trecena, las demás llevan un título compuesto de términos en español y/o zapoteco.

<sup>&</sup>lt;sup>351</sup> Fondo Weitlaner, Carpeta XXI-4. Calendario Zapoteco.

458 | Ron van Meer

| Página 1  | [sin nombre]        | Página 11 | Del infierno            | Período I                            | [sin nombre]          |                           | Seagón                      |  |
|-----------|---------------------|-----------|-------------------------|--------------------------------------|-----------------------|---------------------------|-----------------------------|--|
| Página 2  | Siglos de Dios      | Página 12 | De la tierra            | Período II                           | Siglos verenos Bla    | asgache                   | Siglo Venerozo Séa la hácha |  |
| Página 3  | Siglos del infierno | Página 13 | Siglos veneroso Sé guei | Período III Benerosa Yaté            |                       | Siglo Día Venerozo yatido |                             |  |
| Página 4  | Siglos de la Tierra | Página 14 | De Dios                 | Período IV Siglos veneroso Sé guei S |                       | Siglo Séa Gueí Benerozo   |                             |  |
| Página 5  | Siglos verenos      | Página 15 | Del infierno            | Período V Biel Gay                   |                       | Siglo Séa Velgay          |                             |  |
|           | Blasgacha           |           |                         | Los nomb                             | res de las demás tr   | recenas a                 | parecen en español:         |  |
| Página 6  | Siglos de Dios      | Página 16 | De la tierra            |                                      |                       |                           | 1                           |  |
| Página 7  | Del infierno        | Página 17 | Biel Gay                | Nombre e                             | spañolq N             | Nombre zapoteco           |                             |  |
| Página 8  | De la tierra        | Página 18 | De Dios                 | 1. Siglos d                          | e Dios S              | gablodio                  | S                           |  |
| Página 9  | Benerosa yaté       | Página 19 | Del infierno            | 2. De la ti                          |                       | gablyu                    | 959                         |  |
| Página 10 | De Dios             | Página 20 | De la tierra            | 3. Siglos d                          | el infierno Sgabgabil |                           | 30Z<br>-                    |  |

Cuatro trecenas juntas forman un período mayor de 52 posiciones. La cuenta ritual de 260 entonces se divide en cinco de tales períodos (5 x 52= 260 posiciones). Sabemos que cada período de 52 posiciones toma el nombre de la primera trecena con que empieza. En este cuaderno la primera trecena no lleva nombre, la segunda se llama Siglos verenos Blasgacha, la tercera Benerosa yaté, la cuarta Siglos Veneroso Sé geui y la quinta y última Biel Gay. Estos nombres coinciden con los nombres que aparecen en el manuscrito de don Félix Ortiz:

Sgab quiere decir pensamiento, meditación o dedicación y lo significa "en", o sea Sgablodios se traduce como "Pensamiento en Dios". Sgabluy es "Pensamiento en la Tierra", y Sgabgabil "Pensamiento en el Infierno". Lo anterior implica que los títulos de las trecenas nos comunican que las siguentes 13 posiciones, están dedicadas a Dios, las siguientes 13 a la Tierra y las últimas 13 al Infierno.

Algunos de los nombres de las posiciones que aparecen en este cuaderno varían un poco, en comparación con los nueve nombres zapote-

<sup>&</sup>lt;sup>352</sup> En su interesante estudio sobre la antigua religión zapoteca, Lind (2015: 248) se equivoca cuando traduce *sgab* con *casa*. Luego (Ibid.: 287) dice que probablemente *sgab* quiere decir siglo lo cual tampoco es válido.

explicación que dió el señor Catarino García al equipo de investigadores liderado por Weitlaner, sabemos que Medoquisimo es igual a Mdozin, Medoquete a Mdoyet, Grano a Dubdo (?), Autovido a Byedo (?), Auquedó a Kedó, Dan a Mdan, Ministrador a Mbaz y Rayo a Mdi. Es interesante observar que en esta cuenta hay tres dioses que aparecen con su nombre español: Grano, Ministrador y Rayo. Luego contamos con una explicación de cada uno de los nombres de los dioses o sus equivalentes:

| 1. | Grano       | Dubdo?         | 6. Rayo        | Mdi?              |
|----|-------------|----------------|----------------|-------------------|
| 2. | Autubido    | Siembra        | 7. Medoguisimo | Dios Santísimo    |
| 3. | Auquedo     | Kedu?–justicia | 8. Medoquete   | Sacerdote         |
| 4. | Ministrador | Sirviente      | 9. <i>Dan</i>  | Rey de los Cielos |

La secuencia de las series de nueve nombres es fija. La cuenta ritual registrada en este cuaderno empieza con Medoguisimo, o Mdozin, y termina con Vas, o Mbaz. Es decir, no sabemos qué pasó con el día sobrante, en esta secuencia, el día Rayo o Mdi. Otras versiones que hemos visto de la cuenta ritual empiezan en Mdi Ndozin, con que las 29 series de 9 nombres de dioses se ajustan a las 260 posiciones.

Servidor de la tierra

5. Bas

A partir de la página 9 del cuaderno vemos que además de los nombres de las posiciones, aparece una columna que contiene los números de 1 a 13. A partir de la página 10 se le junta una columna con los símbolos o signos 0 y #. No sabemos qué función cumplen aquí, aunque

cos que encontramos en otras versiones de la cuenta. Pero, gracias a la sospecho que podrían decir algo sobre el carácter de la opsición. Sin embargo, no siempre los mismos símbolos acompañan a los mismos nombres de los días o a los mismos números.

> Esto queda comprobado si comparamos, por ejemplo, las secuencias de los nombres, números y símbolos que aparecen en las trecenas X y XI del cuaderno:

|    |   | Página 10   |    | ] | Página 10   |
|----|---|-------------|----|---|-------------|
| 1  | Ο | Medoguisimo | 1  | # | Auquedo     |
| 2  | Ο | Medoquete   | 2  | # | Siandó      |
| 3  | Ο | Grano       | 3  | # | Ministrador |
| 4  | # | Autobido    | 4  | O | Bas         |
| 5  | # | Aunquedo    | 5  | O | Rayo        |
| 6  | # | Siandó      | 6  | # | Medoguisimo |
| 7  | Ο | Ministrador | 7  | # | Medoquete   |
| 8  | Ο | Bas         | 8  | O | Grano       |
| 9  | Ο | Rayo        | 9  | O | Autubido    |
| 10 | # | Medoguisimo | 10 | O | Auguedo     |
| 11 | # | Medoquete   | 11 | # | Siandó      |
| 12 | Ο | Grano       | 12 | # | Ministrador |
| 13 | Ο | autobido    | 13 | O | Bas         |
|    |   |             |    |   |             |

A partir de la página 14, que contiene la trecena XIV (De Dios), aparece una serie de letras en mayúscula que consiste en total de siete caracteres: L, M, M, J, V, S, D. En el contexto en que encontramos las letras, no es difícil saber que cada letra debe corresponder a la letra inicial del nombre del día de la semana. Entonces la letra L corresponde al día lunes y así sucesivamente hasta terminar con la letra D, o domingo. Y luego la serie empieza de nuevo con la letra L del día lunes.

La cuenta ritual de 260 posiciones en este cuaderno termina con la vigésima trecena llamada *De la tierra*.

En las páginas 21 y 23 aparecen dibujos o pinturas. En la página 21 se trata de la pintura del sol y de los puntos cardinales: Norte, Sur, Oeste y al Este. Aquí también aparecen puntos cardinales secundarios o colaterales: Noreste, Sureste, Suroeste y Norte (Noroeste). Este dato es interesante, porque refuerza la idea de que la cuenta ritual zapoteca, o partes de ella, tiene asociaciones relacionadas con los puntos cardinales. Finalmente, en la página 23 aparece el dibujo de un motivo vegetal, según Weitlaner un árbol.

#### Cuaderno perteneciente de los siglos del tiempo

| T            |    | -16 |   |
|--------------|----|-----|---|
| $\mathbf{P}$ | O  | - 1 |   |
| _            | ≥. | - 1 | ۰ |

Medoguisimo Grano
Medoquete Autovido
Grano Auquedo
Antovido Siandó
Anquedo Ministrador

Siandó Bas

Ministrador

Vas Pg. 3. Siglos del infierno

Rayo

Medoquisimo Medoquete Medoquete

Grano Grano Antovido Autovido

Auquedo

Pg. 2. Siglos de Dios Siandó

Auquedo Ministrador

Siandó Bas Ministrador Rayo

Vas Medoguisimo Rayo Medoquete

Medoguisimo Grano

Medoquete

| Pg. 4. Siglos de la Tierra | Ministrador | Rayo        | Autubido |
|----------------------------|-------------|-------------|----------|
| Autovido                   | Bas         | Medoguisimo | Auquedo  |

Anguedo Rayo Medoquete Siandó Medoguisimo Grano Ministrador Medoquete Autubido

Vas

Rayo **Pg. 6. Siglos de Dios** Siandó

Medoguisimo Grano Ministrador

Medoquete Antubido Bas Grano Auquedo Rayo

Autovido Siandó Medoguisimo

Auquedo Ministrador

Siandó Bas **Pg. 8. De la tierra** 

Ministrador Rayo Medoquete

Medoguisimo Grano

Pg. 5. Siglos verenos BlasgachaMedoqueteAutobidoBlasGranoAuquedoRayoAntubidoSiandó

Medoguisimo Auquedo Ministrador

Medoquete Siandó Bas

Grano

Autovido **Pg. 7. Del infierno** Medoguisimo Auquedo Ministrador Medoquete

Siandó Bas Grano

| Pg. 9 Benerosa Yaté |             | Pg. 10 De Dios |    |             | Pg. 11 Del infierno |    |             | Pg. 12. De la tierra |    |             |
|---------------------|-------------|----------------|----|-------------|---------------------|----|-------------|----------------------|----|-------------|
|                     |             |                |    |             |                     |    |             |                      |    |             |
| 1                   | Siandó      | O              | 1  | Medoguisimo | #                   | 1  | Auquedo     | O                    | 1  | Rayo        |
| 2                   | Ministrador | O              | 2  | medoquete   | #                   | 2  | Siandó      | O                    | 2  | Medoguisimo |
| 3                   | Bas         | O              | 3  | Grano       | #                   | 3  | Ministrador | #                    | 3  | Medoquete   |
| 4                   | Rayo        | #              | 4  | Autubido    | O                   | 4  | Bas         | #                    | 4  | Grano       |
| 5                   | Medoguisimo | #              | 5  | Auquedo     | O                   | 5  | Rayo        | #                    | 5  | Autobido    |
| 6                   | Medoquete   | #              | 6  | Siandó      | #                   | 6  | Medoguisimo | O                    | 6  | Auquedo     |
| 7                   | Grano       | O              | 7  | Ministrador | #                   | 7  | Medoquete   | O                    | 7  | Siandó      |
| 8                   | Autobido    | O              | 8  | Bas         | O                   | 8  | Grano       | O                    | 8  | Ministrador |
| 9                   | auguedo     | O              | 9  | Rayo        | O                   | 9  | Autubido    | #                    | 9  | Bas         |
| 10                  | Siando      | #              | 10 | Medoguisimo | O                   | 10 | Auguedo     | #                    | 10 | Rayo        |
| 11                  | Ministrador | #              | 11 | Medoquete   | #                   | 11 | Siandó      | O                    | 11 | Medoguisimo |
| 12                  | Bas         | O              | 12 | Grano       | #                   | 12 | Ministrador | O                    | 12 | Medoguete   |
| 13                  | Rayo        | O              | 13 | Autubido    | O                   | 13 | Bas         | #                    | 13 | Grano       |

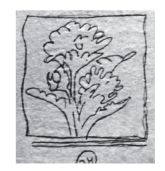
| Pg. | 13. Sig | glos veneroso Sé gueir | Pg. 1 | 4. De | e Dios      | Pg           | . 15. | Del | infierno    |              | Pg. | . 16 I | e la | a tierra    |
|-----|---------|------------------------|-------|-------|-------------|--------------|-------|-----|-------------|--------------|-----|--------|------|-------------|
|     |         |                        |       |       |             |              |       |     |             |              |     |        |      |             |
| #   | 1       | Autubido               | O     | 1     | Vas         | V1           |       |     |             |              |     |        |      |             |
| #   | 2       | Anguedo                | O     | 2     | Rayo        | V            | #     | 1   | Grano       | J            | M   | O      | 1    | Ministrador |
| #   | 3       | Siandó                 | O     | 3     | Medoguisimo | S            | #     | 2   | Autubido    | В            | J   | O      | 2    | Vas         |
| O   | 4       | Ministrador            | #     | 4     | Medoquete   | D            | O     | 3   | Auquedo     | S            | V   | O      | 3    | Rayo        |
| O   | 5       | Bas                    | #     | 5     | Grano       | L            | O     | 4   | Siandó      | D            | S   | #      | 4    | Medoguisimo |
| O   | 6       | Rayo                   | O     | 6     | Autobido    | $\mathbf{M}$ | O     | 5   | Ministrador | L            | D   | #      | 5    | Medoquete   |
| #   | 7       | Medoguisimo            | O     | 7     | Auquedo     | $\mathbf{M}$ | #     | 6   | Bas         | $\mathbf{M}$ | L   | #      | 6    | Grano       |
| #   | 8       | Medoquete              | #     | 8     | Siandó      | J            | #     | 7   | Rayo        | $\mathbf{M}$ | M   | #      | 7    | Autuvido    |
| O   | 9       | Grano                  | #     | 9     | Ministrador | V            | O     | 8   | Medoguisimo | J            | M   | O      | 8    | Auquedo     |
| O   | 10      | Autubido               | #     | 10    | Bas         | S            | O     | 9   | Medoquete   | В            | J   | O      | 9    | Dán         |
| #   | 11      | Anguedo                | SO    | 11    | Rayo        | D            | #     | 10  | Grano       | S            | V   | O      | 10   | Ministrador |
| #   | 12      | Siandó                 | МО    | 12    | Medoguisimo | L            | #     | 11  | Autuvido    | D            | S   | #      | 11   | Bas         |
| O   | 13      | Ministrador            | M#    | 13    | Medoquete   | $\mathbf{M}$ | O     | 12  | Auquedo     | L            | D   | #      | 12   | Rayo        |
|     |         |                        |       |       |             | M            | O     | 13  | Siandó      | $\mathbf{M}$ | L   | O      | 13   | Medoguisimo |

| Pg           | . 17 | Bi | el Gay           | Pg | . 18 | De | Dios        | Pg           | . 19 | De | el infierno | Pg           | 20 De | e la | tierra      |
|--------------|------|----|------------------|----|------|----|-------------|--------------|------|----|-------------|--------------|-------|------|-------------|
| M            | О    | 1  | Medoquete        | L  | #    | 1  | Dan         | D            | О    | 1  | Medoguisimo | S            | #     | 1    | Auquedo     |
| $\mathbf{M}$ | Ο    | 2  | Grano            | M  | #    | 2  | Ministrador | L            | Ο    | 2  | Medoquete   | D            | #     | 2    | Dán         |
| J            | #    | 3  | Autuvido         | M  | O    | 3  | Vas         | M            | #    | 3  | Grano       | L            | O     | 3    | Ministrador |
| V            | #    | 4  | Dán Auquedo      | J  | O    | 4  | Rayo        | M            | #    | 4  | Autuvido    | $\mathbf{M}$ | O     | 4    | Vas         |
| S            | #    | 5  | Ministrador Dán  | V  | #    | 5  | Medoguisimo | J            | Ο    | 5  | Auguedo     | $\mathbf{M}$ | #     | 5    | Rayo        |
| D            | Ο    | 6  | Bas Ministrador  | S  | #    | 6  | Medoquete   | V            | Ο    | 6  | Dán         | J            | #     | 6    | Medoguisimo |
| L            | Ο    | 7  | Rayo vas         | D  | #    | 7  | Grano       | S            | Ο    | 7  | Ministrador | V            | #     | 7    | Medoquete   |
| M            | Ο    | 8  | Medoguisimo Rayo | L  | O    | 8  | Autovido    | D            | #    | 8  | Bas         | S            | O     | 8    | Grano       |
| M            | #    | 9  | Medo Medoguisimo | M  | O    | 9  | Auquedo     | $\mathbf{M}$ | #    | 9  | Rayo        | D            | O     | 9    | Autuvido    |
| J            | #    | 10 | Medoquete        | M  | O    | 10 | Dán         | $\mathbf{M}$ | Ο    | 10 | Medoguisimo | L            | #     | 10   | Auqedo      |
| V            | Ο    | 11 | Grano            | J  | #    | 11 | Ministrador | M            | Ο    | 11 | Medoquete   | $\mathbf{M}$ | #     | 11   | Dán         |
| S            | Ο    | 12 | Autuvido         | V  | #    | 12 | Vas         | J            | #    | 12 | Grano       | $\mathbf{M}$ | O     | 12   | Ministrador |
| D            | #    | 13 | Auquedo          | S  | О    | 13 | Rayo        | V            | #    | 13 | Autuvido    | J            | О     | 13   | Vas         |



Pg. 21 [Pintura del sol y de los puntos cardinales]

Pg. 22 [Página en blanco]



Pg. 23 [Pintura de un árbol]

### **APÉNDICE 9.4**

#### Una cuenta de San Agustín Loxicha

En su libro *Loxicha. Un Tesoro de la Cultura Zapoteca*, la profesora Mendoza Pérez (2009: 159) incluye la reproducción de dos páginas de un cuaderno con la cuenta ritual zapoteca del señor Jesús Sebastián Valencia de San Agustín Loxicha. A continuación, analizo la información adivinatoria que aparece en cada página.

Año 2005

| [Pág | ina | . 1] |
|------|-----|------|
| Año  | de  | 2005 |

| 7 de Enero, dia Padre Viernes   | 7 de enero, día Padre, viernes   |
|---------------------------------|----------------------------------|
| 16 de Enero, dia Padre Domingo  | 16 de enero, día Padre, domingo  |
| 25 de Enero, dia Padre Martes   | 25 de enero, día Padre, martes   |
| 3 de Febrero, dia Padre Jueves  | 3 de febrero, día Padre, jueves  |
| 12 de Febrero, dia Padre Sabado | 12 de febrero, día Padre, sábado |
| 21 de Febrero, dia Padre Lunes  | 21 de febrero, día Padre, lunes  |
| 2 de Marzo, dia Padre Miercoles | 2 de marzo, día Padre, miércoles |
| 11 de Marzo, dia Padre Domingo  | 11 de marzo, dia Padre, domingo  |

En la primera página encontramos ocho fechas que, según el título, todas deben corresponder al año de 2005. Cada renglón en el texto empieza con un número, seguido por el nombre del mes, una referencia en español que dice "día Padre", y el nombre del día de la semana. Por ejemplo, la primera entrada dice: 7 de Enero dia Padre Viernes. Efectivamente el día 7 de enero 2005, era un día viernes. Ahora bien, "día Padre" parece ser una tradución del zapoteco, porque sabemos que Padre corresponde al día Ndan. Además, Ndan fue traducido como "Día de los antepasados" y

466 | Ron van Meer

también se llama "día del padre", que es el jefe de todos. En este día se pedía larga vida y salud. *Ndan* es considerado un día bueno o favorable.

La segunda entrada que encontramos corresponde al día domingo 16 de enero. Esto quiere decir que han transcurrido nueve días desde el primer día que aparece anotado en la hoja, el día viernes 7 de enero. Efectivamente el día 16 de enero fue domingo. En otras palabras, desde el día 7 de enero hasta el 11 de marzo transcurrieron 7 períodos de 9 días, lo cual equivale a 63 días. Entonces la información de esta primera hoja nos señala todos los días asociados a *Padre* o *Ndan* y su respectiva posición que ocupa dentro del calendario gregoriano durante los meses de enero, febrero y parte de marzo.

La aparición del día asociado a *Padre* o *Ndan* en el calendario gregoriano en los meses de enero a marzo del 2005:

| Enero, 2005 |       |            |           |        |           |        |
|-------------|-------|------------|-----------|--------|-----------|--------|
| Domingo     | Lunes | Martes     | Miércoles | Jueves | Viernes   | Sábado |
|             |       |            |           |        |           | 1      |
| 2           | 3     | 4          | 5         | 6      | 7<br>Ndan | 8      |
| 9           | 10    | 11         | 12        | 13     | 14        | 15     |
| 16<br>Ndan  | 17    | 18         | 19        | 20     | 21        | 22     |
| 23          | 24    | 25<br>Ndan | 26        | 27     | 28        | 29     |
| 30          | 31    |            |           |        |           |        |

| Febrero, 2005 |            |        |    |           |         |        |
|---------------|------------|--------|----|-----------|---------|--------|
|               |            | Martes |    |           | Viernes | Sábado |
|               |            | 1      | 2  | 3<br>Ndan | 4       | 5      |
| 6             | 7          | 8      | 9  | 10        | 11      | ,0     |
| 13            | 14         | 15     | 16 | 17        | 18      | 19     |
| 20            | 21<br>Ndan | 22     | 23 | 24        | 25      | 26     |
| 27            | 28         |        |    |           |         |        |

Podemos asignar números de 1 a 7 a los días de la semana. Si empezamos con el día lunes y le asignamos el número 1, entonces el día martes llevaría el número 2, y así sucesivamente hasta llegar al día 7 que debe corresponder con el día domingo. En este ejemplo el primer día caía en el día viernes (5) y después de haber pasado 9 días el día que le sigue era un día 7, o sea un día domingo (5 + 9 = 14 - 7 = 7).

|              |       | $\mathcal{N}$ | Marzo, 2005 |        |            |        |
|--------------|-------|---------------|-------------|--------|------------|--------|
| Domingo      | Lunes | Martes        | Miércoles   | Jueves | Viernes    | Sábado |
|              |       | 1             | 2<br>Ndan   | 3      | 4          | 5      |
| 6            | 7     | 8             | 9           | 10     | 11<br>Ndan | 12     |
| 13           | 14    | 15            | 16          | 17     | 18         | 19     |
| 20<br>[Ndan] | 21    | 22            | 23          | 24     | 25         | 26     |
| 27           | 28    |               |             |        |            |        |

En la segunda página encontramos diez entradas que siguen un mismo formato que la primera:

#### [Página 2]

30 de agosto termino Empezó Miércoles 06 31 de Agosto dia demonio Jueves 06 1 de Septiembre Emptimbre Viernes Tierra 06 12 de Septiembre termino Tierra Martes 06 13 de Septiembre dia dia demonio Miercoles 06

14 de Septiembre EmpTizo Agua Jueves 06 25 de Septiembre termino Agua Lunes 06 26 de Septiembre dia demonio Martes 06 27 de Septiembre Enptizo Lodios Miercoles 06

8 de Octubre termino Lodios Domingo 06

30 de agosto, empezó miércoles, 06 31 de agosto, día demonio, jueves 06 1 de septiembre, empezó viernes Tierra 06 12 de septiembre, termino Tierra, martes, 06 13 de septiembre, día demonio, miércoles 06 14 de septiembre, empezó Agua jueves, 06 25 de septiembre, terminó Agua, lunes, 06 26 de septiembre, día demonio, martes, 06

27 de septiembre, empezó Lodios, miércoles, 06

8 de octubre, terminó Lodios, domingo, 06

Para empezar con el número 06; esto ha de corresponder al año 2006. Efectivamente, todos los días de la semana aguí mencionados de los meses de agosto a octubre 2006 coinciden con los días del calendario gregoriano. Luego podemos observar en esta página cómo cada tres renglones consecutivos (también fechas consecutivas) conforman un conjunto:

12 de Septiembre termino Tierra Martes 06 12 de septiembre, termino Tierra, martes, 06 13 de Septiembre dia dia demonio Miercoles 06 13 de septiembre, día demonio, miércoles 06 14 de Septiembre EmpTizo Agua Jueves 06 14 de septiembre, empezó Agua jueves, 06

En este caso la información nos dice que el día martes 12 de septiembre de 2006 terminó en *Tierra*, y que el siguiente día miércoles 13 de septiembre de 2006 era un día demonio. Finalmente, vemos que en el día jueves 14 de septiembre de 2006 empezó el período Agua. En otras palabras, lo que aquí se señala es que en el día 12 de septiembre terminó un período llamado Tierra, seguido por el día 13 de septiembre que era un día asociado al demonio. En este caso se refiere al hecho que la última posición de una trecena es muy mala y se lo conoce en zapoteco como Widzin o Güis sin (literalmente significa día trece o día malo). El 14 de septiembre empieza una nueva trecena, llamada Agua. La penúltima posicón de dicho ciclo está asociada al 25 de septiembre, seguido por la decimotercera y última posición de la trecena, que está asociado al día 26 de septiembre. Y luego en el siguiente día empieza una nueva trecena, que lleva el nombre zapoteco-español de Lodios (literalmente significa cara/ pensamiento en Dios).

25 de Septiembre termino Agua Lunes 06 25 de septiembre, terminó Agua, lunes, 06 26 de Septiembre dia demonio Martes 06 26 de septiembre, día demonio, martes, 06 27 de Septiembre Enptizo Lodios Miercoles 06 27 de septiembre, empezó Lodios, miércoles, 06

Finalmente, en el último texto de esta página podemos ver que en el día domingo, 8 de octubre de 2006, terminó el ciclo *Lodios* y por lógica el siguiente día, lunes 9 de octubre fue un día asociado al *Demonio*, el último de la trecena. Por tanto, el día martes 10 de octubre empezó una nueva trecena.

En resumen, mientras que en la primera página están anotadas todas las fechas en que cae la posición *Padre* (o *Ndan*) en el período de enero a marzo, 2005, en la segunda página hay un registro de *trecenas*. Cada vez se mencionan las dos últimas posiciones de cada trecena, las posiciones 12 y 13 [*Widzin* o *Güis sin*], seguido por la primera posición de la siguiente trecena. Cada trecena lleva un nombre zapoteco. En ambas páginas la cuenta ritual de 260 constituye la unidad básica

Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM https://www.juridicas.unam.mx/ https://revistas.juridicas.unam.mx/ Libro completo en https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv https://tinyurl.com/3f66m8jf

# APÉNDICE 9.5

# Notas de Roberto J. Weitlaner, Donald Brockington y Gabriel DeCicco

Diferentes versiones de la cuenta ritual zapoteca registradas por Roberto J. Weitlaner, Donald Brockington y Gabriel DeCicco durante la investigación de campo en la región de los Loxicha en marzo del 1956.

Sacado por: D.L. Brockington
Informante: Catarino García

Ranchería Copalita, 354 San Agustín Loxicha

6 de marzo, 1956 Versión del calendario

- 1. zomdan
- 2. zomše
- 3. zombadz
- 4. zomdi?
- 5. zomdozin
- 6. zomdoyet?
- 7. zombey <u>zo</u> es igual a <u>hoy.</u>
- 8. zombedyo?
- 9. zomkeydo?
- 10. zomdan
- 11. zomše

<sup>&</sup>lt;sup>354</sup> Tovalá Copalita es una agencia de policía que pertenece al Municipio de San Agustín Loxicha. En 2010 tenía 374 habitantes.

- 12. zombadz
- 13. zomdozin<sup>355</sup>

#### Tiempos del Calendario<sup>356</sup>

- 1. škablio-(bueno)
- 2. gaze (ze)
- 3. škablodios-(bueno)
- 4. škabil
- 5. ladgaz
- 6. altan
- 7. škabllyea
- 8. škablio ze?we?
- 9. ze?wey?-(bueno)
- 10. ze gun.
- 11. Ze lab? Gadz
- 12. Ze las gače

#### Comentarios

1. El informante era seguro de los días y los tiempos pero no supo qué día era.

- 2. Hay tres tiempos buenos y los otros son malos o negativos.
- 3. El tiempo segundo tiene dos nombres-gaze y ze.

Traducción Provisional de los Nombres en el Libro que se compró al Sr. Eduardo Ambrosio

#### Los Tiempos.

1. Siglos de Dios

Dios es igual con šablodios-El Dios

2. Siglos del Infierno

Infierno es igual a šabgabil

3. Siglos de la Tierra

Tierra es igual a škablyu

#### Los Días.

- 1. medoguisimo es igual a mdozin
- 2. medoguete "" mdoyet
- 3. grano "" dubdo?
- 4. antovido " " beydo?
- 5. aunquedó " " " kedo?
- 6. siando (ciénaga donde hay culebra)

danes igual a mdan

7. ministrador es igual a mpše

ministrador (?)

- 8. vas o bas es igual a mbaz
- 9. ravo " " " mdi?

Explicación del calendario en el libro que compró el Sr. Eduardo Ambrosio al Sr. Alvino García. pág. 1

#### Pág. 4.

Siglos de la Tierra

Isliu – Tierra en Zapoteco

Dios de la Tierra – šublue.

Este mes comienza el año

#### pág. 5.

Blasgacha

Planeta de los ministros (ministerios?)

El mes del minister de las sembraduras

El Díos patrón es Sachriste.

#### Pág. 6.

Siglos de Dios

Dios de la Tierra

El Padre el Mundo

El Dios patrón es šru?d Adam.

<sup>&</sup>lt;sup>355</sup> La primera trecena empieza con el Ndan, primera posición en la secuencia fija, que se repite en la décima posición.

<sup>&</sup>lt;sup>356</sup> Por lógica aquí deberían mencionarse 20 tiempos de 13 posiciones cada uno (20 x 13 = 260 posiciones).

## Pág. 7 Infierno

He says that this name is wrong and that is [sic] should be <u>Simple</u>. The month does not have a good or bad merit but is more or less negative.357

#### Pág. 8

Tierra

El Astro que manda la lluvia para la cosecha.

El Dios Patrón es šablyugon.

#### Página 9.

Yaté.

Un planeta del Mundo

Administrador de algunos trabajos

El Dios Patrón es vazdu.

#### Página 10.

Dios

El Dios Patrón es Dios Patriarca (Ta?ndu en zapoteco) y El es el Dios Supremo.

#### Pág. 11.

Infierno.

He says this name is wrong and should be Un Planeta de los Dioses <u>ya?we</u> who corresponds to King Neptune.<sup>358</sup> Es un tiempo astro.-Boquero del Mar.

#### Pág. 12.

Tierra

Šabliu Vagay

Venero de Agua

El ministro de la Tierra

Los Patrones son los Tres Reyes, Baltazar,

Melchor, y Gaspar.

Este mes comienza el año,

#### Pág. 13.

Še Gueir (?)

Día primero del Dios de Nueve Meses

wizin go?l ša

para mujeres embarazadas

El Patrón es dan?ru – Dios del Belen

Estamos en este mes ahora

#### Pág. 14.

Dios

Tiempo del <u>Padre Nuestro</u> – me?šudo (Padre

nuestro en zapoteco)

El Patrón es Jesús

#### Pág. 15.

Infierno

He says this is wrong and should be ti\*zin

(Tiempo del Rayo)<sup>359</sup>

#### Pág. 16.

Tierra

Šablyu Vlaz gacha – El Dios Patrón de las Fincas.

El Patrón es la Virgen de Guadalupe.

#### Pág. 17.

Biel Gay

El Planeta del Espíritur

Administrador de los Angeles.

El Patrón es San Rafaél.

<sup>357</sup> Traducción: "El dice que este nombre está equivocado y que debería ser Simple. El mes no tiene un mérito bueno o malo, pero es más o menos negativo."

<sup>358</sup> Traducción: "El dice que este nombre está equivocada y que debería ser ya?we quien corresponde al Rey Neptuno."

<sup>&</sup>lt;sup>359</sup> El dice que esto está mal y debería ser ti\*zin (Tiempo del Rayo).

#### Pág. 18.

Dios Jehovah es El Patrón

El es El Primer Rey de los Cielos. Se llama en zapoteco mad?ando.

#### Pág. 19.

Infierno

He says is wrong and should be ye?ya yal ta?n Un Astro de Nuestra Madre.

El Patrón es San Joaquín,

#### Pág. 20.

Tierra

Šablyu Tedu

Terminante de la cosecha

El Patrón es Tedu.

#### Pág. 1

Nada aquí.

Dios de un prophet.

ye?ya?lgoln

El Patrón es Niño Jesús.

#### Pág. 2.

Dios

Planeta de los Dioses en la Gloria.

#### Pág. 3.

Infierno

Es correcto. Se llama gabil. (Infierno)

Se llama el mes Vlagaz (entierro)

Sacerdote del Dios de la Tierra. (El dios de la

Tierra se llama šablivu we?

# Explicación de los nombres de los días

en el libro

es igual a dubdo? grano " " " siembra autubido

"" kedu? – hustite (justicia?) auguedo

" " " muhina. 360 siandó

"" sirviente. (en Zapoteco es ministrador

mblizil)

Bases igual a servidor de la tierra.

" " " mdi? Rayo

" " " Dios Santísimo. medoguisimo

"" sacerdote medoquete

"" El Rey de los Cielos. dan

Los meses con siandó son meses muhinas<sup>361</sup> y los meses con dan son de los cielos.

Sacado por: G. DeCicco Informante: Alvino García

> Ranchería Copalita, San Agustín Loxicha 9 de Marzo, 1956

Un calendario. En este calendario hay cinco tiempos en cada tiempo teniendo tres días. Se usa para adivinar.

I Škabliyu-planeta 1°

1° zewe

día de número para curarse

2° gabil

día malo – no trabajo

3° lodios

Rey - Dios del cielo

<sup>&</sup>lt;sup>360</sup> Mohína; descontento, enojo, enfado, disgusto

<sup>&</sup>lt;sup>361</sup> Ver nota anterior.

| II | Vlagay – Planeta 2°                   |
|----|---------------------------------------|
|    | 1° simple                             |
|    | no es un día capital como los otros - |
|    | son segundos días                     |
|    | 2° mzegon                             |
|    | aprovechamiento de un tiempo          |
|    | 3° blazgaz                            |
|    | visitan las ánimas de la misma        |

III Vlazgacha – Planeta 3° 1° mdi? Rayo

> 2° mdoyet un sacerdote 3° mdubdo

generación.

grano de maíz

rey reglementario

IV Te? Do? – un lugar vivir diario 1° ngudan El rey más amable de la Tierra 2° mbaz servidor de la Tierra 3° ndo?zin

V Ze gon – Planeta 5°

1° mdi

riego del mundo

2° mbev

raíz usada en una costumbre

(nanacatl?) 3° bevdo

Grano – no es de maíz – de otra cosa.

(piule?).

Otro informante, Isidro Pacheco – supo de este calendario pero no pudo decirlo.

Sacado por: G. DeCicco Informante: Alvino García

Ranchería Copalita,

San Agustín

Loxicha. 9 de Marzo, 1956

#### Un Calendario

día 26 de diciembre. # El Calendario sirve antes del número. para pronosticar a niños y para curar.

- # Siempre comienza en el 26 de Diciembre.
- 1. škablivu šublue?
- 2. ze we
- 3. lodios
- 4. gabil
- 5. lyulagay
- 6. Vlagay
- 7. Dios (Patriarca)
- 8. Ya yal?
- 9. šabliyu
- 10. ya?tedu
- 11. ze te?dú
- 12. Dios (Adam)
- 13. Ya?we?
- 14. Siga con 1°, etc.

El informante Isidro Pacheco dijo que los nombres para este calendario son núme-Este calendario tiene trece tiempos y cada ros con el primer día que se llamó škabliyu tiempo tiene 13 días. Los días no tienen nom- šublue? Número uno y etc., pero el día trece bres (véase abajo). Los días se llaman el nom- llamó widzin. La palabra Zapoteca para día bre del tiempo. El calendario comenzó en el -wis- sigue siempre el nombre del tiempo y es Sacado por: G. DeCicco Isidro Pacheco Informante: Ranchería Copalita,

San Agustín

Loxicha. 9 de Marzo, 1956

Una Parte de un Calendario

Este es un calendario de la luna.

Hoy es en el tiempo de ze y es el día mdoyet bro del Sr. Eduardo Ambrosio. (9 Marzo).

Mañana esbey

Después esdubdo

Y despuéswidzin (el último día del tiempo ze.)

El siguiente tiempo es škablodios y el primer

día es:

kedo?

Los días después kedo? sonmdan

še

badz

mdi

mdozin

bey y siga, otra vez.

Los tiempos después de skablodios son:

škabliubil o šabligaz

(lo mismo)

šabliu

ze v siga otra vez.

R.J. Weitlaner Sacado por: Bernabé Santiago Informante:

San Agustín Loxicha. 11 de Marzo, 1956

Una Explicación del Calendario en el Li-

Este informante era un zahorín pero no es ahora (él nos dijo)

Días del calendario:

1. wizomdan(mdan) – día de los muertos (wizo no es necesario)

2. mpše – no supo más

3. mbaz – para curar un espanto

4. mdi – rayo

5. mdozin – no supo más

6. mdoyet – no supo más

7. mbey – no supo más, pero d? es nanacatl

8. dubdo? – maíz

9. kedo? – falta (delito)

10. comienza otra vez con mdan

11. mpše

12. mbaz

13. widzin v también es mdi.

Hoy es dubdo (Marzo 11)<sup>362</sup>

Tiempos del calendario:

- 1. ze tiempo de la bendición en la milpa
- 2. lodios también se llama šablodios y škabliodios- meditar o pensar en Dios.
- 3. škabilya también se llama šabgabil pensamiento del infierno
- 4. šabilivu pensamiento de la tierra
- 5. Siga con ze y etc. otra vez.

(Todos los nombres ze están en el libro menos ze wei. También, la primer [sic] página del libro no tiene un nombre y, por eso, es muy posible que el nombre de la primer [sic] página es ze wei.)

Ministrador es igual a mpše

Medoquete " " " mdovet

Mdan y siandó son el mismo día pero este día tiene dos nombres y se puede cambiar cuando quiere.

<sup>&</sup>lt;sup>362</sup> Esta información coincide con lo que dijo el dato que dio el señor Isidro Pacheco cuando dijo que el día 9 de marzo era un día mdoyet. Después de mdoyet (9 de marzo), sigue el día mbey (10 de marzo) y luego dubdo (11 de marzo).