Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/jBcul3

Proemivm . . . . . . . . . . . . . . . . 15

1. La ciencia politica en el medievo . . . . . . . . . 15
2. La doctrina politica de la cristiandad . . . . . . . . 18
3. El mundo bizantino . . . . . . . . . . . . . 19
4. Herencia pagana . . . . . . . . . . . . . . 28

DR © 1989. Instituto de Investigaciones Juridicas - Universidad Nacional Auténoma de México



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/jBcuU3

PROEMIUM

Sumario: 1. La ciencia politica en el medievo. 2. La doctrina politica
de la cristiandad. 3. El mundo bizantino. 4. Herencia pagana.

1. La ciencia politica en el medievo

Un libro que habla de “ideas politicas” o que se refiere a “‘acciones
politicas” pareciera, prima facie, que debiera comenzar con una
“rigurosa” definicién de ‘politica’ y una “sélida” (y hermética) con-
cepcion de ciencia politica. Sin embargo, seria manifiestamente un
error seguir este habitual y casi endémico “lugar comin” (particu-
larmente en el caso que me ccupa).

La politica como disciplina o ciencia no existe dentro de la enci-
clopedia del saber medieval. Una ciencia politica como disciplina
auténoma era imposible dentro de los precintos de la cosmovision
cristiana. Las ideas politicas, estrictamente hablando, no podian
surgir y, de hecho no surgieron, sino hasta que los problemas del
poder se plantearon con toda la fuerza del pensamiento juridico.
Pero la creacién de la doctrina del derecho piiblico no se produce
sino hasta el siglo XII. Aunque la ciencia politica emergi6é después
como ciencia auténoma, siguid, sin embargo, fuertemente vincula-
da a su progenitora i.e. a la jurisprudencia medieval.

La tunica ciencia independizada de la enciclopedia medieval era la
jurisprudencia. La jurisprudencia no s6lo precedia logicamente las
ideas politicas sino, en cierto sentido, les era indispensable. Consi-
dérese simplemente que la sistematizaciéon de los conceptos y doctri-
nas que pueden recuperarse a partir de la manifestacion concreta
de actos de gobierno, requiere necesariamente de cierto conocimien-
to del derecho, de sus formas de creacién y aplicacion.!

1 Ullman, Walter, Law and Politics in the Middle Ages. An Introduction lo the
Sources of Medieval Political Ideas, Londres, Sources of History Ltd., 1975. (The sour-
ces of History: Studies in the Uses of Historical Evidence). (The Sources of History
es ahora publicado por Cambridge University Press, Cambridge, Ingl), p. 12.

DR © 1989. Instituto de Investigaciones Juridicas - Universidad Nacional Autbnoma de México



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/jBcuU3

16 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

Los pensadores politicos de la Edad Media comenzaron introdu-
ciéndose a las ideas politicas a través de la propia practica guberna-
mental. Pero, de nuevo, en lo que a la Edad Media se refiere, esta
practica encuentra su mas conspicua expresion en el derecho y, pos-
teriormente, en su exposicién académica, es decir en la jurispru-
dencia.

¢Qué eran las “ideas politicas” para los hombres de medievo?
Nada seria mas perturbador que introducir en nuestro relato un
acabado e impenetrable concepto de ciencia politica. Los hombres
del medievo no lo tenian, ni lo requerian. Ademds de que un con-
cepto tal no esclarece nada la problemadtica aqui planteada, intro-
duce una distorcion en nuestro discurso. Los hombres de medievo
entendian la politica, i.e. la accién politica como la accién de las
instancias del poder politico (imperio, auctoritas, potestas). Su con-
cepcion de accion politica no se aleja de la concepcién clasica (es su
herencia aristotélica).

En su sentido paradigmaitico ‘politica’ significa, lo relativo a la
méhs, i.€. aquello que pertenecia a la vida colectiva, comunitaria,
de hombres. ‘Politica’ en su uso mds extendido corresponde lar-
gamente al sentido ordinario del adjetivo, sefiala lo que se refiere
al poder publico y a su ejercicio: a la conduccién de la vida social.?

Teniendo en cuenta este sentido originario, me atrevo a afirmar
que en el medievo existe una disciplina que se ocupa de la descrip-
cién de los actos de gobierno o de la conduccién de la comunidad
politica, una disciplina que se ocupa de los actos del poder publico:
la jurisprudencia, entendida como Rechtsstaatslehre, i.e., como una
doctrina de las instituciones del poder publico. Esta era la “ciencia
politica” de los publicistas del medievo. Para sostener esta tesis, mas
adelante abundo en argumentos y presento importante evidencia
histérica.

Las “doctrinas politicas” (creadas en el seno de la jurisprudencia
medieval) nacen como una reaccién, sin duda dramdtico, a una ac-
ci6én politica no menos dramdtica, casi trdgica: la revolucion pon-
tificia.

La declaracién del papa Bonifacio VIII (1294-1303) de que la su-
misién de toda criatura humana al pontifice era condicién necesaria
de la salvacién, llevé al mundo a consecuencias tremendas. Provocd,

2 Zimmern, A.E., “Political Thought”, en Livingstone, R'W. (Ed.), The Legacy
of Greece, Oxford, Oxford University Press, 1921.

DR © 1989. Instituto de Investigaciones Juridicas - Universidad Nacional Auténoma de México



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/jBcul3

PROEMIUM 17

inter alia, la furibunda reaccion de la cual, como sabemos, habria
de surgir la jurisprudencia medieval, madre de la teorfa politica
moderna.

Para entender de forma clara esta ‘“revuelta”, es necesario ana-
lizar los dogmas, presupuestos y métodos de argumentacién usados
por los publicistas medievales; es necesario saber como eran pro-
ducidos y en qué residia su autoridad.

La teoria politica del medievo dejé de ser considerada un retro-
ceso. En ella se encuentran los cimientos de una soélida construc-
cion amplia y variada. No obstante la coraza fuertemente dogmdti-
ca de la jurisprudencia con la cual se reviste la nueva disciplina, los
“creadores” de la teoria politica moderna forman un circulo cada
vez mds amplio de “investigadores”. Algunos eran pensadores de
manifiesta inclinacién histérica; se preocuparon por la prueba em-
pirica de los argumentos de los pretendidos herederos del poder
imperial. Otros, estudiosos de la diplomacia contemporénea, se in-
teresaron en la busqueda de los principios de una paz internacio-
nal; los habia pensadores “liberales” que veian en la demarcacion
de los dominios temporal y espiritual la primera respuesta a la
pretensién de libertad de conciencia de los subditos. Existian ju-
ristas rigurosos que, reformulando el derecho positivo, crearon la
doctrina aplicable a los grupos sociales emergentes. Juristas que
habrian de formular no sélo una doctrina secular del poder, sino
los elementos de una teoria del pacto de gobierno, de la respon-
sabilidad politica e, incluso, de la participacion ciudadana y de la
soberania popular.

La lucha fue manifiesta cuando el poder pontificio fue lo sufi-
cientemente sélido para desafiar al emperador. Esta tendencia se
encuentra inseparablemente vinculada a la figura de Hildebran-
do (Papa Gregorio VII). El control politico requeria unificar, cen-
tralizar e independizar el ordo clericalis vy, asi, cancelar el vago
compromiso celebrado con su antiguo protector. El ordo clericalis
—era la divisa— debia tener su propia jurisdiccion. Vieja preten-
sién que se remonta a las cartas de San Ambrosio de Mildn (¢ 339-
897) dirigidas al emperador Teodosio (347-395). Reiterada y de-
sarrollada por la politica de Gelasio I. Pero el ordo clericalis no
solo requeria su propia jurisdiccion, sino su propia jurisprudencia,
su propio cuerpo de doctrina. Esta doctrina, serviria como ideolo-
gia subyacente para justificar el poder pontificio. A esta doctrina
se oponia la que defendia y justificaba las tesis del Imperio. Ambos

DR © 1989. Instituto de Investigaciones Juridicas - Universidad Nacional Autonoma de México



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/jBcuU3

18 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

desiderata politicos fueron concebidos e instrumentados por los le-
gistas de la Edad Media, precursores de la ciencia politica moderna.

2. La doctrina politica de la cristiandad

Con frecuencia aparecen en el trabajo referencias a la Iglesia, a la
“doctrina de la Iglesia” a la “politica (o politicas) de la Iglesia”. Sin
embargo, no ofrezco una exposicién ordenada. Las referencias a la
“politica pontificia”, a la fe o al credo cristianos, son necesariamen-
te fragmentarias y harto incidentales. Hago alusion s6lo a ciertas
constantes y a hechos presumiblemente incontrovertibles.

La doctrina politica (o mejor las politicas) de la Iglesia medieval
presenta etapas que se antojan paradéjicas. Los primeros cristianos
no tienen, propiamente hablando, nada que pueda llamarse teoria
politica. Constituian pequefios grupos de creyentes, esperando el
advenimiento del “reino de dios”, manteniéndose alejados del mun-
do y sus asuntos.® A este respecto habla la contundente afirmacion
de San Pablo de que los cristianos declinan cualquier responsabili-
dad para ordenar los asuntos del mundo.

Otra postura habrian de adoptar con la imposicién del cristianis-
mo como religion oficial del Imperio. Con la “imposicién” de Cons-
tantino (¢ 280-337) comienza a desarrollarse una politica de la
Iglesia y, par: pasu, comienza a surgir, una doctrina politica para la
cristiandad.

En su origen, haciendo abstraccién de la profunda diversidad de
tesis religiosas (arianismo, monofisismo, etcétera), las tesis politicas
de la Iglesia fueron tomadas de la moral estoica y de la tradicién
juridica romana, revestidas de una interpretacién cristiana. No
obstante esta filiacién, se presenta de inmediato un fuerte contras-
te: el dogma cristiano no encuentra acomodo dentro de la tradicién
cldsica: el gobierno y su aparato coactivo es una consecuencia ne-
cesaria de la naturaleza corrupta del hombre. Por eso Dios no sélo
lo consiente, sino lo ordena. Esta concepcion trascendente y pesi-
mista de la accion politica se aleja considerablemente de la idea
republicana romana de la legitimacién popular del poder politico
y, mas aun, de la dperyj griega. Para todo griego, la actividad poli-
tica y la participacién en la conduccién politica es moralmente va-
liosa. El abandono de la idea griega resulta de la concepcién cris-

3 Ficld, G. C., Political Theory, Londres, Metheun and Co. Ltd., 1956, p. 21.

DR © 1989. Instituto de Investigaciones Juridicas - Universidad Nacional Auténoma de México



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/jBcul3

PROEMIUM 19

tiana de que la “salvacién” del hombre corresponde no a la wdéis,
ni a la cwitas sino a otra nuepa comunidad: la &kAyola.

Una iglesia como ente organizado, con sus propios érganos de
gobierno es, probablemente, una de las mds importantes transfor-
maciones que introdujo el cristianismo en la escena politica. Nun-
ca antes se habia pensado en dos autoridades coordinadas regulan-
do la conducta de los hombres, y cada una suprema en su propia
esfera. Los efectos de esta dualidad fueron multiples.*

Las relaciones entre estas autoridades fue, por decirlo de alguna
manera, impredecible. La tendencia de la ensefianza cristiana, en
un principio, era exaltar la autoridad de los gobernantes civiles y
proclamar el deber de obediencia sumisa incluso hacia el poder
despdtico. (En el curso del trabajo habré de volver constantemente
sobre este tema.)

3. El mundo bizantino

La expresion ‘derecho romano’ evoca ciertas imdgenes que es
dificil erradicar y que, sin embargo, son erréneas. La expresion nos
conduce a pensar en la Roma de los consules, de los tribunos y de
los césares. La expresion pareciera aludir inequivocamente a la
Roma del Tiber. Sin embargo, lo que conocemos como “derecho ro-
mano” se creé muy lejos de Roma, en los limites orientales de
Europa, avanzado ya el siglo VI de nuestra era, después de que
Roma habia sido saqueada una y otra vez por los invasores barbaros.

Es importante advertir que la expresiéon ‘derecho romano’ no
designa el derecho positivo de los clandios o trajanos. Cuando apa-
rece la compilacién que conocemos como ‘derecho romano’, Italia
era el reino de Teodorico el Grande. El contexto en que debe leer-
se la expresion no es la civitas romana; no es la Via Apia ni el Mon-
te Capitolino. La expresion debe ser relacionada con otra atmésfera:
con la sociedad multiracial que habita la ribera del bdsforo, con
una ciudad en donde no se habla latin y que es fundamentalmente
cristiana: Constantinopla.

El gobernante que nos lega el “derecho romano”, no se llama mas
princeps ni caesar, sino Bacikels y es cabeza de la Iglesia.

4 Véase Ficld, G. C., Political Theory, cit., p. 22.

DR © 1989. Instituto de Investigaciones Juridicas - Universidad Nacional Auténoma de México



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/jBcuU3

20 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

Dar cuenta del contexto en que se produce el “derecho romano”
es particularmente importante para los propositos de este trabajo.
Si las instituciones (y doctrinas) del derecho romano conformaron
las instituciones politicas de Occidente, para conocer el verdadero
alcance de esta afirmacién es necesario tener presente que el “dere-
cho romano” es una creacién bizantina, hecha por un emperador
cristiano para regir la owoupévy universal. La ideologia que se en-
cuentra detrds de la obra de Justiniano (482-561) nada tiene que
ver con la cultura ni con la idiosincrasia de la Roma de Cicerén
(106-43 a.C.). Es por ello que una buena comprensién del impacto
del derecho y jurisprudencia romanas en Occidente, requiere de un
claro entendimiento del mundo bizantino cuyos rasgos caracteris-
ticos penetran todo el Corpus iuris.

Los bizantinos son los herederos intelectuales del helenismo, en
cuyo periodo se adquiri6 el hdbito de ver hacia atras, hacia un pa-
sado que, asi, en retrospectiva, sélo podia verse maravilloso. De
esta forma, los bizantinos con su danimo fijo en las distantes glorias
de los tiempos cldsicos, no tenian ojos para el pasado reciente:
ignoraban el mds cercano horizonte y dejaron caer en el olvido las
obras originles producidas en ese periodo. Ciertamente, los bizan-
tinos, no obstante esta obsesion, extrajeron de estas obras —y se
lo apropiaron— el cardcter helénico. Este va a ser el rasgo distinti-
vo de la “Roma oriental”.

La civilizacion helénica, tal y como surge en las tierras del Cer-
cano Oriente durante los siglos que siguieron a la muerte de Ale-
jandro, se mantuvo inalterable después de la conquista romana.
Este rasgo determiné la concepcion de la civilizacién de los bizan-
tinos bajo los césares romanos y juega el mismo papel histérico
bajo los emperadores cristianos que gobiernan desde Constantino-
pla. Quizds nunca en la historia de la cultura haya existido un
pasado tan estdtico y tradicional que haya ejercido tan poderosa
preeminencia sobre las mentes de los hombres.?

En cuanto a la formacion de la autocracia en Bizancio es nece-
sario subrayar que los mismos antecedentes griegos apuntaban ha-
cia una clara prictica autocratica. Las doctrinas democriticas eran,
més que utoépicas, miticas. Desde el siglo IV la orgullosa confianza
en la democracia de las ciudades-estado es obscurecida por la du-

5 Baynes, Norman H., “The Hellenistic Civilization and East Rome”, en Bizan-
tine Studies and Other Essays, Londres, 1935 (reimpresién de la edicién de Oxford
University Press, 1946), pp. 2-3.

DR © 1989. Instituto de Investigaciones Juridicas - Universidad Nacional Auténoma de México



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/jBcul3

PROEMIUM 21

da; la rechaza Platén. Los clamores de Demdstenes para regresar
al espiritu que inspiré la era de Pericles no logré una respuesta
duradera. El tirano Dionisio de Siracusa es asombroso; muestra el
camino hacia la nueva monarquia que en Grecia alcanza su com-
pleto desarrollo con Filipo de Macedonia y Alejandro el Grande.

Ante el poder territorial de los reinos helénicos, la ciudad-estado
es opacada, ya no crea la conviccién de que pueda satistacer las
necesidades de sus ciudadanos. El individuo deambula indefenso
ante la nueva comunidad helénica. Las murallas de su ciudad han
caido, no existe nada entre él y los lejanos limites del mundo inha-
bitado. El individuo se encuentra cara a cara con la owvpéry. Esos
son los dos polos del pensamiento helénico: el individuo y el uni-
verso. El hombre se encuentra solo ante el cosmos, solo y teme-
r0s0.®* Requiere un gobernante césmico, providencial, ecuménico.

Hundido en esta nueva atmosfera el individuo, como seiialé, se
encuentra inerme, aislado, temeroso. Triunfa el escepticismo; la
duda desafia toda concepcién hasta entonces aceptada. Con esta
precaria certeza, el hombre enfrenta fuerzas que no controla: busca
seguridad. El individuo trata de encontrar la respuestas a sus quime-
ras en los cultos misteriosos. El hombre entra en contacto inmediato
con lo divino y recibe una bendicion singular e individual: la pro-
mesa de la vida eterna. Este contacto es mds intimo que el que
encontraban en las deidades de los panteones griegos. Ahora se bus-
ca la salvacion, algo que los dioses olimpicos no estaban en condi-
ciones de proporcionar. El hombre, como quiera que haya sido,
ya no estaba satisfecho con la religién de la wéhs; buscaba una res-
puesta a una cuestion que los dioses de su ciudad nunca conside-
raron: deocwuporvia, la necesidad de ayuda divina, la peticion de sa-
lud, la salvacion. Este es un rasgo caracteristico de este periodo.
El mundo helénico se encuentra permeado completamente de ese
espiritu. Es el tiempo del culto, de la supersticion, de la magia y de
la religién. EI mundo helénico, el mediterrineo oriental, es un
mundo cazademonios; en este mundo de exhorcismo demoniaco
aparece el cristianismo.

Esta atmdsfera contintia hasta Bizancio, pero el mundo bizantino
agregé a la farmacopea helénica, el mdis poderoso y eficiente de
los encantamientos: el signo de la Cruz. Pertrechados con este po-

6 Baynes, Norman H., “The Hellenistic Civilization and East Rome”, cif., p. 4.
(Sobre estos temas puede serve el capitulo respectivo de mi libro: Introduccién al

estudio de la constitucién, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas,
1989, p. ..

DR © 1989. Instituto de Investigaciones Juridicas - Universidad Nacional Autonoma de México



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/jBcuU3

22 ROLANDO TAMAYO Y SALMORAN

deroso conjuro, los romanos orientales, los bizantinos, pudieron
aventurarse a enfrentar todo tipo de poderes del “mundo oscuro”
contra los cuales el cristianismo entrard en lucha permanente (Vid.
Efesos, VI, 12).7

La monarquia y la doctrina autocratica se convierten en la forma
de gobierno y en la ideologia universales; se consolidan sobre las rui-
nas del imperio de Alejandro. Ptolomeos en Egipto, seletcidas en
Asia, antigénidas en Macedonia; en suma, monarquias por doquier.
Los pensadores politicos habian creido en los tiempos cldsicos que
la #é\is era la base necesaria de su filosofia politica. Los pensadores
contempordneos enfrentaron la monarquia como un fait accompli
y, como siempre, los griegos tienen que actuar Adyov 88dvar para
racionalizar los fenémenos, i.€. buscan explicar, y justificar, los he-
chos ocurridos. Asi los filésofos dieron a la monarquia la mas
s6lida fundamentacién filos6fica. El Bacideds no sélo es lider y jefe
militar supremo, la funcién del monarca consiste en penetrar e
imitar el orden universal; su reino tiene que ser una pipnos del
COSMOs y su Adyos inmanente es la uinica guia del monarce. El mo-
narca es el contacto con el Poder Supremo que gobierna el uni-
verso. Esta doctrina politica, formulada por los filésofos paganos
de la época helénica estd s6lidamente estructurada cuando Eusebio
(¢260-¢340) la utiliza para aplicarla al imperio cristiano. La for-
mulacién pagana es tomada verbatim por la doctrina cristiana.®

Las incesantes luchas de seletcidas, agidos, antigénidas, habia
mantenido a Oriente en agitacién constante. Correspondié a Ro-
ma, esa es su participacién en el plan divino, restaurar un solo
imperio, un unico imperio. Y bajo la inmensa majestad de la pax
romana, las rutas romanas unieron ciudad con ciudad, provincia
con provincia, regién con regién, reuniendo el mundo romano en
una misma vida de intercambio. Este intercambio originé el dia-
lecto griego que devino el lenguaje comun, el xous. El mediterra-
neo occidental deviene un mundo bilingiie. ;San Pablo escribe
a los romanos en griego! Avanzado el siglo III la lengua de la
liturgia cristiana en la iglesia de Roma seguia siendo el griego.?

7 Vid, Baynes, Norman N., “The Hellenistics Civilization and East Roma”, cit.,
pp. 5-8.

8 Vid, Baynes, Norman H., “The Hellenistic Civilization and East Rome”, cit.,
p- 8.
¢ Vid. Baynes, Norman H., “The Hellenistic Civilization and East Rome”, cit.,
p- 9

DR © 1989. Instituto de Investigaciones Juridicas - Universidad Nacional Auténoma de México



Esta obra forma parte del acervo de la Biblioteca Juridica Virtual del Instituto de Investigaciones Juridicas de la UNAM
www.juridicas.unam.mx https://biblio.juridicas.unam.mx/bjv Libro completo en: https://goo.gl/jBcuU3

PROEMIUM 23

La Sewdaporia, la conquista romana, la consolidacién del credo
cristiano y la formulacién de la doctrina autocritica, no son sino
una preparatio bizantina,

4. Herencia pagana

El siglo III en la Roma de Oriente es marcada por un complejo
movimiento que tuvo extraordinaria importancia en el campo de
la cultura politica. La apropiacién del mejor pensamiento pagano
por los padres de la iglesia de Alejandria, y de la correlativa reac-
cién pagana que sefiala los peligros del cristianismo. Asi comenzd
la batalla entre apologistas paganos y cristianos. La literatura clasi-
ca, desde su origen, se encontraba intimamente vinculada con la tra-
dicién pagana. No existia ninguna cultura alternativa para la gente
de habla griega del Mediterrdneo oriental. Fue asi que el cristia-
nismo reclamo su parte de herencia clasica, una porcién que podia
ser tenida en comun por paganos y cristianos.*

La educacién de un pagano y un cristiano se basaba en el estu-
dio de los mismos autores. El pagano que acogia el credo cristiano
no se veia forzado a deshacerse del tesoro de la antigiiedad. El ca-
mino de la conversién no era el camino del barbarismo. Se esta-
blecié otro puente vy, asi, la gran transicién fue hecha posible. Bi-
zancio condujo el mundo antiguo a la Europa de la Edad Media.

Ciertamente, para el cristianismo del siglo IV la aceptacién de
la herencia pagana era circundada por dudas y exagerados escru-
pulos. Sin embargo, esto no impidié la simbiosis que observamos en
Eusebio, en San Jerénimo y en Lactancio.

No sélo paganos y cristianos compartian el legado comun que el
mundo helénico y bizantino permitia recuperar, la Iglesia lo usé
en la formulacién de su propia fe.

De esta “reconciliacién entre cultura griega e iglesia cristiana,
provino el credo cristiano expresado en términos filoséficamente
contemporaneos. Este es el ultimo gran logro del genio griego.

10 Vid. Baynes, Norman H., “The Hellenistic Civilization and East Rome”, cit.,
pp- 13-14 y 16.

1 Vid. Baynes, Norman H., “The Hellenistic Civilization and East Rome”, cit.,
pp- 16-18.

12 Sobre este particular véase: Gaudemet Jean, L’Eglise dans PEmpire Romain
(Par.l’s, 1958) y “Le droit romain dans la littérature chrétienne occidentale du III¢ aw
Ve siecle”, en Lus Romanum Medii Aevi, Pars 1, 3. b. Milan, Giuffre, 1978,

DR © 1989. Instituto de Investigaciones Juridicas - Universidad Nacional Autonoma de México





