CAPITULO VI
LA ETICA DE BIENES EN GRECIA

I SOCRATES Y LOS SOCRATICOS MENORES

30 — LA ETicA SOCRATICA — El pensamiento de
Sécrates puede ser resumido en dos breves méximas, que
definen, de modo admirable, la posicién adoptada por el
pensador ante los problemas cosmolégico y moral. La
primera de ellas: ‘‘s6lo sé que nada sé’’ — expresa su ag-
nosticismo en cosmologia; la segunda ‘‘condecete a ti
mismo’’ —es la divisa de su filosofia préctica.

Como los sofistas, es un enemigo de la investiga-
ci6n naturalista ‘‘“Los campos y los arboles —decia —
nada pueden ensefiarme’’ Las especulaciones en torno
a la esencia y el devenir del Cosmos —que tanto preo-
cuparon a los fisicos de Jonia y a los discipulos de He-

125



E T I C A D E B I E N E S

raclito y Parménides eran para él no solo estériles,
sino impias (48)

El verdadero objeto de conocimiento es el alma hu-
mang De aqui la segunda maxima socratica. El hombre
—habia afirmado Protigoras—es la medida de todo lo que
existe. Soécrates recoge esta sentencia del orador de Ab-
dera, pero la interpreta en sentido universalista El hom-
bre, — comf(in denominador de lo existente —no es el
hombre histérico, el individuo, sino el ente humano, en
lo que tiene de esencial y tipico

En oposicién a la sofistica, que permanece en el 4m-
bito de lo convencional y contingente, la filosofia socrati-
ca elévase a lo social y busca lo necesario La posesién de
la sabiduria es para ella el valor més alto Los sofistas
atienden sobre todo a las opiniones, y en el triunfo ci-
fran su mayor anhelo, el hijo de Sofronisco quiere lle-

(48) ‘‘Lejos de disertar, como tantos otros, sobre la Naturaleza,
lejos de investigar el origen de lo que los sofistas llaman el mundo, y
las causas necesarias que han dado origen a los cuerpos celestes, de-
mostraba la locura de los que se entregan a tales especulaciones, exa-
minaba si se ocupaban en semejantes especulaciones con la persuasién
de que habian agotado los conocimientos humanos, o si crefan pruden-
te descuidar lo que esté al alcance de los hombres, para profundizar
los secretos de los dioses’” Jenofonte: Memorias sobre Sécrates
Trad Deleito y Pifiuela Libro I Cap I, pdg 16

126



SOCRATES Y LOS SOCRATICOS MENORES

gar al descubrimiento de lo verdadero, para cefiir a la
verdad su vida

De acuerdo con la concepcién socratica, la verdad
vive oculta en el espiritu del hombre Para descubrirla,
es menester disipar los errores y prejuicios que la empa-
fan. La misién del filésofo estriba precisamente en con-
ducir a los humanos al conocimiento, el moralista debe ser
un partero del alma Comparando su actividad al oficio
de Fenareta, su madre, daba Soécrates a su método el
nombre de mayeiitica. El Menén y el Teetetes son dos
bellos ejemplos de tal procedimiento

El pensador ateniense encuentra siempre-—afin en
las conversaciones mas banales — un pretexto para remon-
tarse a la regi6n de los supremos principios En esta bis-
queda de lo genérico y universal, ayidanlé sus mismos
interlocutores Empieza dirigiéndoles preguntas aparen-
temente fitiles, hdceles luego percatarse de su ignoran-
cia, y les lleva, por filtimo, merced a un habil interroga-
torio, a la definicién de los conceptos (49).

(49) ‘‘La dialéctica socritica se ejercitaba sin cesar sobre lo
que concierne al hombre, ‘‘examinando, dice Jenofonte, lo que es pia-
doso, lo que es impfo, lo bello y lo feo, lo justo y lo injusto, la sabidu-
ria y la locura, el valor y la cobardia, el gobierno y el hombre digno
de gobernar’’ Es decir, los temas socriticos se avenian siempre a lo
humano; porque el filésofo habia hecho su divisa del oraculo délfico
“‘Conédcete a ti mismo’’ En suma, conocerse a si 'mismo, reuniéndo-

127



E T I C A D E B I E N E S

““Cori mucha razoén buscaba Socrates la definicién
—escribe el Estagirita—. Hay dos cosas que justamen-
te se le atribuyen los razonamientos inductivos y la de-
finicibn por el género. Tales son los dos fundamen-
tos de la ciencia’

El arraigado amor a la sabiduria, de que el mora-
lista griego di6 pruebas durante el curso de su vida, obe-
decia fundamentalmente a la eonviceién de que la bondad
es un resultado del saber. Para ser dichoso hay que ser
bueno, y para ser bueno es menester ser sabio. El mor-
tal que ha logrado — por si mismo o con auxilio del fil6so-
fo — encontrar la verdad oculta en su alma, no puede me-
nos que ajustar a ella su conducta. El conocimiento del
bien determina la préctica de la virtud No hay malos,
sblo hay extraviados. La maldad es un engendro de la
ignorancia

El principio® la virtud es saber, es la piedra angu-
lar dela ética de Sécrates  Esta maxima corresponde — co-
mo dice atinadamente el profesor Johann Sauter (50) —

se para deliberar en comiin por la prictica de razonamientos inducti-
vos, que conducen a la definicién genérica y a principios universales
sobre los aspectos y atributos de la vida humana Este es el empefio
gocritico’” Antonio Caso: El acto ideatorio Edit Porrtia Mé-
rico, 1934 pig 14.

(50) Johann Sauter: Die Philosophischen Grundlagen des Na-
turrechts Wien, 1932 Verlag von Julius Springer Pag 12

128



SOCRATES Y LOS SOCRATICOS MENORES

al profundo respeto que inspiraba al pensador el mundo
de los valores objetivos, y al convencimiento de que la
realizacion de éstos debe ser el motivo y la meta de la hu-
mana actividlad Nada de extrafio tiene, en labios de un
hombre tan excepcionalmente dotado desde el punto de
vista ético, la aseveracion de que el ejercicio de la virtud
esti condicionado por su conocimiento Este determinismo
moral, que en principio es falso, resulta verdadero, de
facto, en la persona de Sécrates (51)

Al lado del racionalismo, hay en su ética un aspec-
to eudemonista. Como la mayoria de los pensadores helé-
nicos, hace aquél de la felicidad el desideratum de la exis-
tencia; pero estima que @ la ventura s6lo puede legarse
por el camino recto. En la moral socratica se da una
estrecha relacién entre estos tres conceptos el saber, la
virtud, la dicha El conocimiento del bien implica la préac-
tica de la virtud, y el ejercicio de ésta hace dichosos a los
hombres La sabiduria es el valor supremo, ya que es
condicionante de los otros dos

Por sus tendencias universalistas, la filosofia de S6-
crates difiere del individualismo de los sofistas mé&s nota-
bles El hijo de Sofronisco no persigue simplemente su

.

(61) En la Etica de N Hartmann hallari el lector inte-
resentisimas consideraciones sobre el ideal de vida preconizado por
Sécrates (Das Sokratische Lebensideal Pig 390)

129



E T I C A DE B I EN E S8

propia felicidad, los problemas social y humano revisten a
sus ojos mucho mayor importancia

Su dedicacion al estudio de las cuestiones sociales
encontré un eco admirable en las vastas doctrinas politi-
cas de Platéon y Aristoteles. Los tres filosofos méas excel-
sos de la antigiiedad consideran al hombre no como un ente
aislado, siho como un ser esencialmente social o, para
emplear la frase, ya consagrada, del Estagirita, como
animal politico. El individuo s6lo alcanzard su perfeccio-
namiento dentro de la comunidad, es decir, en el seno de
la polis. Entre la politica y la ética existe una intima co-
rrelacién  El hombre perfecto, acabado, no es tinicamen-
te el hombre bueno, sino el buen ciudadano Aquella cien-
cia perfilase de esta guisa como un remate o coronamiento
de la moral. La finalidad de ambas es la humana perfec-
ci6n, pero en tanto que la primera atiende predominan-
temente a la naturaleza social del hombre, la segunda
busca ante todo el desenvolvimiento de las cualidades
individuales (52)

(62) “‘La engefianza socritica tiene una finalidad completamen-
te prictica Se ocupa exclusivamente de moralizar a Ia gente, pero
asi como la moral de los sofistas se dedica al individuo y al bienestar
individual, la de Sécrates, eminentemente social y humanitaria, tiene
por ocbjeto el bien comfn, la patria, el Estado . ’> A Weber His-
toria de la Filosofia Europea Trad Nufiez de Arenas, Madrid,
1914, Pag 63

130



SOCRATES Y LOS SOCRATICOS MENORES

31. —Los SoCRATICOS MENORES. — La influencia
ejercida por Sécrates sobre sus contemporineos y suceso-
res es incalculable Aun cuando nunca quiso fundar una
escuela del tipo de las numerosas sectas filos6ficas de a-
quel entonces, varios de los jévenes que habian escucha-
do sus lecciones, convirtiéronse, a la muerte del maestro,
en jefes de nuevas escuelas, y trataron de difundir y rea-
lizar los ideales de vida preconizados por el pensador

Los discipulos maés ilustres fueron Aristipo de Cirene,
Antistenes de Atenas, Euclides de Megara y el fundador de
la Academia. Los tres primeros han sido Hamados ‘‘peque-
fios socriticos’’ o ‘‘socriticos menores’’, el ftltimo forma,
con Aristételes, la pareja de los ‘‘grandes socriticos’’

Los socraticos menores desenvuelven, en distintas
direcciones, los méas notables aspectos de la ensefianza
y personalidad del maestro, por lo que sus doctrinas, com-
paradas con las de éste, resultan unilaterales o presentan
el defecto de la exageracién y el vicio de la artificialidad.
Quien conogea la vida anecdética de Antistenes, Aristipo
el Cirenaico o Di6genes Cinico, tendri que admitir que
en las actitudes y predicaciones de estos personajes hay
mucho de teatral, algo asi como un inconfesado prurito de
exhibicionismo, que nunca escapdé a la clarividencia so-
cratica (53) ‘

(63) Consiiltense, en la obra de Didgenes Laercio, Vidas de
lIos Filésofos Ilustres, los capitulos relativos a estos pensadores

131



E T I C A D E B I E N E S

a) Antistenes. — Representa su doctrina un idea-
lismo ético absoluto. La virtud es para él no s6lo el mas
alto, sino el inico bien. La satisfaceién que engendra la
actividad virtuosa hace al hombre independiente de cual-
quier contingencia, y asegura su felicidad frente a las
asechanzas del destino Esta tesis es un corolario del
postulado socrético segtin el cual la bondad conduce dere-
chamente a la ventura

La virtud es considerada por los cinicos como aque-
lla forma de vida que permite al individuo aleanzar la
mayor libertad posible frente al curso del acaecer cds-
mico Siendo todo deseo un lazo que lo mantiene atado a
los caprichos de la fortuna y a las mudanzas del mundo
exterior, debera esforzarse por reducir al minimum sus
necesidades, ejercitdndose en el arte de sofocar los apre-
mios de la naturaleza sensible

Desenvolviendo una idea cara a los sofistas, decla-
ra Antistenes que el hombre ha deé vivir de acuerdo con la
naturaleza Virtuoso es el comportamiento que tiene a
ésta por guia Pero los cinicos entienden aquel concepto
en forma racionalista La auténtica naturaleza humana
reside en la racionalidad, vivir de acuerdo con la naturaleza
significa, por consiguiente, vivir conformemente a la razén.

El juicio que emiten sobre el placer es enteramente
negativo El goce es un mal, ya que su apetencia nos

132



SOCRATES Y LOS SOCRATICOS MENORES

hace depender del mundo externo, convirtiéndonos en
siervos de la animalidad Es este el punto en que la pug-
na con los cirenaicos alcanza su culminacién A la divi-
sa de Antistenes ‘‘La virtud por la virtud’’, opone Aris-
tipo esta otra ‘‘el placer por el placer’’

Las ensefianzas del primero acerca de la virtud, te-
nian que conducir, l6gicamente, a una acerba critica de
la civilizacibn Aparece ésta a sus 0jos como una creacién
artificial de necesidades, que ha producido la acumulacion,
igualmente superflua, de satisfactores Como lo que se
aleja del orden natural carece de valor, deberid el hombre
esforzarse por destruir toda exigencia no fundada en ese
orden, a fin de volver a la primitiva simplicidad del esta-
do de naturaleza

El sabio no ha de vivir segiin las leyes establecidas,
sino cifiéndose a la razén El derecho, las instituciones
sociales y politicas, en suma las obras todas de la cultu-
ra, tienen un valor negativo, son una traicién a la natura-
leza Habra pues que combatir las diferencias de riqueza
y nacimiento, o las que se hacen derivar de la nacionali-
dad y del sexo, y exaltar en cambio los ideales de fra-
ternidad universal y cosmopolitismo En las predicacio-
nes de los fil6sofos del Pértico encontraremos mas tarde

el eco grandioso de tales ensefianzas

b) Aristipo. — La eudemonia consiste para él en el
logro de lo placentero. Considera el placer como el senti-

133



E T I C A D E B I E N E 8

miento que produce la satisfaccién de una tendencia o de
un deseo La preocupacion del verdadero sabio ha de con-
sistir, por ende, en adquirir la mayor capacidad de goce.

Los placeres son muy numerosos, aunque de diverso
rango. Cualquiera puede experimentarlos, pero sélo el
sabio estd en condiciones de obtener de ellos todo lo que
encierran. Una sensibilidad delicada es capaz de selec-
cionar, entre los goces, los més altos, es decir, los que ofre-
cen el placer en su mayor pureza y en menor medida se
encuentran mezclados al dolor.

Es innegable que el hombre tiende al placer como
al mayor de los bienes, pero ello no significa que ha-
ya de cerrar los ojos ante las diferencias jerirquicas
que los goces ofrecen. Tampoco quiere decir que deba
convertirse en su esclavo; la mejor sabiduria consiste
en obtener de ellos el deleite que procuran, sin su-
cumbir a su reclamo

Los diversos matices de lo placentero son expli-
cados por los cirenaicos en funcién de la idea del mo-
vimiento El reposo significa, en el orden sensible,
indiferencia; al movimiento brusco corresponde el do-
lor, el suave engendra placer (54).

~ (B4) Sobre este punto Windelband, Lehrbuch der Geschichte
der Philosophie Tiibingen, 1935, pag 70

134



SOCRATES Y LOS SOCRATICOS MENORES

Frente a las exigencias sociales y juridicas adop-
tan los seguidores de Aristipo una posicion semejante a
la de la Escuela Cinica. El derecho y los convenciona-
lismos tienen un valor meramente convencional; son
exigencias dirigidas a la mayoria Pero el hombre re-
finado no las toma en cuenta, y goza de la vida sin preo-
cuparse por ellas

I1. PLATON DE ATENAS

32 — LA DOCTRINA PLATONICA — La ética de Pla-
t6n no puede ser comprendida en plenitud si se la desliga
de los supuestos metafisicos, epistemolégicos, politicos y
psicolégicos en que descansa Habri pues que preceder
su exposicién de un resumen de los aspectos fundamenta-
les del sistema a que pertenece

Casi todos los comentaristas estin de acuerdo en
que la doctrina de las Ideas fué inspirada por una preocu-
pacién de indole ética El fundador de la Academia que-
ria dar a la teoria de la conducta una base inquebrantable.
La moral s6lo podrd fundamentarse, pensaba, si los obje-
tos del conocimiento son incorfuptibles e inmutables Las
conclusiones de los sofistas y, en primer término, la doc-
trina de Protigoras, hacen imposible la constitucién de
una ciencia moral. Si para conocer no dispusiésemos
de més instrumento que nuestros sentidos, habria que re-

135



E T I C A D E B I E N E S

nunciar de un modo absoluto* a la verdad cientifica. Nues-
tra sensibilidad hallase inserta en el flujo del devenir
cosmico, los datos que nos brinda son siempre vagos y
cambiantes. Basindonos en ellos podremos formarnos
opiniones, mis o0 menos probables, acerca de las cosas, pe-
ro nunca descubrir lo que realmente sean. La eciencia no
busca la opinién (doxa) sino el saber auténtico (epistemé).
El conocimiento sera posible sélo en la hip6tesis de que lo
existente no se reduzea a la realidad material. Dicho de
otro modo t{nicamente habri ciencia en el supuesto de que
los objetos de ésta sean inmutables y eternos El objeto
del verdadero conocimiento habri pues que busecarlo en
una regién de lo existente diversa de la que nuestra sensi-
bilidad nos revela De este modo se vié impulsado el fi-
l6sofo a postular un reino inmaterial, &mbito de las Ideas,
modelo o paradigma del orden fenoménico

Sécrates habia ensefiado que todo saber genuino cul-
mina en la formacién de conceptos Pero los conceptos
finicamente tienen valor cientifico si los objetos a que se
refieren no pertenecen al mundo de las cosas. Ello de-
muestra que deben residir en el &mbito de la idealidad.
Las Ideas aparecen entonces como los objetos incorpéreos
a que el saber conceptual se halla referido (55).

(65) “‘La aceptacién de la inmaterialidad no tenia en un princi-
pio para Platén la finalidad de explicar los fenémenos, sino, més bien,
la de asegurar un objeto al conocimiento ético y al querer moral Es
por ello que esta metafisica idealista nace en su primer esbozo sin

136



P L AT O N D E A T EN A S

Debe advertirse que el concepto platénico de lo in-
material no coincide con el de lo espiritual o psiquico, pues,
de acuerdo con el fundador de la Academia, las funciones
psiquicas hallanse insertas, lo mismo que las fisiolégicas,

en el flujo del devenir o ‘‘mundo del génesis’’, como el
fil6sofo decia.

Las Ideas no ocupan lugar ni en el espacio ni en
el tiempo Son inmateriales, incorruptibles y eternas.
Entre el orden ideal v el mundo sensible existe la misma
relacidén que entre un modelo y su copia La realidad del
orden material es derivada o refleja Las cosas que inte-
gran el mundo del génesis sélo son en cuanto participan
de los arquetipos EIl mismo pensamiento se expresa di-
ciendo que tales objetos existen en cuanto las Ideas se en-
cuentran presentes en ellos

La intuicién sensible juega sin embargo un papel
importante en el proceso del conocimiento Asi como la
contemplacién de un retrato evoca la imagen de la persona

preocuparse por la investigacién y comprensién de los fenémenos o por
el trabajo realizado en tal sentido por la ciencia precedente Se apo-
va, ademais, sobre una base propia y completamente nueva es un
eleatismo inmaterialista, que busca en las Ideas el ser verdadero, sin
ocuparse en el mundo del devenir, que abandona a la percepcién y a
las opiniones’”” W Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Phi-
losophie, Tiibingen, 1935, p 97

137



E T I C A D E B I E N E S

]

retratada por el pintor, la de los objetos corpéreos da ori-
gen a la reminiscencia de la Idea Conocer es, segfin la
tesis platdnica, recordar lo que ya se sabia La doctrina
epistemolégica del Menén tiene un supuesto mitologico.
Segfin el filésofo de la Academia, el alma del hombre tuvo
una primera existencia, durante la cual no se encontraba
vinculada a la materia A consecuencia de una culpa, fué
condenada a ocupar la circel del cuerpo Presa en su
envoltura carnal, mira las cosas de este mundo y, al con-
templarlas, despierta en ella el recuerdo de los arqueti-
pos, que conocié6 de modo inmediato en su primera vida.
Por ello afirma Platén que el conocimiento es una intui-
cién reminiscente, y que la percepcion sensible desempe-
fia, en el acto de conocer, el papel de un excitante.

Con esta concepcién epistemolégica se encuentra
estrechamente ligada la teoria del eros, o amor filoséfico
de las Ideas. La contemplacién de los objetos sensibles
provoca en el alma la nostalgia del saber primitivo y en-
gendra un impulso amoroso orientado hacia el recuerdo de
los paradigmas

El alma ocupa, seglin la concepcidon platénica, una
situacién intermedia entre las dos formas del ser. Como
principio de vida y movimiento pertenece al mundo del de-
venir, como instancia capaz de elevarse al conocimiento de
los arquetipos, participa del orden ideal. No tiene el
caricter supratemporal de la Idea, pero disfruta en cam-

138



P L A T O N D E A T E N A S

bio de inmortalidad. Su participacion en el reino de las
Ideas establécese a través de la razén, que es, a un tiem-
po, asiento de la sabiduria y guia de la actividad virtuosa,
la que tiene en el mundo sensible hillase determinada por
dos elementos irracionales la voluntad y los apetitos.
El poder volitivo es la parte méis noble, en cuanto capaz
de orientarse racionalmente el aspecto inferior de la na-
turaleza humana esti constituido por los sentidos

El destino del alma, después de la existencia te-
rrena, depende del grado de liberacién que aquélla al-
cance frente a las incitaciones de la sensibilidad y las
impurezas de la materia

Razé6n, voluntad y apetitos son los aspectos funda-
mentales de la realidad humana o, como se lee en uno
de los didlogos, las partes del alma

Con las concepciones religiosas, metafisicas, episte-
molégicas y psicolégicas que acabamos de resumir, enla-
za el fundador de la Academia su moral y su politica.

El dualismo entre reino de la idealidad y orden
sensible y, sobre todo, la afirmacién de que el verdadero
ser corresponde a los arquetipos, en tanto que el or-
den material posee una realidad prestada y estd sujeto al
cambio, a la corrupcion y a la muerte, tenian que con-
ducir, de manera indefectible, a una doctrina de tipo
idealista y tendencias ascéticas

139



E T I C A D E B I E N E S

33 — LA ETIiCA PLATONICA. — La filosoffa préacti-
ca de Platén encuentra su base metafisica en la teoria de
la estructura escalonada de las formas de lo real La con-
viceion de que lo existente admite grados no sélo es aplica-
ble a las relaciones entre los dos mundos, sino a las que
median entre los arquetipos. En el Sofista traza Platén
un boeceto de la jerarquia de las Ideas, que culmina en la
del Bien, la mas alta de todas, meta a la vez de cuanto
existe La subordinacién de las restantes a esa Idea su-
prema —‘‘sol del mundo inteligible’’, como la llama el
autor de La Repiblica — no es solamente “subordinacién
légica de lo particular a lo genérico, sino teleologlca del
medio respecto de su fin”’ (56)

Con la teoria de las partes del alma enlaza Platén
su doctrina de las virtudes Cada una de aquéllas tiene u-
na funecién especial y una virtud propia A la inteligencia
corresponde como virtud especifica la sabiduria, a la vo-
luntad, el valor, a los apetitos, la templanza Pero estas
virtudes no deben hallarse separadas entre si, sino por el
contrario, coordinadas unas con otras Y la armonia de
todas ellas constituye el contenido de una cuarta virtud,
que es la justicia Esta Gltima consiste en la armoniza-
cibn de las actividades del alma y sus correspondien-
tes virtudes

(56) Windelband, Lehrbuch der Geschichte der Philosophie,
Tiibingen, 1935, p 101

140



P L A T O N D E A T E N A S

La ética platonica encierra un idealismo moral muy
acentuado y en ello difiere de la de Sécrates, menos radi-
cal que aquélla. El supremo bien estriba, de acuerdo
con la concepcion socritica, en la felicidad, para el fun-
dador de la Academia, la virtud vale tanto como la dicha
Ademds, la moral platonica presenta rasgos ascéticos que
no encontramos en la de Soécrates

La ética es s6lo un aspecto de la filosofia prictica
del pensador ateniense EIl otro aspecto estd constituido
por la politica. Mas que de dos disciplinas diferentes, se
trata de facetas diversas de una sola disciplina, cuyo ob-
jeto consiste en la formacién integral del hombre. El in-
dividuo perfecto no es sélo el éticamente bueno, sino el
buen ciudadano. En este punto confluyen las ensefianzas
de Socrates, Platén y Aristételes El problema moral no
es asunto exclusivo de cada miembro de la Polis; fundamen-
talmente, incumbe a la comunidad; la formacién espiri-
tual del hombre sé6lo es posible en el Estado y por el Esta-
do. Pero este tiltimo no es concebido como simple orga-
nizacion de poder, sino como instituto de educacién, cuya
suprema finalidad es realizar la Idea del Hombre y condu-
cir a los individuos al conocimiento y priactica de aquellas
virtudes que habrian de hacerlos dichosos

En la Repfiblica traza el autor los lineamientos de un

Estado Perfecto, desenvolviendo con gran amplitud la
idea de que la organizaciéon politica de la sociedad debe re-

141



E T I C A D E B I E N E S

flejar, amplificindolos, los rasgosy excelencias que corres
ponden a los aspectos fundamentales del alma humana-
El Estado aparece entonces como un ‘‘hombre en grande”’,
dividido en tres clases o estamentos, de los cuales cada
uno representa una de esas partes basicas De estos tres
estamentos, el primeroy més elevado es el de los arcon-
tes Constituye, segln la expresiéon platénica, la inteli-
gencia del Estado, y tiene como virtud propia la sabi-
duria Viene en seguida la clase militar, que representa,
dentro del paralelismo establecido por el filésofo, la vo-
luntad de la Repiiblica, y encuentra en el valor su virtud
caracteristica La clase de los trabajadores, comerciantes
y artesanos corresponde al tercer aspecto del alma y, por
ende, su virtud especial es la templanza Y asi como en
cada individuo deben las virtudes hallarse coordinadas,
en el Estado perfecto ha de existir armonia entre las cla-
ses y sus actividades propias, a fin de que pueda brillar
la justicia, que es la virtud social por excelencia.

La pertenencia a las distintas clases no ha de hacer-

se depender, seglin Platén, del nacimiento o de la fortu-
na, sino de las dotes o aptitudes de cada miembro de la

RepGblica. Esta idea aclara el sentido del célebre ‘‘mito
de los metales’ y se opone diametralmente a la ideologia
democritica de Protagoras de Abdera, que el propio Pla-
t6n resume en la fibula de Prometeo y Epimeteo (57).

(57) Consultar sobre este punto mi ensayo titulado El Derecho
Natural en la Epoca de Sécrates Editorial Jus, México, 1929

142



II1 ARISTOTELES DE ESTAGIRA

34 — NOCION DEL SOBERANO BIEN (58). — Toda ac-
tividad humana tiene un fin el arte de la medicina, la sa-
lud, el de la estrategia. la victoria, el de la arquitectura,
la construccion de edificios En cada empresa o tarea, el
bien de las mismas radica en el logro de alglin propésito.
Los fines que los individuos persiguen son incontables y
poseen diverso rango  Si su mérito fuese idéntico, no en-
tenderiamos por qué realizan unos en vista de otros

Numerosas finalidades sé6lo transitoriamente forman
el objetivo de nuestra conducta Son fines y, al propio
tiempo, medios. Es decir, desempefian un papel doble, en
relaciones diferentes

El problema ético consiste en déscubrir el bien ab-
soluto, la meta que ya no puede ser punto de partida.

(58) Las fuentes principales para el conocimiento de la moral
de Aristételes estin constituidas por tres libros‘ la Etica Nicomaquea;
la Etica Eudemia y la Moral Magna De estas obras sélo las dos
primeras proceden directamente del Estagirita, 1a tercera es un re-
sumen de las otras, hecho por un discipulo de la Escuela Peripatética
Jaeger ha demostrado, con excelentes razones, que es infundada la
tesis, sostenida a mediados del siglo XIX por Spengel, de que la Etica
Eudemia no era obra de Aristételes, sino de Eudemio de Rodas Véa-
se sobre este punto el libro de Jaeger: Aristotle Fundamentals of
the History of his Development, Oxford, at the Clarendon Press,
193¢ Cap IX, pag 228

143



E T I C A D E B I E N E S

Los demas Gnicamente son fines en relacién con los
actos que a ellos conducen; frente a otros son simples re-
cursos. Su valor estriba en su eficacia. Son ftiles, pero
carecen de significacién ética. Su utilidad deriva de los
fines a que sirven y, en tltimo término, del soberano bien.

Todo el mundo estd de acuerdo en que la felicidad
es un bien absoluto; pero las opiniones se dividen cuando
se trata de establecer en qué consiste Para unos esti en
el placer; para otros en el honor o en la riqueza La pri-
mera tesis es falsa, porque hay muchos goces indeseables.
Ademas, ciertos actos valen independientemente del pla-
cer que procuran. Por otra parte, no debemos olvidar
que el placer sélo es un resultado de la accién, y que aun
el peor de los hombres puede experimentar algunos goces,
sin ser por ello dichoso. El segundo ecriterio tampoco es
aceptable, pues tanto el honor, como la fortuna, son
fines relativos.

35. — CONCEPTO ARISTOTELICO DE LA VIRTUD., —
La felicidad consiste en el ejercicio, firme y constante, de
la virtud. Una golondrina no hace verano; de igual modo,
un solo acto bueno no vuelve virtuoso al hombre.

La virtud de cada ser debe definirse como la actuali-
zacién de lo que le es propio La virtud humana con-
sistird, por ende, en el desarrollo integral de nuestras
facultades

144



ARISTOTELES DE ESTAGIRA

La vida no es patrimonio exclusivo de la especie,
pues la encontramos también en los animales y en las
plantas. Tampoco la sensibilidad, que compartimos con
aquéllos En cambio, el intelecto sélo en nosotros existe

Todo acto conforme con la razén es, por tanto, vir-
tuoso La ventura representa el coronamiento de Ila
virtud Mas para obtener la dicha perfecta son indispen-
sables algunas condiciones En primer lugar, hace falta
madurez Un nifio no puede ser feliz, ni siquiera virtuo-
so, ya que en &l la inteligencia no se ha desarrollado ple-
namente Requiérense ademés determinados bienes exter-
nos y ciertas disposiciones y aptitudes Sin salud, por e-
jemplo, es imposible realizar aquel desideratum Tam-
poco podriamos llamar virtuoso al mortal que sufre el
destino de Priamo Es verdad que los dones de la natu-
raleza y la fortuna no determinan la felicidad, si asi fue-
ra, el individuo resultaria esclavo de las ecircunstancias,
pero también es cierto que nos ayudan a conseguirla

El Estagirita discute, en su Etica Nicomaquea,
la doctrina moral de Sécrates El hijo de Sofronisco ha-
bia ensefiado que la virtud es determinada por el conoci-
miento, y que aquélla, a su vez, engendra la ventura
Tratase de un determinismo doble, cuyas consecuencias
hemos examinado en anteriores péaginas El maestro a-
mado de Platon no supo distinguir el cornocimiento, como
simple saber, del conocimiento como actividad Es cierto

145



E T I C A D E B I E N E S

que para ser bueno hace falta conocer las diversas virtu-
des; pero también lo es que tal saber no basta El intelec-
tualismo de Sécrates seria inobjetable, si el hombre fuese
sblo inteligencia En ese supuesto, el ejercicio del bien y
el conocimiento de la virtud relacionarianse entre si de un
modo necesario, como se enlazan la conclusion y las pre-
misas de un silogismo Pero el individuo humano, ade-
mis de sér racional, es sujeto de voluntad Las virtu-
des morales (o préicticas) consisten precisamente en el
encauzamiento racional de las pasiones y apetitos Sécra-
tes olvida el aspecto patologico de la conducta, por eso a-
firma que nadie hace el mal a sabiendas, y que no hay per-
versos, sino ignorantes Kl conocimiento es, sin duda,
condicién de la actividad virtuosa, pues quien desconoce
el bien, no puede ser bueno Pero esa condicién no deter-
mina inexorablemente los actos del individuo Puede ocu-
rrir que éste, ain teniendo conciencia de una norma, no la
aplique en determinada situacién concreta, y obedezea al
deseo, en vez de cefiirse a la exigencia racional Lleva-
da a sus consecuencias Gltimas, la doctrina socratica cul-
mina en la negacién del libre albedrio
s —

Con toda claridad distingue el Maestro del Liceo la
virtud de los instintos y emociones estos dltimos son in-
voluntarios, la primera representa una actividad voliti-
va Tampoco hay que confundir — dice —las virtudes
con las facultades o aptitudes La virtud se obtiene por
el ejercicio —es un habito, las aptitudes — intelectuales

146



ARISTOTELES D E ESTAGIRA

o fisicas — son innatas Insiste ademés en que toda con-
ducta posee dos aspectos uno externo y otro interno TUn
acto es plenamente valioso cuando la intencién de su autor
es recta No basta, pues, el cumplimiento de lo ordena-
do, es decir, la simple concordancia exterior del proce-
der con la norma, requiérese, asimismo, la bondad del pro-
posito Esta distincién, como veremos mas tarde, es el
Leitmotiv de la ética de Kant.

Al afirmar la pluralidad de las virtudes, ataca Aris-
toteles nuevamente la doctrina de Sécrates No hay una
virtud, sino muchas, y cada una de ellas varia de acuerdo
con los individuos que la practican Las del hombre son
distintas de las de la mujer, pudiendo afirmarse otro tan-
to de las del sefior y el esclavo, o de las de adultos y jé6-
venes, ricos y pobres.

36 — LA TeEORIA DEL JUSTO MEDIO — Una de las
facetas mis interesantes y discutidas de la ética aristotéli-
ca es la teoria del justo medio. De acuerdo con esa doc-
trina, ocupa la virtud una posicion intermedia entre dos
vicios, que pecan, uno por exceso, por defecto el otro.
La templanza es el justo medio entre el desenfreno y el
embotamiento, el valor, entre la temeridad y la cobardia;
la liberalidad, entre la prodigalidad y la avaricia, etc Es-
tos ejemplos revelan, como advierte Hartmann, que la vir-
tud no ocupa en todos los casos una situacion rigurosamen-
te equidistante de los dos extremos viciosos Ademis,

- 147



E T I € A D E B I E N E S

Aristoteles s6lo aplica su teoria a algunas virtudes y
deja de aplicarla a otras (las dianoéticas, por ejemplo)
Y es que — dice el mismo Hartmann — cada virtud hélla-
se referida a un contenido especifico (su materia propia),
frente a la cual existe toda una escala de actitudes huma-
nas La templanza refiérese al placer y al dolor, la valen-
tia al peligro y al miedo, ete

Esta vertiente de la doctrina aristotélica ha sido blan-
co de numerosos ataques, fundados, por regla general, en
interpretaciones erréneas. Pareceridiculo que se pretenda
reducir la distincién entre virtudes y vicios a una simple di-
versidad cuantitativa (Cémo entender que las virtudes
puedan, por intensificacién o por merma, convertirse en
vicios, y en vicios opuestos? ;No equivale ésto a negar
toda diferencia esencial entre lo bueno y lo malo? Una
virtud puede acrecentarse sin perder su caricter valioso,
lo que indica que tal caricter no es, axiolégicamente con-
siderado, un medio, sino una clispide La tesis del Esta-
girita no debe pues interpretarse como un ensayo encami-
nado a reducir a diferencias de cantidad la distincion en-
tre virtudes y vicios

Apoyandose en un pasaje de la Etica Nicomaquea,
Hartmann ha precisado, con su claridad habitual, el senti-
do genuino de la doctrina que examinamos ‘‘Desde el
punto de vista del ser y del logos, que expresa la determi-
nacién esencial (ontolégica), la virtud es un medio desde

148



ARISTOTELES DE ESTAGIRA

el punto de vista de lo mejor y lo bueno, es en cambio un
extremo’’. Hartmann interpreta este pasaje en el sen-
tido de que las virtudes tienen al propio tiempo el caridcter
de medios y extremos, segln sea el punto de vista desde
el cual se las contemple. Hay un punto de vista ontolé-
gico, que atafie al modo de ser de la conducta, es decir,
a la materia del valor, y otro axiolégico, relativo al ca-
racter valioso de 1a misma conducta. Axiolégicamente,
la virtud es ctispide y extremo, ontolégicamente, medio

IV EPICOREOS Y ESTOICOS

i

37. — LA ETICA DE EPICURO. —La moral epictrea
ofrece las siguientes caracteristicas

19— Es un eudemonismo hedonista;
20 — Es individualista y egoista

19 — La ética de Epicuro es un eudemonismo de tipo
hedonista, porque el fundador de la Secta del Jardin en-

sefia que la felicidad es el Gltimo fin de la vida, y que 1la
dicha radica en el placer.

No se trata, sin embargo, deun vulgar sensualis-
mo Hay infinitos goces, y los més elevados son los
del espiritu Una de las tareas del hombre estriba ca-
balmente en conocer el respectivo valor de aquéllos, a fin
de estar en condiciones de elegir los més altos

149



E T I C A D E B I E N E 8§

Epicuro divide los placeres en tres grupos natura-
les y necesarios, como la satisfaccion moderada de log a-
petitos, naturales y no necesarios, como el que produce
la gula; ni naturales ni necesarios, como el de la gloria
Distingue ademas los corporales y los del alma, los vio-
lentos y los serenos, y declara que estos tGltimos son de
mayor rango.

~ Aun cuando ve en el placer el bien supremo y en el
dolor el més grande de los males, no aconseja que en todo
caso se busque lo placentero, ni que se evite siempre el
sufrimiento Penas 'y alegrias nunca existen aisladas y

determinados goces tienen consecuencias que los hacen in-
deseables Recomienda asimismo la aceptacién de ciertos

dolores que a la postre pueden procurarnos placeres
mas intensos

Esta seleccién requiere un habil cilculo y, al propio
tiempo, un conocimiento profundo de los hombres y las
cosas En cada situaciéon deberi el individuo ponderar cui-
dadosamente los efectos probables de su conducta, a fin

de adoptar la actitud mas conveniente. La virtud princi-
pal del sabio es la prudencia, el tacto que lleva a la dicha
y evita el sufrimiento.

La reflexion filos6fica no ha de dirigirse s6lamente
al conocimiento de los placeres y su jerarquia, sino a la

150



EPICUREOS Y ESTOICOS

destruccion de los prejuicios que dificultan el logro de la
ventura La ética—dice Epicuro— tiene dos finalida-
des una critica; otra constructiva La primera consiste
en el aniquilamiénfo de las supersticiones que desde tiem-
po inmemorial afligen a los mortales, la segunda, en sefa-
lar las reglas que haran feliz al individuo

El miedo a la muerte y el temor a los dioses
son los mayores obstdculos que encontramos al bus-
car la dicha.

Los dioses existen, pero son seres completamente
felices, que no mantienen relaciones con los hombres El
mundo no es obra suya, porque siendo perfectos, no pue-
den haber creado algo tan imperfecto como el planeta en
que vivimos Ademés, no es crefble que tales seres, ne-
cesariamente dichosos, empafien su tranquilidad preocu-
pandose por nosotros Ajenos a los infortunios humanos,
moran en su lejana residencia, entregados a un reposo
absoluto, y gozan de eterna bienaventuranza.

Igualmente absurdo es el miedo a la muerte ‘‘La
muerte nada es contra nosotros, pues mientras nosotros
somos, ella todavia no es, y cuando ella llega, nosotros ya
no somos’> Aquel temor tendria justificacién si sélo pe-
reciese el cuerpo, y no el alma Pero el alma, como toda
realidad, estd compuesta de dtomos que, al sonar nuestra
Gltima hora, se dispersan

151



E T I C A D E B I E N E S

20 — Como la de los cirenaicos y los cinicos y, en
general, 1a de todos los pensadores del periodo de la deca-
dencia, la ética de Epicuro se orienta en un sentido in-
dividualista El problema de la conducta no es colectivo,
sino personal Al sabio le interesan su bienestar y su vir-
tud, no la virtud o el bienestar de los otros

El individualismo del Moralista del Jardin es, por
tanto, esencialmente egocéntrico. Quien desee alcanzar
la mayor suma de felicidad posible, ha de olvidarse de los
demés v no tener méas anhelo que el de conseguir la
propia ventura

Para la consecucién de este proposito, no basta des-
truir las supersticiones y temores que amenazan la dicha
de los mortales, sino que es menester, asimismo, evitar
determinadas actividades o estados que hacen dificil el lo-
gro de aquel ideal Epicuro aconseja abstenerse de toda
intervencién en la politica, pues la vida piblica produce,
en su concepto, més sinsabores que beneficios Tampoco
es partidario del matrimonio, porque engendra miiltiples
molestias y exige atenciones incompatibles con la tranqui-
lidad del espiritu.

En cambio, no rechaza la amistad. El sabio ha de
buscar amigos, que ennoblecen y alegran la existencia, a
la vez que disipan las tristezas de la vida solitaria

152



EPICUREZ OS Y ESTOICOS

Epicuro no es sélo individualista, sino utilitarista
Con razén se ha escrito que puede considerirsele como an-
tepasado espiritual de los grandes filsofos morales de la
época de las luces El ‘“‘selfish system’’ de los ingleses
encuentra su antecedente en las doctrinas epiclireas Pe-
ro los pasajes en que el pensamiento utilitario hallase ex-
presado con mayor diafanidad, no son los relativos a la é-
tica, sino los que versan sobre el origen del Estado y las
finalidades de la legislacibn En ellos yace el gérmen
del Leviathan de Hobbes y los Tratados de Jeremfas
Bentham

En un principio —leemos en la Epistola a Mene-
ceo — vivian los hombres como bestias, al margen de toda
ley, en un estado de guerra constante Pero un buen dia
decidieron unirse, comprometiéndose a ‘‘no dafiar ni ser
dafiados’® De este modo nacié la idea de la justicia, cuyo
contenido no es otro que el puramente negativo de no per-
judicar a los semejantes, a cambio del deber reciproco e
igual de éstos

La justicia es, por consiguiente, el fruto de un pac-
to de utilidad El individuo comprométese a no causar da-
fio alguno a los demaés a fin de conseguir de ellos una pro-
mesa del mismo género El Estado tiene la misién de ve-
lar por el cumplimiento del contrato social Si el pacto es
violado, el infractor debe recibir un castigo

163



E T I C A D E B I E N E S

La injusticia es un mal s6lo en cuanto tiene como

consecuencia la imposicion de ciertas penas En si no es
buena ni mala.

Como las condiciones especiales de los diversos paf-
ges y distintas épocas, lejos de ser inmutables, hillanse
sujetas a un devenir constante, las convenciones humanas
acerca de lo justo deberin amoldarse a las exigencias,
siempre cambiantes, de cada momento histérico Toda ley
cuya aplicacion deja de ser beneficiosa, se convierte en
una pretensién inicua Pues lo justo y lo conveniente se
confunden, como lo injusto y lo inconveniente, Desprén-
dese de este principio la conclusién de que el autor de la
ley debe tener siempre a la vista, en el desempefio de su
tarea, un propésito utilitario, en consonancia con las nece-
sidades de tiempo y lugar.

38. — LA Etica Estoica (59) — La ética de los es-
toicos es, como la de los cinicos, idealista La virtud es
para ellos el Gltimo fin de la vida. No es s6lo el més alto,
sino el Gnico bien La nocién de virtud defendida por los
filésofos del Portico tiene un profundo selle intelectualista.

(69) El estoicismo antiguo esti representado por Zenén de Ci-
tium (336-264), Cleantes de Troas (831-233), Crisipo de Soli (280-207),
Diégenes el Babilonio Entre los estoicos que ejercieron su actividad
en Roma deben ser mencionados Séneca (4-95), Epicteto (siglo pri.
mero de la era cristiana), y Marco Aurelio (121-180)

154



EPICUREOS Y ESTOICOS

Vivir de acuerdo con la virtud, equivale a vivir conforme-
mente a la naturaleza Pero la naturaleza a que aluden no
es entendida biolégicamente, sino identificada con la razén
“‘Crisipo di6 un complemento muy importante a esta f6rmu-
la, planteando la cuestién acerca de si por naturaleza habia
de entenderse la universal o solamente la propia, esto es
la humana, y se decidi6 por la coincidencia de ambas, no
sin recordar a Heréclito Con esto queria decir que la ra-
z6n individual tiene que coincidir con la razén coésmica
universal, que rige a través de la totalidad de la natu-
raleza’’ (60)

Al elemento racional de la realidad humana opdnese
el aspecto patolégico, que esti constituido por las inclina-
ciones v los afectos TUna de las preocupaciones funda-
mentales del sabio debe consistir en librarse de aquéllos
La libertad frente a los afectos es uno de los ideales de
vida preconizados por los estoicos Los afectos convierten
al hombre en esclavo de las cosas del mundo exterior, por
eso hay que apagarlos, hasta llegar a la plena apatia (61)

(60) Paul Barth, Los Estoicos, tradueccion de Luis Recaséns Si-
ches Revista de Occidente, Madrid 1930, Pag 150

(61) ‘‘Esta apatia no significa ‘la carencia de sentimientos de
la estatua’, ya que el sabio tiene impulsos moderados, sino tan s6-
lo la subordinacién de los afectos bajo la parte directora del alma,
que es dafiada por éstos, y que, en cambio, mediante la virtud, cum-
ple su natural destino’”” — Paul Barth, obra citada, pdg 151

155



E T I C A D E B I E N E S

Siguiendo las enseifianzas de los cinicos, censuran los
filésofos del Pértico todo impulso hedonistico El placer
pertenece a los afectos y debe, por tanto, ser evitado Es
—dice Cleantes—‘‘un aderezo falso’> Aun cuando unéni-
memente afirman que la tendencia a lo placentero es anti-
natural y reprobable, algunos de ellos reconocen que el pla-
cer puede enlazarse a la virtud, como su resultado o corona-
miento, ‘‘asi como en el prado, que sélo fué arado para los
granos, crecen algunas flores entre las espigas’’. (Séneca).

Otro de los temas capitales del pensamiento estoico
es el de la autarquia de la virtud. La virtud es autosufi-
ciente; se basta a si misma El verdadero sabio encuentra
en ella un escudo contra los embates del mundo exterior y
los apremios de su sensibilidlad En la virtud reside su
fuerza

Si eonducta virtuosa tanto quiere decir ecomo activi-
dad racional, coligese de agui que no hay sino una virtud,
del mismo modo que solo hay uma razén. Los estoicos
coinciden en este punto con los pensamientos capitales de
Sécrates Las que llamamos virtudes no son sino manifes-
taciones diversas de una sola forma de actividad, del mis-
mo modo que las distintas llamas de una hoguera pertene-
cen a un solo fuego

Entre la virtud — que es el Ginico bien — y el vicio
—1tinico mal— no admiten los estoicos término medio. Las

156



EPICUREZOS Y ESTOICOS

demés cosas y relaciones son, desde el punto de vista ético,
indiferentes (adidforas) Este rigorismo — escribe Win-
delband — fué atemperado por los discipulos de Zenén en
su doctrina de los bienes, gracias a la distincién entre lo
deseable y lo condenable.

Lo deseable no ha de confundirse con lo éticamente
bueno, pero tiene valor en cuanto fomenta o facilita la
préictica de la virtud, de manera semejante, le censurable,
sin confundirse con lo malo, es en cambio un obsticulo pa-
ra el ejercicio de la actividad virtuosa La nocién del de-
ber — que en la ética moderna juega un papel tan impor-
tante — fué introducida en la filosofia moral por los estoi-
cos. Vivir conformemente a la naturaleza es el contenido
de un deber, e implica, por consiguiente, la sujecién a una
ley. La conciencia del sometimiento de la voluntad a las
exigencias del logos y la consiguiente represién de los afec-
tos y pasiones, engendra el sentido de responsabilidad y
desenvuelve, al propio tiempo, la idea de que el cumpli-
miento del deber sélo se alcanza gracias a una recta dispo-
sicion de &nimo

““‘Aun cuando no tiene la aspereza del cinismo —dice
Hartmann— la ética de los estoicos conduce sin embargo al
empobrecimiento de la vida y al anquilosamiento espiritual
Signifiea, en tltima instancia, la destruccion de ese senti-
do de los valores, que el epicireo cultiva y perfecciona.
La ‘autarquia del sabio’, es decir, el hombre que no ha me-

1567



E T I C A D E B I E N E S

nester de nada, es repudiacién de aqguel sentido, una vacia
autoglorificacion del renunciamiento. La virtud del estoi-
co es ingratitud ante la vida, la realidad y el mundo Se
encuentra en oposicién radical frente al grandioso espiritu
de agradecimiento de una existencia rica y plenamente lo-
grada, a que di6 clasica expresién el poeta Lucrecio’’ (62)

(62) Hartmann, Ethik, pdg 75 de la segunda edicién alemana

158



