IV. EL DERECHO NATURAL DE LOS SOFISTAS

Bibliograffa: Ecxs'mm, Obra citeda, pp. 29 y 32 — NestLE, Obra
citada, pp. 333, 360 y 371. — HemumanN, Nomos und Physis
(1945). ~— VERDROSS, Obm citada, p. 50. — E. Wovr, Obra citada,
t. m, pp- 76, 87 v 134-139. — Voecew, Obra citada, t. 11, pp.
305-331.

'§ 1. Physis y nomos (Hippias)

ProrAcoras —segin acabamos de ver— habfa ya comparado el
orden estatal con la armonfa césmica, aceptando la existencia
de un doble orden normativo: el derecho estatal y la justicia
cosmica. Entre estos 6rdenes, sin embargo, no existia todavia una
oposicién, pues Protigoras (ver pp. 20 y ss.) consideraba al orden
- estatal como una degeneracién del orden césmico. También
Hericlito distinguié entre el cambiante derecho positivo y el
orden eterno del Logos, pero tampoco contrapuso los dos 6rde- -
nes. La oposicién no pudo nacer sino hasta el momento en que
dej6 de contemplarse al orden estatal como un sistema incon-
movible y se le someti6 2 un consecuente andlisis ciftico. Sin
duda, Esquilo y Séfocles ! hicieron la critica de algunos actos
estatales aislados, pero la critica sistemitica y a fondo del de
recho positivo se inicié con la doctrina del derecho natural de los
sofistas. El fenémeno encuentra su explicacién en el hecho de
que no fue sino hasta la época de la sofistica cuando se hizo
sentir la necesidad de investigar los fundamentos de todo lo exis-
tente. Este espfritu critico se extendié a la doctrina del derecho.

v del Estado, oniginindose asi la bésqueda de un patrén que
pemut:eta juzgar de la validez del derecho. Los sofistas conside-

1 Constiltese mi libro Grundlinien der antiken Rechts und Staatsphﬂm
phie (1948), pp. 34-39.



40 EL DERECHO NATURAL DE LOS SOFISTAS [sEC.

raron que la medida buscada era la “naturaleza” (¢dns) y de
ahi que denominaran “derecho natural” al que se fundaba en la
“naturaleza”, contraponiéndolo al derecho positivo. A partir de
este periodo de la sofistica, la antitesis, physis-nomos, domina a
la doctrina juridica de los griegos, Dicha antitesis comre paralela
con la oposicién ante la que se vio colocado el mundo helénico
de aquella época, respecto a si la cultura misma era “natural” vy,
en consecuencia, universal e inviolable, o si por el contrario era
un simple producto de la convencién humana, habiendo respon-
- dido los sofistas en el sentido de que la totalidad de la cultura,
incluido el derecho positivo, estaba condicionado por el tiempo
y el lugar.

En las Escuelas del derecho natural de los griegos deben sepa-
tarse nitidamente dos direcciones fundamentales: una de ellas
pretende salvar la dudosa validez del derecho estatal, haciéndolo
descansar en el “derecho natural”; a esta tendencia la llamare-
mos “la doctrina del derecho natural justificador” (del derecho
positivo). 2 La otra corriente del derecho matural, por lo con-.
trario, priva de valor, o devalta, bien al concepto mismo de
derecho estatal, bien a un derecho estatal determinado, decla-
rando contrarios a la idea del derecho natural, sea al derecho
estatal como tal, sea determinados mandamientos estatales; de
esta tendencia puede decirse que es una doctrina de derecho
natural revolucionaria.

La doctrina del derecho natural de los sofistas, por su parte,
se divide en tres corrientes principales, pues, si bien todos ellos
son defensores de la concepcién revolucionaria, contraponiendo
al derecho positivo un “derecho natural” de mayor jerarquia y
més valioso, se separan por cuanto unos sostienen que el derecho
de la democracia es, en si mismo, contrario al derecho natural,
en tanto otros contraponen al derecho positivo de los Estados
particulares un derecho ideal cosmopolita.

El fundador de la doctrina del derecho natural de la sofistica
fue Hippias de Elis, ciudad del Peloponeso (460-399 a. C.),
quien, segin el relato de Platén en el didlogo Protdgoras, pro-
nuncié el siguiente discurso en presencia de sus amigos: “A todos
vosotros, que os encontrdis reunidos, os considero como parientes,

2 Esta teoria s¢ encuentra por primera vez en la doctrina teolégica-
ontoldgica del derecho natural (ver pp. 43 y s.).



Ij EL SUPUESTO DERECHO NATURAL DEL FUERTE 4l

que pertenecen los unos a los otros, y como conciudadanos; y
os considero asi por naturaleza y no por ley, pues lo semejante
cstd unido a lo semejante por naturaleza, en tanto la ley, este
tirano de los hombres, contradice frecuentemente a la naturaleza.”
Hippias, en consecuencia, compara a la ley (»dwos), no con
un rey ( Bdocheds ), como lo habia cantado Pindaro, ® sino con un
tirano.

(Qué es lo que entiende Hippias con la palabra physis? A
primera vista podria creerse que el filésofo se refiere al parentesco
por la sangre, pues en las frases transcritas dice a.sus oyentes
que su parentesco proviene de la naturaleza (¢dois) y no de
la ley. Sin embargo, teniendo en cuenta que Hippias hablaba a
hombres, todos los cuales figuraban entre los sabios griegos,
puede suponerse fundadamente que el sofista consideré como
naturaleza a la cualidad comiin a todos los hombres sabios, ante
la que palidece el derecho positivo de cada uno de los Estados
particulares. A este cambiante derecho positivo opuso Hippias
~—segn el relato de Jenofonte— las dypador vipos rodeadas por
sanciones naturales. Pero mientras en el pasado estas leyes na-
turales eran descritas como un derecho no escrito, constitutivo,
juntamente con el derecho Iegislado, del orden juridico de.la
comunidad, para Hippias se trata de normas que no provienen
ni del uso, ni del legislador, sinc que son normas inmutables,
frente a las cuales las normas del derecho positivo carecén de
validez.

{ 2. La doctrina del supuesto derecho natural del mds fuerte
(Calicles)

Bibliografia: Mzenzeyr, Kallikles, Studien zur Geschichte der Lehre
vom Recht des Stdrkeren (1922). —E. WoLr, Griechisches Rechis-
denken, t. 1, pp. 120-128.

Sabemos —por los desarrollos que anteceden— que la doctrina
del derecho natural del més fuerte se remonta al sofista Gorgias;
sostuvo este pensador que existe una ley de la naturaleza, segiin
la cual “el fuerte no debe ser estorbado por el débil, sino que
éste debe ser gobemnado y dirigido por aquél”, pues estd en el
orden de la naturaleza que “el fuerte marche delante del débil”.

3 Fragmento 169. Constilese E. Worr, Obra citada, t. 1, p. 190.



42 EL DERECHO NATURAL DE LOS SOFISTAS [sec.

La doctrina fue posteriormente desenvuelta por su discipulo
Calicles, cuyo pensamiento nos fue conservado por Platén en
el didlogo Gorgias.* Calicles emprendié la critica del “gobierno
del pueblo” afirmando que ese sistema otorga el mismo trata-
-miento a todos los ciudadanos, no obstante que entre ellos
existen numerosas diferencias. La' igual participacién en el go-
bieno de los fuertes y los débiles, los nobles y los plebeyos, los
diligentes y Jos flojos, “contraria a la naturaleza”. En estas con-
diciones, la igualdad de todos se traduce en la opresién de la
minoria dirigente en beneficio de la masa amorfa. Fl gobierno
del pueblo deforma las mentes de los mejores y de los mids
fuertes desde la nifiez, aplicindoles las mismas magias y apaci-
guamientos que aplicamos a los leones para domesticarlos. Con
la prédica de la igualdad como la base en que debe apoyarse lo
justo, bello y honesto, les inculcamos un espiritu de esclavos.
Pero ocurre siempre en la historia que un dia surge un hombre
dotado de suficientes dotes, sacude las cadenas, las rompe vy,
liberindose de ellas y destruyendo con sus pies nuestras leyes
escritas, nuestras prohibiciones y limitaciones y todas esas normas
contrarias a la naturaleza, de esclavo que era, se convierte en
nuestro rey. Con €l principia 2 brillar ‘la aurora del derecho
natural. ® Calicles, segiin esto, valora y juzga de las “leyes es-
critas” del gobierno del pueblo con la medida del derecho natural
del mis fuerte; en consecuencia y puesto que el discipulo de
Gorgias juzga al derecho positivo con la medida “naturaleza”,
encontramos que en el fondo de su doctrina también se da la
oposicién “physis-nomos”. |

Calicles, a despecho de todas las objeciones formuladas en
contra de su teoria, debe ser colocado dentro de las corrientes
jusnaturalistas. Pero su pensamiento es una deformacién de la
idea del derecho natural, pues incurre en el error de considerar
a los hombres como a seres puramente biol6gicos, dotados de
distintas aptitudes de fuerza, ignorando o pasando por alto su
naturaleza espititual y social, que “es, en esencia, una misma
para, todos.

La doctrina que comentamos no constituyé una simple espe-
* culacién tedrica, y result6 sumamente peligrosa desde un punto

4 PraTON, Gorgias, §§ 37-73.
b Ibidem, § 39. (En la traduccién de WiLamowrrz-MozLLexDORY, t. 1,
p. 217)) (



1] DOCTRINA COSMOPOLITA DEL DERECHO NATURAL 43

de vista prictico. Su pensaniiento resoné como una fanfarria
para el régimen oligirquico del afio 404, al extremo de que al-
gunos escritores han llegado a suponer que detrds de la miscara

de Calicles se ocultaba la figura del caudillo oligirquico Critias.

§3. La doctrina cosmopolite del derecho natural
(Antifén, Licrofén, Alcidamos)

Bibliografia: EcksTEIN, Das antike Naturrecht, p. 32. — NEsTLE, Von
Mythos zum Logos, pp. 333 y 371. — E. \Worr, Griechisches Rechts-
denken, t. i, pp. 87 y 134-139.

En oposicién absoluta a la doctrina del supuesto derecho natural
del més fuerte, se colocaron aquellos sofistas que aun tomando
como punto de partida la naturaleza biolégica de los hombres,
hicieron a un lado la cualidad “fuerza”, para resaltar las cuali-
dades zooldgicas comunes a los seres humanos.

Antifén, uno de aquellos sofistas, ensefi6 que las dlferenc:as
entre los helenos y los birbaros eran’ contrarias al derecho natural,
pues unos y otros respiran por la boca y nariz y emplean las
manos para comer. También es erréneo, conforme al pensamiento
del sofista, identificar al derecho positivo con aquello que es
util por naturaleza; méis bien debe decirse que la ley positiva
estd en contradiccién con lo naturalmente util. Por otra parte,
la superioridad del derecho natural sobre el derecho positivo
consiste en que aquella persona que viola al segundo unicamente
puede ser castigada; la violacién del derecho natural, por lo con-
trario, va siempre acompafiadd de consecuencias daiiinas. ¢

La misma doctrina aparece en otros sofistas mds jévenes: Li-
crofén, un discipulo de Gorgias, luché en contra de las diferencias
de clase. Y también Alc:damos, otro alumno de Gorgias, fue un
abogado de los oprimidos: * expresamente declaré que dios hizo
a todos los hombres iguales y que a nadie lo hizo esclavo.

En esta libertad de los hqmbres, fundada sobre un principio
jusnaturalista, se anuncia ya la idea de los derechos universales

8 Debe consultarse, paramcontrarlaexphméndeesta tesis, el papyrus
descubierto por WiLasmowrrz-MozLLeNDORF, impreso en la Relacién de la
Acdademia de Cuncm de Berlin, t. xoxv (1916), p. 931.

T AmistéTELES, Retbrica, 11, 1358b y 1, 14061)

8 Ibidem, 1, 1373 b.



H EL DERECHO NATURAL DE LOS SOFISTAS

del hombre. Sin embargo, initilmente buscariames entre los
sofistas jovenes una fundamentacién filoséfica de esta tesis cos-
mopolita del derecho natural, que difundieron en el mundo
helénico.

Si ahora contemplamos en su conjunto a la sofistica, podemos
decir que aquellos pensadores colocaron al lado, y como medida
del orden juridico vigente en las ciudades griegas, a un derecho
_ ideal, afirmado como conforme a la “naturaleza”. Pero consi-
derados individualmente no coinciden en la determinacién de
cuiles son las normas que pueden ser extraidas de la naturaleza,
sino que cada pensador declar6 conformes con ella a aquellas
normas que coincidian con su personal ideal. El resultado de
este procedimiento fue la mezcla y confusién, tan Ifenas de
peligros, de los conceptos “derecho matural” y “derecho ideal”,
que finalmente condujeron a la identificacién del “dérecho na-
tural} con el “derecho simplemente deseado™.

Por tanto, y no obstante que a los sofistas corresponde el in-
‘dudable mérito de haber traido a la luz el problema del derecho
natural, se les debe hacer la objecién general de no haber in- -
tentado la depuracién del concepto del “derecho natural obje-
tivo” y de haberlo confundido con la idea de “un derecho natural
subjetivo”.



