V. LA DOCTRINA ONTOLOGIQA—TELEOLOGICA
DEL DERECHO NATURAL

Bibliografia: H. Maier, Sokrates (1913). — Horvatn, Die Gerechi-
igkeit des Sokrates und Platon, Zeitschrift fiir Offentliches Recht
(1931), t. x, p. 258; (1942), t. xxu, p. 126. — JaEGER, Pdideia
(1934), t. 1, p. 158. — MEenzEL, Hellenika (1938), pp. 5-65. — Guar-
piNt, Der Tod des Sokrates (12 edicién 1947, 4% edicién 1952). —
VErpRross, Grundlinien der antiken Rechts- und Staatsphilosophie, pp.
60-70. — E. Wour, Griechisches Rechtsdenken (1954), t. m, pp.
9-69. — Dyuric, Die sg. Alkibiadeselenktik bei Xenophon, Archiv fiir
Rechts- und Sozidlphilosophie (1954-1955), t. xv1, p. 581.

§ 1. Ethos y derecho (Sécrates)

LA pocraina de los sofistas planteé antes que ninguna otra la
fundamental cuestién, hasta entonces indiscutida, de la validez
del derecho positivo. La trascendencia de los efectos que produjo
la critica efectuada por aquellos pensadores se pone de relieve,
en toda su amplitud, en el didlogo que segin la crémica que nos
legb Jenofonte en Las Memorabilia, sostuvo Alcibfades con su
tio Pericles: explicé Alcibiades que una ley adoptada por la
asamblea del pueblo podia sin embargo constituir un acto arbi-
trario, si cra impuesta por la mayoria a una minoriz a la que no
se habia convencido previamente de la legitimidad de la dispo-
sicién; pues, “todo lo que es impuesto a una persona, por escrito
0 de palabra, sin haberla previamente persuadido, me parece
—son las expresiones usadas por Alcibiades— que es un acto de
fuerza y no una ley”. Para Alcibiades, cuya exposicién es final-
mente aprobada por Pericles, la ley no es cualquier mandamiento,
sino tan s6lo el mandamiento razonable, al que todos deben
someterse, precisamente por ser una manifestacién de la razén.



46 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOGICO [sec.

Segtn esto, Alcibiades dedunjo la obligatoriedad de la ley, no de
la voluntad mayoritaria del pueblo, sino de la razén. -

De 1a exposicién de Alcibiades se desprende que el derecho
positivo tiene que obtener su justificacién del Tribunal de la
Razén, a fin de poder afirmarse frente a la revolucionaria doc-
trina del derecho natural. Ahora bien, y en atencién a que esta
doctrina de los sofistas habfa sefialado a la “naturaleza” como la
medida suprema de toda valoracién, pareceria que, como una
consecuencia natural de ella, se hubiera debido buscar en la
propia “naturaleza” la fundamentacién del derecho positivo. Sin
embargo, €l primero que emprendié ese camino —hasta donde
sabemos— fue el llamado “anénimo Jamblico™; en relacién con
este problema, escribié: “Puesto que los hombres, conforme a su
naturaleza, no estin en condiciones de vivir aislados y para ellos
mismos, sino que, y obedeciendo a las leyes de Iz naturaleza, se
han unido los unos a los otros; puesto que toda su conducta ha
sido concebida por ellos partiendo del supuesto de la vida en
comin; puesto que una vida comunitaria sin leyes es inimaginable
—pues las desventajas que producirfa a los hombres serian ma-
yores de las que pueden suponerse en la vida de un ermitafio—,
forzoso es concluir que el derecho y la ley apoyan en aquellas
fundamentales razones la impemtividad de su real cetro, a cuyo
imperio no pueden renunciar, pues se encuentra establecido por
la naturaleza.”* Nomos, en consecuencia, no es ya concebido en
-oposicién a la naturaleza, sino como el resultado natural de la
evolucién del género humano; de ahi que ya no sea contemplado
como un tirano, sino como la majestad legitima reinando sobre
los hombres, ®

Pero el personaje que deﬁmhvamente superé la doctrina del
. derecho natural de los sofistas fue Sécrates, el hijo del cantero
Sofronisco, nacido en Atenas en el afio- 469 a. C. No deja de ser
interesante saber que Socrates, en oposicién a los sofistas, tan
amantes de los viajes, Ginicamente en cumplimiento de su deber -
civico como soldado se alejé de su ciudad natal.

1Se trata de un escrito de autor desconocido, que procede de 1a época de
Ia Guerra del ‘Peloponeso; fue descubierto por Brass en el capitulo 20 del
Protreptico del neoplaténico Jamblico,

SM:uzn.,BatraprudnchuduSmﬁkkup 162.

3 Seghin ¢ aforismo de Pfwpano, Fragmento 169: wipos & wdvrer Suct-
Aok,



1]' ETHOS Y DERECHO (SOCRATES) 47

Es sumamente dificil dibujar el retrato de esta peculiarisima per-
sonalidad. Alcibiades, que fue més tarde estadista y conductor de
ejércitos, lo describe, en el didlogo platénico Symposio (35/220),
como a un hombre de gran fuerza fisica y duefio de la paz in-
terna y de un intenso dominio sobre si mismo. En los campos
de batalla soporté las mds fuertes fatigas y trabajos, sin mover
siquiera las pestafias. Pero en manera alguna era un asceta: en
los campamentos era siempre uno de los dltimos bebedores, sin
que llegara nunca a emborracharse. En los combates era un ¢jem-
plo de valentia, segin lo atestigua el general Laques, el com-
pafiero de Nicias, en el didlogo platénico Laques. Sécrates po-
sefa también un valor civico extraordinario: cuando después de la
batalla de las Arginusas (406 a. C.), sin haber sido antes in-
terrogados, fueron -sentenciados a muerte los generales que por
la violencia de la tormenta no pudieron salvar a los marinos caf-
dos al mar, Sécrates fue el iinico que vot6é en contra de aque
Ila sentencia contraria a la ley. Y fue el mismo Sécrates quien
desafié a los treinta tiranos, negindose a ejecutar un mandato
contrario a la ley — segin veremos mas adelante.

En la comedia Las nubes, representada por vez primera en
el afio 423, Arist6fanes intenté incluir a Sécrates entre los so-
fistas. Pero ya en el didlogo Protdgoras, Platén se opuso a esa
errénea interpretacién, considerando a Sécrates como el contra-
dictor de los sofistas. Ciertamente aquél y éstos se propusieron
como meta ser los maestros de la politica; pero los sofistas ofre-
cieron a los atenienses dnicamente el arte de la oratoria, en
tanto Sécrates, que reunia en su persona todas las virtudes socia-
les, fue al mismo tiempo el maestro de la politica virtuosa. Se
explica asi ficilmente que las conversaciones que sostuvo con
los cindadanos en las plazas atenienses fueran una invitacién a
la propia meditacién y un requerimiento para una renovacién
ética. Este es el significado de la adopcién que hizo del Oréculo

~de Delfos: “Conécete a ti mismo” (yvabh oavrév). La virtud
—segln el pensamiento socritico— es, pues, ensefiable; pero no
puede ser ensefiada —segiin sostenfa Protigoras— de la manera
como lo son las artes, pues Gnicamente puede ser captada por los
hombres a través de una transformacién interna ( perdvowm ) que
vaya de lo superficial a la esencia de lo humano. De Sécrates
arranca, no obstante que nunca se ocupé de los problemas poli-
ticos del dfa, un movimiento renovador. Mis adn, él es ¢l ante



48 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELECLOGICO [sEC.

cedente de la filosofia del derecho que babria de desarrollar
posteriormente Platén.

En todos sus discursos, S6crates reclamé de sus interlocutores
un pensamiento claro y la determinacién precisa de los conceptos
fundamentales que se discutian. Pero seria un error deducir de
esa actitud que Sécrates era un pensador racionalista, pues ello
equivaldria a desconocer el hecho de que las mis profundas
fuerzas de su ser eran de naturaleza irracional. Esas fuerzas fluyen
de la voz divina que le dirige, de su dapdnor, cuya luz no sola-
mente iluminé las profundidades de su ser, sino que pudo aun
extenderse y comprender a otros espiritus. En el ya citado didlogo
platénico Symposio,* dice Alcibiades: “Ignoro si alguno de us-
tedes ha logrado contemplar, cuando actda serenamente, las
cualidades divinas de su alma. Yo las he contemplado una vez
y me parecieron de oro, tan divinas, perfectas y maravillosas, que
sent{ que debfa realizar inmediatamente lo que exigian de mi.”

Jenofonte nos informa en sus Memorabilia® respecto de la
teoria del derecho y del Estado de Sécrates, explicando que el
pensador de Atenas equipard lo justo con la ley.® Pero la ley
no era tan s6lo la “ley estatal”, esto es, “las leyes escritas, apro-
badas por los ciudadanos prescribiendo lo que debia hacerse o
evitarse”, sino también las leyes no escritas (dypadoe vipor ),
aquellas que se imputaban a un legislador suprahumano, y cuya
violacién va unida a penas que corresponden al reino de la natu-
raleza y a las que, en consecuencia, nadie puede sustraerse. Como
ejemplos de tales leyes, se mencionan: el deber de honrar a los
dioses y a los padres, la obligacién de corresponder a las buénas
acciones, y la prohibicién del incesto.” Esta interpretacién mues-
tra que Socrates no era un positivista juridico. Pero tampoco era
partidario de la doctrina del derecho natural de los sofistas, pues
compartia la tesis de que la justicia no puede ser contrapuesta
al derecho positivo, toda vez que es tinicamente en ¢l orden social
donde puede encontrar sus formas de expresidn. Esta doctrina
socritica, sin embargo, no adquiere su plena luminosidad sino
cuando la comparamos con el discurso defensivo pronunciado ante
el jurado popular de los atenienses, y con la conversaclén que

. 4 Prar6n, Symposio, 33/217.

5 JeworonTe, Memorabilia, v/4, 12.

S 76 vpdipov Slxasov dvar.

7 Jeworonte, Memorabilia, v/4, 19-24.



1] ETHOS Y DERECHO (SOCRATES) 49

sostuvo el mismo Sécrates con Critén después de dictada la sen-
tencia condenatoria, acontecimientos sobre los cuales nos ilustran
Jenofonte en la Apologia de Sécrates y Platén en los didlogos
Critén y Eutifrén.

Para comprender debidamente estos didlogos es conveniente
presentar algunas consideraciones en torno al proceso penal de
Sécrates. En el afio 399 a. C,, tres atenienses formularon acusa-
cién en su contra, haciéndole responsable de la comisién de tres
delitos: consistia el primero en que Sécrates no honraba a los
dioses de la ciudad, el segundo en haber introducide nuevas
deidades (8auuéma ), y el tercero en haber corrompido a la ju-
ventud. El pedimento de la acusaci6n solicitaba Ia aplicacién
de la pena de muerte.

En su discurso de defensa ante el tribunal, rechazé Sécrates
la acusacidén, sin haber, no obstarlte, entrado a fondo en su dis-
cusién. Segin la Apologia de Jenofonte, dnicamente combatié la
afirmacién de que no honraba a los dioses. de la ciudad, habiendo
alegado que en los dias de fiesta realizaba los sacrificios en los
altares pablicos. Indic6 también que nunca habfa hecho sacri-
ficios a otros dioses distintos a los de la ciudad, a los que habia
honrado frecuentemente. El pensamiento central de su defensa
conducia sin embargo a la conviccién de que en su discurso y
en todos sus actos se dejaba guiar por esa voz intemna, por su
daimonio. En la apologia platénica llega a considerarse como
un “regalo de dios”, que fue concedido a la ciudad “igual que el
jinete de un caballo noble y grande, que en razén de su tamafio
es algo sofioliento, y que necesita por ello de una espuela”. “A
este efecto [dice S6crates] dios, segin creo, me ha asignado a la
ciudad, a fin de que incesantemente despierte a ustedes, los
anime y reprenda, acosando a cada uno todo el dia y en todas
partes.” Esta misién le fue sefialada por dios, “mediante ordculos
y suefios y por todos los medios por los que la divina providencia
trasmite una misién a los hombres”. Nunca se habia otorgado a
" la ciudad un beneficio mayor que ¢l de esa misién que dios le
habia conferido. En consecuencia, é! no podfa, ni ser un hombre
sin dios, ni haber corrompido a la juventud. En el futuro y por
todo el tiempo que viviera, estaba decidido a perseverar en su
pusma actitud, pues de otra suerte incurrirfa en desobediencia a
la divinidad. Por esta misma decisién, no queria presentar una
solicitud para ser desterrado; y como el tribunal tenfa necesaria-



50 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOGICO — [sEC.

mente que fallar de acuerdo con las peticiones de la acusacién
y de la defensa, no pudo decretar como pena el destierro, no
obstante que lo hubieta acordado con la mayor satisfaccién. La
votacién sobre la pregunta de la culpabilidad arrojé 281 votos
contra 220, en tanto la cuestién relativa a la pena de muerte fue
aprobada por una mayoria bastante mayor.

El juicio ante el tribunal del pueblo era algo mis que un
simple acto de venganza o que un proceso penal en contra de
Sécrates. Significd el choque violento entre dos concepciones del
mundo; en contra de la antigua y diluida religién de la ciudad,
a la que indtilmente intentaba revivir la restaurada democracia,
sc¢ pronuncié ¢l genio de Sdcrates, y si bien es verdad que el
maestro ateniense no representaba una doctrina plenamente cons-
truida, sin embargo, a través de sus conversaciones, inclind a
sus conciudadanos a la meditacién y a la critica. Sécrates se
sentfa autorizado para cumplir esta misién, tanto porque el
Oriéculo de Delfos le habia proclamado el més sabio de los hom-
bres, cuanto por esa voz interna, que solamente a él hablaba
y a la que Sdcrates consideraba como “portadora de una reve-
lacién divina”. ,

El miértir de la cicuta tuvo pues que llegar a un conflicto
insoluble con la concepcién oficial del culto, cuya pretensién
consistia en reservar la comunicacién con los dioses a los 6rga-
nos del culto oficial. Por esto el odio de Platén —quien, se
gin se sabe, se encargd de la defensa péstuma de su maestro—
se dirigi6, no tanto en contrz de sus acusadores, tal vez hombres
de buena fe, sino més bien en contra de la propia concepcién
del mundo oficial: en el didlogo que lleva €l nombre de Euti-
frén, producto probablemente de una concepcién libre, Platén
enderezé sus criticas en contra de la congregacién de los agoreros,
encarnados en la persona de- Eutifrén. No obstante que el S6-
crates de este didlogo creia vér en Eutifrén una especie de com-
pafiero de profesién y que, en consecuencia, hubiera podido
darle una palmada amistosa en el hombro, Platén derramé so-
bre €] toda su sitira mediante la prueba de que, a pesar de su
empleo estatal, no posefa idea alguna de lo que era la piedad,
pues ésta no consiste —como Eutifrén creia— en un simple
orar y sacrificar ante los dioses, sino sobre todo en el conoci-
miento del bien y en ponerlo por obra. Para saber lo que es agna-
dable a los dioses, se debe saber primeramente qué es lo justo



1] ETHOS Y DERECHO (SOCRATES) 51

y lo piadoso. Este conocimiento —segiin el didlogo— no lo poseia
la morosa congregacién de los agoreros, sino Sécrates.

De lo que llevamos expuesto s& désprénde que en el espiritu
de Sdcrates se abrié paso una nueva concepcidn de la esencia de
la religién: a la religion de la ciudad, que se agotaba en los actos
de un culto meramente externo, Sécrates opuso el servicio a dios
como resultado de la meditacién pura y de la prictica de lo justo.
Lo que a Sécrates interesaba sobre todas las cosas era despertar
el ethos de los ciudadanos, pues toda reforma del Estado tenia
que principiar con la transformacién (perdvow ) intema de los
hombres. |

No por esto dejé de sentirse obligado Sécrates a respetar las
leyes existentes y aun a acatar la sentencia dictada por el tribunal
del pueblo, no obstante que unas y otra se encontraban en con-
tradiccién con su ethos, superior a aquéllas. Esta postura socrd-
tica se mostrard claramente en su conducta posterior a la sen-
tencia.

La imagen que ofrece la Apologia debe completarse con el
didlogo Critén, a fin de obtener una visién completa del pen-
samiento juridico de Sdcrates: si en el discurso ante el tribu-
nal del pueblo, recogido en la Apologia, aparece Sécrates mis.
bien como un acusador de los atenienses que como un acusado,
en el didlogo Critén se presenta como un fiel servidor de su muy
amada ciudad. El contenido de este didlogo es, en resumen, el
siguiente: después de dictada la sentencia que contenia la pena
de muerte, algunos amigos, dirigidos por Critén, visitan a Sé-
crates y le instan para que evite la aplicacién de la pena de
muerte mediante Ia fuga de la pxisién. No obstante que Sécrates
considera injusta la sentencia, no quiere aceptar la idea de la
fuga, a no ser que ésta pueda efectuarse legalmente. Es pues
necesario analizar —dice— “si me pertenece ¢l derecho para
intentar salir de esta prisién sin el permiso de los atenienses, o
si, por el contrario, carezco de ese derecho. Si se acredita que
poseo ese derecho, podremos entonces intentar la fuga, pero si
no es asi, debo permanecer aqui”. Para decidir el problema, S6-
crates propone la pregunta relativa a la posicién que debe adoptar
un ciudadano delante de una ley o de una sentencia que reputa’
injusta: “Debemos, por tanto, decir: el Estado nos ha cometido -
injusticia, decidiendo errneamente la controversia juridica.” En
el andlisis del problema, hace notar Sécrates que es en virtud



52 .  DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOGICO [s=c.

del orden juridico reinante en la ciudad que cada ciudadano es
procreado, alimentado y educado, pues, con fundamento en las
leyes de la ciudad el padre contra¢ matrimonio con la madre y,
de acuerdo también con las mismas leyes, los nifios son educados,
tanto corporal cuanto espiritualmente. Ahora bien, si es cierto
que cada ciudadano debe a su patria no solamente su vida, sino
también sus conocimientos y aptitudes, resulta sin género alguno
de duda que es “su véstago y su siervo”. De esta argumentacién
se¢ deduce que entre ¢l ciudadano y el Estado no existe una
igualdad juridica, de la misma manera que no la bhay entre el
sefior y €l siervo.

En consecuencia, aun dandose el caso de que el Estado cause
dafio a un ciudadano, no debe éste tomar represalias, sino so-
portar el mal. Tampoco debe un ciudadano erigirse en juz-
gador del Estado; sin duda, cada ciudadano ha de procurar
convencer a la comunidad de la injusticia de una medida; pero
si fracasa en su intento, debe entonces inclinarse delante de
la ley o0 de la sentencia reputadas injustas, pues el Estado que-
daria sujeto a destruccién “si las sentencias dictadas por los
"jueces carecieran de fuerza ejecutiva o si los particulares pudieran
hacerlas inoperantes o destruirlas”. A la patria se la debe “per-
suadir, sacindola del error, o bien obedecer sus érdenes y sufrir
sin murmurar lo que quiera que se sufra, aun cuando sea verse
azotado o cargado de cadenas; si nos envia a la guerra no es
permitido ni retroceder, ni echar pie atris, ni abandonar el
puesto; y asi como en los campos de batalla, también ante los
tribunales y en todas las situaciones, es preciso obedecer lo que
quiera la patria o persuadirla de nuestro derecho, pues si ¢l empleo
de la violencia contra el padre o la madre es una impiedad, con
mayor razén lo es si se efectiia en contra de la patria”. Por las
mismas razones, no estd permitido eludir, mediante la fuerza, la
aplicacién de una pena pasada en autoridad de cosa juzgada,
pues, en lo que a é] concierne, el fugitivo hace inoperante la ley
con su fuga. Socrates pone ademds de manifiesto que en Atenas
cada ciudadano tiene el derecho “de emigrar con todos sus bie-
nes a donde le plazca”, por lo que aquel que permanece en la
ciudad se somete ticitamente a sus leyes. Por todas estas razones,
contenidas en la exposicién del Critén, rechazé la proposicién
de sus amigos y, en obediencia a las leyes de su ciudad, bebié
la copa de la cicuta.



1] ETHOS Y DERECHO (SOCRATES) 53

Pero si bien Sécrates rechazé con toda energia la idea de una
resistencia activa en contra de las leyes de la cindad y de las
sentencias de los tribunales, en la Apologla y en la Carta VII
platénica reconocié la legitimidad de la resistencia pasiva en
contra de las érdenes injustas de los funcionarios piblicos. Asf,
a ejemplo, se negb a dar cumplimiento a una orden injusta de
los treinta tiranos para que se ejecutara a un ciudadano. Prefirié
sufrir las consecuencias antes que “devenir coautor de una ac-
cién reprobable”.

Conviene hacer notar ademis que Sécrates no afirmé pura
y llanamente la obligatoriedad de las leyes injustas; su ensefianza
consiste Gnicamente en que existe un deber de obediencia res-
pecto de la cindad de Atenas, por las dos razones siguientes:
primero, como agradecimiento por las buenas acciones recibidas
de ella y, en segundo lugar, por el sometimiento ticito de los
cindadanos a las leyes de su ciudad natal. De esta manera, S6-
crates propone como fundamento tltimo de validez de las leyes
y de las sentencias de los jueces el ethos de los ciudadanos
libres y agradecidos.

La Apologia y ¢l Critén nos revelan, finalmente, que Sécrates
ligb la idea de la obediencia fiel a las leyes expedidas, con el
deber de esforzarse constantemente en la elevacién del ethos
de la comunidad a la categoria moral de los mejores ciuda-
danos.

No hay pues duda de que Sécrates estaba situado en una posi-
cién critica respecto del orden social. Esta postura, sin embargo,
no le condujo a la idea de un derecho natural contrapuesto al
derecho positivo; de acuerdo con su pensamiento, la oposicién
entre physis y nomos queda superada con la doctrina que funda-
menta la vida social en el ethos de los ciudadanos, en el que
también se emcuentra la fuente permanente de la renovacién
social. Scrates coincide asi con los sofistas en la idea de que
la esencia del derecho debe buscarse y desprenderse de la natu-
taleza del hombre; pero en tanto los sofistas se conformaron con
los aspectos superficiales del hombre, Sécrates penetr6 en su
esencia, considerindolo un espiritu ético.

El pensamiento socritico puso asi sobre la mesa los funda-
mentos antropolégicos de la nueva teorfa politica. Platén y
Aristételes tomaron a su cargo el desarrollo de las ideas del
maestro.



54 | DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOCGICO [seC.

| § 2. La idea del derecho (Platén)
Bibliografia: Banxes, Greek political theory. Plato and his predeces-

sors (1918). — WiLamMowits-MoELLENDORF, Plato (1919), t. 1. —
RitTER, Die Kerngedanken der platonischen Philosophie (1931). —
HiLpesraNDT, Platon. Der Kampf des Geistes um die Macht (1933).

~— WERNER JAEGER, Paideia (1944), t. x. — VErpRoss, Grundlinien
der antiken Rechis- und Stmtsphiloaophw pp- 69-125. — Macume,
Plato’s theory of natural law (1947). — Jomn Wrwp, Plato’s modem
enemies and the theory of natural law (1954). — KeLsen, Platon und
die Naturrechtslehre, en: Oesterreichische Zeitschrift fiir offentliches
Recht (1957), pp. 1-43. — VoxcermN, Order and history (1957),
t. m, pp. 1-26.

a) Las bases ontolégicas de la filosofia juridica platénica -

De la misma manera que entxe los sofistas y en Sdcrates, la comu-
nidad humana y su derecho constituyen también en Platén (427-
347 a. C.) el punto central de la doctrina. Pero en tanto los pen-
sadores que le preceden no investigaron a fondo la natursleza del
orden social, Platén se propuso desprenderla de la naturaleza mis-
ma de! hombre. Para alcanzar su propdsito, el compositor de los
didlogos tomé como punto de partida las virtudes politicas par-
ticulares que sirven de fundamento y de sostén a la comunidad
humana: el diflogo Laques se ocupa del valor, el didlogo Cdr-
mides de la templanza, y el didlogo Eutifrén de la piedad y de
la justicia. Ninguno de estos dislogos, sin embargo, contiene la
definicién de la virtud politica que le sirve de tema, concluyendo
cada uno sin llegar a un resultado positivo. Con esto, Platén
quiso poner de manifiesto que no es posible la consideracién
aislada de esas virtudes, sino tan s6lo dentro del marco de una
filosofia de la' sociedad; pero este tema no fue abordado sino
hasta la elaboracién de la Politeis. Esta obra tiene como rafces
la idea de que el Estado es un macro-hombre y no el hombre
un micro-Estado, conclusién que se demuestra con sélo considerar
que el Estado no nace de las rocas o de los drboles, sino que
encuentra su razén de- ser en el ethos del hombre? En conse-
cuencia, la esencia del Estado puede dnicamente deducirse de la

8 PLatén, Politeia, vint 544 ¢ y v 434 4.



1] LA IDEA DEL DERECHO (PLATON) 55

-naturaleza del hombre. Por ello la antropologia. filoséfica cons-
tituye el fundamento de la doctrina del derecho y del Estado.
Segtin la antropologia filoséfica, el ser humano se compone
. de tres capas superpuestas: el escalén inferior estd integrado por
el patimonio concupiscente del hombre, esto es, por los instintos
de nutricién y de reproduccién, y por la necesidad del descanso
y del suefio. Sobre este primer escalén se colocan las fuerzas
activas del alma: ¢l valor, el orgullo y la esperanza. Finalmente,
la capa superior es la razén, ® la cual, mediante el saber, se abre
para recibir la esencia de lo divino, a cuya recepcién nos conduce
Platén en su doctrina de las ideas (ver p. 61). De ahi que la razén
no sea la simple facultad de contar y medir, sino, ante todo, el
pensar que abarca y une a todo lo existente. En el didlogo Fedro
compara Platén al alma humana ‘con el conductor de un carro
de caballos alados, uno de los cuales es un animal de noble
otigen, en tanto el otro, que representa la parte concupiscente
del alma, intenta impedir nuestra fuga hacia el reino de las ideas
puras, fuga a la que sin embargo nos atrevemos bajo la direccién
de Eros. Sin duda, la existencia de esa lucha exige que la volun-
tad domine a los instintos, pero es a su vez indispensable que
la voluntad esté dirigida por la razén. Cuando las potencias del
alma se ordenan de acuerdo con la escala referida, puede afir-
marse que s¢ encuentran en su posicion natural (ward ¢iow ),
pero cuando las fuerzas inferiores dominan a las superiores, nos
encontramos ante una dominacién contraria a la naturaleza (wepd
¢vowr ). 2* En consecuencia, asi como la armonfa del cuerpo re-
quiere que sus distintas partes se encuentren en su posicién
natural, la del alma estd determinada por su naturaleza objetiva.
La naturaleza del Estado —segin dijimos anteriormente— toma
su origen en la naturaleza del hombre, lo que desde luego signi-
fica que la comunidad politica no nace por la unién arbitraria
de los hombres expresada en un contrato; la causa del nacimiento
del Estado consiste en que “ninguno de nosotros puede satisfacer
por si solo sus necesidades, ya que cada uno necesita del concurso
de otros muchos”.!! Pero como los hombres poseen diversas apti-
tudes, el Estado nace mediante la divisién del trabajo: “Si alguien

9 Politeia, 1x, 580d y 581.
10 Ibidem, 1v, 444 d.
11 Ibidem, 11, 369 b.



56 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOGICO [seC.

retine a los demds, a un tal para cubrir esta necesidad, a otro tal
para cubrir aquella otra, resultari que todos nosotros, que tene-
mos muchas necesidades, atracremos a un lugar habitable a
muchos compafieros y ayudantes y daremos a la comunidad que
se forme el nombre de polis.”” 12 Las tres necesidades primarias
que deben satisfacerse con la fundacién de una ciudad son: la
alimentacién, el vestido y la habitacién. Para satisfacer a estas
necesidades primarias, el Estado requiere de campesinos, alba-
filles, tejedores, zapateros y otros artesanos, todos los cuales
cuidan de las necesidades materiales de la poblacién. A este grupo
pertenecen también los abarroteros y comerciantes, que atienden
a la circulacién de los productos. ** Pero para la satisfaccién de
las necesidades primarias de la poblacién es preciso dirigir y de
fender al Estado, con lo que nacen los guardianes y vigilantes, 14
Este proceso prueba que son nuestras necesidades las que sin
género alguno de duda crean al Estado.

Las anteriores ideas conducen a Platén en su Politeia a una
estructuracién estamental del Estado. Dentro de ella, la mzén
corresponde al estamento de los gobemnantes, el valor encama
en la clase de los guerreros y la habilidad manual se destina a la
actividad econdémica. De esta manera, las distintas potencias del
alma se Jocalizan en los diversos estamentos, solucién que, a su
vez, imprime a la Politeia el sello de una organizacién jerirquica.
A lo anterior debe agregarse que el estamento de los campesinos
y artesanos, totalmente excluidd de la actividad politica, queda
también radicalmente separado de las otras clases sociales. 16
Esta separacién de los campesinos y artesanos determina otra de
las diferencias entre su estamento y el de los gobernantes, pues el
origen de éstos se encuentra en la clase de los guerreros. Los gober-
nantes, en efecto se desprenden de los guerreros después de una
cuidadosa educacién colectiva continuada por espacio de varios
afios.

En el Gltimo de sus libros, denominado Las leyes, abandoné
Platén la idea de la organizacién estamental, admitiendo la
designacién del gobiemo por el pueblo. En este mismo libro dice

12 Politeia, 1, 369 c.

13 Ibidem, 1, 371Db.

14 Ibidem, 11, 374 €. '

18 Sélo excepcionalmente admite Praréx el ascenso a los estamentos su-
peviores (Politeia, m, 415).



1] LA IDEA DEL DERECHO (PLATON) A 57

ademis el fundador de la Academia, que es posible concebir
otras formas de Estado, lo que serd en todo caso indispensable
si el Estado descrito en Las leyes no puede realizarse. ¢ Con esta
afirmaci6n, puso de relieve Platén que ahi donde se presenten
condiciones sociolégicas distintas, serin necesarias nuevas formas
de organizacién politica.

De"las ideas que llevamos expuestas se desprende que el Es-
tado descrito en la Politeia, en el que gobemaria un rey sabio
no sujeto a leyes, es para Platén un limite ideal, que inicamente
podri realizarse ahi donde existan gobernantes que hayan logrado
penetrar en €l mundo de las ideas divinas. En oposicién a €], el
Estado normal que se describe en Las leyes es un Estado de dere-
cho, en el que la actividad gubernamental puede idnicamente
desenvolverse con base en las leyes.

En El politico ahondé Platén en la idea del Estado sujeto a
las leyes, reconociendo expresamente a la democracia directa
como una forma estatal legitima, pero a condicién de que actie
mediante leyes, en tanto la dictadura de una o varias
o aun de la masa ciudadana, es opuesta a aquella idea y dcbe
ser rechazada.

Platén —segtin se deduce de la exposicibn que antecede—
reconoce diversas formas de Estado. Sin embargo, en todos los
casos, €l Estado debe quedar orgamzado en forma tal, que Ia
actividad directora corresponda siempre a la razén. Este pensa-
miento se encuentra expresamente formulado en Las leyes, en los
pémrafos en que se indica que las normas fundamentales, con
base en las cuales habrd de ejercerse la actividad estatal, deberin
ser confeccionadas por los hombres mis sabios.

Al llegar a este punto de la exposicién, nos parece posible
deducir una primera conclusién: la persona que desee compren- -
der la concepcién platénica del Estado no puede permanecer
con la vista fija en la sola Politeia, sino que deberd perseguir a
la doctrina del Estado en todas las obras del maestro.

Tampoco la filosofia del derecho debe permanecer anclada
en la forma estatal descrita en la Politeia, sino que debe des-
envolver en todas sus consecuencias el pensamiento platénico
consistente en la existencia de leyes estatales-objetivas, determi-
nadas por la naturaleza misma del Estado. Estas leyes, 2 las que

18 Las leyes, v, 739. -



58 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLGGICO [sEC.

ya se habia referido Solén (ver pp. 15 y ss.), no pueden ser
desbordadas, porque se dafiaria la existencia misma del Estado.
El cuerpo politico que las desprecia actéa en contra de su natu-
raleza, dafiando su existencia; y asi como el cuerpo humano
~ enferma, una révolucién, un golpe de Estado o un ataque del

exterior, producen la decadencia de la polis. Platén se ocupa
detenidamente de esta cuestién en el libro vin de la Politeia,
desarrollando la célebre teorfa ciclica de la vida del Estado: la
aristocracia, segin los pérrafos de dicho libro vm, degenera en
la discordia y la ambicién (timocracia) cuando los hijos de los
aristécratas descuidan la educacién musical y filoséfica y rinden
. culto a un espiritu militarista unilateral. Con ¢l enriquecimiento
"y afeminamiento de sus sucesores, nace la oligarquia, que es el
gobierno de los ricos, de aquellos que ven en ¢l oro el mis alto
de todos los bienes. Esta situacién conduce a una contradiccién
entre las clases, entre los ricos y los pobres. Contra este estado
de cosas se subleva finalmente el pueblo, matando o desterrando
4 los ricos e implantando la democracia, que es aquella forma
de gobiemo en la que “cada persona tiene la libertad de hacer
todo lo que quiere”. ¥* En esta etapa de la anarquia '® desaparecen
necesariamente los padrones morales; y la carencia de frenos, con-
secuenciza inevitable de la anarquia, produce, a su vez, el encum-
bramiento de los demagogos, que son esas personas que halagan a
la multitud para atraerla después a su causa y conquistar los més
altos puestos. Pero al llegar a este extremo, la democracia =s con-
ducida a su negacién: de la mayor libertad nacen la servidumbre
y la tiranfa; en un principio, pueden los tiranos dar satisfaccién
a los apetitos del pucblo repartiendo entre la muititud los bienes
de los ricos; pero cuando esos bienes se agotan y la necesidad pi-
blica continda creciendo, €l tirano tiene que rodearse de guarda-
espaldas, a fin de mantenerse en ¢l poder. Después de que se ha
manchado con la sangre de muchos, se convierte en un lobo, con
lo que va adin més lejos, pues para distraer Ia atencién del pueblo
y alejarla de su persona, y a efecto de que los hombres crean en
la necesidad ** de un Fiihrer (1), emprende una guerra tras otra.

17 Politeia, viu1, 557 b.
. 18En este pirrafo de la Polfticsa, PLaTON contempla Goicamente a la
democracia degenerada, y e opone en el didlogo El polftico la democracia
que es fiel 2 las leyes.

19 Ibidem, v, 566 d.



1] LA IDEA DEL DERECHO (PLATON) 59

Ahf concluye la Politeia, con lo que aparentemente queda inte-
~ rrumpido el ciclo de la vida estatal; pero Platén continué el curso
de su teoria —continuacién que generalmente no es tenida en
cuenta por los comentaristas del filésofo— en la Carta IX: en ella
explica que para salir de ese estado de necesidad existe un solo
procedimiento, la aparicién de un hombre que disfrute de la
gracia de los dioses y esté dotado de fuerzas excepcionales para
reformar y renovar en todas sus partes la vida del Estado.

De la naturaleza del hombre no solamente deriva la supremacia
de la razén sobre la voluntad y las pasiones, sino también la
division del trabajo. La consecuencia de este principio consiste
en que para el buen orden del Estado no es suficiente que los
ciudadanos se dediquen a actividades distintas, sino que es pre
ciso que cada uno ejecute aquello que conviene mejor a sus
aptitudes personales. Tal es el significado de la ensefianza pla-
ténica, cuando dice el filésofo: “Cada quien haga lo suyo” (ra
davrov wpdrrav ), pues “todo crece mejor, mis hermoso y mis
ficilmente, si cada uno acttia de acuerdo con su naturaleza (xara
¢vow ) y disfruta de tiempo y tranquilidad para otras cosas”.
E inversamente, realizar muchas actividades (wolvwpaypoosivy ) es
reputado como el mayor de los males,

Pero de la divisibn del trabajo no se deduce necesariamente
—seghn se ensefia en la Politeia— que el tercer estamento deba
quedar excluido de la vida politica, toda vez que la divisibn del
trabajo también es posible y aun necesaria en una organizacién
estatal democritica. Platén —seglin creemos— es infiel a su
concepcién antropolégica, ya que no obstante que determina
objetivamente la esencia de la naturaleza humana, reserva a una
minorfa los derechos que fluyen de ella. Para ser consecuente
con la antropologia platénica, es indispensable conceder a todos
los hombres una cierta participacién en el ejercicio del poder
estatal, ya que todos poseen una misma naturaleza, y no puede
ser un obsticulo a esta conclusién la circunstancia de que se
considere a la tercera clase como el estamento concupiscente.

Platén emplea el término justicia (8wawodry ) para designar
el orden natural en el hombre y en el Estado, de lo que se
deduce que la justicia consiste en que la razén prevalezca sobre

20 Politeia, u, 370 c.
21 Ibidem, 1v, 434b.



60 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOGICO [sEC.

la voluntad y los instintos, tanto en el hombre como en el Es-
tado. Pero también la justicia exige que cada quien haga lo suyo,
que cada persona desarrolle aquella actividad que comresponda
a sus aptitudes naturales. Segin esto, el concepto platénico de
Ia justicia no es puramente formal, sino que tiene un contenido
material, ya que el orden justo queda determinado por la natu-
raleza objetiva y por las aptitudes del hombre.

Tenemos ahora que preguntamos cémo es posible que de un
ser provenga un deber ser, cémo es posible concluir de que algo
sea que debe ser. ;No se idealiza con esta conclusién a la realidad,
pasando por alto lo malo y lo injusto? Esta seria en efecto la
conclusién, si Platén entendiera por ndaturaleza a la “naturaleza
que contemplan las ciencias naturales”, tal como fue concebida
por Immanuel Kant; es sabido que para el filésofo de Koenis-
berg, la naturaleza se compone de una serie de fenémenos que
se presentan en el tiempo y en el espacio unidos entre si por
la ley de causalidad (relacién de causa a efecto); de esta natu-
raleza no es posible deducir ningin deber ser. Pero la naturaleza
para Platén no es estdtica, sino dindmicd, a lo que debe agregarse
que en su dinamismo la naturaleza no es ciega, ni carece de
finalidad, pues, por lo contrario, todos los hombres, conforme
a su naturaleza, estdn dirigidos a su perfeccionamiento. Ademis,
el perfeccionamiento a que aspiran los seres no es otro que su
ideda, 2 pues ella es la que determina la esencia de todas y cada
una de las cosas. La naturaleza platénica no es algo que se pueda
conocer a través de la mera observacién, 2 sino que inicamente
se revela en el andlisis de la esencia del ser y, consecuentemente,
en una ontologia metafisica. Ahora bien, como los seres tienen
distinta naturaleza, lo bueno es, para cada uno, aquello que corres-
ponde a su propia naturaleza; # pero en tanto los seres irracionales
se mueven instintivamente o son impulsados hacia su idea por
fuerzas extemas, ¢l hombre debe esforzarse por alcanzar su idea,
ya que estd destinado por su naturaleza racional a ser el director
de su conducta. La fuerza que le capacita para proceder de esta
manera es la virtud (dperij ), con sus cuatro categorias funda-
mentales: la templanza (owgpooiy), el valor (&mdpeiz), la sa-

22 Fedbn, 752 y b.

23 En este sentido se puede adherir a KsLan,Pldon und die Naturrechts-
lehre (ver p. 54).

2¢ Lag leyes, 765 ¢.



1] LA IDEA DEL DERECHO (PLATON) 61

bidurfa (oodéa) y la justicia (Suemisodvy ). Conforme a la con
cepcién platénica, las virtudes son determinadas aptitudes que
el hombre debe cultivar y desarrollar a fin de Ilegar a ser un
hombre cabal, son la fuerza (&%ame) que hace posible que el
ser humano alcance lo bueno.® Platén muestra posteriormente
cuiles son las consecuencias -de las acciones contrarias a la natu-
raleza: esas acciones (vicios) degradan a la naturaleza humana;
cuando el hombre las realiza sufre autométicamente ciertas con-
secuencias dafiosas (sanciones naturales), pues, al actuar en esa
forma, deviene esclavo de las fuerzas inferiores del alma.2® De
lo que llevamos expuesto se concluye que la virtud es la salud
del alma, en tanto los vicios son sus enfermedades” de ahi
que ¢l fin de Ja educacién deba consistir en ayudar al nifio a
desenvolver sus aptitudes naturales y a dominar a las fuerzas
del mal. .

Lo bueno y lo justo no es pues algo que los hombres puedan
determinar libremente en una convencién, sino que mis bien
estin predeterminados por nuestra ideq, por la idea del hombre.
Bueno, en el sentido estricto del ténnino, no puede ser sino dios,
ya que tan sélo €l es absolutamente bueno y bello. 2# A diferencia
de dios, los seres terrestres estin colocados ante dos rutas, la
que conduce a su perfeccionamiento y la que lleva a la destruc-
cién de su naturaleza; pero el filésofo piensa que el hombre que
gira constantemente en torno a lo césmico y a lo divino deviene,
en la medida- de las posibilidades humanas, c6smico y divino, 2

Platén cree que este supremo perfeccionamiento puede tnica-
mente alcanzarse por el hombre si, después de recibir una educa-
cién gimnastica, musical, matemitica y dialéctica, y de una pric-
tica y demostracién de eficiencia en todas las ramas de la vida
estatal, dirige su mirada hacia la idea de lo bueno (i8é roi
dyabob ). Ella es lo originario, lo no sujeto a condiciones y, con-
secuentemente, el ser perfecto ( dpxi dwwdberov-), que sobre:
pasa a todo lo existente3! (éwéxaws rijs odoias ).

25 Menon, 78 c.

26 Politeia, x, 577 c y 588 c.
2T Gorgias, 477 b.

28 Politeia, 11; 381 c.

29 Ibidem, vi, 500 d.

¥ Ibidem, vi, 510b.

31 Ibidem, vi, 509 b.



62 DERECHO NATURAL ONTOLGGICO-TELEOLOGICO [sec.

De esta idea suprema derivan las ideas de todo lo que exis-
te, constituyendo el mundo ideal del ser (xoopds voyrds). Ello
no obstante, el mundo visible (xoouds dpards) participa (pévefis)
del mundo de las ideas (xoopuds royrés), encontrdndose en un
. campo intermedio (merady) entre el noser y aquel mundo per-

fecto.

La interpretacibn que ofrecemos del pensamiento platémco
nos obliga a apartamos de la opinién expuesta por Aristételes
en ¢l sentido de que, para el autor de la Politica, entre ¢ mundo
visible y el mundo de las ideas existiria un abismo (xwpwpds), 3%
pues, y segin se desprende de la doctrina platénica, ¢l mundo
sensible tiende hacia el mundo de las ideas y éste se actualiza en
aquél. Es cierto que, para Platén, las ideas son originariamente
trascendentes al mundo sensible, pero también le son inmanen-
tes: expresamente ensefia el filésofo en el Timeo, uno de sus
primeros didlogos, que el mundo sensible es construido teniendo
como modelo al mundo de las ideas; en ese didlogo se dice
cxpresamente que €l constructor del universo ( Syuzovpyds) hizo
el cosmos del caos, “mirando constantemente hacia la idea”.
Se dice ademiés en el mismo didlogo que dios quiso que el mun-
do construido conforme a las ideas fuera “lo mis parecido a €l
mismo”. Y al final del Gltimo capitulo se repite que el mundo
“es una reproduccién de la idea divina”.

La antropologia queda coronada con una teologia filos6fica, .

doctrina esta tltima que es desarrollada minuciosamente por
Platén en el libro décimo de Las leyes. En él se hace la critica
del materialismo atémico de Demécrito (ver p. 37), afirmén-
dose que las causas materiales pueden ser tan sélo ‘“causas se-
" (cause secundse) y que suponen un espfritu director
que ]as mueva; esto es, tienen como presupuesto una prima causa.
Ahora bien, y puesto que el hombre también estd dirigido por
este espiritu divino, Platén opone a la frase de Protigoras: “el .
hombre es la medida de todas las cosas” (ver pp. 33 y ss.), la
férmula: “dios es la medida de todas las cosas”, s
Platén desprende esta concepcifn teolégica-filoséfica de su
vivencia mistica de la idea supacésmxca de dios. Esa vivencia
le ha ensefiado que si el hombre quiere utilizar una justa medida

32 Metafisica, 1, 9.
33 Las leyes, 1v, 716.



1] LA IDEA DEL DERECHO (PLATON) 63

para juzgar sus acciones y las de sus semejantes, necesita reci-
birla de un orden superior. En consecuencia, y para poder dictar
normas justas, el legislador necesita inspirarse también en el
orden superior. De esta manera, Platén ha desenvuelto hasta su
fin la idea que flotaba en el pensamiento de Hericlito respecto
a que nuestro mundo estd anclado en un ser superior; % pero
en tanto Hericlito —segin expusimos anteriormente— no pudo
romper la concepcién monista del mundo, Platén es el primer
filésofo que entra firmemente en una concepcién dualista, en la
cual, si bien dios y el mundo estin separados, el mundo se en-
cuentra orientado hacia dios. Ahora bien y puesto que el ser del
hombre es dirigido por su naturaleza hacia la idea divina del
derecho, resulta que el derecho se encuentra colocado en dos
reinos, en el divino y en el humano: en e} ser divino lo encon-
tramos como una idea objetiva, en tanto en el ser humano lo
hallamos en nuestra naturaleza teleolégica, siendo ella, impul-
sada por Eros, la que nos dirige hacia la idea del derecho.

Nombramos a esta doctrina, “filosoffa ontolégica del derecho”
(3 & = el ser), pero también “teleolégica” (réos = el fin).
Las dos fuentes del derecho, sin embargo, no poseen €l mismo
valor, pues —seglin veremos en el apartado siguiente— nuestra
naturaleza teleolégica puede Gnicamente facilitarnos un cono-
cimiento incierto del derecho; su conocimiento absoluto se en-
trega solamente a aquellos hombres que son capaces de penetrar
en la idea misma del derecho.

b) Derecho natural e idea del derecho

En el apartado anterior explicamos que, para Platén, la sociedad
es un efecto natural de las necesidades humanas y de la conse-
cuente divisibn del trabajo requerida para su satisfaccién. Esa
explicacién es a su vez Ia demostracién de que el contenido del
derecho no puede ser arbitrario, sino que, por lo menos en sus
lineamientos generales, estd determinado por el derecho natural.
No existe pues duda alguna respecto a que Platén admitié la
existencia del derecho natural, puntc de vista que se confirma

3¢ Ya Panminiozs se habia referido al ser originario ¢ imperecedero, La
mencién expresa se encuentra en Dmers-Kaanz, Dise Fragments der Vorso-
kratiker (5% edicién, 1935), t. 1, p. 235.



64 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOGICO [sec.

recordando que en la Politeia 3 emplea 1a férmula, que ya nos
es conocida, de ¢dou dixawov. Pero de la misma manera que su
maestro SOcrates, rechazé la doctrina revolucionaria del derecho
natural de los sofistas, teoria que —segin expusimos anterior-
mente (ver p. 40)— opuso el derecho natural al derecho positivo,
fundindose en que la idea de justicia solamente puede realizarse
en la comunidad humana, La justicia es para Platén “derecho
justo” y en manera alguna un orden nommativo distinto al de-
recho; mis ain, el término Swawodry significa generalmente
para el autor del Fedén el orden de la sociedad, o sea, pura y
llanamente, el “derecho”. Por otra parte, la naturaleza no es
para Platén la naturaleza concupiscente del hombre, sino su na-
turaleza racional; de ahi que se afirme en Las leyes que la natu-
raleza no puede ser contrapuesta a las normas juridicas, pues
la naturaleza originaria se confunde con la razén. De esta
doctrina deduce el filésofo de la “Alegoria de la caverna”, que
Ias leyes que se fundan en la naturaleza “son tan naturales como
la paturaleza misma, si bien es cierto que son producto de la
razén”.® El derecho natural —como consecuencia de lo ex-
puesto— no estd en oposicibn con el derecho positivo, sino
que se realiza en €. Ello no obstante, no pasé desapercibida a
Platén la posibilidad de la existencia de un derecho positivo
no obligatorio,

En relacién con esta cuestién, leemos en €l Hipias mayor: 37
“Cuando aquellos que se ocupan de dictar las leyes se equivocan
respecto de lo que es el bien, no es entonces posible... hablar
de verdaderas leyes.” En Las leya” se dice que aquellas dispo-
- siciones que tienen por objeto el servicio exclusivo de los intereses
de un grapo o partido no son coss del Estado, por lo que e
derecho creado en ellas’ no es sino un derecho aparente. Pero
tampoco seria posible contraponer el derecho natural a la idea
del derecho, toda vez que 1a naturaleza del hombre estd dirigida
a la idea del derecho y es en clla donde se perfecciona. Por
lo demsds, esta idea del derecho no es sino la idea de la jus
ticia, la que a su vez deriva de la idea del bien. Finalmente,
en ¢l mismo libro de Las leyes explica Platén que la idea de la

38 Politeia, v1, 501 b.
86 Lag leyes, x, 890.
37.Hipies mayor, 284 d.
88 Las leyes, 1v, 715.



1] LA IDEA DEL DERECHO (PLATON) 65

justicia queda en realidad sumergida en la idea divina del orden
juridico universal (904 f).

En contraste con la interpretacién que acabamos de ofrecer,

Kelsen sostiene que Platén no llega a definir la justicia y agrega
que segin el autor de los didlogos, el filésofo puede tinicamente
penetyar en la esencia de lo justo mediante la contemplacién
mistica. 8 Pero Kelsen pasa por alto que para Platén la tnica
idea que no puede alcanzarse por medio de la razén es la idea
del bien, y descuida también los pasajes en que el fildsofo griego
dice repetidamente que la justicia se da ahi donde cada persona
realiza aquello que corresponde a sus aptitudes naturales. Es
cierto que esta definicibn es primeramente presentada en L
Politeia* como algo provisional, pero inmediatamente después
insiste Platén en ella dindole un valor definitivo, diciendo:*
“De esta manera y siguiendo las huellas de un dios, podriamos,
desde el acto mismo de la fundacién de una ciudad, remontar-
nos al origen y a un cierto modelo de la justicia.” Y todavia agre-
ga en un pasaje préximo: “Si declaramos haber descubierto al
hombre y al Estado justos y lo que en ellos hay de justicia, creo
que no incurririamos en mentira alguna.” 4* Resumiendo lo ex-
puesto, pudo decir Platén que en el diflogo que se acababa de
sostener se habia obtenido un acuerdo respecto de la esencia
de la justicia.

Otra norma de derecho natural, igualmente asequible a la
razén, es para Platén ¢l principio de que todo gobiemo debe
ejercerse en beneficio de los gobernados. En oposicién a Trast-
maco, para quien lo justo es aquello que es iitil al mis fuerte,
ensefia en la Politeia, que cada gobierno debe ponerse al servi-
cio de los gobernados, consecuencia de que cada profesién tienda
a servir a la materia que le sirve de objeto.4t Esta interpre-
tacién parece a primera vista entrar en oposicién con la traduc-
cién corriente de un pasaje de Las leyes, ** seglin el cual pare-
ceria que Platén sostiene que “el verdadero arte de gobernar

39 Die Platonische Gerechtigheit, Kantstudien (1933), pp. 110 y ss.
40 Politeia, 1v, 434 b.

41 Ibidem, 1v, 443 C.

42 Ibidem, v, 444 a.

43 Ibidem, 1x, 576 b.

44 Ibidem, 1, 342 b.

45 Las leyes, 1x, 875.



66 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOGICO [sEC.

consiste en tomar en consideracién, ante todo, el bienestar ge-
neral y no el de los particulares”, ya que el “bienestar general”
mantiene la unidad del Estado, en tanto “el bienestar individual
acta como elemento de desunién”.® De acuerdo con esta ge-
neralizada traduccién, Platén habria reconocido la supremacia
del bienestar del Estado sobre el de los cindadanos. Pero en
verdad, Platén dice tinicamente que el arte del buen gobiermo
debe atender, no a lo individual (v {&ov), a lo Gtil a uno
solo, sino a lo que es comiin (76 xowdv), pues lo comin
(xoév) une, en tanto lo individual (#&ov) divide a los Esta-
dos. Platén, en consecuencia, no otorga preferencia al bienestar
del Estado sobre el de sus ciudadanos, sino al bien comtn de
sus ciudadanos sobre el bienestar individual. Esta interpretacién
se confirma analizando el pirrafo que precede inmediatamente
al que nos ocupa y en el que Platén pone de relieve que es
dificil reconocer lo que conviene ( & ovppdporra dvlpdwos ds
wolrelav ) a los hombres; de esta frase se desprende que Platén
no contempla un bien colectivo, sino el bien que es comin a
todos los ciudadanos.

La interpretacidn que ofrecemos encuentra un nuevo apoyo
en la circunstancia de que, para Platén, el fin del Estado no
es otro que encauzar a los ciudadanos a su finalidad natural
mediante una vida virtuosa. Platén —diremos para concluir
este pasaje— no reconoce la existencia de una finalidad estatal

propia.
¢) Individuo y comunidad

Se escucha frecuentemente la afirmacién de que, para el pensa-
miento griego, ¢l hombre reporta un deber incondicionado de
obediencia respecto del Estado. Pero ya al exponer la doctrina
socritica hicimos notar que el pensamiento del ilustre filésofo
ateniense contrastaba con esta creencia,~pues —explicamos—
si bien no admitia la existencia de un derecho de resistencia ac-
tiva, si aceptaba, en determinadas circunstancias, una resistencia
pasiva (ver p. 53). Platén defiende Ia misma postura en la Carta
VII, en la que se lee que el hombre sensato debe hacer uso de

48 Philosophische Bibliothek (cditada por F. MxiNez). Platonische Didloge
(editados por O. Arert), t. vir (1916).



1] LA IDEA DEL DERECHO (PLATON) 67

la palabra cuando estime que la administracién piblica no es
correctamente conducida, salvo que coma el riesge de no ser es-
cuchado o haya peligro para su vida a causa de su discurso; agre-
ga, sin embargo, que “no debe ejercerse violencia en contra de
la patria” cuando se pretenda modificar su constitucién. En Las
leyes, sostiene Platén que la negativa a obedecer es no solamente
licita, sino que constituye un deber, cuando los mandamientos
estatales prescriben algo que esti en contradiccién con las “vir-
tudes propias del hombre”: en lo que concierne a la conducta
ética, “aquel a quien alguien se le interponga en el camino que
lleva a la virtud, quienquiera que sea, no debe concederle ningén
valor superior; y en caso de necesidad, si se ve colocado ante el
dilema, o de ser desterrado o de emigrar por propia voluntad
o de verse sometido al doloroso y misero yugo de la esclavitud,
si estd firmemente convencido de la necesidad de aquellas me-
didas, debe preferir ¢l destierro de su persona, antes que subor-
dinarse a un sistema politico que conducird a la degradacién
moral de los hombres”. 47

En el parrafo transcrito se descubre que en Platén se encuentran
algunas frases sobre derechos inviolables de los hombres. Pero el
autor de la Politeia no podia desarrollar la idea, pues no solamen-
te admitia y conservaba la institucién de la esclavitud, sino que;
ademds, defendia la eliminacién de los nifios retrasados ** y ne-
gaba la ayuda médica a los delincuentes. 4* Pero a pesar de éstos
y otros errores, faltaba dnicamente un paso para pasar de la an-
tropologia platénica a la idea de los derechos del hombre; sobre
este particular, conviene insistir en que Platén, antes que cual-
quier otro pensador, reconocié el principio de la dignidad huma-
na. El paso necesario, como acertadamente lo hace notar Bergson,
no fue dado por Platén, sino en el mensaje de amor del Cristia-
nismo,% “que infiltr6 un nuevo ethos en el mundo”, introdu-
ciendo en la conciencia de los pueblos las transformaciones psico-
légicas indispensables para que pudieran nacer paulatinamente
los derechos fundamentales de los hombres.

47 Las leyes, 1v, 770.
48 Politeia, v, 460 c.
49 Ibidem, 11, 407 e.
50 Bemcson, Les deux sources de la mordle et de la religion (11* edicion,
1932), traduccién alemana de Diederich (1933), p. 73.



68 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOGICO [sec.

d) La teoria platénica del derecho internacional

Antes de concluir, deseamos llamar brevemente la atencién
acerca de la circunstancia de que en Platén se encuentra un pé-
rrafo que conduce a una teorfa del derecho internacional. La ba-
se de esta teoria esti en la frase segin la cual los Estados tam-
poco deben cometer injusticia en el exterior. 5 En aplicacién de
esta idea, la guerra es dnicamente reconocida como guerra defen-
- siva 0 como medio para hacer triunfar el derecho. Con esta doc-
trina, Platén —generalmente se pasa por alto este dato— resulta -
ser ¢l fundador de la teoria de la guerra justa (bellum justum),

cuyo desarrollo se efectué posteriormente en las doctrinas juridi-
cas del Cristianismo (ver p. 113). Platén reconocié también la
jurisdiccién arbitral entre los Estados, seglin se desprende de su
Carta VI: en ella recomienda expresamente a sus discipulos de
Asia Menor someter a la jurisdiccién arbitral las controversias entre
los Estados. Y a propésito de Esparta, hace notar el fundador de
la Academia que la guerra en manera alguna puede reputarse lo
mejor, sino que, al contrario, lo mejor son la paz y el espiritu
de concordia (1, 628).

§$ 3. El telos del hombre como norma fundamental
del derecho natural (Artistételes)

a) La entelequia

Bibliografia: BrENTANO, Arisioteles (1911). — WERNER JAEGER,
Aristoteles (1923). — W. D. Ross, Aristotle (1924). ~— MenzeL,
Griechische Soziologie, en: Zeitschrift fiir 6ffentliches Recht (1936),
t. xvi, pp. 1 y ss. — Siecrriep, Der Rechtsgedanke bei Aristoteles.
«— BARKER, The politics of Aristotle (1948). — Jomn Wiro, Plato’s
modern enemies and the theory of natural law (1954), pp. 157-177.
— Hamsurcer, Mordls and law. The growth of Aristotle’s legal
theory (1951). — VoEGELIN, Order and history, t. 1, pp. 269-357. —
BrOCKNER, Aristoteles (1957).

Aristételes de Estagira (384-322 a. C.) sali6 de la Academia
Plat6nica. Pero en oposicién a su maestro neg6 la trascendencia
de las ideas respecto del mundo y Gnicamente acepté su inma-

6 Lag leyes, vin1, 829.



1] EL TELOS DEL HOMDRE (ARISTOTELES) 6

nencia. De acuerdo con su doctrina, todas las cosas terrestres se
componen de materia (%\y) y forma (popdd, «Bos ). Sostuvo
también que la forma, fuerza determinante de la manera de sex
de cada cosa, es su idea y la meta (véos) hacia la que estd des-
tinada: todos los seres estin destinados a un fin y Gnicamente
adquieren su verdadera (eidética) naturaleza (ré ddos Piioue)
cuando realizan el fin al que estin destinados. ® En consecuen-
cia, y de la misma manera que para Platén, todo ser finito es
dindmico, y se encuentra en un devenir constante (xémous)
que parte de la posibilidad (&wesus) que se encuentra en germen
en cada cosa individual y va hacia la plena actualizacién de su
forma (éwpyee).5 Por lo que cada ser finito puede darse de
una doble manera: como un ser en germen (potencial),® o
plenamente desamrollado (actualizado).®® Arist6teles utiliza dos
términos distintos para designar estas dos maneras de ser de las
cosas finitas: la cualidad que posee cada cosa en el acto de su
nacimiento es su “paturaleza” (¢vous).5 Pero como cada cosa
lleva en si misma su fin (védos), Aristételes llama a la naturs-
leza que aspira a ese fin: entelequia (brdéxaa). '

La exposicién que antecede muestra las diferencias y aun opo-
siciones que se dan entre las doctrinas de Aristételes y de Platén:
para el primero, solamente las cosas individuales compuestas de
materia y forma son reales, en tanto para Platén la solucién es
precisamente la opuesta, pues Gnicamente las ideas poseen una
auténtica realidad.

Ahora bien y continuando la exposicién de la doctrina aristoté-
lica diremos que, segtin el peripatético, las cosas no solamente se
dirigen a su fin, sino que existe también un cierto orden entre
cllas y todas estén subordinadas a dios como a su fin supremo. 5
Dios es el hacedor inmévil del movimiento, es quien pone en
movimiento a todas las cosas, pero él mismo carece de materia;
de ahi que faltando a dios la materia, la que —segtn lo expuesto
anteriormente— necesita ser configurada, de dios deba decirse que
en ninglin momento es una simple posibilidad, sino que al igual

83 Metafisica, 1032 a.

88 Ibidem, vm, 1050 a.
M Sovdpa dv.

58 dvepyein Bv.

88 Politica, 1, 1252 b.

57 Metafisica, xn, 1075 a.



70 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOGICO [sEC.

que la idea platénica del Bien, es realidad pura (actus purus)
desde la etemidad.

En este aspecto, Aristételes continué el desarrollo de la doc-
trina platénica. En cambio y en virtud de su negacién de la
trascendencia de las ideas, dejé abierta la pregunta relativa al
origen de las formas configuradoras de la materia. Sin embargo,
si consideramos que Aristételes admite que lo perfecto existe
antes que lo imperfecto 8 y que en un pérrafo posterior a éste
afirma que tnicamente dios se piensa a sf mismo (vosjors voijoens ),
tiene que concluirse que el pensador de Estagira estd obligado a
contemplar en si mismas a las formas individualizadoras de las
cosas que son extraidas por ellas de la materia. Platén es, sin
duda, mis consecuente que el alumno. '

La simple inmanencia de las ideas aristotélicas produce Ia con-
secuencia de que también su teleologia sea inmanente, lo que
a su vez implica que el hombre se actualiza plenamente en el
Estado, mientras en Platén, y posteriormente en Santo Tomds
de Aquino, el hombre tiende hacia otro mundo y es finicamente
en él donde puede alcanzar su plena perfeccibn.

b) Ser y deber ser

Tanto para Aristételes como para Platén, el deber ser tiene sus
raices en la naturaleza dindmica del ser finito, pues el telos del
hombre determina la norma que debe regir su conducta a fin de
alcanzar su posible perfeccionamiento. En consecuencia, el hom-
bre se conduce bien y correctamente si aplica sus energias a la
realizacién del fin que corresponde a su naturaleza, 5 por lo que
no puede proponerse cualquier género de fines, ya que las normas
. para su conducta le estin mds bien prefijadas por su naturaleza
eidética. _

Creemos posible resumir en las siguientes férmulas la teoria
platdnica-aristotélica del valor:

1. Los seres finitos no son estiticos, sino dindmicos.

2. La dindmica de todas las cosas esti determinada objetiva-
mente por el fin (réos) hacia €l que estdn destinadas por su
naturaleza.

58 Metdfisice, xn, 1073 a.
¥ Ibidem, v, 1021.



1] EL TELOS DEL HOMBRE (ARISTOTELES) 71

3. La moral y el derecho no dependen de la voluntad capri-
chosa del hombre, sino que estin determinados objetivamente
por la naturaleza misma del hombre y por la de la comunidad
que se basa en aquélla.

4. No existe una separacién total o radical entre el ser y el
deber set, pues éste se encuentra enraizado en el ser del hombre.

c) El derecho de la polis como sintesis del derecho natural y
del derecho positivo

El punto de partida de la doctrina aristotélica sobre el derecho
natural estd constituido por el conocido pensamiento: el hombre
es, por naturaleza (¢vors), un animal sociable. De este pensa-
miento se deduce que la dindmica de su naturaleza impele al ser
humano hacia la vida en coman con otros hombres: de la unién
natural entre el hombre y la mujer se forma la familia, varias
familias reunidas integran la tribu o aldea y, finalmente, la unién
de varias tribus constituye a la ciudad. La ciudad es el fin
(rékos ) al que aspira el hombre de acuerdo con su naturaleza
( ¢dous ), pues es tnicamente en ella donde puede lograr el des-
envolvimiento cabal de sus aptitudes y alcanzar la vida perfecta. ®
Estas consideraciones demuestran que tampoco el Estado es para
Aristételes una obra artificial, sino que se encuentra anclado en
la naturaleza misma del hombre. El estagirita expresa esta idea
mediante la ya citada frase: “El hombre es, por naturaleza, un
animal politico” (é@or ¢ioe mohrwdr).

Se ha hablado en diversas ocasiones de la existencia de una
contradiccién —que segiin veremos es puramente aparente— entre
la doctrina aristotélica de la naturaleza del Estado y la explica-
cién que ofrece el mismo Estagirita respecto de que “aquel que
por primera vez organizé al Estado, debe ser considerado como
el creador del mayor de los bienes”.® Si se recuerda lo que
expusimos a propésito de la entelequia aristotélica, se llegard
ficilmente a la conclusién de que las dos ideas armonizan plena-
mente, pues la primera de ellas significa que el Estado se en-
cuentra en potencia en la naturaleza del hombre, en tanto la
segunda quiere decir que esa posibilidad requiere de la accién
de un hombre para actualizarse. La frase “el hombre es por natu-

0 Politica, 1, 1252 y 1253.
61 Ibidem, 1, 1253 a.



72 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOGICO [sec.

raleza un ser social” en manera alguna significa que el Estado
sea un producto de los instintos, lo que excluiria la intervencién
consciente de la voluntad que se dirige a la obtencién de un fin;
con dicha frase se pretende expresar que la naturaleza del hombre
inicamente en el Estado puede encontrar su perfeccién, circuns-
tancia que explica que Ia creacién del Estado constituya el telos
que yace en la naturaleza humana. ®

El autor de la Politica no desconoce que el hombre, como
miembro de la familia, de la comuna y de otras varias asociacio-
nes y comunidades, puede proponerse y perseguir determinadas
finalidades; sostiene, no obstante, que solamente en la polis puede
alcanzar el desenvolvimiento pleno de sus aptitudes naturales
(Etica a Nicémaco).% Esa es la explicacién de que tanto los
hombres como las asociaciones y comunidades tiendan hacia el
Estado como su fin (7édos).% De lo expuesto se deduce que
aquel que en manera a]guna necesite del Estado, bien entendido
que no se trata de quien accidentalmente vive apartado de €l, es
un animal o un dios; ® pero en la primera de las hipétesis el ser
se hundiria en la esfera de lo infrahumano, en tanto en la se-
gunda se elevaria a lo suprahumano.

Segtin se desprende de lo expuesto, la doctrina aristotélica
encuentra en Ia finalidad englobante y multifacética la diferencia
entre el Estado y las restantes asociaciones y comunidades. El
Estado no es “una simple asociacién que se crea en un lugar
determinado, para evitar la injusticia mutua o para finalidades
comerciales”., Todas estas agrupaciones deben existir antes de
que el Estado pueda nacer, pero no constituyen por st mismas

03 Esta explicacién refuta la afirmacién de ALr Ross (Kritik der soge-
nannten praktischen Erkenntnis, 1933, p. 205) de que la aspiracién al bien
es una aspiracién inconsciente, 2 la que falta la adecuada representacién.
Sin duda, ¢l fundador del Estado es impulsado hacia & por su naturaleza
social, pero ello no obstante capta csta fimalidad por conducto de su razém
antes de realizarla. Conviene sin embargo aclarar que el conocimiento de la
finalidad apuntada no es un conocimiento a priori, sadido de la razén, como
en Kant —en este sentido aceptamos la exposicibn de Ross—, sino a pos-
teriori, pero obtenido por conducto de la razom, pues ésta, después de con-
siderar la naturaleza social del hombre, desprende de ella la necesidad de 1a
creacién del Estado.

88 Etica @ Nicémaco, vii, 1160 a.

64 Politica, 1, 1252 b.

85 Jbidem, 1, 1253 a.



1) EL TELOS DEL HOMBRE (ARISTOTELES) 73

un Estado. Para que éste tenga realidad es preciso, ademis, que
los hombres se unan a fin de “conseguir una vida perfecta y
autdrquica”. % Tampoco constituye un Estado la alianza entre
las ciudades, pues el respectivo tratado, ni crea autoridades co-
munes para los hombres pertenecientes a las dos ciudades, ni
reiine a éstas en una comunidad de vida.

Ademds de los caracteres apuntados, Aristételes hace notar
que otro de los elementos esenciales del Estado es su duracidn:
El Estado, en efecto, permanece idéntico a si mismo, no obstante
que “mueren las generaciones y nacen constantemente otras
nuevas”. ® Pero para que esta identidad de la comunidad sub-
sista, es también requisito indispensable que su constitucién con-
serve “‘su manera de ser”.®8

Resumiendo lo expuesto en los pérmrafos que anteceden puede
decirse que ¢l Estado es la comunidad constitucional de sus ciu-
dadanos, polifacética y permanente, y que su unidad se realiza
en la sucesién de las generaciones. | |

Ahora bien, puesto que el hombre solamente en el Estado
alcanza su telos, tanto para Aristételes cuanto para Platén —se-
gan vimos respecto de éste lineas amriba—, la justicia no puede
darse fuera del Estado, sino que mis bien es un “asunto estatal”
(% 3¢ Swcaooivy wolurixév ). Por esta razén el orden reinante en
una comunidad estatal determina al mismo tiempo qué sea lo
justo 8 (4 8 dixy rob dwaiow xpicis). Unos renglones después ex-
plica el filésofo que lo justo es “lo que aprovecha a la comu-
nidad”. 7

Al igual que su maestro, tampoco el Estagirita es un defensor
del positivismo juridico, pues expresamente distingue entre ¢vous
y vopos. En el libro quinto de su Etica a Nicémaco dice que el
derecho estatal o de la polis toma su origen en el derecho na-
tural y en el positivo. ™ Esta férmula, sin embargo, no implica
que el derecho natural exista fuera del Estado; significa tan
s6lo que no es creacién estatal, sino que yace en “la naturaleza

68 Politica, m, 1280 b.

67 Ibidem, m, 1276a.

88 Jbidem. Prramic, Platon, Aristoteles und die Reine Rechtislehre, en:
Zeitscrift fiir Sffentliches Recht, (1921) t. m, p. 683.

89 Politica, 1, 1253 a.

70 Ibidem, m, 1282 ).

1 Etica a Nicomaco, 1134 b.



74 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOGICO [sEc.

(¢vors ) del hombre y en el Estado que surge de clla”. La
consecuencia de esta manera de concebir al derecho natural
consiste en que sus efectos son siempre los mismos, “inde-
pendientemente de que parezca justo o injusto a los hombres”,
mientras el derecho positivo deriva de las nommas (wépo:) de
cada Estado particular. En la Retérica ™ d:stmgue una vez
mis Aristételes entre el derecho que es comin a todos los
hombres y el que vale tan s6lo para los cindadanos de un
Estado determinado; aquél es conforme a la naturaleza, en tanto
el segundo depende de la nommacién positiva. Estas ideas, sin
embargo, no impiden que el filésofo de Estagira admita la posi-
bilidad de leyes injustas: son aquellas cuyo dénico apoyo es la
superioridad del poseedor de la fuerza, en lugar de fundarse en
la razén.™ Mediante estas reflexiones, Aristételes insiste en un
pensamiento que ya habfa sido sefialado por Alcibfades (ver p.
46): cada norma juridica obligatoria se compone de un elemento
natural y de uno positivo; el primero proporciona el fundamento
juridico, en tanto el segundo determina su realizacién en el tiem-
po y en el espacio. Es solamente a través de esa sintesis como
nace el derecho de la polis o derecho estatal.

La doctrina del derecho natural del pensador de Estagira tiene
como base el pensamiento de que la naturaleza racional del
hombre le impele hacia la vida comunitaria, despertindole el
deber de vivir en sociedad. De este primer principio del derecho
natural se desprende con necesidad légica una segunda norma,
a saber: que los hombres estin obligados a respetar el ordena-
miento social, pues, si faltaran a ese deber, la vida comunitaria no
podria subsistir. Conviene no obstante aclarar que este deber de
obediencia no puede ser incondicionado, ya que la sociedad en-
cuentra la razén de su existencia en la misma naturaleza racional
del hombre, esto es, Ia sociedad estd determinada por la naturaleza
del hombre, finico ser dotado de razén; en consecuencia, la so-
ciedad no puede proponerse otra finalidad normal que servir a los
hombres reunidos para vivir en el seno de ella. Esta conclusién
tampoco significa que la sociedad exista para satisfacer fines in-
dividuales, sino tan sélo que la iinica finalidad normal de la so-
ciedad es ayudar a sus miembros a desenvolver plenamente sus

72 Retérica, 1, 1368 b.
78 Politica, 11, 1281 a.



1] EL TELOS DEL HOMBRE (ARISTOTELES) 75

aptitudes y a devenir hombres cabales: la naturaleza del hombre
constituye el limite de los derechos de la comunidad. Ciertamente,
estos principios bésicos del derécho natural no se encuentran
expresamente desarrollados en los escritos de Aristételes, pero per-
tenecen sin duda alguna a la esencia de su doctrina.

La interpretacién propuesta queda confirmada por la conside-
racién de que Aristételes, de Ia misma manera que Platén, no
reconoce ningin fin estatal especifico, pues la finalidad del Estado
consiste en procurar a sus ciudadanos una vida lo més perfecta
posible. Ya en el libro primero de la Politica dice que el Estado
fue ciertamente creado para garantir la existencia de sus cinda-
danos, pero una vez constituido, sirve para procurarles una vida
cabal ™ (7ot b &jv &exa ). Lineas adelante desarrolla con mayor
amplitud esta idea; en el libro tercero de la misma obra hace notar
que la comunidad coopera al perfeccionamiento de la vida de cada
uno de los cindadanos, a cuyo efecto, dice: “Esta es la tarea mis
alta del Estado, para todos en comfn y para cada uno en parti-
cular.,”?® Resulta ahora ficilmente comprensible que Aristételes
considere como tnicas formas estatales legitimas aquellas que
se proponen el bien comin (ré xody ovpdépor ), mientras que
aquellas otras que sirven a Ia utilidad de los gobemnantes son
formas defectuosas. ™ El Estagirita ratifica esta tesis en la Etica
a Nicémaco, ™ diciendo que lo justo, a lo que debe propender el
legislador, es ¢l bien comuip; ésta es la explicacién de que en otro
pasaje de la misma Etica ¢ Nicémaco ™ se lea que la justicia es
aquello que produce y conserva la felicidad de la comunidad y
de sus partes.

En el libro quinto de la Etica introduce Arist6teles una distin-
cién entre la justicia distributiva y la justicia conmutativa. La
primera es denominada también “justicia geométrica”, pues no
reparte a todos lo mismo, sino que reconoce a cada persona aque-
llos honores y dignidades que corresponden a su condicién dentro
de la comunidad. En cambio, la justicia conmutativa es a su vez
conocida con €l nombre de “justicia aritmética”, pues trata a
todos como iguales, presentdndose principalmente en el comercio,

74 Politica, 1, 1252 b.

™ Ibidem, mi, 1278 b.

78 Ibidem, mi, 1279 a.

17 Etica a Nicémaco, 1160 a.
18 Ibidem, v, 1129 b,



76 DERECHO NATURAL ONTOLOGICO-TELEOLOGICO

cuya funcién consiste en el cambio de productos igualmente va-
liosos; pero entra también en juego en el derecho civil y en el
penal, ya que en cllos, €l juez trata a todas las personas como
iguales.

gl.lfal equidad (émexac) estd al servicio de la justicia. Su fina-
lidad consiste en adaptar al caso concreto la norma formulada
en términos generales. ™ De esta definicién se deduce que la equi-
dad aristotélica no esti en contradiccién con el derecho, sino que
contribuye a su comrecta aplicacién.

19 Etica a Nicémaco, v, 1137 b.



