VI. LEY ETERNA Y DERECHO NATURAL
EN LA STOA Y EN CICERON

Bibliografia: BoNér¥ER, Die Ethik des Stoikers Epiktet (1894). —
Erorouy, Die Sozidlphilosophie der Stoa (1936). — Pdscrr, Ré-
mischer Staat und griechisches Stdatsdenken bei Cicero (1936). —
BarTH-GOEDECKEMEYER, Die Stoa (5% edicién, 1941). — VExpross,
Obra citada, p. 153. — Jaecer, Eloge de la loi. L'origine de la phi-
losophie légale et les Grecs. Lettres d’humanité 8 (1949). — Pomn-
LeNZ, Stoa und Stoiker (1950). — Lrsxy, Zum Gesetzesbegriff der
Stod, en: Osterveichische Zeitschrift fiir Sffentliches Recht (1950),
t. b, pp. 587 y ss. — Frbcxicer, Geschichte des Naturrechts (1954),
t. 1, pp. 186-238.

§ 1. Las ideas fundamentales de la filosofia estoica

EL concePTO del Adyos que ya habia aparecido en la filosofia de
Hericlito, se convirti6 en el concepto central de la Stoa,! que
es la Escucla fundada en Atenas, alrededor del afio 300 a. C,,
por Zenén, oriundo de Citio, ciudad de la Isla de Chipre. Pero
en tanto el concepto heraclitiano del Adyos oscila en una cierta
penumbra (ver p. 25), para la Stoa es a2 un mismo tiempo la
previsién divina que todo lo dirige, la ley natural que gobiema
a la naturaleza, y Ia ley moral y juridica que rige la conducta de
los hombres. Comprende, pues, los conceptos de 6bede, wois, ixy,
o y vipos.

1 El nombre de Stoa procede del museo de pinturas de Polignoto ( Xved
Hoaxdn ), en cuyo lugsr sesionsba la Escuels. Los sucesores de Zeném
fueron Cleanto (muerto aproximadamente ¢l afio 233 a. C.) y & segundo
Crisipo (muerto hacia el afio 208 a. C.). Los representantes de la joven
Stoa fueron Panecio (185-110 a. C.) y Poseidonio (135-50 a. C.); estos
dos maestros ejercieron cierta influencia sobre la Stoa romana.



78 LEY ETERNA Y DERECHO NATURAL [sec.

Pero la divinidad estoica no es, como el dios platénico-aristo-
télico, espiritu puro, sino un espiritu lleno de una materia suma-
mente sutil, que lo penetra todo. La divinidad, ademds, es idén-
tica a la razén universal. De estas dos primeras tesis se deduce
que la filosofia estoica es una combinacién (xpdos) de panteismo
y materialismo. En Dibgenes Laercio leemos, a propésito de esta
Escuela: “La ley universal, que es la recta razén ( Adyos pfds ),
penetra a través de todas las. cosas y se identifica con Zeus, que
preside el gobiemo de todo lo existente.” 2

El logos estoico, segiin se desprende de lo expuesto, es tambicn
la ley universal, tanto para la naturaleza imracional, cuanto para la
racional. Ante los hombres se presenta como la medida de lo
justo y de lo injusto y, consecuentemente, como norma. Es asi
que Crisipo, tercero de los jefes de la Stoa, ensefié que “el logos
s a un mismo tiempo el gobernante y el conductor de los seres
vivos que, de acuerdo con su naturaleza, tienden hacia la vida
comunitaria; es ademds la medida de lo justo y de lo injusto,
pues es quien ordena lo que debe hacerse y quien prohibe lo que
no debe efectuarse”

De la razén universal, regente de la totalidad del cosmos, se
desprenden las potencias ( Adyoe owepparixol, rationes seminales) *
que actian como instintos en los animales y como razén en los
hombres. La razén humana es, pues, idéntica al logos, ya que
es un efluvio de la razén universal. Pero como é&sta penetra en el
hombre Gnicamente en la categoria de potencia, necesita ser
desarrollada mediante la educacién y el conocimiento de si
mismo. De ahi que solamente el sabio pueda llegar al conoci-
miento pleno del logos, de lo que a su vez se desprende que el
verdadero estoico es el sabio que adquiere conciencia de que es
una parte del logos.

Ahora bien, puesto que para la Stoa todos los hombres parti-
cipan del logos, todos ellos encuentran en su naturaleza racional
a la ley moral y juridica. De ahi que dicha ley sea universal y
cterna y se identifique con el derecho natural. Unicamente a
la luz de esta identificacion puede entenderse correctamente la
exigencia estoica de “vivir conforme a la naturaleza”; esta fér-

2 AN, Stoicorum Veterum Fragmenta, 1, 162.
3 Ibidem, m, 314.
4 H. Mevxs, Geschichte dér Lehre von den Keimkriften (1914).



1] LA STOA ROMANA 79

mula significa que el hombre debe hacer lo que le corresponde,
de acuerdo con su naturaleza racional (xafexév, officium).

Si pues la razén humana, de confotmidad con las anteriores
ideas, es un efluvio de la razén universal, l14gicamente se debe
concluir que el hombre tiene que situarse y actuar consciente-
mente como miembro del universo. Mediante este pensamiento,
la Stoa rompid la estrechez de la polis, en cuyo lugar entr6 una
cosmépolis, comunidad que se extiende a la totalidad del cosmos.
La Stoa, sin embargo, no llegé 2 formular la exigencia revolu-
cionaria de suprimir la diferente condicién impuesta por el orden
juridico positivo a los nacionales y extranjeros, a los hombres
libres y a los esclavos; estas limitaciones carecian de importancia
para el estoico, pues sabia que cualquiera que fuese su condicién
social, nadie podia quitarle su caricter de miembro de un mundo
espiritual. Esta reflexién final es el fundamento de la exigencia
de la Stoa en favor de un 4nimo pacifico, de una libre adhesién
a la comunidad humana universal y de una silenciosa entrega
al destino.

Y 2. La Stoa romana

También la Stoa romana comparte el fatalismo a que acabamos
de referimos. Sus principales representantes son: Séneca (3-65),
Epicteto (50-130) y el emperador Marco Aurelio (121-180).
Todos estos pensadores identificaron a dios y a la naturaleza.
Pero para la Stoa —seglin afirmacién expresa de Cicerén— la
naturaleza no es otra cosa que el orden universal.® En conse-
cuencia, “obrar bien” es compenectiarse de la necesidad que reina
en el orden universal ¢ inclinarse ante él. Ahora bien, si esto es
asi y si todo ocurre de conformidad con leyes inmodificables, se
borra la diferencia entre el obrar bien de los hombres y su actua-
cién de hecho: “Si todas las cosas, hasta en sus Gltimos detalles,
estin determinadas por las leyes eternas de dios, todo lo que
ocurre tiene forzosamente que ajustarse a dichas leyes.” ¢ Esta
solucién conduce a la justificacién de todo lo que acontece, y
explica —segtin acertadamente revela Flickiger'— que faltara
a la Stoa la voluntad para reformar las relaciones sociales.

8 Cicenén, De natura deorum, u, 32.
8 FrOcricer, Geschichte des Naturrechts, t. 1, pp. 197 y ss.
T Ibidem, p. 200.



80 LEY ETERNA Y DERECHO NATURAL [sEC.

Por otra parte y en la medida en que no era identificado con
el Imperio Romano, el Estado universal de la Stoa era un simple
reino espiritual sin forma politica alguna; de ahi que la actitud
de la mayoria de los estoicos fuera apolftica. ® Este apoliticismo
derivaba también de la circunstancia de que la doctrina estoica
ya no contemplé al hombre como {@or wolrwiv en el sentido
aristotélico, sino tan sélo como {&ev xoworxdv. Esto es, el hom-
bre ya no es visto como un ser social por naturaleza.

En la Stoa romana aparecid por vez primera el concepto de
lex ®terna, si bien debemos recordar que ya se encontraba dibu-
jado en Las leyes de Platén (ver p. 64). Si se analiza cuidado-
samente a esta ley etema de la Stoa, resulta no ser sino el des-
tino al que todo estd sometido: “La vida de los hombres y la
de los dioses —escribe Séneca—*® signe un curso inmodificable.
Sin duda, el creador y rector del universo determiné el curso
de la historia, pero una vez realizada la creacién, sigue también
el curso de ella; solamente unag vez ordené, para obedecer eterna-
mente.” En este pasaje vemos claramente que la “ley eterna”
de los estoicos se parece a Moira, la diosa del destino, la que
arrojé sobre los dioses y los hombres su inmutable hado.

§ 3. La teoria de la lex-zterna de Cicerén

El mérito de Cicer6n (10643 2. C.) consiste en haber revestido
con una forma juridica la confusa filosofia del derecho de los
estoicos, no obstante que él mismo no pertenecia a esa tendencia,
pues fue un pensador ecléctico, que reuni6 ideas y doctrinas del
platonismo y de la Stoa. Su pensamiento es ademis importante
para nosotros, por cuanto San Agustin extrajo principalmente
de sus escritos la filosofia del derecho de la Antigiiedad.
Tambi¢n Cicerén reconoci6 1a existencia de una ley “que no
es invencién pura del cerebro humano, ni es tampoco producto
de una decisién del pueblo, sino que es eterma”. Mediante ella,
la sabidurfa gobiemma al universo y de ella derivan todas las
restantes leyes. 2 En algunos otros pasajes de sus obras, Cicerén

8 Skneca, Epistole, 90, § 40 y ss. El mismo emperador Marco Aurelio
escribié (vm, 28): “Recbgete en ti mismo.”

9 Stxeca, Providencia, v, § 5 v ss.

10 CicexdN, De legibus, n, iv, 8.



1) LA LEX ZETERNA DE CICERON 81

caracterizé a dicha ley como eterna e inmutable, 1! nacida al
mismo tiempo que el espiritu divino, 2 por lo que es una ley
permanente, santa y celestial. '3

Esta ley general se enlaza a un mismo tiempo con la ley na-
tural que rige a la naturaleza irracional y con la ley moral y
juridica, que es la ley que ordena lo bueno y lo justo, y prohibe
lo malo y lo injusto. Esta ley moral y juridica no solamente
existe en el espinitu divino, sino también en la raz6n humana,
si bien su conocimiento se dificulta a los hombres a causa de
sus pasiones. La virtud —seglin estas ideas— es para Cicerén,
igual que para Platén y Aristételes, “naturaleza perfeccionada”, 1
de cuyo principio se deduce que el famoso orador romano, de
la mistna manera que aquellos filésofos griegos, contemplé tam-
bién a la naturaleza como algo dindmico (ver p. 69). La con-
secuencia inmediata de esta doctrina es que todos los seres na-
turales poseen, conforme a su naturaleza, la recta ratio, lo que
a su vez implica que todos los hombres son portadores de la ley
natural. ¢

Todas las leyes humanas, en la medida en que son leyes justas,
derivan del derecho natural.? En este problema, Cicerén con-
tinué el desarrollo de la doctrina del orden escalonado del de-
recho, a que ya se habfa referido Platén. Pero debe tenerse en
cuenta que puesto que para el pensador romano dios y naturaleza
se identifican, la lex zterna se confunde también con la lex
naturalis.

Por otra parte, Cicerén se propuso resumir en dos férmulas
fundamentales el contenido del derecho natural: la primera, de
caricter negativo, prohibe perturbar el orden de la naturaleza,

11 De republica, m1, xxii: “omni tempore una lex et sempiterna et im-
mutabilis”.

12 De legibus, n, iv, 10: “lex perpetua et atema”.

13 De republica, 11, xxi y ss.: “constans et sempiterna, lex sancta et
caelestis”.

14 De officiis, 1, iv, 14; De legibus, 1, xvii; 1, v, 18: “Lex est ratio summa,
insita in natura, que jubet ea, que facienda sunt prol:ibel:que contraﬁa "
De republica, 11, xx: “Est qundem vera lex recta ratio, diffusa in omnes .

18 De legibus, 1, viii, 25: “...est antem virtus nihil aliud nisi perfectn
ct ad summum perducta nntura

18 Ibidem, 1, xii, 33: “... quibus enim ratio 2 nstura data est etiam recta
ratio data est; ergo etk:x..."

17 Ibidem, n, v, 13.



82 LEY ETERNA Y DERECHO NATURAL [sEC.

en tanto la segunda, de significado positivo, prescribe una parti-
cipacién activa en la vida de la comunidad.'® Estas dos reglas
juridicas fundamentales son ampliamente explicadas en otros
tantos pasajes: en ellos se muestra que la pumera de las normas
obliga a respetar el derecho vigente; sin embargo, el deber im-
puesto por la norma no es concebido como un deber puramente
estdtico, pues esta primera obligacién cede ante el deber superior
de servir al bien general de la comunidad humana. Asi, a ejemplo,
no existe ¢l deber de “no dafiar al tirano”, pues la segunda de
las normas exige que “asi como se cortan aquellos miembros
que han empezado ya a estar sin sangre y sin espiritu y que
dafian a los demids, asi se debe separar de la comunidad del
cuerpo social a esta fiera y bérbara bestia en figura de hombre™. 1?
En algin otro pirafo, el propio Cicerén menciona algunas ex-
cepciones al deber de fidelidad a los contratos 2° y agrega que la
segunda de las normas obliga “a contribuir al bien genemal y a
aspirar, mediante prestaciones reciprocas, dando y recibiendo, y
a través de nuestras obras, de nuestro trabajo y de nuestro pa-
trimonio, al fortalecimiento de la comunidad humana”. 2! E] bien
general debe extenderse también a los extranjeros: “Aquel que
los pretenda excluir, destrozard el lazo comin al género humano,
haciendo imposible la beneficencia, la piedad, el bien y la justicia;
quien tenga el propésito de destruir estos principios y beneficios,
debe ser declarado enemigo irreconciliable de los dioses, pues al
obrar ast destruye la comunidad humana que crearon los dioses
sobre aquellas bases.” 22

En la interpretacién de la doctrina de Cicerén debe conside-
rarse que su patria ya no era una cosmépolis sin forma politica,
sino Roma, ¢l imperio al que sus gobernmantes habian elevado
paso a paso a imperio universal.?® En el escrito De republica,
expresa Cicer6n que Rémulo estuvo tan cuidadoso en la elec-
cion del lugar donde debia instalar a Roma, que tal parece que
presintié que su ciudad estaba llamada a constituir la sede de la

18 Qe offictis, 1, vii.
19 Ibidemn, 1, wi.

20 Ihidem, 1, x.

31 Ibidem, 1, vii.

22 Ibidem, mi, vi.

3 De republica, 1 y 1.



i) LA LEX £ETERNA DE CICERON 83

dominacién universal. ¥ En el ensayo De officiis encontramos
el desenvolvimiento de esta idea; en él, el escritor romano dibujé
el cuadro de una comunidad articulada en una jerarquia esca-
lonada: a este efecto, tom6 como punto de partida el pensa-
miento aristotélico de que €l hombre es por naturaleza un animal
social, un ente nacido para la vida en comin con otros hombres,
por lo que dnicamente en el medio social puede cumplir su
misién. La vida en comin se desarrolla en un principio en pe-
queiios circulos, pero se extiende constantemente a comunidades
de més alta jerarquia. Sin embargo, Cicer6n, en oposicién a
Aristételes, no se detuvo en la vida del Estado, pues éste ya no
es para €] la sociedad suprema, sino uno de los cinco escalones
del orden jerirquico de la vida comunitaria.

La mds pequefia de las células es ]la unién permanente entre
el hombre y la mujer, que crece con el nacimiento de los hijos
hasta convertirse en la familia. Su crecimiento posterior cons-
tituye la tribu, transformindose entonces en la aldea, origen
lejano del Estado. Los ciudadanos de ese antiguo Estado tenian
muchas cosas en comin, no solamente la sangre, sino un mismo
mercado, los lugares santos, las calles, las leyes, los jueces, el
derecho electoral, las costumbres y numerosas relaciones de tipo
econdémico. La unidad de la ciudad-Estado se fortificé especial-
mente con el lenguaje, pues “no hay nada que una tanto a los
hombres como é1”. Finalmente, estas comunidades parciales:son
superadas por la societas humana, que es “aquel inmenso anillo
que envuelve a toda la humanidad”. Pero todavia hay algo mis:
sobre esta inmensa comunidad humana se eleva el circulo su-
perior, la comunidad universal, que abraza por igual a los hom-
bres y a los dioses. 2

En otra cuestién es también importante la doctrina de Cicerén:
la frase “actvar conforme a la naturaleza” va no conserva el
sentido pasivo de sumarse a la ley universal; en su doctrina, sig-
nifica actuar positivamente en beneficio del bien general de la
comunidad concreta a que se pertenezca. Expresamente dice
(ver lineas arriba) que los hombres deben seguir a la naturaleza
como a un dirigente, a fin de contribuir a la realizacién del bien
general y para fortalecer, mediante prestaciones reciprocas, dando

24 De republica, 1, v.
23 De officiis, 1, vii.



84 LEY ETERNA Y DERECHO NATURAL

y recibiendo y con nuestras obras, trabajo y patrimonio, la co-
munidad del hombre con ¢l hombre. En otro pasaje y haciendo
una referencia a Platén, 2 insiste en que los gobernantes, “en
todos sus actos, deben tinicamente tener ante sus ojos aquello
que sea lo mejor para sus conciudadanos, olvidindose de lo que
reporte provecho para éllos”. 3 Con estas observaciones, Cicerén
superé la actitud apolitica de la Stoa griega, sustituyéndola con
una teoria social orginicamente articulada en una comunidad
universal, superior a la ciudad-Estado.

26 PLATON, Politeia, 342 e.
27 CicexéON, De officiis, 1, xxv.



