VIII, LA LUCHA DE LA PATRISTICA EN CONTRA
DE LA ANTIGUA FILOSOFIA DEL DERECHO

Bibliografia: Overeeck, Studien zur Geschichte der alten Kirche
(1875). — TroErtscH, Die Soziallehren der christlichen Kirchen
und Gruppen (1912). — O. ScriLring, Naturrecht und Staat nach
der Lehre der dalten Kirche (1914). — STELZENBERGER, Die Bezie-
hungen der friihchristlichen Sittenlehre zur Ethik der Stoa (1933).
— KLEIN, Tertullian, Christliches Bewusstsein und sittliche Forderung
(1940). — Ponrenz, Klemens von Alexandrien (1943).— H. MEveg,
Geschichte der abendlindischen Weltanschauung (1947), t. m. —
FLUcxi1GER, Geschichte des Naturrechts (1954), t. 1, pp. 284 y ss. —
REINER, Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie (1954-1955),
t. xL1, p. 528.

Cuanpo la nueva Iglesia hundi6 sus raices en el mundo pagano,
tuvo que combatir las corrientes filos6ficas que prevalecian en él,
Iin esa lucha, el Cristianismo hubo de fijar claramente su posicién
frente a la filosofia pagana, pero se puso al mismo tiempo de
manifiesto que podian ingresar al circulo de sus ideas algunas
doctrinas particulares de la filosofia antigua; a este grupo perte-
necia, en primer término, la vieja idea del derecho natural. Sin
embargo, no era posible admitir la doctrina sin antes someterla
a una critica cuidadosa, tanto mas indispensable por cuanto que
—segin sabemos— la teoria del derecho natural mostraba muy
variados matices; y era ademis indispensable el anlisis eritico,
porque no era posible identificar el antiguo concepto de ¢vos o
de natura con el concepto cristiano de naturaleza.

Segiin la concepcién de los antiguos, el mundo existié eterna-
mente, en tanto que, segin la doctrina del Cristianismo, el mundo
es creacién de Dios. Esta contradiccién explica que en tanto Ia
doctrina cristiana distingue clara y firmemente entre la natura-
leza creadora (natura naturans) y la naturaleza creada (natura



96 LUCHA DE LA PATRISTICA CONTRA [sEC.

naturata), en el sistema monista de la Stoa dios y el hombre
poseen una misma naturaleza (ver p. 78). Para el Cristianismo,
la naturaleza humana es siempre creatura® y, en consecuencia,
no puede quedar determinada sin referrla al dios creador.

Se ha discutido largamente respecto de los efectos que produjo
¢l pecado original descrito en el pammafo tercero del Génesis sobre
la naturaleza humana, pues algunos intérpretes sostienen que
qued6 totalmente corrompida (natura corrupta), mientras otros
afirman que tan sélo fue herida y, consecuentemente, debilitada
(natura vulnerata). Las dos interpretaciones producen importan-
tes y diversas consecuencias sobre la doctrina del derecho natural:
si se acepta la primera interpretacién, que estd defendida por la
mayoria de los escritores protestantes, se llega a la conclusién
de que la naturaleza humana no puede proporcionar la medida
del derecho natural; pero si en cambio se adopta la solucién
catdica, segin 1a cual la naturaleza humana, aunque debilitada,
contiene todos los elementos esenciales del hombre, se puede
concluir que aun después del pecado original la naturaleza hu-
mana constituye la fuente original del derecho natural. Otro
tanto puede decirse en lo que respecta al conocimiento del de-
recho natural: la naturaleza corrupta no estd en aptitud de
alcanzar su conocimiento, pero debe en cambio admitirse la
posibilidad de conocer con ayuda de la razén debilitada, por lo
menos, los aspectos esenciales del derecho natural.

También se discute sobre la postura que adopt6 la Patristica
—que segin se sabe es la primera direccién filoséfica del Cris-
tianismo— respecto del problema del derecho natural: mientras
Flickiger afirma que la filosofia del Cristianismo asimilé paso
a paso la doctrina del derecho natural de la Stoa, Otto Schilling
sostiene que el pensamiento cristiano admitié originariamente
su existencia. El mismo Fliickiger proporciona la solucién, pues
al poner de relieve que la doctrina cristiana, desde sus primeros
afios, concibié a Cristo como el verdadero_Logos y restatirador
de 1a ley originaria, est reconociendo que el Cristianismo acepté
desde entonces la existencia de una ley de Dios no escrita ni
expresada en palabras, pero anterior a la revelacién; la existencia
de esta ley es ademds mencionada por los mismos escritores a2

1 Friécxicer (Obra citada, p. 285) revela acertadamente esta circuns-
tancia. Con esta observacién sefialé una ruta que no ha sido discutida por
ningin escritor.



11] LA ANTIGUA FILOSOFfA DEL DERECHO 97

los que cita Fliickiger. Asi, Ireneo de Lyon (circa 177-202) dice?
que la naturaleza humana, creada a imagen y semejanza de Dios,
fue renovada por Cristo; y en otro pasajc® expresa con mayor
claridad aun que Cristo no derogd los mandamicntos naturales
(naturalis legis), sino que los perfeccioné. Fstos mandamientos
son iguales al contenido del Decilogo, pero, sin embargo, su
sentido no es idéntico a la ley biblica; ¢ a este respecto, releva
Irenco expresamente que mediante el Decidlogo Dios llevé nuc-
vamente a la memoria de los hombres los precepta naturdlis,
que ya existian antes de él (etiam ante legislationem).3 Pox
estas razonmes el escritor de que nos venimos ocupando no des-
prendi6 el derecho natural de la “idea intemporal del hombre™, ©
sino de su naturaleza creada por Dios. Esta conclusién, sin em-
bargo, no es una peculiaridad de Ireneo, pues segin explicamos
en lineas anteriores, todos los escritores cristianos que admiten la
existencia de un derecho natural parten invariablemente de este
concepto de naturaleza creada.

Clemente de Alejandria (circa 150-213) ensefia también que
la ley innata dada al hombre con su creacién, coincide con el
contenido del Decilogo.” Y Origenes (circa 182-254) dice igual-
mente que la ley natural (vis dvrews vouos ), cuyo autor es Dios,
ordena lo mismo que manda el Decilogo.® Las leyes del Estado
que la contradigan no son obligatorias.

Tertuliano (circa 160-240) se ocupa mis extensamente del
derecho natural, caracterizindolo como la ley comin a los judios
y a los paganos, contenida en tablas naturales (in naturalibus
tabulis) . ** Distingue —y me parece es la primera vez que se hace
esta observacién— entre la fuente y el conocimiento del derecho
natural, diciendo que la naturaleza es su maestra y cl alma sun
alumna (magistra natura, anima discipula).* Hace notar ademis
que la naturaleza corrompida del hombre inicamente reticne

2Ireneo bE Lyown, Adversus haresos, i, 18 y v, 16.

8 Ibidem, 1v, 13.

4 Fricxicer (Obra citada, p. 304) es de la misma opinion.

5 IRENEO DE LyON, Adversus haresos, 1v, 13-15.

8 Fruckicer, Obra citada, p. 302.

7T CLEMENTE dE ALEJANDRIA, Stromata, 1, 182.

8 Orfcenes, Ocho libros contra Celso (circa 248 d. C.).

9 Ibidem, 1, 1; v, 37 y 40; vin, 26.

10 TerTULIANO, D¢ coronda militum, 6.

11 De testamento antiquo, 5.



98 LUCHA DE LA PATRISTICA CONTRA [sEC.

en su memoria algunos de los mandamientos naturales * y con-
cluye afirmando que sélo los cristianos conocen la totalidad de
los preceptos éticos. !* Con esta limitacién debe entenderse su
frase, tan frecuentemente citada: “in ratione lex constat”. 4

Lactancio (nacido alrededor del afio 250, muerto después de
325), llamado el Cicer6n del Cristianismo, a causa de su ele-
gante estilo de escritor, reproché a la filosofia pagana —tal como
lo hizo posteriormente Gregorio de Nysi— que no hubiera des-
cubierto el misterio del hombre y que relacionara la existencia
con la vida terrenal, siendo ésta la razén de que aquella filosofia
no hubiera captado la plenitud de la justicia: ** la justicia ad-
quirié su pleno contenido con el doble mandamiento de amar
a Dios y al préjimo, o lo qlie es igual, el concepto de la justicia
no adquiri6 su desarrollo integral sino con la religién de Cristo. !¢
Asi se explica que resulte ficil a los cristianos rebatir lo mismo
al escéptico Cameades, que negd la existencia del derecho na-
tural (ver p. 37), que a los paganos. "

Gregorio Nacianceno (329—muerto aproximadamente por cl
afio 390) recogié6 el antiguo concepto de viuos dypagos (ver
p- 41) identificindolo con la ley natural que habia sido traida
nuevamente a la memoria por el Decilogo. '8 También San Cri-
séstomo (nacido alrededor del aiio 354 v muerto en 407) y su
alumno Teodoreto de Ciro (muerto en 458) reconocieron la
existencia de un derecho natural innato en el hombre y traido
otra vez a la memora por la revelacién. 19

En Ambrosio (nacido aproximadamente cn 340, muerto en
397), obispo de Milin, encontramos un cierto enlace entre las
doctrinas éticas de la Antigiiedad v las del Cristianismo: en

12 TerTULIANO, De testamento antiguo, 3-5.

13 Apologetica, 45.

14 De corona militum, 4: “Si rationc lex constat, lex crit omne iam quod
ratione constiterit.”

15 Lacrancio, Divinz institutiones, v, 18: “Qui sacramentum hominis
ignorant ideoque ad hanc temporalem vitam referunt omnia, quanta sit vis
justitiz, scire non possunt.”

16 [bidem, v, 7: “Justitia, qux nihil aliud est, quam Dci unici pia et
rcligiosa cultura.”

17 Ibidem, v, 17.

18 Grecorio Nacianceno, Oratio, 14, 27.

19 Crisbstomo, Ad pop. Ant. hom., 12, pp. 3 y ss. Tronorero, De

prov. or., 6: rijs Pvgews vouos.



]| LA ANTICUA FILOSOFIA DEL DERECHO 99

ammonia con Cicerén y Séneca, escribié que el derecho natural
nos obliga hacia la humanidad, * pero agregé inmediatamente
después que Dios habla a nosotros a través de la naturaleza. 3
Pero la naturaleza que nos sirve como medida de la ética no es
la naturaleza empirica llena de faltas, sino —segiin ya lo habfa
sostenido Lactancio— la buena naturaleza del hombre creada por
Dios. 22

Segin cl propio Ambrosio, el derecho natural nos prescribe
un obrar justo, que consiste en ayudar a los demis en todas las
formas posibles y en no dafiar a nadie. De esta afirmacién se
deduce que la justicia es una virtud social, pues su contenido
consiste en un servir a la comunidad: 2 los hombres pueden,
sin duda, procurar su propia utilidad, pero dnicamente en la
medida c¢n que no daiien a la comunidad.\Expresamente hace
notar Ambrosio —en contra de Cicerén— que lo bueno es cier-
tamente til, pero que la proposicién inversa no seria exacta, %

Este breve recorrido muestra suficientemente que la doctrina
cristiana del derecho natural no fuc tomada de la Stoa, sino que,
mas bien, las doctrinas cristiana v estoica del derecho natural
coexisticron ¢n un principio. Lentamente se fucron, sin embargo,
cnfrentando las dos tendencias, con cl resultado de que la teoria
cristiana del dcrecho natural adoptara algunos de los principios
de la Stoa, sin cambiar por ello su primitiva esencia.

Esta circunstancia se comprueba con sélo considerar que, de
acuerdo con su filosofia del derecho, “obrar conforme a la natu-
raleza” signific6 siempre seguir a la naturaleza creada por Dios,
la que a su vez nos obliga a un amor activo hacia Dios y al
préjimo, en tanto el mandamiento de la naturaleza estoica con-
siste en aceptar pasivamente todo lo que acontece. En conse-
cuencia, v no obstante la similitud de numerosas expresiones,
cxiste una diferencia de esencia en el contenido de las doctrinas.

20 AniBrosio, De officiis ministrorum, my, 19: “Hac utique lex natura
est, qua nos omnem adstringit humanitatem, ut alter alteri tanquam unius
partes corporis invicem defcramus.”

*' De Abraham, 2, 11, 93: “nesciat [sapiens] nisi sccundum naturam
vivere, in caius instituto et ordine Dei lex cst™.

22 De officiis ministrorum, ui, 4, 28: “nam si honestas secondum naturam
— omnia fecit Deus bona valde — turpitudo utique contraria est”.

23 Ibidem, 1, 28, 131; 1, 28, 130: “justitia igitur ad socictatém generis
humani et ad communitatem refertur”.

24 Ibidem, 11, 52: “Quod honestum igitur, ct utile est.”



100 LUCHA DE LA PATRISTICA CONTRA [sEc.

Con Ambrosio principia a bifurcarse Ia doctrina del derecho
natural, pues las nommas sociales adquirieron en €l una cierta
independencia respecto de las normas morales, sin perder no
obstante su relacién con la ética. Juntamente con la cuestién
relativa a las normas sociales, principié a desenvolverse la doc-
trina del Estado: a propésito de él, existe una vieja controversia
sobre si para la teoria cristiana primitiva es una consecuencia del
pecado original. La respuesta a esta vieja disputa depende de o
que se entienda por “Estado”: si se le concibe como una comu-
nidad humana regida por un poder coactivo, tendra forzosamente
que aceptarse que un poder asi es inimaginable sin el pecado
original, pues la aplicacién de la coaccién se justifica tan sélo
cuando las normas no son cumplidas voluntanamente. Pero si
por Estado se entiende una comunidad universal regida por una
autoridad ordenadora, su existencia puede aceptarse aun sin el
pecado original.

Y en efecto, si pasamos 1evista a los escritores cristianos, com-
probaremos que, generalmente, sostuvieron la tesis de que el
hombre es por naturaleza un ser social, de lo que se deduce que
csa caracteristica de la persona humana es independiente del
pecado original: Clemente de Alejandria y Origenes enseifian,
en consonancia €l uno con el otro, que ¢l hombre es por natu-
raleza un ser comunitario (xewonxds). 2 Lactancio, por su parte,
escribe: “Deus animal nos voluit sociale.” 2 San Basilio dice que
el impulso asociativo es tan innato en el hombre como en las
abejas. 27 Gregorio de Nysa (vivi6 entre los afios 335 a 394) 28
y Gregorio Nacianceno ?® sostienen que los hombres integran
una comunidad natural. Y como no es concebible una comunidad
sin una autoridad rectora, al mismo tiempo que se reconoce la
existencia natural de la comunidad, se tiene que admitir a la
autoridad. A esta observacién debe afiadirse la circunstancia de
que —segin el pensamiento de San Criséstomo—, desde el
principio, Dios previé la organizacién de una autoridad rectora
para los hombres: En consecuencia, el Estado es una institucién

28 CLEMENTE DE ALEJANDRIA, Stromata, 1, 6, 34. OrfceEnes, Contra Cel-
sum, 7, 59. ‘

26 Lactancio, Divinz institutiones, vi, 10.

27 BasiLio, Kommentar zum Hexaemeron der Genesis, vin, 4.

28 GreGoRrIO DE Nysk, De paup, am. or, 1 y 2.

20 Grecorto NacIANcENo, Oratio de fuga, 2, 4.



nj LA ANTIGUA FILOSOFfA DEL DERECHO 101

de derecho natural, de la misma manera que lo es el orden jerir-
quico de la familia. 3 Teodoreto de Ciro releva que de la misma
manera que entre los hombres, también entre los dngeles exis-
te una jerarquia, y agrega que la coaccién se hizo indispensable
a resultas del pecado original. #

En el desarrollo de estas ideas, los escritores cristianos llegaron
a la distincién entre el derecho natural primario y el derecho
natural secundario, teniendo el primero un valor absoluto, en
tanto el segundo vale relativamente, pues tiene como presupuesto
el pecado original. Pero no obstante esta distincién, no existe
sino un Gnico derecho natural, pues sus normas supremas son
inmutables y valen para todos, siendo Gnicamente su concrecién
lo que depende de las circunstancias en que se aplica: asi, a
ejemplo, el principio de que deben reinar el orden y la paz po-
see un valor absoluto, pero la determinacién de los medios que
se deban utilizar para alcanzar el fin dependerd de que los hom-
bres sean amantes de la paz o posean la tentacién de la guerra.
De la misma manera, la frase: el hombre es por naturaleza un
ser social, tiene un valor general, pero admite diversas aplica-
ciones: para la conservacién de la unidad social es suficiente una
autoridad organizadora si los hombres cumplen voluntariamente
los mandamientos, pero si no se da este presupuesto, se hace
indispensable el empleo de la coaccién. Los fines jusnaturalistas
son constantes; los medios, en cambio, son variables.

Conviene ahora precisar que la exigencia jusnaturalista de una
autoridad en la comunidad no estd en oposicién con el principio
fundamental del derecho natural de la libertad e igualdad de
todos los hombres, principio que siempre ha sido defendido por
el Cristianismo: 22 1a norma de ighaldad y libertad de los hu-
manos, a la que expresamente se refiere Gregorio de Nysi en
su escrito De hominis opificio, significa \inicamente que todos
los hombres, concebidos como imagen de Dios, poseen la misma
dignidad, sin que su contenido esté en oposicién con la existen-
cia de una cierta autoridad, pues los nifios, que sin duda alguna
poseen la misma dignidad humana, requieren de la direccién de

30 San Panro, Epistola a los romanos, 23, 3. — Génesis, sermo 4, 3.

31 TroporeTo, De prov. or., 7.

32 Compdrese LacTancio, Divinz institutiones, 53 y 54: “Deus...
homines . . . pares esse voluit . . . Nemo apud eum servus est, nemo dominus.”



102 LUCHA DE LA PATRISTICA CONTRA [sEC.

sus padres. Acertadamente reconoce Fliickiger en esta dignidad
del hombre —a la que Gregorio de Nysd caracteriza como una
“dignidad real (ebbis Bacidida) en la que se encuentra, como
fiel reflejo, la belleza del modelo”— la raiz de los derechos del
hombre. 3 De esta misma idea de la dignidad humana desprende
Lactancio el principio fundamental de la libertad religiosa, pues
la coaccién sobre las conciencias contrarfa la libertad de creen-
cias de los hombres. 4

Del principio jusnaturalista de la hbertad del hombre sc des-
prende también la falsedad de la doctrina aristotélica sobre la
existencia de esclavos “por naturaleza”. La Patristica consideré
uniformemente a la esclavitud como una consecuencia del pecado
original, sin llegar no obstante a reconocerla como una institu-
cién de derecho natural secundario, como en el caso del poder
coactivo del Estado, sino que mas bien sostuvo que los esclavos
debian ser tratados de acuerdo con la dignidad del hombre. 3
También se recomendé su manumicién, pero tampoco se encuen-
tran indicaciones en favor de su total supresién.

La posicion de la Patristica en lo que concieme al problema
de la propiedad ha sido arduamente discutida: Uhlhom sostienc
que, segun la opinién de los padrcs de la Patristica, el orden
natural primitivo consistia en la propiedad comiin, agregando
que la propiedad privada fue una consecuencia del pecado ori-
ginal. 3¢ Algunos otros escritores van ain més lejos y hablan de
un comunismo originario. 37 Sin duda alguna es exacto que antes
de la apropiacion de las cosas no existia la propiedad privada,
pero de ello no se deduce que dicha apropiacién contradiga al
derecho natural: la Patristica ensefié que se debe utilizar 1a pro-
piedad en beneficio de los demds, 3" consideracibn que presu-
pone la legitimidad de la propicdad privada. Por ello Lactancio
refuta la cxigencia platomica relativa 2 que la clasc gobernante

33 FLicxicer, Obra citada, p. 330.

34 Lactancio, Epitome divinarum institutionum, 33 y 54: ‘... religio
sola est, in qua libertas domicilium collocavit™.

33 Compirese Basicio, De spiritu sancto, xx, 51; Trrruriano, Divinx
institutiones, v, 15; Criséstono, 1, Cor. hom., 4, 5.

36 UnLuorN, Die christliche Liebestdtigkeit in der alten Kirche (2* cdi-
cion, 1882), p. 292.

37 FARNER, Christentum und Eigentum bis Thomas von Aquin (1947);
cn €] mismo sentido Frickicer, pp. 334 y ss.

38 CLeMENTE DE ALEJANDRIA, Quis dives salvetur?



11 LA ANTICUA FILOSOFIA DEL DERECHO 103

no debe tener propiedad alguna, v acentda que la propiedad
comun seria unicamente posible si todos los hombres fueran
igualmente sabios y diligentes. ** De acuerdo con esta explicacién,
resulta indudable que cl comunismo es rechazado como sistemna
para la ¢poca posterior al pecado original. Lo que la Patristica
cxigia no era una transformacién juridica, sino un cambio en ¢l
dmimo de los hombres: los seres humanos deben comprender
que Dios destiné los bienes para uso de todos, por lo que los
poseedores estin obligados a ayudar a los necesitados. Por tanto,
lo que debe ser comin no es ni la propiedad ni su administracion,
sino su uso. Fliickiger acepta implicitamentc estc punto de vista
cuando dice que la Patristica pugnaba por una comunidad unida
por €l amor, en lugar de una reglamentacién estatal. 4© Una se-
gunda cuestién consiste en la pregunta sobre si la propiedad
privada es una institucién de derecho natural primario o sccun-
dario: Ambrosio parece inclinarse por la segunda solucién, pues
en uno de sus pimafos dice que la naturaleza cre6 un derccho
comin para todos a la propiedad. #! Las frases de Lactancio que
citamos en lineas anteriores deben interpretarse cn el mismo
sentido, ya que admite 1a posibilidad dc una comunidad general
de bienes si todos los hombres fuesen virtuosos.

Nos parece que no se ha reparado suficientemente en ¢l hecho
de que Lactancio sometiera a un anilisis critico la formula es-
toica de la ética, “naturam sequere” (ver p. 78): la naturaleza
—dice— posce también algunas malas inclinaciones, por lo que
no es una fuente absolutamente firme para el derccho natural;
unicamente en la medida en que muestre inclinacioncs al bien
puede ser considerada como una base firme. Lactancio distingue,
probablemente por vez primera, entre la naturalcza cmpirica v
pecaminosa v la virtuosa naturaleza originaria, cxplicando que
cs tan sélo la scgunda la que pucde constituir la fucnte del
derecho natural.

Mediante esta distincion quedé superada la paralitica influen-
cia de la Stoa sobrc cl obrar social: segin sabemos, la Fscucla
de Zen6n pretendié desprender del acontecer real la conducta
quc deberian seguir los hombres, con cuya tesis no hizo otra

3% Lacrancio, Diving institutiones, m, pp. 21 v ss,

40 FriickiGeRr, Obra citada, p. 342.

11 AniBrosio, De officiis ministrorum, 1, 28, 132: *‘Natura igitur jus
communc generavit, usurpatio jus fceit privatum.”



104 LA PATRISTICA CONTRA EL ANTIGUO DERECHO

cosa que justificar lo que acontece.*? Is verdad que la Stoa
afirné que el derecho natural debia desprenderse de la recta
ratio ( Adyos, opbés), pero como la razén humana —segin los
mismos estoicos— es idéntica al Logos, resulta que el ser divino
no puede constituir la medida para el ser hmnano. Lactancio
se sublevé también en contra de la moral utilitaria, pablica y
privada, y combati6 el viejo principio dec que la utilidad del
Estado priva sobre todos los restantes valores. 43

En el siglo 1v se desenvolvié una segunda confrontacién entre
la doctrina cristiana del derecho natural y la de la Antigiiedad:
Gregorio de Nysd (nacido alrededor del afio 330, muerto en 379),
el hermano menor de San Basilio, separé la justicia pagana
de Ia cristiana, sosteniendo que la primera solamente abarcé un
aspecto de la justicia, sin alcanzar jamds su csencia intima, en
tanto la ensefianza de Cristo se dirige a le naturaleza humana
en su totalidad (=xpos wicav Tiv évlpwrivyy $dowv). 44 Con esta
férmula, Gregorio de Nysi puso de relieve que la justicia debe
ser armonica con la naturaleza humana; pero como la naturaleza
humana tiende a su perfeccién y como pertenecen a ella, tanto
las virtudes paganas (ver pp. 60 y 61) cuando la alegria del corazén
y el temor a Dios, resulta que Gregorio de Nysd no solamente
no rechazé la filosofia del derecho del paganismo, sino que la
completdé y profundizd mediante la ensefianza de Cristo, la que
—seguin sabemos— restituyé a la naturaleza humana su primitivo
csplendor.

12 Acertadamente FrLickiGer, Obra citada, p. 326.
43 Lacvancio, Diving institutiones, 1v, 5.
44 Acht Reden iiber die Seligsprechungen.



