XI. LOS TRES GRADOS JERARQUICOS DEL DERECHO
EN EL SISTEMA DE SANTO TOMAS

Bibliografia: Laver, Die Moraltheologie Albert der Grosse (1911).
— StockuM, Die Unverdnderlichkeit des natiirlichen Sittengesetzes
in der scholastischen Ethitk (1911). — O. ScuiLring, Die Staats-
und Soziallehre des hl. Thomas (22 edicién, 1930). — LortIN, Le
droit naturel chez Saint Thomas et ses prédecesseurs (2% edicibn,
1931). — Savurer, Die philosophischen Grundlagen des Naturrechts
(1932), pp. 70-83. — Linnarot, Die Sozialprinzipien des hl. Tho-
mas von Aquin (1932). — Kurz, Individuum und Gemeinschaft
beim hl. Thomas von Aquin (1932). — H. Mever, Thomas von
Aquin (1938). — OuvcraTi, Il concetto di giuridicitd in San Tom-
maso d’Aquino (1943). — Manser, Das Naturrecht in thomistischer
Beleuchtung (1944). — Lienner, Der Rechtsbegriff in der Summa
de bono des hl. Albertus Magnus (1954).

§ 1. Consideraciones generales

Despe 1A recepcién de la filosofia aristotélica (ver p. 116), el
agustinismo platénico, que hasta entonces habia reinado como
monarca absoluto, se uni6 al aristotelismo.

Albert von Bollstidt (1193-1280), oriundo de Suabia y lla-
mado, en razén de su amplisima sabiduria, Alberto ¢l Grande
(Albertus Magnus) y doctor universalis, es el primer pensador
cristiano que restaur6 y coment6 en forma sistemdtica la filosofia
aristotélica; en sus trabajos se valié ampliamente de los comen-
tanstas drabes. Su significacién en el terreno de la filosofia del
derecho, no obstante su gran ilustracién, es indirecta, pues tuvo
una marcada inclinacién hacia la investigacién empirica y un
particular interés por el conocimiento cientifico; llegd a ser ¢l
mds significado entre los investigadores de la naturalcza del
periodo medieval. Su importancia para nosotros consiste en la



120 GRADOS JERARQUICOS DEL DERECHO (AQUINO) [sEC.

preparacion del mis grande de sus discipulos, Santo Tomas de
Aquino (1227-1274), que le sustituyé en la citedra de la Uni-
versidad de Paris, y a quien, mediante sus comentarios sobre la
Etica y la Politica de Aristételes, orienté hacia la filosofia del
derecho. |

Los mas importantes trabajos de Santo Tomds sobre filosofia
del derecho son los siguientes: 1. De su gran obra, Summa theo-
logica, cuyos primeros dos libros proceden de los aiios 1266-1272,
las cuestiones 90-105 (que se ocupan de la esencia de la ley)
de la primera parte del segundo libro, prima secund®, y las
cuestiones 57-79 (que tratan de la esencia de la justicia) de la
segunda parte del segundo libro, secunda secunde. 2. La Summa
contra gentes (1259-1264). 3. Los comentarios a la Eticay a la
Politica de Aristételes (1261-1272). 4. De regimine principum
ad regem Cypri (aproximadamente del afo 1266, obra incon-
clusa).

Lo novedoso en el método de trabajo de Santo Tomas radica
en que su punto de partida no es la creencia, sino la filosofia,
0 sea, la raz6n natural (lumen naturale rationis) y la experiencia;
s6lo después su construccién filoséfica fue coronada por la teco-
logia cristiana. En su fundamentacién filoséfica de la teologia,
Santo Tomds sc apoyd preponderantemente en Aristételes, pero
no cxiste ningin abismo entre él y San Agustin, pues la teologia
del Doctor Angélico se orienta principalmente hacia la doctrina
del autor de Ia Civitas Dei; lo que produjo como consecuencia
que ¢l pensamicento aristotélico recibiera una interpretacion nueva,
conforme con el espiritu del Cristianismo. Por tanto, el sistema
filoséfico de Santo Tomas constituye una sintesis entre San
Agustin y Aristételes.

Esta sintesis aparece con la mayor claridad en la filosofia del
derecho: en la mayoria de las cuestiones que estudia, Santo To-
mds cita conjuntamente a San Agustin y a Aristételes. Frecuen-
temente cita también a San Isidoro de Sevilla, lo que por si solo
justificaria que se prestara mayor atencién a este escritor (ver
pp. 113 y 114), generalmente poco conocido.

§ 2. La idea de fin

La doctrina aristotélica de la entelequia (ver p. 69) es de la mis
alta importancia para el debido entendimiento de la filosofia



11] LA IDEA DE FIN 121

del derecho de Santo Tomads, pues el maestro de la Universidad
de Paris colocé la idea de fin en el centro de su sistema: la ley
fundamental del universo no es para Santo Tomis la ley de
causalidad (causa y efecto), sino la aspiracién a un fin o fina-
lidad (movimiento hacia un fin), ya que todos los seres y cosas,
creados y derivados de Dios, estin dirigidos hacia un fin de
acuerdo con su naturaleza.! Este fin al que tienden todas las
cosas “terrestres es su conservacién, progreso y perfeccionamiento
(perfectio).? Al lograr su perfeccionamiento, cada ser cumple
la finalidad que Dios asigné a su naturaleza.

Pero en tanto los seres irracionales realizan su fin de manera
instintiva, los hombres tienen el deber de conocer su finalidad
v de procurar alcanzarla. De ahi que la filosofia moral de Santo
Tomis tome como punto de partida el fin que Dios sefial6 a la
naturaleza humana. En consecuencia, el sentido de lo bueno y
de lo malo no puede derivar de la norma de una voluntad pode-
rosa que imponga heterbnomamente a cada hombre su sic volo,
sic jubeo, sino que cada persona humana encuentra en si misma
el impulso para desenvolver y perfeccionar su propio ser.® En
aplicacién de estas ideas, €1 mandamiento supremo de la ética
expresa: perfeccidnate, llega a ser lo que puedes scr, pues aquel
que persigue como fin la perfeccién de su propio ser, es el que
obra bien. Por.otra parte, y completando este mandamiento,
Santo Tomds agrega que quien persigue una finalidad deter-
minada, debe querer también los medios necesarios para’ al-
canzarla.

De lo expuesto se desprende que los fines parciales estin diri-
gidos hacia el fin supremo y, puesto que el hombre fue creado
a imagen y semejanza de Dios, su finalidad suprema no puede
ser otra que procurar, en lo posible, parecerse 2 Dios (ultimus
finis est Deo assimilari).® De todo lo cual se deduce que el obrar

1 Summa contra gentes, 11, 17: “agens enim non agit nisi propter finem”.

2 Ibidem, 1, 14: “cuilibet cnti competit appetere suam perfectionem et
conservationem sui in esse’’,

8 Ibidem, 1, 1: “unaquaeque res optime disponitur, cum ad suum finem
convenicnter ordinatur; finis est enim bonum wniuscuiusque”,

 lbidem, 1, 75.

§ Ibidem, 11, 19. — Constltese también ¢l Comentario a la Etica1, 1 b:
“nihil bonum nisi inquantum cst quadam similitudo et participatio summi
boni”,



122 GRADOS JERARQUICOS DEL DERECHO (AQUINO) [sec.

ético es la aspiracién del hombre hacia Dios,® supremo bien
(summun bonum)."

{ 3. El orden ético del universo

El orden a través del cual dirige Dios a todos los seres hacia El,
tiene su base en la ley, que partiendo de la lex @®terna, pasa por
la lex naturalis, para descender a la lex humana, formando asi
una escala jerarquica.

Santo Tomis tomé de San Agustin la idea de la lex ®terna (ver
p. 105), pero en tanto este dltimo dejd abierta la pregunta respecto
a si la lex aterna tiene su asiento en la razén o en la voluntad
de Dios, para Santo Tomas la ley eterna es idéntica a la sabi-
duria divina, rectora a su vez de toda accién y movimiento. *
Mediante su sabiduria, Dios dirige también su voluntad, de lo
que resulta imposible cualquier contradiccién entre la voluntad
y la razén divinas.®

De la misma manera que en San Agustin, también en Santo
Tomids la ley ética mnatural es una participacién de la creatura
racional en la ley etema, que le permite conocer lo bueno y lo
malo. 3 Esta participacién, sin embargo, no entrega inmediata-
mente a]l hombre mandamientos y prohibiciones concretos, como
era probablemente el caso segin la doctrina agustiniana de la
iluminacién, 1! sino que sélo revela a la creatura humana los fines
y bienes a que estd dirigida su inclinacién natural (naturales in-
clinationes).? También, en otro pasaje posterior, Santo Tomas

8 Summa theologica, 11, 1, quastiones 6-48.

7Summa contra gentes, 1, 4041.

8 Summa theologica, 11, 1, questio 93: “lex mterma nihil aliud est quam
ratio divinz sapientix, sccundum quod est directiva omnium actuum et
motionum”’. '

9 Quastiones disputate de veritate, xxin, 6. — Compirese con lo que
diremos en la pégina 138. _

10 Summa theologica, 11, 1, quastio 91, art. 2: “Est in hominibus quedam
lex naturalis, participatio videlicet legis ®téma, secundum quam bonum ct
malum discernunt.”

11 Constiltese, sobre este tema, a Hessen, Augusting Metaphysik der
Erkenntnis (1931}, y a Hirscupercer, Geschichte der Philosophie (1949),
t. 1, pp. 309 y ss.

12 Summa theologica, 11, 1, questio 93: “manifestum est quod omnia
participant aliqualiter legem ®ternam, inguantum scilicet ex impressione
eius habent inclinationes in proprios actus et fines... Unde et in ipsa



1] EL ORDEN ETICO DEL UNIVERSO 123

designa como mandamientos naturales a aquellos que la razén
prictica concibe naturalmente (naturaliter) como bienes huma-
nos.?® Es asi que el Doctor Angélico pudo concluir diciendo
que el orden de la ley natural estd determinado por el orden de
las inclinaciones naturales. 4

Estas inclinaciones naturales, de las que se puede deducir la
lev natural, se articulan en tres grupos:

1. La inclinacién a la propia conservacién, compartida por el
hombre con todas las sustancias (conservatio sui);

2. Las inclinaciones hacia la unién de los sexos y €l manteni-
miento de la disciplina sobre los descendientes, compartidas
por €l hombre con todos los animales;

3. Las inclinaciones humanas particulares, que son las que se
desprenden de su naturaleza racional, como, a cjemplo, el
conocimiento de Dios y la vida en sociedad. 3

Del primero de los grupos desprende Santo Tomds el derecho
natural a la defensa en caso de necesidad, pues a la naturaleza
de las cosas pertenece conservar en Ja medida de lo posible su
existencia, 1% en tanto en el tercero de los grupos se ofrecen los
siguientes ejemplos: el deber de aspirar al conocimiento, no
dafiar a los demds hombres y entrar en relaciones con ellos. 17
No obstante estos ejemplos, en otro pasaje posterior!® expresa
Santo Tomds que los mandamientos del amor a Dios y al pré-
jimo son los dos mandamientos generales de la ley natural, de la

[rationali creatura] participatur ratio mterna, per quam habet naturdlem
inclinationem ad debitum actum et finem; et talis participatio legis ®terna
in rationali creatura lex naturalis dicitur”,

13 Summa theologica, 11, 1, quastio 94, art. 2.

14 Jbidem 1, 1, quastio 94, art. 2: “secundum igitur ordinem inclina-
tionum naturalium est ordo prceptorum legis naturz”.

13 Ibidem, n, 1, quaestio 94, art. 2.

16 Ibidem, n, 2, quastio 64, art. 7: “hoc sit cuilibet naturde quod s
conservet in esse quantum potest”.

17 Ibidem, 11, 1, quastio 94, art, 2.

18 Ibidem, 11, 2, quaestio 100, art. 3: “illa duo pracepta {diliges Dominum
Deum tuum, et diliges proximum toum] sunt prima et communia pracepta
legis nature, quz sunt per se nota rationi humanz vel per naturam, vel per
fidern; et ideo omnia pracepta decalogi ad illa duo referuntur, sicut con-
clusiones ad principia communia”,



124 GRADOS JERARQUICOS DEL DERECHO (AQUINO) [seC.

que también forman parte las consecuencias que se desprendieron
de ellos en el Decdlogo. Apoyado en estas consideraciones, el
autor de la Summa contra gentes pudo afirmar que todos los
mandamientos y prohibiciones éticos o estin contenidos o cons-
tituyen presupuestos del Decdlogo —tal el caso del doble man-
damiento del amor a Dios y al préimo— o pueden ser dedu-
cidos de él.1°

De la exposicién que antecede se desprende que no es comrecta
la afirmacién de que Santo Tomés se limité a mostrar algunos
ejemplos particulares de la ley natural, no relacionados los unos
con los otros, 2 pues los pasajes 2 que nos hemos referido ense-
fian, por lo contrario, que ¢! doble mandamiento del amor a Dios
y al préjimo, igual que en Abelardo, Hugo de Sainct Victor y
Alejandro de Hales, es contemplado por Santo Tomés como la
norma fundamental, de tal manera que la misma “regla de oro”
lo presupone. 2

Santo Tomds cree que basta un anélisis cuidadoso de 12 norma
fundamental para alcanzar los mandamientos del Decilogo, en
tanto el conocimiento de las posteriores conclusiones que pueden
derivar de clla reclama una preparacién especial. 2

La norma ética fundamental y sus consecuencias inmediatas
son universalmente obligatorias ¢ inmodificables, pero es en
cambio posible, cuando se presenten circunstancias particulares,
dejar de aplicar algunas consecuencias remotas (preecepta re-
mota). Santo Tomds propuso el siguiente ejemplo: no obstante
que un principio fundamental del derecho natural impone el
deber de devolver la cosa que hemos recibido en depdsito tan
pronto seamos requeridos por el propietario del bien, es posible,
en circunstancias excepcionales, que no estemos obligados a
devolver un arma a su propietario, si éste ha perdido el uso de
la razén o si pretende hacer mal uso de ella. 22 Pero esta aparente
excepcién al derecho natural prueba unicamente que la norma

19 Summa theologica, 11, 2, quastio 94, art. 3: “Omnia moralia legis
prcepta ad decem decalogi aliqua ratione reduci possunt.”

20 Consiiltese, a ejemplo, Linuaror, Obra citada, p. 104.

21 Summa theologica, 11, 1, quastio 99: “Omnia quacumque vultis ut
faciant vobis homincs et vos facite illis, explicatur quedam regula dilectionis
proximi.”

22 Ibidem, 11, 1, quastio 100, art. 1.

23 Ibidem, 1, 2, quastio 57, art. 2 ad. 1.



& EL ORDEN ETICO DEL UNIVERSO 125

“deben devolverse los bienes recibidos en depésito” cs demasiado
rigida, y que el principio jusnaturalista debe decir: “las cosas
recibidas en depésito deben ser normalmente devueltas a su
duefio, 2* salvo que surja un daiio para la comunidad”, pues —v
segin explica el mismo Santo Tom4s en otro pasaje (ver p. 130)—
la conservaciéon de la tranquilidad y seguridad publicas tiene
preferencia sobre el interés privado del propietario. 28

La ley natural no ¢s para Santo Tomis un sistema de normas
concretas, sino que nuestra naturaleza humana nos prescribe los
fines a que debemos aspirar, y de ellos estamos obligados a des-
prender las normas concretas del actuar. Por tanto, la fucnte
material de la que se desprende la ley natural ¢s la misma natu-
raleza humana en cuanto aspira a determinados fines, de lo que
a su vez se deduce que la ley natural formulada por nosotros es
tnicamente la fuente formal de nuestros derechos y obliga-
ciones. ?* Ahora bien, como nuestras formulaciones de la ley
natural pasan frecuentemente por alto la dindmica del derecho
(ver p. 113) —lo que por otra parte es inevitable dada la diver-
sidad de circunstancias—, 2’ resulta que dichas formulaciones, que
por regla general sélo contemplan las circunstancias normales,
son a veces demasiado estrechas; en estos casos deben ser am-
pliadas, para lo que se tendrd en cuenta la ratio legis que se
deduzca de la jerarquia de los fines.

El tercero y dltimo grado del orden ético del universo estd
formado por la ley humana, que es expedida con base en los
principios de la ley natural. Esta deduccién puede obtenerse
por tres procedimientos:

1. Por el procedimiento simple de deducir una consecuencia
de una norma jusnaturalista (per modum conclusionis). Por

24 Symma theologica, 11, 1, quastio 94, art. 4 y 5: “in pluribus sit rectum”.

25 Comentario a las suntencias, 1v, 33, quastio 1, art. 2: *“‘semper princi-
palior finis magis conscrvandus est quam secundarius”. =™

26 Compérese, sobre este tema, la doctrina de TerTULIANOG (ver pp.
97 y ss.).

27 A este respecto, dice Santo Tomds, Comentario a la Etica, v, 12 d:
“omnia justa videntur aliquando mota”. — Constltese también la Summa
theologica, n, 2, quastio 57, art, 2: “nalurg autem hominis est mutabilis.
Et ideo id quod naeturdle est homini potest aliquando dcficere”. Segin esto,
Santo TomAs opone la idea inmutable o ser natural del hombre a su natu.
raleza empirica mudable.



126 GRADOS JERARQUICOS DEL DERECHO (AQUINO) [sEc.

este camino se llega, partiendo del mandamiento de no dafiar
a nadie, a la mayor parte de los preceptos prohibitivos del
derecho penal.

2. Por el procedimiento de la determinacién concreta de una
norma de derecho natural (per modus determinationis). Asi,
a ejemplo, 1a norma jusnaturalista “los delitos deben ser san-
cionados” necesita determinarse mis concretamente por el de-
recho positivo, sefialando las penas que han de imponerse. 28

3. Por el procedimiento de la adicién (per modus additionis).
Como ejemplo de este procedimiento sefiala Santo Tomis la
divisién de los bienes, originariamente comunales, por la ins-
titucién de la propiedad privada.? Pero aun en este caso
deberdn siempre observarse los principios jusnaturalistas gene-
rales del derecho positivo.

Santo Tomis designa y delimita con el concepto de justicia
el lugar particular que tiene el derecho dentro del orden ético
universal (moral en sentido amplio). El concepto de justicia,
en consecuencia, no abarca la totalidad del reino de la ética, sino
tan sélo las acciones externas de los hombres. # Esta limitacién
no implica, sin embargo, que los procesos espirituales carezcan
de significacién para el derecho, sino tan sélo que el derecho
valoriza principalmente la accidn externa, en tanto la moral, en
su sentido estricto, considera la intencién y las acciones que se
apoyan en una intencién pura. Esta es la razén por la que el
derecho es susceptible de coaccién, en tanto la moral no la
consiente. 3!

El derecho tampoco regula la totalidad de las acciones ex-
ternas, sino solamente aquellas que tienen relacién con otra

28 Summa theologica, 11, 1, quastio 95, art. 2,

20 Ibidem, 11, 1, quastio 94, art. 5: “multa ei [legi nature] utilia super-
addi posse... per hominem rationem ad utilitatem humanz vitz”. Con-
soltese, ademis, 11, 2, quastio 66, art. 2: “proprietas possessionum non est
contra jus naturale, sed juri natunali superadditur per adinventionem rationis
humanz",

3 Ibidem, 11, 2, quastio 58, art. 8: “cum justitia ordinetur ad dterum,
non est circa totam materiam virtutis moralis, sed solum circa exteriores
actiones et res . .. prout scilicet secundum eas unus homo alteri coordinatur”.

31 Ibidem, 1, 1, quastio 96, art. 5: “lex [humana] de sui ratione duo
habet: primo quidem quod est regula humanarum actuum; secundo quod
habet vim coactivam”.



uj EL BIEN COMUN 127

persona (quz sunt ad alterum) y que, por esta razén, reclaman
una cierta igualdad (=qualitatem quandam) entre los partici-
pantes en la relacién. En cambio, la moral en sentido estricto
tiene siempre a la vista el perfeccionamiento del hombre.
En virtud de esta diferencia, el derecho es el orden de una comu-
nidad, ** por lo que solamente en un sentido figurado, para de-
notar el control de los impulsos por la razén, puede hablarse de
la justicia en una y la misma persona.

§ 4. El bien comin

El derecho regula siempre una relacién social (de hombre a
hombre o del particular a la comunidad o de ésta a aquél) 3
(justitia est alterum); de ahi que el bonum commune sea el fin
(finis) de cada una de las personas pertenecientes a la comu-
nidad, asi como el bien del todo es el fin de cada una de las
partes. 3¢ Segiin puede ficilmente observarse, Santo Tomds opone
los bienes particulares de cada persona al bien comin. Este an-
tiguo y central concepto de la filosofia del derecho del Cris-
tianismo se expresa generalmente con la expresién “bien comin”
[Gemeinwohl], pero como dentro de é] podrian quedar incluidas
tanto la idea de la “razén de Estado” de Maquiavelo (ver p. 163)
cuanto la “utilidad comin” del nacional-socialismo (la utilidad
comun priva sobre la utilidad particular), o, en otras palabras,
como dentro de la expresién “bien comiin” podria quedar in-
cluido cualquier colectivismo, resulta indispensable precisar su
sentido.

De estos pasajes se desprende, al menos en forma negativa,
que el bonum commune no se confunde con la suma de los bie-
nes de las personas particulares. Esta conclusién queda ratificada

32 Summa theologica, 11, 2, quaestio 57, art, 1.

33 Ibidem, mu, 1, quastio 100, art. 2: “[justitia] propric directiva com-
munitatis humans”.

34 Jbidem, u1, 2, quaestio 58, art. 2.

85 Ibidem, u, 2, quastio 58, art. 56, y quamstio 61, art. 1-3: justitia
commutativa, justitia legalis y justitia distributiva.

86 Jbidem, 11, 2, qumstio 58, art. 9: “bonum commune est finis singu-
larum personarum in communitate existentium sicut bonum totius finis est
c;xiush"bet partium. Bonum autem unius persone singularis non est finis
alterius”,



128 GRADOS JERARQUICOS DEL DERECHO (AQUINO) [sEC.

con la frase de la Summa theologica®' que expresa que entre ¢l
bonum commune y el bonum singulare, ademis de 1a diferencia
cuantitativa, existe una diferencia cualitativa. Por otra parte, de
la frase que citamos al principiar este apartado se deduce que el
bonum commune no puede ser el bien (verdadero o simplemente
afirnado) de un colectivismo, pues en dicha frase se dice ex-
presamente que el bonus totius es el fin de sus miembros parti-
culares. Esta interpretacién se robustece en otros varios pasajes,
en los que la salvacién eterna 3 y Dios mismo son contemplados
como bonum commune,® lo que sin duda alguna demuestra
que ¢l bonum commune no puede ser el bien de un colectivismo.

Si pues no es ni la suma de los bienes particulares ni el bien
de un colectivismo, ;qué es el bortum commune? En mi opinién,
no es otra cosa que el bien que es comin a cada uno de los
miembros de la comunidad; me parece que esta idea se desprende
de los siguientes pasajes de las obras del Aquinatense: puesto
que cada persona esti ordenada al todo, la ley debe tener a I
vista la felicidad comin (felicitas communis).4® Mis adelante,
Santo Tom4s se apoya en la ya expuesta doctrina de San Isidoro,
respecto 2 que las leyes deben ser expedidas para satisfacer la
utilidad comin de los particulares (ver p. 114).4! En otre pasaje
de la Summa theologica*? habla el gran teSlogo medieval del
bonum commune justitie et pacis. Estos pasajes muestran, sin
género alguno de duda, que la expresibn bonum commune se
refiere a bienes que benefician o son necesarios a todos Jos miem-
bros que pertenecen a la comunidad, y no a los que solamente
sirven a los dominadores o a grupos particulares, esto es, se trata
de aquellos bienes que Gnicamente se pueden obtener, proteger
y fomentar por la accién de la comunidad, y que son comunes

37 Summa, 1, 2, quastio 58, art. 7: “bonum communc civitatis et bonum
commune singulare ... non differunt solum secundum multum et paucum,
sed secundum formalem differentiam™.

38 Ibidem, 11, 1, quastio 90, art. 2: “cum lex sit regula humanorum
actuum, quorum ultimus finis est beatitudo, et quidem communis; necesse
est, eadem semper ad bonum commune ordinari”.

80 Ibidem, 1, 1, quaestio 109, art. 3: “bonum communc totius universi,
quod est Deus”; questio 101, art. 5: “bonum commume separatum, quod
est ipse Deus”.

40 Ibidem, u, 1, quaestio 90, art. 2.

41 Ibidem, 11, 1, quastio 96, art. 1.

42 Ibidem, 1, 1, quastio 96, art. 3.



i) EL BIEN COMOUN 129

a los ciudadanos: entre ellos se encuentra, en primer término, la
conservacién del orden y de la paz intemna, *® e inmediatamente
después la protecciéon de los cindadanos contra los ataques del
exterior y contra la comisién de actos delictuosos. Pero también
se debe tener en cuenta el fomento de los fines de las personas
particulares, al menos en la medida en que sea necesario o fitil
para la paz y el orden de Ja comunidad. 4¢ Esta es la razén por
la que Santo Tomis recalca que el fin del Estado no puede
ser otro que el fin de sus ciudadanos, 4 concluyendo que aquelia
persona que sirve al bonum commune, fomenta a la vez su pro-
pio bien, ¢ pues éste sin aquél no puede subsistir. Santo Tomds,
sin embargo, no penetrd hasta el fondo de la idea de una esfera
de libertad del hombre frente al Estado; es bien sabido que vivié
en una comunidad que reconocia que formaba parte de otra
superior. Segin Santo Tomds, ademds del bien comin estatal
existe el de la comunidad universal, de lo que se deduce que ¢l
hombre no estd nunca aislado, pues siempre es miembro de esa
comunidad universal: ahi donde concluye la accién del Estado,
principia no el aislamiento del individuo, sino su pertenencia
a la comunidad superior del reino de Dios, que es la que fija los
limites infranqueables al poder del Estado.

Nuestra interpretacién se ve confirmada por la concepcifn
tomista del Estado, que no es un organismo independiente, sino
una simple unidad de orden (unitas ordinis) 4" compuesta de
hombres, sustancias independientes*® que no pueden ser asimi-
ladas a las células de un organismo. La comunidad, a diferencia
de los hombres, no es una sustancia4® en si misma, pero como
el hombre es miembro de ella, aparece, por esa circunstancia,

43 De regimine principum, 1, 2: “bonum... consociate multitudinis est,
ut eius unitas conservetur, quae dicitur pax...”

44 Summa contra gentes, m1, 129, 4: “sine quibus societas humana con-
servari non potest’.

45 De rcgimine principum, 1, 14: “oportet eundem finem esse, multitu-
dinis humane, qui est hominis unius”.

48 Summa theologica, 11, 2, quastio 47, art. 10: “qui querit bonum com-
mune multitudinis, ex consequenti etiam quarit 'bonum saum ... quia
bonum proprium non esse potest sine bono communi .

47 Comentarios a la Etica de Aristoteles, lectio 1, 1; Quodh'betd 8, art. 5.

48 Summa theologica, 11, 2, quastio 64, art, 2: “dignitas humana, prout
scilicet homo est naturaliter liber et propter seipsum existens”.

49 Summa contra gentes, 1v, 35, 3.



130 GRADOS JERARQUICOS DEL DERECHO (AQUINO) [sEC.

como algo semejante a un organismo. Tal es la razén por la que
€l bonum conunune priva sobre €l bonum privatum, * pero esta
regla es solamente vilida si se trata de bienes de una misma
calidad: ®* Santo Tomis explica que cl hombre esti obligado a
sacrificar sus propios bienes, y aun su vida, en defensa de la
patria, pues la conservacién de la comunidad es el fin de todos
los ciudadanos.

Segin la concepcién tomista, el hombre no desaparece en ¢l
Estado: su fin dltimo no es la comunidad terrestre, sino Dios, 52
de tal manera que la persona humana sobrepasa al Estado en
todo aquello que se relaciona con los fines supraterrestres o con
los derechos dcl hombre protegidos por la ley natural. De ahi que
no se deba privar ni siquiera a los esclavos de estos derechos (de
familia, de educacion y confirmacién religiosas, etcétera).53 Por
la misma razén, no estd permitido matar a un inocente; ni
siquiera el juez mis severo podria ejecutar una sentencia de
muerte contra el inocente. 54

La concepcién tomista del Estado comprueba que el bonum
commune no es el bien de un colectivismo —dentro de cuyo
sistema el hombre queda sin mas sacrificado al todo—, sino la
totalidad de los bienes comunes a los ciudadanos; estos bienes
son a su vez el presupuesto para que los hombres puedan realizar
sus fines particulares; consecuentemente, la finalidad de la comu-
nidad no es otra que coadyuvar con los hombres a la obtencién
de aquellos bienes.

En armonia con estas ideas encontramos en el Aquinatense la
siguiente definicién de la ley: “Lex est quaedam rationis ordinatio
ad bonum commune ab eo qui curam communitatis habet, pro-
mulgata” % Segiin esta definicién, la ley no es cualquier man-

80 Comentarios a la Etica de Aristteles, 1, 2 g: “si idem bonum est uni
homini et toti civitati multo videtur majus et perfectius, suscipere... illud,
quod bonum totius civitatis est”.

51 Summa theologica, 1, 1, quastio 113 art. 9; 11, 2, quatm 152, art. 4:
“si accipiatur utrumque in eodem genere’.

52 Ibidem, 11, 1, quaestio 21, art. 4: “homo non ordinglur ad commu-
nitatem politicam secundum se iotum, et secundum omnia sua . .. sed totum
quod homo est ... ordinandum ad Deum”.

53 Comentarios a las sentencias, 1v, 36, 1, 3: “‘servitus qui est de jure
positivo, non potest prajudicare his, que sunt de lege naturali”.

54 Summa, 11, 2, quiestio 64, art. 6: “nullo modo licet occidere innocentem”.

88 Ibidem, 11, 1, quaestio 90, art. 4.



132 GRADOS JERARQUICOS DEL DERECHO (AQUINO) [sEC.

El juez debe aplicar todas las leyes regularmente expedidas,
pero como cada ley es formulada para aplicarse en situaciones
normales, debe ser corregida en los casos particulares por la
equidad (émeikaa ), si su interpretacion literal dafia a la salud
plblica (communi saluti).®* En estos casos, debe acudirse a la
ratio legis, ya que —y segin se deduce de lo que llevamos ex-
puesto— la ley es un mandamiento razonable (rationis ordinatio)
con vista al bonum commune.

Todas estas normas de la ley natural que preceden al derecho
positivo constituyen el derecho natural en sentido objetivo y
—segin expusimos anteriormente— se distinguen de las normas
de la moral en sentido estricto, pero tienen su fundamento, igual
que ellas, en la ley natural, que es, a su vez, la ley moral en
sentido amplio.

$ 5. Ser y deber ser

Antes de concluir la exposicién de la doctrina de Santo Tomds
necesitamos preguntarnos cuil es su concepto de la relacién
entre el ser y el deber ser, problema filoséfico que constituye
desde la época de Kant una de las cuestiones mis arduamente
controvertidas.

También en este problema el Doctor Angélico tomé como
punto de partida la concepcion aristotélica de Dios como ¢l ser
perfecto por antonomasia (ver p. 69). En armonia con cste
pensamiento peripatético, Santo Tomas afirma que Unicamente
Dios posee la plenitud del ser, % en tanto las cosas creadas tienen
tan sélo una participacién mayor o menor en €l. Como Dios ¢s,
al mismo tiempo, el bien supremo (summum bonum),® las
creaturas, como seres creados, deben ser buenas, pues todas ellas
poseen un ser derivado de Dios. Tal es la razén por la que San
Agustin caracterizé al mal como algo negativo, esto es, como
una regresién del ser causada por el pecado original, ® un estar
privado del bien (privatio boni),® o como una falta de partici-
pacion en el ser.

62 Summa theologica, 11, 1, quastio 96, art. 6.

63 Ibidem, 11, 1, quastio 18, art. 1: “Solus... Deus habet totam pleni.
tudinem sui esse secundum aliquid unum et simplex.”

84 Summa contra gentes, 1, 41.

65 San AcusTin, De civitate Dei, x1x, 13.
66 Ibidem, x1, 22.



1]} 'EL BIEN COMUN 131

damiento arbitrario de los detentadores del poder, sino tan sblo
aquel que se inspira en un fin justo, y €l bonum commune es
el fundamento jusnaturalista general y el limite de las atribu-
ciones de la autoridad, por lo que solamente dentro de ese marco
puede expedirse un derecho positivo obligatorio; por tanto, la
finalidad de la ley positiva es adecuar el derecho natural a las
distintas situaciones y épocas. ®¢ Por otra parte, a fin de inducir
a los hombres a una vida pacifica y tranquila, y para castigar a
los delincuentes perturbadores del ordem, es indispensable la
existencia de una autoridad dotada de un poder coactivo. 57

Las leyes humanas que concuerdan con el derecho natural
obligan también en conciencia (in foro conscientiz); todas las
demds, por lo contrario, no poseen esa obligatoriedad, *® pues la
ley humana que contradice a una ley natural no es una ley ver-
dadera, sino simplemente aparente. %

La ley humana puede contrariar a la ley natural por tres causas:
por estar en oposicién con el fin general de todas las leyes, esto
es, por contrariar al bonum commune. Puede ocurrir que el legis-
lador exceda los limites de su competencia. Finalmente, es po-
sible que la ley no reparta adecuadamente las cargas. Todas estas
leyes son actos de poder, pero no son leyes verdaderas (magis
sunt violentizz quam leges) y como tales no son obligatorias.
Pero como existe un principio fundamental de derecho natural que
ordena evitar los disturbios y prohibe alterar el orden piiblico, la
resistencia contra tales leyes estd \inicamente permitida si puede
efectuarse sin escindalo y sin dafio grave para la comunidad. %
Existe no obstante una excepcidn a este principio, pues nunca debe
ser obedecida una ley que contradiga a la lex divina positiva.

86 Summa, 1, 1, questio 95, art. 2: “principia communia legis nature
non eodem modo applicari possunt omnibus, propter multam varietatem
rerum humanarum”. — Compdrese lo que dijimos al exponer las doctrinas
de San Agustin (ver pp. 106 y 107) y las de San Isidoro (p. 113).

57 Ibidem, n, 1, quastio 90, art. 1: “necessariumn fwit ad quietam et
pacificam hominum vitam, aliquas ab hominibus leges imponi, quibus ho-
mines improbi metu paena a vitiis cohibentur, ct virtutem assequi possent”.

58 Ibidem, 11, 1, quastio 96, art. 4.

50 Ibidem, 11, 1, questio 95, art. 2: “si vero aliquo a lege naturali dis-
cordet, jam non erit lex, sed legis corruptio”.

80 Ibidem, 11, 1, quastio 96, art. 4: “nec in talibus homo obligatur, ut
obediat lcgi, si sine scandalo vel majori detrimento resistere possit”.

61 Ibidem, n, 1, quastio 96, art. 6.



132 GRADOS JERARQUICOS DEL DERECHO (AQUINO) [sEC.

El juez debe aplicar todas las leyes regularmente expedidas,
pero como cada ley es formulada para aplicarse en situaciones
normales, debe ser corregida en los casos particulares por la
equidad (émeixaa ), si su interpretacién literal dafia a la salud
publica (communi saluti).® En estos casos, debe acudirse a la
ratio legis, ya que —y segtin se deduce de lo que llevamos ex-
puesto— la ley es un mandamiento razonable (rationis ordinatio)
con vista al bonum commune.

Todas estas normas de la ley natural que preceden al derecho
positivo constituyen el derecho natural en sentido objetivo y
—segin expusimos anteriormente— se distinguen de las normas
de 1a moral en sentido estricto, pero tienen su fundamento, igual
que ellas, en la ley natural, que es, a su vez, Ia ley moral en
sentido amplio.

§ 5. Ser y deber ser

Antes de concluir la exposicién de la doctrina de Santo Tomas
necesitamos preguntarnos cuil es su concepto de la relacién
entre el ser y el deber ser, problema filoséfico que constituye
desde la época de Kant una de las cuestiones mas arduamente
controvertidas.

También en este problema el Doctor Angélico tomé como
punto de partida la concepcion aristotélica de Dios como cl ser
perfecto por antonomasia (ver p. 69). En armonia con cste
pensamiento peripatético, Santo Tomés afirma que tdnicamente
Dios posee la plenitud del ser, % en tanto las cosas creadas tienen
tan sélo una participacién mayor o menor en él. Como Dios cs,
al mismo tiempo, €l bien supremo (summum bonum),® las
creaturas, como seres creados, deben ser buenas, pues todas ellas
poseen un ser derivado de Dios. Tal es la razén por la que San
Agustin caracteriz6 al mal como algo negativo, esto es, como
una regresién del ser causada por el pecado original, ® un estar
privado del bien (privatio boni},®® o como una falta de partici-
pacion en el ser.

62 Summa theologica, 11, 1, quastio 96, art. 6.

63 Ibidem, 11, 1, quastio 18, art. 1: “Solus... Deus habet totam pleni-
tudinem sui esse secundum aliquid unum et simplex.”

&4 Summa contra gentes, 1, 41.

65 SAn AcusTin, De civitate Dei, xix, 13,
08 Jhidem, x1, 22.



1) SER Y DEBER SER 133

El bien no posee —segiin lo expuesto— una existencia inde-
pendiente, sino que depende del ser. Cada creatura es buena en
la medida en que actdia en concordancia con su naturaleza creada
por Dios, y mala en cuanto contradice al ser que Dios coloct
en su naturaleza. En consecuencia, lo bueno y el ser se identi-
fican (bonum et ens convertuntur),®’ pero como solamente
Dios posee la plenitud del ser, El es el finico absolutamente
bueno. 88

El deber ser no es, pues, una categoria independiente, sino
que su fundamento radica exclusivamente en la oposicién que
existe entre el ser imperfecto y el ser perfecto al que todo aspira.
De lo que se deduce que para el ser perfecto no puede existir el
deber ser.

Si combinamos estas ideas con la doctrina aristotélica de la
entelequia, se nos revelard que el deber ser moral de los hombres
se fundamenta en la oposicién existente entre la imperfeccién en
que de hecho se encuentran y el ser relativamente perfecto al que
aspiran por naturaleza, y que el deber ser juridico estd al servicio
del deber ser moral, ya que no es otra cosa que un medio nece-
sario para que el hombre, dada su naturaleza social, pueda al-
canzar su perfeccion (perfectio). ®

Podemos ahora concluir diciendo que el hombre cristiano no
se siente —como Martin Heidegger— arrojado ciegamente en un
mundo cadtico, sino que sabe que vive colocado dentro de un
cierto orden del ser, al que puede conocer gracias a su relacién
con Dios, con los demis hombres y con todos los seres creados.
De ahf que el orden fundamental del ser, dentro del cual vive
el hombre, sea a la vez el orden, fundamental del deber ser
juridico y moral.

87 Summa theologica, 11, 1, quastio 18, art. 1: “Quia de ratione boni est
ipsa essendi plenitudo, non omnis hominis actio simpliciter bona dici potest;
sed quantum deest illi plenitudine essendi... tantum a bomitate deficit, et
sic dicitur mala... unumquoque tantum habet de bono, quantum habet
de esse; bonum enim et ens convertuntur...”

88 Consultese el Evangelio segtin San Marcos, x, 18.

% Summa theologica, 11, 1, quastio 12, att. 5 y 7.



